Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

272 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HIL. THOMAS
VON AQUIN.

VON FR. GUNDISALV FELDXNER,

Ord. Praed.

Y P —

46. Die Thatigkeit der Geschopfe im strikten Gegensatz
zur Thatigkeit Gottes. a) Die Geschopfe besitzen in
Wirklichkeit, realiter Vermdgen oder Potenzen.

»Nec in angelo, neque in aliquo creatura virtus vel potentia
operativa est idem quod sua essentia. Quod sic patet. Cum
enim potentia dicatur ad actum, oportet, quod secundum diver-
sitatem actuum sit diversitas potentiarum. Propter quod dicitur,
quod proprius actus respondet propriae potentiae. In omni autem
creato essentia differt a suo esse, et comparatur ad ipsum sicut
potentia ad actum. (1. p. q. 3. a. 4) Actus autem, ad quem
comparatur potentia operativa, est operatio. In angelo autem
non est idem intelligere et esse. Nec aliqua alia operatio aut
in ipso, aut in gquocunque alio creato est idem quod ejus esse.
Unde essentia angeli non est ejus potentia intellectiva, nec ali-
cujus creati essentia est ejus operativa potentia.!

Wie jedermann sieht, stiitzt der hl. Thomas seinen Beweis,
dafs die Geschopfe ausnahmslos von ihrer Wesenheit unter-
schiedene Thitigkeitsvermogen oder Potenzen besitzen, auf den
Unterschicd zwischen der Wesenheit und dem Dasein. In jedem
Geschopfe unterscheidet sich die Wesenheit von dem Dasein,
und erstere verhilt sich zu letzterem wie die Potenz zum Akte.
Welcher Art ist dieser Unterschied? Ist es ein realer, oder
blofs ein virtueller? Wenn ein blofs virtueller, dann ist auch
der Unterschied zwischen der Wesenheit und dem Thatigkeits-
vermogen oder der Potenz ein blols virtueller. Andernfalls

1. p. q. H4. a, 3.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 273

schliefst die Argumentation des englischen Meisters ganz und
gar unrichtig, und sie beweist folglich nichts. Nun bestreitet
zwar der hl. Thomas den realen Unterschied zwischen der
Wesenheit und Potenz in Gott, verteidigt dagegen ebenso
ausdriicklich einen virtuellen. Den Beweis dafiir haben wir
im vorausgehenden erbracht. Besteht aber in den Geschopfen
zwischen diesen beiden ebenfalls blofs ein virtueller, wie
unterscheiden sich dann die Geschopfe von Gott? Der Doctor
Angelicus will ja gerade den Abstand Gottes von den Kreaturen
besonders hervorheben. Allein nach dieser Annahme ist er in
Gott und in den Geschiopfen blofs virtuell oder in unserer Aut-
fassung cum fundamento in re. Darum kann der hl. Thomas
unmoglich zwischen der Wesenheit und Potenz und ebenso
zwischen Wesenheit und Dasein in den Kreaturen einen blofs
virtuellen, er muls vielmehr einen realen gelehrt haben.

P. Kleutgen schreibt hieriiber: , Ferner nehmen mit dem
hl. Thomas viele Gelehrte an, dafs auch die Vermigen des
Geistes in gewisser Weise aus dem Wesen entspringen, und also
mit diesem nicht dasselbe, sondern seine erste und notwendige
Erscheinung sind.“! Dieser Gelehrte bezeugt somit, dafs der eng-
lische Meister zwischen der Wesenheit und den Vermigen der
Geschopfe einen realen Unterschied angenommen hat. Denn was
aus dem Wesen entspringt, seine erste und notwendige Er-
scheinung ist, das kann unmoglich mit dem Wesen sachlich eins
und dasselbe sein. Dann mufls aber auch zwischen der Wesen-
heit und dem Dasein der Geschopfe ein realer Unterschied
bestehen, weil S. Thomas den Unterschied der erstern Art,
nimlich zwischen Wesenheit und Potenz auf den der letztern Art,
zwischen Wesenheit und Dasein stiitzt. Um so sonderbarer ist
daher die Bemerkung des P. Kleutgen, beziiglich des hl. Thomas
konne man es dahingestellt sein lassen, ob er zwischen der
Wesenheit und dem Dascin der Kreaturen einen realen oder
einen virtuellen Unterschied verteidigt habe. Da fehlt ent-
Schieden jede Konsequenz und Logik.

1 1 c. n: 949. S. 742.
Jahrbueh fiir Philosophie ete. VII. 13



274 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wir konnen den Beweis noch anders formieren. Der zweite
Einwurf, den S. Thomas gegen den vorhin genannten Artikel
sich macht, lautet: wenn das Verstandesvermigen des Engels
sich von der Wesenheit unterscheidet, so mufls es ein Accidens
zu derselben sein, denn Accidens nennen wir, was sich von der
Wesenheit unterscheidet. Allein eine einfache Form kann nie-
mals Subjekt fir etwas sein. Der Engel wire folglich in diesem
Falle nicht eine einfache Form. (8i potentia intellectiva in
angelo est aliquid praeter ejus essentiam oportet quod sit accidens.
Hoc enim dicimus esse accidens alicujus, quod est praeter ejus
essentiam. Sed forma simplex subjectum esse non potest. Krgo
angelus non esset forma simplex.)

S. Thomas antwortet darauf: ,forma simplex, quae est actus
purus nullius accidentis potest esse subjectum, quia subjectum
camparatur ad accidens, ut potentia ad actum. Kt hujusmodi
est solus Deus. Forma autem simplex, quae non est suum esse,
sed comparatur ad ipsum ut potentia ad actum potest esse sub-
jectum accidentis, et praecipue ejus, quod consequitur speciem.

S. Thomas gibt also zunédchst zu, dafs die Potenz, das
Thatigkeitsvermogen der Geschopfe, eben weil es sich von der
Wesenheit unterscheidet, ein Accidens bildet. Es ist ein soge-
nanntes accidens proprium, oder, wie 8. Thomas bemerkt, quod
consequitur speciem, nach P. Kleutgen die erste und notwendige
Erscheinung. Der Unterschied zwischen Substanz und Accidens
aber ist ohne Zweifel ein realer. Der Schwierigkeit, dals eine
einfache Form, wie der Engel thatséchlich ist, nicht Subjekt
dieses Accidens, der Potenz sein konne, begegnet der englische
Meister mit der Unterscheidung einer doppelten einfachen Form.
Es gibt eine einfache Form, die reine Wirklichkeit, actus purus
ist. Diese Form kann niemals Subjekt eines Accidens sein.
Eine Form dieser Art, und zwar die einzige, die existiert, ist
Gott. Darum unterscheidet sich die Potenz in Gott nicht real
von der Wesenheit, sie bildet nicht ein Accidens fir die
Wesenheit. Es gibt noch eine andere einfache Form, und diese
kann Subjekt des Accidens, der Potenz sein. Und warum dies?
Weil diese Form nicht reine Wirklichkeit, actus purus ist, quia



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 275

non est suum esse.: Trifft dieses blofs geméals unserer Auffassung
zu? Ist der Unterschied zwischen dieser Form und ihrem
Dasein blofs ein virtueller? Offenbar nicht, denn einen solchen
Unterschied setzen wir auch in Gott, und er kann trotzdem nicht
Subjekt eines Accidens, oder Potenz sein. Unterscheidet sich die
Wesenheit (forma) des Engels von ihrem Dasein ebenfalls blofs
virtuell, so kann sie nicht Subjekt der Potenz sein. Die
Potenz ist somit auch im Engel, wie in Gott, real eins und
dasselbe mit der Wesenheit, was S. Thomas entschieden in
Abrede stellt. Unterscheidet sie sich aber sachlich von der
Wesenheit, so ist der Grund darin zu suchen, dals auch die
Wesenheit von der Existenz im Engel real unterschieden ist.
Der Engel bildet eine forma, quae non est suum esse.

Dals die Vermogen oder Potenzen der Geschopfe Accidentien
seien, beweist S. Thomas wie folgt:

,lmpossibile est dicere, quod essentia animae sit ejus
potentia, licet hoc quidam posuerint. Kt hoc dupliciter osten-
ditur quantum ad praesens. Primo quia, cum potentia et actus
dividant ens et quodlibet genus entis, oportet quod ad idem
genus referatur potentia et actus. Et ideo, si actus non est in
genere substantiae, potentia, quae dicitur ad illum actum, non
potest esse in genere substantiae. Operatio autem animae non
est in genere substantiae, sed in solo Deo operatio est ejus sub-
stantia. Unde Dei potentia, quae est operationis principium est
ipsa Dei essentia; quod non potest esse verum, neque in anima,
Neque in aliqua creatura. Secundo hoc etiam impossibile apparet
in anima. Nam anima secundum suam essentiam est actus. Si
ergo ipsa essentia animae esset immediatum operationis principium,
Semper habens animam actu haberet opera vitae, sicut semper
habens animam actu est vivam. Non enim inquantum est forma
¢st actus ordinatus ad ulteriorem actum, sed est ultimus terminus
generationis. Unde quod sit in potentia adhuc ad alium actum,
hoc non competit ei secundum suam essentiam, inquantum est
forma, sed secundum suam potentiam. Kt sic ipsa anima, secun-
dum quod subest suae potentiae dicitur actus primus, ordinatus

ad actum secundum. Invenitur autem habens animam non semper
18°



276 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

esse in actu operum vitae. Relinquitur ergo, quod essentia
animae non est ejus potentia. Nihil enim est in potentia secun-
dum actum inquantum est actus.“!?

Der englische Lehrer geht hier von der Thatsache aus, dafls
die Thitigkeit der Geschopfe einer anderen Kategorie angehort
als die Wesenheit. Die Thitigkeit mufs unter eines der neun
Pridikamente des Accidens eingereiht werden, indessen die
Wesenheit der Kategorie Substanz beizuzéhlen ist. Bildet nun
die Thatigkeit ein Accidens, so kann das Princip und auf-
nehmende Subjekt nicht einer anderen Gattung oder Kategorie
angehoren. Die Wesenheit ist Substanz; daher mufs der ihr
entsprechende Akt ebenfalls der substantiellen Ordnung ange-
horen. Die Thitigkeit der Geschopfe aber steht in der acciden-
tellen Ordonung. In Gott allein, erklart S. Thomas, bildet die
Thatigkeit dessen Substanz selber. Infolgedessen ist auch das
Thatigkeitsprincip oder die Potenz in Gott allein real identisch
mit der Wesenheit oder Substanz. Daraus ist klar, dafs die
Wesenheit der Geschdpfe mnicht unmittelbar das Princip der
Thatigkeit bilden kann. Weil die Thatigkeit der Kreaturen ein
Accidens ist, fordert sie ein Subjekt, dem sie inhédriert. Dieses
Subjekt aber muls in der ndmlichen Gattung sein, somit eben-
falls etwas Accidentelles ausmachen. Die Potenz als Thitig-
keitsvermogen ist nun in der That etwas Accidentelles, wihrend
die Wesenheit zur Substanz gerechnet werden mufs. Darum
besitzen die Geschopfe Thétigkeitsvermogen oder Potenzen.

Der zweite Beweis des Doctor Angelicus ist nicht weniger
interessant und stringent hinsichtlich der menschlichen Seele.
Die menschliche Seele bildet eine komplete, fiir sich bestehende
existierende Substanz. Sie ist eine Form oder ein Akt im
Unterschiede vom Stoff oder von der Potenz. Die existente
Form, der existierende Akt aber kann nicht weiter in der
Potenz zu einem andern sein. Wire nun die Seele selbst un-
mittelbar, also durch ihre eigene Substanz, Princip ihrer
Thitigkeiten, so besifse sie ununterbrochen, solange sie existiert,

= Lp 6.7 8 Ls



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 2717
alle ihre Thatigkeiten. Sie wére immerfort geistig thétig,
gleichwie der Mensch immer lebt, so lange er die Seele besizt.
Die Seele ist jedoch nicht immer geistig thitig, sie denkt und
will nicht ohne Unterbrechung. Somit befindet sie sich bisweilen
in der Potenz zu diesen ihren Thatigkeiten. Allein, als eine
existierende Form ist sie selber Akt, nicht aber Potenz. Daraus
folgt, dals sie nicht unmittelbar durch sich selber, sondern durch
etwas anderes in der Potenz zur Thatigkeit ist. Dieses andere
nennen wir Thétigkeitsvermogen oder Potenz. Die Seele besitzt
demnach wirkliche, real von ihr selber unterschiedene Potenzen.

In den Geschopfen ist somit die Potenz ein Mittelding
zwischen der Wesenheit und Thétigkeit, und sie bildet ein
Accidens proprium fiir die Wesenheit.! Inter essentiam et
operationem cadit virtus media, differens ab utroque, in crea-
turis etiam realiter, in Deo ratione tantum.?2 TIllud, quo
operatur anima dupliciter acceptum differt ab ipsa. Operatur
enim anima aliquo influente sibi esse, vivere et operari, scilicet
Deo, qui operatur omnia in omnibus, quae constat ab anima
differre. Operatur etiam naturali sua potentia, quae est
principium suae operationis, scilicet sensu, vel intellectu, quae
non est essentia ejus, sed virtus ab essentia fluens, Neutro
autem modo Deus operatur alio a se, quia a seipso operari habet,
et ipse est sua virtus.®> Die Kreatur bedarf also in doppelter
Weise eines andern, um thitig zu sein: des gottlichen Einflusses
und der Potenz, des Thatigkeitsprincips. Durch diese beiden
Faktoren kommt eine Thatigkeit zustande. Die Potenz verhilt
sich zur Wesenheit, wie das Instrument zur Hauptursache. Der
hl, Thomas bezeichnet es als einfach unmdglich (haec positio
est omnino impossibilis), dafs die Wesenheit eines Geschipfes
real eins und dasselbe sei mit dem Vermdgen, der Potenz. Es
wire ganz und gar unverstindlich, meint er, wie eine Potenz
die andere bewegen konnte, was doch thatsiichlich der Fall ist.
Die Vernunft bewegt den begierlichen und zornmiitigen Teil, ebenso
auch den Willen. Aber auch der Wille bewegt viele andere

11,48 ¢4 a2 led7qglalad2 2417
q' 10 au 2. ad 6-



278 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.
Potenzen. Man kann aber ein und dasselbe nicht zugleich und
in Bezug auf das Niamliche sich selber bewegen. Die Potenzen
konnen somit nicht real identisch sein mit der Wesenheit.! Die
Wirkung und das Princip, wodurch diese Wirkung hervor-
gebracht wird, miissen einander entsprechen oder konform sein.
Nun ist aber die Thétigkeit der Geschopfe nicht etwas Sub-
stantielles, sondern etwas Accidentelles. Darum kann die
Wesenheit selbst nicht unmittelbar das principium quo dieser
Thitigkeit bilden. Sie wirkt vielmehr mittelst accidenteller Prin-
cipien. Die Naturdinge sind durch aktive und passive Qualititen,
die geistigen Substanzen durch Verstand und Willen thétig.2

Damit ist der Unterschied oder Abstand Gottes von den
Geschopfen in Bezug auf das Thatigkeitsprincip oder die Potenz
aulser allen Zweifel gestellt. Die Kreaturen besitzen in der
That verschiedene Vermogen oder Principien ihrer Thatigkeiten,
die sich real von ihrer Wesenheit unterscheiden, und die so-
genannte accidentia proﬁria zur Wesenheit bilden.? , Forma
accidentalis est virtus alterius, per quam producitur operatio,
qui est effectus proportionatus sibi sicut causae proximae.
Forma autem substantialis non est hoc modo proportionata
operationi., KEssentia animae est etiam principium operationis, sed
mediante virtute.“3

47. Die Geschiopfe besitzen an und fiir sich passive Ver-

mogen oder Potenzen.

Wir haben soeben aus S. Thomas erfahren, dals die mensch-
liche Seele nicht immer théatig sei. Ebenso hat uns der englische
Lehrer gesagt, die Seele des Menschen bediirfe eines andern,
némlich des Einflusses Gottes, um thétig zu sein. Die Kreaturen
besitzen demnach an und fiir sich passive Vermogen oder
Potenzen. Welche Potenz nennen wir eine passive? Es ist
diejenige, die zu keinem Gegenstande bestimmt, und ohne
Thitigkeit ist. So lehrt S. Thomas in folgender Stelle:

,Intantum aliquid indiget moveri ab aliquo, inquantum est
in potentia ad plura. Oportet enim, ut id, quod est in potentia,

1 de spir. creat. a. 11. ? de anima a. 12. 3 1. d. 3. q. 4. a. 2.
l. c. ad 3 und 2.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 279
reducatur in actum per aliquid, quod est actu. Et hoc est
movere. Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur esse in
potentia ad diversa: uno modo quantum ad agere vel non agere:
alio modo quantum ad agere hoc vel illud, sicut visus quandoque
videt actu, et quandoque non videt; et quandoque videt album,
et quandoque videt nigrum. Indiget ergo movente quantum ad
duo, scilicet quantum ad exercitium vel usum actus, et quantum
ad determinationem actus, Quorum primum est ex parte sub-
Jecti, quod quandoque invenitur agens, quandoque non agens.
Aliud auntem est ex parte objecti, secundum quod specificatur
actus.“?

Leiden bedeutet im allgemeinen veriandert werden. Ver-
indert wird ein Ding dadurch, dals es etwas empfingt oder
verliert. Die Potenzen der Geschopfe sind an und fir sich,
d. h. ihrer Natur nach zwar im allgemeinen zu Thatigkeiten und
Objekten bestimmt auf Grund des Axioms: potentia dicitur ad
actum, et actus ad objectum;? allein sie sind zu keinem be-
stimmfen Akte und bestimmten Objekte determiniert. Die
Potenzen bilden zu der Wesenheit das Accidens proprium und
richten sich somit, wie S. Thomas bestindig hervorhebt, nicht
nach dem Individuum, sondern nach der Art. Potentiae conse-
quuntur speciem. Das fiir viele Akte und Objekte Indifferente
als solches befindet sich somit in der Potenz. Es bedarf der
Bewegung, der Bestimmung oder Verdnderung, um zu einem
bestimmten Akte oder bestimmten Objekte determiniert zu sein.
Es verhdlt sich folglich offenbar passiv. Denn jede Verinderung,
wodurch ein Ding etwas erhilt oder etwas verliert, wird Leiden
im weitesten Sinne genannt. Die Potenzen nun verlieren durch
das Objekt und durch das Agens, von dem sie bewegt werden,
ihre Unbestimmtheit beziiglich des Gegenstandes und der
Thétigkeit, und sie erlangen die entsprechende Bestimmtheit.
Sie leiden somit.® Das Leiden in dieser Bedeutung aufgefafst,
kommt jeder Kreatur zu. Die geistigen Wesen machen davon
keine Ausnahme, wie der englische Lehrer an vielen Stellen

1 1.2.q.9. a1l  ®1lop q7.a3 *Lpqlda 2
ad 2 —1lecq 7. a2 —1.2q22. a. 1. —1lec q 41. a. L



280 Das Verhiltnis der Wesenheit zn dem Dasein etc.

beweist. Wiederholt stellt er die Frage, ob der Verstand und
Wille der geistigen Substanzen passive Potenzen seien, und
jedesmal wird diese Frage bejaht. In der Potenz sich befinden
ist dem Doctor Angelicus gleichbedeutend mit passiv sein.

Gott allein, lehrt S. Thomas stindig, ist nicht in der
Potenz, die Geschopfe dagegen befinden sich in der Potenz.
,Considerare ergo oportet, utrum intellectus sit in actu vel in
potentia ex hoc quod consideratur, quommodo intellectus se
habeat ad ens universale. Invenitur enim aliquis intellectus,
qui ad ens universale se habet: sicut actus totius entis. Lt
talis est intellectus divinus, qui est Dei essentia, in qua
originaliter et virtualiter totum ens praeexistit sicut in prima
causa. Lt ideo intellectus divinus non est in potentia, sed est
actus purus. Nullus autem intellectus creatus potest se habere
ut actus respectu totius entis universalis, quia sic oporteret quod
esset ens Infinitum. Unde omnis intellectus creatus per hoc
ipsum quod est, non est actus omnium intelligibilium, sed com-
paratur ad ipsa intelligibilia sicut potentia ad actum.“! — Zwar
lehrt 5. Thomas in der Fortsetzung dieser Stelle, dafs der Ver-
stand des Engels immer in actu sei. Allein dieses besitzt er
nicht aus sich. Das liegt an und fir sich nicht in seinem
Wesen, sondern er hat es aus seiner Anndherung an den ersten
Verstand, der reine Wirklichkeit, actus purus ist. An und fiir
sich kommt ihm darum ebenfalls ein Leiden zu. Noch weit
mehr gilt dieses dann vom Verstande der Menschen, denn dieser
nimmt die letzte Stufe in der Ordnung der geistigen Wesen ein.
Aus alledem aber geht unwiderleglich hervor, dals die Geschopte
passive Potenzen haben. Wenn die hichsten Wesen, die geistigen,
derartige Potenzen besitzen, dann trifft dieses bei den andern
noch mehr zu, weil sie weiter von Gott, der reinen Wirklichkeit
abstehen, somit mehr mit Potenzialitit gemischt sind. ,Res quae
sunt infra hominem quaedam particularia bona consequuntur. Et
ideo quasdam paucas et determinatas operationes habent et
virtutes. Homo autem potest consequi universalem et perfectam

1 1, p. gq. 79. a. 2.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 281
bonitatem, quia potest adipisci beatitudinem. Est tamen in ultime
gradu secundum naturam eorum, quibus competit beatitudo. Et
ideo multis et diversis operationibus et virtutibus indiget
anima humana. Angelis vero minor diversitas potentiarum
competit. In Deo vero non’ est aliqua potentia vel actic
praeter ejus essentiam.®

Man hat gegen die Behauptung, dals der Wille eine pas-
sive Potenz sei, Schwierigkeiten erhoben. Allein iiber die
diesbeziigliche Lehre des hl. Thomas kann ein Zweifel nicht
aufkommen. Mehr als einmal erklart der englische Meister,
das Strebevermogen iiberhaupt sei passiv. ,Potentia appeti-
tiva est potentia passiva, quae nata est moveri ab apprehenso.
Unde appetibile apprehensum est movens non motum, appetitus
autem movens motum.“! Die gegenteilige Ansicht wider-
spricht offen der Doktrin des Aquinaten. Der Wille ist so gut
in der Potenz wie der Verstand und bedarf darum der vorhin
genannten zweifachen Bewegung, nidmlich durch das Objekt, und
durch ein anderes Agens, um eine Thatigkeit auszuiiben.

Dieses iufsere Agens aber ist Gott. An einer frither von
uns citierten Stelle hat S. Thomas gesagt, die Seele brauche
zwel Dinge fir ihre Thatigkeit: eine Potenz und den Einflufls
eines andern, Gottes ndmlich. Damit stimmt iiberein, was der
englische Meister zu wiederholten Malen betont, die passive
Potenz als solche kénne nicht Thitigkeitsprineip sein. Wir
wollen einige diesbeziigliche Stellen anfithren. ,,Sicut enim
materia nunquam fit forma, ita potentia passiva nunquam fit
activa,? In omnibus est alia potentia activa et passiva.® Nulla
potentia passiva potest in actum exire, nisi completa per
formam activi, per quam fit in actu, quia nihil operatur, nisi
Secundum quod est in actu. Impressiones autem activorum pos-
sunt esse in passivis dupliciter. Uno modo per modum passionis,
dum scilicet potentia passiva est in transmutari. Alio modo
Per modum qualitatis et formae, quando impressio activi iam facta
st connaturalis ipsi passivo.* Opus determinatum non progreditur

' 1.p.q 80.2.2 —1 2 q. 9 a. 1, 2 4, 2 4, d. 44, q. 2. a.
L. qu. 3. 1. p. q. 79. a. 10. 4 3,.d. 14. q. 1. a. 1. qu, 2



282 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

nisi a determinato agente. Kt inde est, quod illud, quod est in
potentia tantum, non agit, quia se habet indeterminate ad multa.
Sed forma, quae est terminans potentiam materiae principium
actionis dicitur.! Nulla operatio convenit alicui, nisi per aliquam
formam In ipso existentem, vel substantialem, vel accidentalem;
quia nihil agit aut operatur, nisi secundum quod est actu. Est
autem unumquodque actu per formam aliquam vel substantialem,
vel accidentalem, cum forma sit actus, sicut ignis est actu ignis
per igneitatem, actu calidus per calorem.*?

Das Geschopf geht also, so lehrt S. Thomas, niemals von
selbst aus dem passiven Zustande in den aktiven iiber. So
wenig der Stoff Form, ebenso wenig kann die passive Potenz
aktive werden. Das miilste sie aber, fiihrte sie sich von selbst
aus dem Zustande der passiven Potenz in den der aktiven iiber.
Es fande das: ,,Werden“ der Pantheisten statt, was indessen
einen hellen Widerspruch in sich schlielst. Das Mogliche kann
nie Wirklichkeit, sondern blofs Wirkliches oder Verwirk-
lichtes werden, gleichwie der Stoff nie Form, wohl aber
geformt wird. Das besagt aber, dals in beiden Fillen, nimlich
zur passiven Potenz, und zu dem Stoff etwas Neues hinzu-
kommen mufls. Darum bemerkt der englische Meister, die
passive Potenz miisse vorerst vervollkommnet, komplet werden
durch eine Form des Aktiven, durch eine vom &ufsern Agens
voriibergehend mitgeteilte Form. Durch diese Form werde die
passive Potenz in actu versetzt, somit wirkliches Princip einer
Thitigkeit. ~ Sehr bezeichnend sagt S. Thomas, sie komme
dadurch in actu, zur Wirklichkeit. Sie wird nicht Akt oder
Wirklichkeit, sondern verwirklichte Potenz. Darum bleibt
zie Potenz, gleichwie der Stoff unter der Form Stoff bleibt.
Aber sie wird aktive oder aktuelle Potenz durch jene voriiber-
gehend mitgetcilte Form, wie der Stoff durch die bleibende
Form aktuiert wird. Die verwirklichte oder aktive Potenz ist
somit etwas Zusammengesetztes, besteht aus Potenz und
Akt, wie der Stoff und die ihn aktuierende Form ein Zusammen-

S A RE A W S ? de spirit. creat. a. 2.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 283

gesetztes ausmachen. Dasselbe gilt von der Wesenheit und
Existenz in den subsistenten Formen, den Engeln.

Daraus folgt mit aller Bestimmtheit, dals zwischen der
passiven und aktiven Potenz ein realer Unterschied angenommen
werden mufs. Mit Recht bemerkt darum S. Thomas, wie wir
soeben gehort: ,,in omnibus alia est potentia passiva et potentia
activa.“ Die passive ist etwas Einfaches gleich dem ersten
Stoffe, der materia prima. Die aktive dagegen bildet etwas
Zusammengesetztes. Waire sie ebenfalls ein Einfaches, so miifste
siec Akt, nicht aber in actu sein. Da aber die aktive Potenz
oder die Potenz in actu nichts anderes ist als die passive mit
einer Form, einem Akte, so kann man von ihr nie sagen, sie
sei einfach. Akt aber, lehrt S. Thomas, konne sie nicht werden,
gleichwie der Stoff nie Form wird. Aus diesem Grunde be-
streitet der englische Meister, dals es in Gott eine aktive Potenz
gebe. In Gott darf keine Zusammensetzung angenommen werden.
Er ist weder in ordine entitativo, noch in ordine operativo in
actu, sondern in Bezug auf beide Akt, actus.

Daraus ergibt sich die weitere Folgerung, dals die passive
Potenz niemals Thitigkeitsprincip sein kann, dals das Agens in
potentia aus und dnrch sich selber keine Thitigkeit auszuiiben
vermag. Der Doctor Angelicus hat oben bemerkt, die passive
Potenz konne nicht in eine Thitigkeit iibergehen, wenn sie nicht
komplet sei durch eine Form des Aktiven, wodurch sie in
actu gesetzt wird. Denn nichts sei thitig, aulser es befindet
sich in actu. Die Verdnderung, die Kompletierung der passiven
Potenz geht somit von einem Aktiven aus. Wer ist dieses
Aktive? Vielleicht die passive Potenz selber? Das ist ein-
fach unméglich, denn die passive Potenz besitzt ja jene Form
nicht, wodurch sie komplet wird, sonst brauchte sie nicht erst
komplet zu werden; und sie wire iiberdies nicht passive,
sondern aktive Potenz. Die passive Potenz mit der Form, wo-
durch sie komplet wird, ist eben nichts anderes als die aktive
Potenz oder die potentia in actu. Das Aktive, welches der passiven
Potenz eine Form mitteilt, und wodurch dieselbe komplet wird, sich
In actu befindet, kann folglich nicht die passive Potenz selber sein.



284 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Dieses Resultat ergibt sich noch aus einer andern Betrach-
tung. Die passive Potenz mit einer Form, wodurch sie komplet
und in actu gesetzt wird, bildet nach S. Thomas das Thatigkeits-
princip. Dieses Princip ist somit etwas aus einer Potenz und
ciner Form oder einem Akte Zusammengesetztes. Kann nun
ein Ding sich selber zusammensetzen? Offenbar nicht. ,,Omnis
compositio indiget aliquo componente. Si enim compositio est,
ex pluribus est. Quae autem secundum se sunt plura in unum
non conveniunt, nisi ab aliquo componente uniantur. Si igitur
compositus esset Deus, haberet componentem. Non enim ipse
seipsum componere possetf, quia nihil est causa sui ipsius.
Esset enim prius seipso, quod est impossibile. Componens autem
est causa efficiens compositi.“! Aus dieser Stelle geht klar
hervor, dals es ein Widersinn ware zu behaupten, ein Ding
konne sich selber zusammensetzen. Ein ebenso grolser Wider-
sinn ist es dann auch, wenn fortwidhrend behauptet wird, die
Geschopfe, vor allem der Wille, konnten durch sich selber
in eine Thitigkeit iibergehen. Dals die Kreaturen passive Po-
tenzen haben, lafst sich nicht bestreiten. Kbenso gewils sind
der Verstand und der Wille der geistigen Geschopfe an und
fiir sich passive Potenzen. Iis lafst sich verniinftigerweise
nicht bestreiten, dals der Verstand und Wille durch habitus,
natiirliche und iibernatiirliche Tugenden vervollkommnet werden.
Nun lehrt aber S. Thomas ausdriicklich, ein habitus sei niemals
in der aktiven, sondern stets in der passiven Potenz.? ,In
agente est quandoque solum activum principium sui actus, sicut
in igne est solum principium activum calefaciendi. Et in tali
agente non potest aliquis habitus causari ex proprio actu. Kt
inde est, quod res naturales non possunt aliquid assuescere vel
dissuescere. Invenitur autem aliquod agens, in quo est principium
activum et passivum sui actus, sicut patet in actibus humanis.
Nam actus appetitivae virtutis procedunt a vi appetitiva secun-
dum quod movetur a vi apprehensiva repraesentante objectum.
Et ulterius vis intellectiva secundum quod ratiocinatur de

: 1. ¢ g ¢ 18, 2 de potentia q. 1, a. 1. ad. 4.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 285

conclusionibus habet sicut principium activum propositionem per
se notam. Unde ex talibus actibus possunt in agentibus aliqui
habitus causari, non quidem quantum ad primum activum prin-
cipium, sed quantum ad principium actus, quod movet motum.
Nam omne quod patitur et movetur ab alio disponitur per actum
agentis. Unde ex multiplicatis actibus generatur quaedam qua-
litas in potentia passiva et mota, quae nominatur habitus;
sicut habitus virtutum moralium causantur in appetitivis potentiis
secundum quod moventur a ratione, et habitus scientiarum cau-
santur in iotellectu secundum quod movetur a primis proposi-
tionibus.*!

Es unterliegt also keinem Zweifel, dafs der Verstand und
Wille der geistigen Kreaturen an und fiir sich passive Potenzen
sind. In beiden konnen habitus sein, die aber nur in der
passiven Potenz sich vorfinden.? Jede passive Potenz aber
mufs von einem Agens, von einem Agens in actu bewegt
werden. Sie muls von einem Agens in actu aus der Potenz in
den Akt iibergefiihrt werden.? Dies geschieht dadurch, dafs das
Agens oder Aktive, wie S. Thomas bemerkt, die passive Potenz
durch eine Form kompletiert. Durch diese Form wird die pas-
sive Potenz ein agens in actu, somit Princip einer Thatigkeit.
Das Bewegtwerden eines Passiven besteht demnach in nichts
anderem, als in der Mitteilung einer Form durch das Aktive.
»Appetitus est virtus passiva. Unde dicit Philosophus, quod
appetibile movet sicut movens non motum, appetitus autem sicut
movens motum. Omne autem passivum perficitur secundum quod
informatur per formam sui activi; et in hoc motus ejus ter-
minatur et quiescit.* Forma recepta in aliquo non movet illud
in quo recipitur, sed ipsum habere talem formam est ipsum
motum esse; sed movetur ab exteriori agente, sicut corpus quod
calefit per ignem non movetur a calore recepto, sed ab igne.“’
Die Kreatur wird also dadurch bewegt, dafls sie eine vom Agens
mitgeteilte Form aufnimmt. Nicht diese Form, sondern das Aktive,
von welchem diese Form stammt, ist bewegendes Princip.

11,2 q. 51 a2 *lcgqbbal _ 312409 al
‘3.4 27.q. 1. a. 1. 5 de veritate q. 22. a. 5. ad 8.



286 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Die Art und Weise dieser Mitteilung ist, wie S. Thomas
uns frither gesagt hat, eine zweifache. Manchmal ist diese
Form nur voriibergehend oder per modum passionis in den
(Geschopfen. Die passive Potenz ist dann nach S. Thomas in
transmutari. Manchmal dagegen wird eine Qualitit oder
Form hervorgebracht. Dies ist dann der Fall, erkldrt der eng-
lische Meister, wenn der Eindruck (impressio) des Aktiven dem
Passiven schon natiirlich (connaturalis) geworden ist. Die erstere
Art der Bewegung durch Gott, das Aktive, finden wir in den
geistigen Kreaturen. Der Verstand und Wille sind nicht ohne
Unterbrechung, sondern nur voriibergehend thitig, denn sie
umfassen bald diesen, bald jenen Gegenstand. Die Naturdinge
hingegen sind bestindig in Thatigkeit. In ihnen ist die von
Gott mitgeteilte Form zur Natur geworden. Diese Form ist
indessen nicht schon mit der Natur selbst den Geschipfen ge-
geben, sondern wird eigens von Gott verliehen.

Wer den Einflufs Gottes, die Mitteilung einer Form durch
Gott bestreitet, kann dieses nur auf einen dreifachen Grund hin
thun. Entweder sind die Geschopfe dann unmittelbar durch
ibre Wesenheit thitig; oder sie besitzen keine passiven
Potenzen: oder endlich wird die passive Potenz durch sich
selber aktiv.  Das erste leugnet S. Thomas auf das ent-
schiedenste, indem er es als ein Ding der Unmoglichkeit be-
zeichnet. Das zweite wird vom englischen Meister ebenfalls
verworfen. Das dritte schliefst einen Widerspruch in sich.
Dals es dann nicht Lehre des hl. Thomas sein kann, versteht
sich wohl von selbst. Potentia non educit se in actum, sed
oportet quod educatur in actum per aliquid, quod sit actu.!
Und in der That ist dieser Widerspruch eklatant. Die passive
Potenz oder das Agens in potentia ist dem Doctor Angelicus
inkomplet, mufs darum durch eine Form des Aktiven kompletiert
werden. Wer den KEinfluls Gottes auf diese Potenz negiert,
muls annehmen, dafs das nicht Komplete sich selber dieses
Komplement gebe. Da aber dieses offenbar nur durch eine

1 1.6 g o 16



re

Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 287

Thitigkeit geschehen kann, und das Princip jeder Thatigkeit die
aktive, nicht die passive Potenz ausmacht, so muls weiter
angenommen werden, dals die passive Potenz zugleich aktive ist.
Sie ist passive, weil sie sich dieses Komplement, diese Form erst
gibt, sonst wiire sie ja nicht passive Potenz. Sie ist zugleich aktive,
weil sie seiber sich diese Form verleiht, was ohne Thitigkeit
nicht vor sich gehen kann. Ferner ist dem hl. Thomas die
aktive Potenz etwas Zusammengesetztes. Wird die passive Potenz
durch sich selber aktive, so muls sie sich selber zusammen-
setzen. Dann ist sie aber, wie der englische Lehrer bemerkt,
Ursache ihrer selbst: causa sui ipsius und prius seipsa. Von
weitern Widerspriichen wollen wir absehen.

48. In den Kreaturen unterscheidet sich die aktive Potenz

real von der Thitigkeit.

Die Geschopfe haben passive Potenzen. Diese Potenzen
konnen nicht ohne weiters Thitigkeitsprincip sein, denn sie
sind unvollkommen, nicht komplet. Daher brauchen sie eine
Form als Komplement. Diese Form konnen sie sich nicht
selber geben, sie wird ihnen vielmehr von einem Agens in actu,
von einem Aktiven mitgeteilt. Die (Geschopfe setzen folglich
die Thatigkeit eines Agens voraus. Aus diesem Grunde dart
in Gott keine passive Potenz angenommen werden. Es gibt
weder ein Agens, Aktives, noch eine Thitigkeit, die friiher
wire als Gott. Das Gegenteil trifft bei den Kreaturen zu.
,»Videmus aliquid esse in mundo, quod exit de potentia in actum.
Non autem educit se potentia in actum, quia quod est potentia,
nondum est. Unde nec agere potest. Ergo oportet esse aliquid
aliud prius, quo educatur de potentia in actum. Kt iterum si
hoc est exiens de potentia in actum oportet ante hoc aliquid
aliud poni, quo reducatur in actum. Hoc autem in infinitum
Procedere non potest. Ergo oportet devenire ad aliquid
quod est tantum actu et nullo modo in potentia. Kt hoc
dicimus Deum. Potentia non educit se in actum, sed oportet
quod educatur in actum per aliquid quod sit actu. Omne
igitur quod est aliquo modo in potentia, habet aliquid
Prius se. Deus autem est primum ens et prima causa.



288 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Non igitur habet in se aliquid potentiae admixtum.“! Gott ist
somit in ordine entitativo und in ordine operativo friiher als
die Geschopfe. Er teilt folglich den passiven Potenzen der
Kreaturen ihr Komplement mit, gibt ihnen eine Form, wo-
durch sie komplet werden. Diesen Vorgang nennt der eng-
lische Meister die Potenz in den Akt iiberfiihren, das Agens in
potentia zu einem Agens in actu machen, oder auch, ein Ding
hewegen.

Nun besitzen die Geschopfe nicht blofs passive, sondern
auch aktive Vermogen oder Krifte. Die aktive Potenz aber ist
Princip der Thatigkeit, aus ihr geht die Thatigkeit hervor.
»sManifestum est enim, quod unumquodque secundum quod est
actu et perfectum secundum hoc est principium activum
alicujus. Patitur autem unumquodque secundum quod est de-
ficiens et imperfectum. Deus est purus actus, et simpliciter
et universaliter perfectus, neque in eo aliqua imperfectio locum
habet. Unde sibi maxime competit esse principium activum, et
nullo modo pati.  Ratio autem activi principii convenit
potentiae activae., Nam potentia activa est principium agendi
in aliud, potentia vero passiva est principium patiendi ab alio.“?
In dieser Stelle ist die Bedeutung der aktiven Potenz hinreichend
klar ausgesprochen. Wir sehen darum von weitern Texten des
hl. Thomas ab.

Zu beweisen ist nur der zweite Satz, dals die Thitigkeit
der Geschopfe in der Wirklichkeit (realiter) aus der aktiven
Potenz hervorgeht oder heraustritt. ,Operatio significatur
ut exiens ab operante in operatum.®? Actio alicujus, etiamsi
sit ejus ut instrumenti, oportet ut ab ejus potentia egrediatur.*
Actio secundum quod est praedicamentum dicit aliquid fluens
ab agente et cum motu. Sed in Deo non est aliquid medium
secundum rem inter ipsum et opus suum. Kt ideo non dicitur
agens actione, quae est praedicamentum, sed actio sua est sub-
stantia.5 Deus non agit per operationem, quae sit media inter
ipsum et operatum, sed sua operatio est in ipso, et est tota sua

1 1..c. g ¢ 16. n: 6. 2 * 1L p q 25 a. 1. s 1, d. 35. Q.
1. a. 5. ad 3. + de potentia q. 3. a. 4. 51, d. 8. q. 4. a. 8. ad 3.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 289

substantia.! Esse rei consequitur principia essentialia, sicut
operatio virtutem.“? Aus diesen Stellen des englischen Meisters
geht hervor, dals die Thiitigkeit der Geschopfe sich real von der
aktiven Potenz unterscheidet. Das Princip ist sachlich unter-
schieden von dem, was aus diesem Princip hervorgeht. S. Thomas
nennt die Thatigkeit der Kreaturen ausdriicklich und zu wieder-
holtenmalen ein Mittelding. Die Thatigkeit ist ihm ein
Accidens, weshalb auch das unmittelbare Princip derselben, die
aktive Potenz ein Accidens sein mufs.? Sie bildet somit that-
sachlich einen Effekt der operativen Potenz. Zwischen Ursache
und Wirkung aber mufls ein realer Unterschied angenommen
werden. In dieser Beziehung gibt es keinen Unterschied zwischen
den transeunten und immanenten Thitigkeiten der Geschopfe.
Beide Arten sind etwas von der aktiven oder operativen Potenz
real Verschiedenes und bilden ein Accidens per accidens der
Potenz, in welcher sie sind.

Dieser reale Unterschied zwischen der aktiven Potenz und
der Thitigkeit bildet nach S. Thomas den Grund, dals die
Thétigkeit etwas Vorziiglicheres ist als die Potenz. ,,Quando-
cunque actus est aliud a potentia oportet quod actus sit nobilior
potentia. Sed actio Dei non est aliud ab ejus potentia, sed
utrumque est cssentia divina, quia nec esse ejus est aliud ab
ejus essentia. Unde non oportet quod aliquid sit nobilius quam
potentia Dei.“4 In diesen Worten sagt uns der englische Lehrer
auch — das nur nebenbei bemerkt —, wie er das Wort: ,aliud*
auffafst. Mit dem Worte: ,aliud“ deutet S. Thomas auf einen
realen Unterschied hin. Gottes Thatigkeit ist nicht: ,ein
anderes, aliud® als seine Potenz. Bestreitet der Doctor Angelicus
damit den virtuellen Unterschied dieser beiden? Durchaus
nicht. Diesen betont er vielmehr iiberall ausdriicklich. Was
kann also das: ,,aliud”“ bei S. Thomas bedeuten? Offenbar einen
realen Unterschied. Darum sagt er hier, es gebe in Gott nichts
Vorziiglicheres als seine Potenz, weil die Thatigkeit nicht: ,alind
est ab ejus potentia'* Und gleichwie in ihm die Thatigkeit

11,4 14. q. 1. a. 1. ad 3. 2 2 d. 15. q. 3. a, 1. ad 5.
" 1.d. 3. q. 4. a. 2. + 1. p.q 25 a. 1. ad 2.
Jahrbuch fiir Philosophie ete, VII. 19



290 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

nicht: ,aliud“ ist als die Potenz, ebenso ist sein Dasein, seine
Existenz nicht: ,aliud“ als seine Wesenheit. Das Aliud mufs
somit in beiden Fillen den gleichen Sinn haben. Lehrt er aber
dann, die Wesenheit der Geschopfe sei: ,aliud“ als die Existenz,
so sind manche gleich mit der Behauptung zur Hand, S. Thomas
lehre blofs einen virtuellen Unterschied. Der englische Meister
wiirde gegen eine solche Unterschiebung sicher Verwahrung
einlegen. Doch, wie gesagt, das nur nebenbei.?

Die Thatigkeit der Kreaturen ist nach S. Thomas real von
der operativen Potenz unterschieden, und bildet aus diesem
Grunde eine Vollkommenheit der Potenz. Dies kann aber
auch gar nicht anders sein, denn jedes Accidens bildet fir das
Subjekt, in welchem es ist, welchem es inhériert, eine Voll-
kommenheit. Die Thitigkeit der Geschopte ist wirklich im
Agens, inhiriert demselben. ,Nihil prohibet aliquid esse in-
haerens, quod tamen non significatur ut inhaerens. Sicut etiam
actio non significatur ut in agente, sed ut ab agente, et tamen
constat, actionem esse in agente.“? Actio secundum quod
est actio significatur ut ab agente. Et quod sit in agente hoc
accidit sibi inquantum est accidens.®> Dupliciter potest ali-
quid procedere ab altero. Uno modo sicut actio ab agente, vel
operatio ab operante. Alio modo sicut operatum ab operante.
Processus ergo operationis ab operante non distinguit rem per
se existentem ab alia re per se existente, sed distinguit per-
fectionem a perfecto, quia operatio est perfectio operantis.
Sed processus operati distinguit unam rem ab alia. In divinis
autem non potest esse secundum rem distinctio perfectionis
a perfectibili* Cum actio sit in agente et passio in patiente,
non potest esse idem numero accidens, quod est actio et quod
est passio, cum unum accidens non possit esse in diversis sub-
jectis.> Movens et agens naturale movet et agit actione vel
motu medio, qui est inter movens et motum. KEt sic agens,
inquantum est agens, non est extraneum a genere patientis, in-
quantum est patiens. Unde utriusque est realis ordo unius ad

11 c. ad 8. ? de potentia 8. a. 2. 3 1. d. 32. q. 1. a. 1.
* de veritate q. 4, a. 2. ad 7. 5 2, d. 40. q. 1. a. ad 1.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 291

alterum, praecipue cum ipsa actio media sit quaedam perfectio
propria agentis, et per consequens id ad quod terminatur
actio est bonum ejus. Hoc autem in Deo non contingit.! Die
Thatigkeit unterscheidet sich somit in den Kreaturen real vom
Thatigkeitsprincip, - von der aktiven Potenz. Als Thitigkeit geht
sile vom Agens aus, als Accidens bleibt sie im Agens. Das ist
der Sinn der soeben angefiihrten Stellen. Unde in genere
actionis denominatur accidens per id quod ab eo est, et non per
id, quod principium ejus est: sicut dicitur actione agens. Nec
tamen actio est principium agentis, sed e converso. Et si per
impossibile poneretur esse aliquam actionem, quae non esset
accidens, non esset inhaerens et tamen denominaret agentem.
Et tunc agens denominaretur per id, quod ab eo est, et in eo
non est ut inhaerens. Sed quia cujuslibet actionis principium
est aliqua forma inhaerens, ideo aliquid potest dici agens
duobus modis: vel ipsa actione, quae denominat agentem, et
non est principium ejus; vel forma, quae est principium
actionis in agente, et secundum quid principium agentis: sicut
dicimus ignem moveri sursum motu proprio et levitate.?

Nach der klar und bestimmt ausgesprochenen Lehre des
hl. Thomas ist die Thatigkeit der Geschopfe etwas Vollkom-
meneres, Vorziiglicheres als ihre entsprechenden aktiven Potenzen,
weil diese Thitigkeit als Accidens den Potenzen inhériert. Ver-
mogen nun diese aktiven Potenzen durch sich selber, d. h.
unabhiingig von Gott Thitigkeiten auszuiiben? Wir werden,
um diese Frage richtig beantworten zu konnen, notwendig eine
Unterscheidung anbringen miissen. Das Thétigkeitsprincip kann
nidmlich in doppelter Weise in Betracht kommen: als agens
quod und als agens quo. Die aktive Potenz bildet das
unmittelbare Princip quod der Thitigkeit, denn sie ist das-
jenige, was eine Thitigkeit unmittelbar setzt. Das Princip quo
oder wodurch diese Thitigkeit vollzogen wird, mufs von der
Form, von ihrem Complemente gebildet werden. Stets macht
¢ine Form das Princip quo aus. Der hl. Thomas ldlst uns

1 de potentia ¢. 7. a. 10 ad 1. 2 1.d. 32, q. 1. a. 1,
19*



292 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

hieriiber nicht im Zweifel. , Omnis actio cujuscunque rei est
per formam naturae illius rei. Nam etsi sint aliquae formae
accidentales principia actionum alicujus rei, oportet quod
hujusmodi actiones reducantur sicut in primum principium in
formam specificam illius vei agentis; sicut -actio caloris ignis
reducitur sicut ad primum principium in formam substantialem ipsius,
quae est etiam principium omnium accidentium propriorum ignis.“?

Der englische Meister anerkennt also, dafs das Princip,
wodurch eine Thitigkeit zustande kommt, immer eine Form sein
miisse. Darum bildet die substantielle Form das Princip quo
einer Thitigkeit. Allein die substantielle Form ist in den Ge-
schopfen nicht das unmittelbare Princip. Friither schon hat
S. Thomas bewiesen, dals keine Kreatur unmittelbar durch
ihre Wesenheit thitig ist. Aber auch in dem soeben angefiihrten
Texte nennt er die substantielle Form erstes Princip. Sie
bildet somit blofs das principium remotum oder radicale, nicht
das principium proximum. Darum erwidhnt er hier acciden-
teller Formen, die ebenfalls Thitigkeitsprincipien sind. Im
ndmlichen Sinne édufsert er sich anderswo: ,mnulla operatio con-
venit alicui, nisi per aliquam formam in ipso existentem, vel
substantialem, vel accidentalem, quia nihil agit aut operatur,
nisi secundum quod est actu. KEst autem unumquodque actu
per formam aliquam, vel substantialem, vel accidentalem,
cum forma sit actus: sicut ignis est actu ignis per igneitatem,
actu calidus per calorem.? Oportet autem in unoquoque operante
esse aliquod formale principium, quo formaliter operetur.
Non enim potest aliquid formaliter operari id quod est secundum
esse separatum ab ipso. Sed etsi id, quod est separatum est
principium motivum ad operandum, nihilominus oportet, esse
aliquod intrinsecum, quo formaliter operetur, sive illud sit
forma, sive qualiscunque impressio.® Die Doktrin des
englischen Meisters beziiglich des principium quo ladfst somit an
Deutlichkeit unichts zu wiinschen iibrig. Allein kénnte man unter
dieser Form nicht die Potenzen selber verstehen? Diese bilden

1 Quodl. 6. a. 2. ? de spirit. creat. a. 2. 3 de anima a. 5.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 293

ja Accidenzen zu der Wesenheit, verhalten sich somit zu ihr
formell. An der zuletzt angefiihrten Stelle sagt uns der eng-
lische Meister klar, dafs er unter diesem formellen Princip die
Abstraktionskraft, den intellectus agens, und das Verstandes-
vermogen, den intellectus possibilis meine. Konnte man sich
also die Sache nicht in der Weise denken, dals die Wesenheit
des Dinges das principium quod, und die Potenzen das prin-
cipinm quo der Thitigkeit ausmachen? Auf Grund dessen
miifste dann zugegeben werden, dafs die Geschopfe durch
sich selber d. h. unabhéngig von einem andern Agens
thatig sind.

Dagegen mufs eingewendet werden, dafs nach S. Thomas
die Vermogen oder Potenzen an und fiir sich nicht Prinecip
einer Thitigkeit sein konnen, denn sie befinden sich im pas-
siven Zustande. Der Beweis dafiir wurde friither aus S. Thomas
geliefert. Aber auch an der zuletzt genannten Stelle, de anima,
unterscheidet der englische Meister ausdriicklich den intellectus
possibilis und agens vom intellectus in actu. ,Aristoteles
ostendit differentiam inter intellectum possibilem, et inter
intellectum in actu; quia intellectus possibilis quandoque
intelligit, et quandoque non, quod non potest dici de in-
tellectu in actu. Et similem differentiam ostendit in 3° phys.
inter causas in potentia et causas in actu.“! Wenngleich also
die Potenzen Formen der Substanz bilden, indem sie Accidenzen
derselben sind, so kann man sie an und fiir sich nicht Formen
nennen, wodurch eine Thatigkeit vollzogen wird. Sie sind
vielmehr reine Potenzen. Durch die Potenz in actu aber,
nicht durch die reine Potenz wird eine Thitigkeit ausgeiibt.
Die Potenzen sind an und fiir sich nicht in actu, sondern, wie
S. Thomas vom Verstande sagt, manchmal in actu, manchmal
nicht (intellectus possibilis quandoque intelligit, quandoque non).

Geniigt nicht die Vorstellung eines Gegenstandes, eines
Objektes, um die Potenz in den Akt zu versetzen? Wir miissen
es verneinen. Mehr als einmal erklirt der Doctor Angelicus,

1] ¢ adl.



294 Das Verbiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc,

kein Objekt sei imstande, wirksam (sufficienter et efficaciter)
die Potenz zu bewegen, in den Akt iiberzufiihren. Diese Lehre
des Meisters haben wir an anderer Stelle ausfiihrlich entwickelt.
Hier moge folgende Stelle geniigen: ,Intellectus agens non
sufficit per se ad reducendum intellectum possibilem perfecte
in actum, cum non sint in eo determinatae rationes omnium
rerum. Kt ideo requiritur ad ultimam perfectionem intel-
lectus possibilis, quod uniatur aliqualiter illi agenti, in quo
sunt rationes omnium rerum, scilicet Deo.”“? Durch diese Worte
ist bereits angedeutet, wessen die Potenzen der Geschiopfe be-
diirfen, um in actu zu sein, um Princip einer Thatigkeit bilden
zu konnen. Allerdings behauptet S. Thomas, dafs der appetitus,
das Strebevermogen der Tiere vom dargestellten Objekt in Be-
wegung gesetzt werde. Allein er schlielst damit Gottes Thatigkeit
in keiner Weise aus, fordert dieselbe vielmehr noch ausdriicklich.

Nun hélt es nicht mehr besonders schwer, die friiher ge-
stellte Frage, ob die aktive Potenz der Kreaturen durch sich
selber eine Thatigkeit ausiibe, richtig zu beantworten. Die
aktive Potenz als quod agit aufgefalst vollzieht durch sich
selber eine Thatigkeit. Als quo agit hingegen ist sie nicht
durch sich selber thatig, sondern durch Gott, durch jene
Form, die sie von Gott empfingt, und wodurch sie agens in
actu oder potentia in actu geworden. Darum lehrt S. Thomas,
immer und iiberall, die Kreaturen wirkten in der Kraft Gottes.
,1llud autem bonum quod est naturae et humanae proportio-
natum potest homo per liberum arbitrium explere. Unde dicit
Augustinus, quod homo per liberum arbitrium potest agros colere,
domos aedificare, et alia plura bona facere sine gratia operante.
Quamvis autem hujusmodi bona possit facere sine gratia gratum
faciente, non tamen potest ea facere sine Deo, cum nulla
res possit in naturalem operationem exire, nisi vir-
tute divina: quia secunda causa non agit, nisi per
virtutem causae primae. Et hoc verum est tam in
naturalibus agentibus, quam in voluntariis. Tamen hoc

1 de anima a. 5. ad 9.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 295

alio modo habet necessitatem in utrisque. Operationis enim na-
turalis Deus est causa, inquantum dat et conservat id, quod
est principium naturalis operationis in re, ex quo de
necessitate determinata operatio sequitur; sicut dum conservat
gravitatem in terra, quae est principium motus deorsum. Sed
voluntas hominis non est determinata ad aliquam unam opera-
tionem, sed se habet indifferenter ad multas. Et sic quodam-
modo est in potentia, nisi mota per aliquid activam, vel
quod el exterius repraesentatur, sicut est bonum apprehensum,
vel quod in ea interius operatur sicut est ipse Deus, ut
Augustinus dicit in libro de gratia et libero arbitrio, ostendens
multipliciter, Deum operari in cordibus hominum. Omnes autem
exteriores motus divina providentia moderantur, secundum quod
ipse judicat, aliquem esse excitandum ad bonum his vel illis
actionibus. Unde si gratiam Dei velimus dicere non aliquod
habituale donum, sed ipsam misericordiam Dei, per quam in-
terius motum mentis operatur, et exteriora ordinat ad
hominis salutem, sic nec ullum bonum homo potest facere sine
gratia Dei“1

In dieser Stelle ist mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit
ausgesprochen, dals ausnahmslos alle Geeschiopfe, die verniinftigen,
wie die unverniinftigen, des gottlichen Einflusses bediirfen, um
irgendeine Thitigkeit ausiiben zu kinnen. Die Kreaturen konnen
nur in der Kraft Gottes, der ersten Ursache, zu einer
Thitigkeit schreiten. Gott verursacht in ihnen nicht unmittel-
bar den Akt, die Thatigkeit. In diesem Falle wire die Tha-
tigkeit etwas von aufsen Hinzukommendes, wiahrend sie doch
aus dem Agens heraustreten mufs. Nennt sie ja der hl. Thomas:
aliquid egrediens ab agente cum motu. Gott mufs darum in
der Weise auf die Kreaturen einwirken, dafs die Natur und
Art der Thitigkeit im Geschopfe gewahrt bleibt. Er verleiht
folglich die Kraft, wodurch oder das principium quo eine
Thiitigkeit hervorgebracht wird, aus welcher dieselbe heraustritt.
»Alio modo homo indiget auxilio gratiae ut a Deo movantur ad

—_—

1 de veritate q. 24. a. 14.



296 Das Verhilltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

recte agendum. Et hoc propter duo. Primo quidem ratione
generali, propter hoc quod, ut supra dictum est a 1. hujus qua-
est, nulla res creata potest in quemcunque actum pro-
dire, nisi virtute motionis divinae.“?

Was diese Bewegung Gottes ist, wurde frither gezeigt. Es
ist die Mitteilung einer Kraft oder Form. Bei den Naturdingen
bleibt diese Form einigermafsen, weil sie sich immerfort in
Thitigkeit befinden. In den geistigen Wesen ist sie etwas
Voriibergehendes. ,Agens non semper dat instrumento
novam formam vel virtutem quiescentem in ipso. Et tamen
instrnmentum inquantum movetur ab agente consequitur quam-
dam intentionalem virtutem per influxum agentis, qui
per instrumentum transit in eftectum.? Virtus naturalis, quae
est rebus naturalibus in sua institutione collata inest eis ut
quaedam forma habens esse ratum et firmum in natura. Sed id,
quod a Deo fit in re naturali, quo actualiter agit, est ut
intentio sola, habens esse quoddam incompletum, per modum quo
colores sunt in aére, et virtus artis in instrumento artificis. Sicut
ergo securi per artem dari potuit acumen, ut esset forma in ea
permanens, non autem dari el potuit, quod vis artis esset in ea
quasi quaedam forma permanens, nisi haberet intellectum; ita
rei naturali conferri potuit virtus propria, ut forma in ea per-
manens, non autem vis, qua agit ad esse ut instrumentum
primae causae, nisi daretur ei, quod esset universale essendi
principium. Nec iterum virtuti naturali conferri potuit, ut mo-
veret seipsam. Nec ut conservaret se in esse. Unde sicut
patet, quod instrumento artificis conferri non potuit, ut operaretur
absque motu artis, ita rei naturali conferri non potuit, quod
operaretur absque operatione divina.“?

Die Vermogen oder Potenzen der Kreaturen haben ein
festes, bleibendes Sein, sie bilden accidentia propria, nicht
accidentia per accidens. Allein sie befinden sich an und fur
sich im passiven Zustande. Als aktive Potenzen haben sie
nicht ein fixes vollkommenes, sondern blofs ein unvollkommenes

11 2. q. 109, a, 9. > de unione Verb. incarn. a. 5. ad 12.
* de potentia q. 3. a. 7. ad 7.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 297

Sein. Die Form, wodurch sie aktive Potenzen sind, bildet.
etwas Unvollkommenes in Anbetracht ihrer Dauer. Aus diesem
Grunde darf in Gott keine aktive Potenz im eigentlichen Sinne
(realiter) angenommen werden. Die Form, das principium quo
der Thatigkeit ist in Gott etwas Vollkommenes, Bleibendes.
Uberdies wird es ihm nicht von einem andern mitgeteilt, sondern
er besitzt es aus eigener Macht, es ist in Wirklichkeit sein
eigenes Wesen. ,,Alio modo oportet ponere virtutem agendi
in agente principali, alio modo in agente instrumentali, Agens
enim principale agit secundum exigentiam suae formae. Et ideo
virtus activa in ipso est aliqgua forma vel qualitas habens.
completum esse in natura. Instrumentum autem agit ut
motum ab alio. Et ideo competit sibi virtus proportionata.
motui. Motus autem non est ens completum, sed via in ens,
quasi medium quid inter puram potentiam et purum actum ut
dicitur in 3° physicor.“! In den Naturdingen kann man die
aktive Kraft einigermalsen bleibend nennen, in dem Sinne
namlich, als sie ohne Unterbrechung thitig sind. An und fir
sich besitzt sie ebenso ein voriibergehendes Sein wie in den
verniinftigen Geschopfen, Die Naturdinge sind so gut wie alle
andern Instrumente in der Hand Gottes. In Gott allein ist die
aktive Kraft etwas Vollkommenes und Bleibendes. Dadurch
unterscheidet er sich eben durchaus von den Kreaturen.

Nun erklart es sich auch, warum die Geschiopfe eine Tha-
tigkeit hervorzubringen vermdgen, die etwas Vorziiglicheres ist.
(aliquid nobilius) als sie selber. Sie wirken dieses Accidens.
nicht in eigener, sondern in der Kraft Gottes, des ersten
Agens. Diese Kraft aber ist nicht weniger vorziiglich und
vollkommen als ihr Effekt, die Thatigkeit. Gott wirkt somit im
Geschopfe zwei Dinge. Er macht die passive Potenz zu einer
aktiven durch Mitteilung einer voriibergehenden Form; und diese
selbe Form bringt als agens quo eine Thitigkeit hervor.

49. Wir miissen unsere Artikel abschliefsen. Als Haupt-
resultat hat sich ergeben, dals Gott einzig dasteht. Moge

t 4,d. 1. q. 1. a. 4. qu, 2.



298 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

man sein Wesen, oder seine Thétigkeit mit den Geschopfen
und ihrem Wirken vergleichen, iiberall treffen wir auf einen
unendlichen Abstand. Gottes Wesenheit macht sachlich
eins und dasselbe aus mit seinem Dasein, und als notwen-
dige Folge dieser realen Identitit ist auch alles andere, was
immer wir von Gott aussagen, real identisch. Wir denken
zwar die gottliche Wesenheit als das Princip, aus welchem das
Erkennen und Wollen hervorgeht; aber das ist eine Ver-
schiedenheit, die nicht in Gott, sondern nur in unserm Denken
statthat. Auch die hochsten Begriffe, Wesenheit und Dasein,
konnen also in ihrer Eigentiimlichkeit auf Gott nicht iibertragen
werden, Wenn aber das, so ist auch Gott mit den Geschdopfen
unter keinen gemeinsamen Begriff gestellt. Und gewils, damit
mehrere Wesen unter einem gemeinsamen Gattungsbegriffe stehen,
muls dasjenige, was dieser Begriff enthdlt, in dem Begriffe eines
Jeden der untergeordneten Dinge das erste Element sein, wie
z. B. Substanz in den Begriffen Lebendiges, Sinnliches, Ver-
niinftiges. Wenn aber Gottes Wesenheit das Sein ist, so ist
auch Sein und Wirklichkeit das Erste, was von ihm gedacht
werden mufs. Das kann sich aber in keinem Wesen, das nicht
durch sich, sondern geschaffen ist, bewihren. So lehrt P. Kleutgen.!
Auffallend ist bei diesem Gelehrten allerdings die gegen alle
Logik verstolsende Ansicht, dafs der die Geschopfe betreffende
kontradiktorisch entgegengesetzte Satz von: ,Gottes Wesenheit
ist das Sein“ in seinen Schriften konsequent lautet: ,die
Wesenheit der Geschopfe ist nicht durch sich Diese Art
von Logik ist iibrigens nicht dem genannten Gelehrten allein
eigen. Sie findet auch anderweitig ihre Vertreter.

Aus den Principien des Thomas von Aquin folgt mit voller
Evidenz die Nichtigkeit und Unmoglichkeit des Pantheismus
oder Monismus. Die Applizierung dieser Principien auf den
Pantheismus in seinen verschiedenen Schattierungen iiberlassen
wir, um nicht noch weitlinfiger zu werden, den geehrten Lesern
dieser Zeitschrift, ,Die Beschuldigung,® schreibt P. Kleutgen,”

L ). con: 1046, S. 918. 2 1. ¢. n: 573. S. 59 ff.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 299

,,dals die Scholastiker durch ihre Lehre von dem Unterschied
des Daseins und der Wesenheit den Pantheismus begiinstigt,
mufs umsomehr befremden, als sie durch diese Lehre gerade die
Verschiedenheit des erschaffenen und unerschaffenen Seins
ins rechte Licht zu stellen suchten. Das Dasein wird ihren
Erklirungen zufolge von allem dem ausgesagt, was nicht blofs
in seinen Ursachen, also moglich, sondern in sich selbst, also
wirklich ist: die Wesenheit aber ist der Inbegriff dessen, wo-
durch ein Daseiendes das, was es ist, der Mensch z. B. Mensch
ist; und es wurde schon erklart, wie deshalb auch die Schola-
stiker die Wesenheit nicht blofs als das Bestimmende, sondern
auch als den Triager und Grund alles dessen, was in dem Dinge
ist oder sein kann, auffalsten. — Denken wir uns aber jenes
Wesen, das durch kein anderes in die Wirklichkeit gesetzt,
sondern durch sich selbst ewig da ist, so muls in ihm die
Wesenheit Grund des Daseins selber sein. Dies kann sie aber
nicht in der Weise sein, in welcher sie in andern Wesen der
Grund von Kriften oder Erscheinungen ist, so ndmlich, dals das
Dasein aus ihr hervorginge, und wie ihre erste KErscheinung
wiare. Denn wenn wir den Begriff des Daseins, wie er soeben
aufgestellt wurde, festhalten, so wiirde es purer Unsinn sein,
von einem Hervorgehen des Daseins aus der Wesenheit zu
reden. Nur insofern also kann die Wesenheit Grund des
Daseins sein, als sie das Dasein einschliefst, und es folg-
lich Dem, welcher durch sich ist, so eigentiimlich ist, da zu sein,
als es dem Menschen eigentiimlich ist, Mensch zu sein. In Dem,
der durch sich ist, miissen demnach Wesenheit und Dasein
schlechthin Eins sein. — Betrachten wir nun aber die Wesen-
heit in einem Geschaffenen, und zwar, um manchem Mifsver-
stindnisse von vornherein zu begegnen, nicht die abstrakte,
allgemeine, sondern die konkrete und individuelle, also in Peter’
z. B. nicht die menschliche Natur iiberhaupt, sondern die Natur
dieses menschlichen Individuums, das wir Peter nennen; so
denken wir zwar die Natur als eine daseiende, aber deshalb
nicht als den Grund des Daseins, womit wir sie denken. Wir
denken in ihr Vernunft und Sinnlichkeit, weil sie diese indivi-



300 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete,

duelle Menschennatur ist; aber wir denken sie nicht etwa deshalb,
weil sie eine solche Natur ist, auch als daseiende. — Gott
ist, weil er Gott ist, oder wie man es auch sehr richtig aus-
gedriickt hat: weil er er ist; Peter aber ist nicht, weil er Mensch,
noch weil er Peter ist. Er hat also das Dasein nicht infolge
seiner Wesenheit, sondern weil diese seine Wesenheit, die
auch nicht da sein kénnte, von einem andern ins Dasein gesetzt
worden ist und im Dasein erhalten wird. In allen Dingen also,
die nicht durch sich da sind, fallt das Dasein aufser den Begriff,
durch welchen wir ihre Wesenheit, auch die konkrete und in-
dividuelle, auffassen.®

In diesen wenigen Sitzen hat der genannte Gelehrte den
Unterschied Gottes von den Geschopfen, wie er von der Schola-
stik verteidigt wurde, klar und bestimmt angegeben. Unrichtig
darin ist nur, dals er bestindig den Grund mit der Folge ver-
tauscht. Das: ,,durch sich sein“ namlich wird als Grund an-
gegeben, wihrend es in der Wirklichkeit die Folge bildet. Gott
ist nicht von einem andern, sondern durch sich, weil seine
Wesenheit das Dasein einschlielst, mit demselben sachlich
eins und dasselbe ausmacht. Das gerade Gegenteil ist bei den
Kreaturen der Fall. Deren Wesenheit schlielst das Dasein nicht
ein, darum sind sie von einem andern.

Wir fiigen dieser Abhandlung noch einen zweifachen Wunsch
bei, dahingehend, dals die hier besprochene Frage in den Lehr-
biichern fiir die Zukunft etwas ausfiihrlicher, nicht aber so stief-
miitterlich, wie bisher behandelt werden mochte. Denn dals sie
von grofser Wichtigkeit ist, glauben wir an der Hand des heil.
Thomas dargethan zu haben. Der zweite Wunsch, den wir uns
auszusprechen erlauben, ist, auch in dieser Frage wieder zur
Scholastik und zumal zu der Doktrin des hl. Thomas zuriick-
zukehren. Wir werden dadurch die Gegner des Glaubens und
der Vernunft schneller und vollstindiger iiberwinden als auf
einem andern Wege und mit andern Waffen.



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

