
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


272 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

a9,f

4(i. Die Thätigkeit der Geschöpfe im strikten Gegensatz

zur Thätigkeit Gottes, a) Die Geschöpfe besitzen in

Wirklichkeit, realiter Vermögen oder Potenzen.

„Nec in angelo, neque in aliquo creatura virtus vel potentia
operativa est idem quod sua essentia. Quod sic patet. Cum

enim potentia dicatur ad actum, oportet, quod secundum diver-
sitatem actuum sit diversitas potentiarum. Propter quod dicitur,
quod pi'oprius actus respondet propriae potentiae. In omni autem
creato essentia differt a suo esse, et comparatur ad ipsum sicut
potentia ad actum. (1. p. q. 3. a. 4.) Actus autem, ad quem
comparatur potentia operativa, est operatio. In angelo autem

non est idem intelligere et esse. Nec aliqua alia operatio aut
in ipso, aut in quocunque alio creato est idem quod ejus esse.

Unde essentia angeli non est ejus potentia intellectiva, nec ali-
cujus creati essentia est ejus operativa potentia."1

Wie jedermann sieht, stützt der hl. Thomas seinen Beweis,
dafs die Geschöpfe ausnahmslos von ihrer Wesenheit
unterschiedene Thätigkeitsvermögen oder Potenzen besitzen, auf den

Unterschied zwischen der Wesenheit und dem Dasein. In jedem
Geschöpfe unterscheidet sich die Wesenheit von dem Dasein,
und erstere verhält sich zu letzterem wie die Potenz zum Akte.
Welcher Art ist dieser Unterschied? Ist es ein realer, oder

blofs ein virtueller? Wenn ein blofs virtueller, dann ist auch

der Unterschied zwischen der Wesenheit und dem Thätigkeitsvermögen

oder der Potenz ein blofs virtueller. Andernfalls

1 1. p. q. 54. a. 3.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 273

schliefst die Argumentation des englischen Meisters ganz und

gar unrichtig, und sie beweist folglich nichts. Nun bestreitet

zwar der hl. Thomas den realen Unterschied zwischen der
Wesenheit und Potenz in Gott, verteidigt dagegen ebenso

ausdrücklich einen virtuellen. Den Beweis dafür haben wir
im vorausgehenden erbracht. Besteht aber in den Geschöpfen
zwischen diesen beiden ebenfalls blofs ein virtueller, wie
unterscheiden sich dann die Geschöpfe von Gott? Der Doctor

Angelicus will ja gerade den Abstand Gottes von den Kreaturen
besonders hervorheben. Allein nach dieser Annahme ist er in
Gott und in den Geschöpfen blofs virtuell oder in unserer
Auffassung cum fundamento in re. Darum kann der hl. Thomas

unmöglich zwischen der Wesenheit und Potenz und ebenso

zwischen Wesenheit und Dasein in den Kreaturen einen blofs

virtuellen, er mufs vielmehr einen realen gelehrt haben.

P. Kleutgen schreibt hierüber: ..Ferner nehmen mit dem
hl. Thomas viele Gelehrte an, dafs auch die Vermögen des

Geistes in gewisser AVeise aus dem Wesen entspringen, und also

mit diesem nicht dasselbe, sondern seine erste und notwendige
Erscheinung sind."1 Dieser Gelehrte bezeugt somit, dafs der
englische Meister zwischen der AVesenheit und den Vermögen der

Geschöpfe einen realen Unterschied angenommen hat. Denn was

aus dem Wesen entspringt, seine erste und notwendige
Erscheinung ist, das kann unmöglich mit dem AVesen sachlich eins

and dasselbe sein. Dann mufs aber auch zwischen der Wesenheit

und dem Dasein der Geschöpfe ein realer Unterschied

bestehen, weil S. Thomas den Unterschied der erstem Art,
nämlich zwischen AVesenheit und Potenz auf den der letztern Art,
zwischen Wesenheit und Dasein stützt. Um so sonderbarer ist
daher die Bemerkung des P. Kleutgen, bezüglich des hl. Thomas
könne man es dahingestellt sein lassen, ob er zwischen der
Wesenheit und dem Dasein der Kreaturen einen realen oder
einen virtuellen Unterschied verteidigt habe. Da fehlt
entschieden jede Konsequenz und Logik.

1 1. c. n: 919. S. 712.
Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 18



274 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wir können den Beweis noch anders formieren. Der zweite

Einwurf, den S. Thomas gegen den vorhin genannten Artikel
sich macht, lautet: wenn das Verstandesvermögen des Engels
sich von der Wesenheit unterscheidet, so mufs es ein Accidens

zu derselben sein, denn Accidens nennen wir, was sich von der
Wesenheit unterscheidet. Allein eine einfache Form kann
niemals Subjekt fur etwas sein. Der Engel wäre folglich in diesem

Falle nicht eine einfache Form. (Si potentia intellectiva in
angelo est aliquid praeter ejus essentiam oportet quod sit accidens.

Hoc enim dicimus esse accidens alicujus, quod est praeter ejus
essentiam. Sed forma simplex subjectum esse non potest. Ergo
angélus non esset forma simplex.)

S. Thomas antwortet darauf: „forma simplex, quae est actus

purus nullius accidentis potest esse subjectum, quia subjectum

camparatur ad accidens, ut potentia ad actum. Et hujusmodi
est solus Deus. Forma autem simplex, quae non est suum esse,
sed comparatur ad ipsum ut potentia ad actum potest esse

subjectum accidentis, et praecipue ejus, quod consequitur speciem."
S. Thomas gibt also zunächst zu, dafs die Potenz, das

Thätigkeitsvermögen der Geschöpfe, eben weil es sich von der
Wesenheit unterscheidet, ein Accidens bildet. Es ist ein

sogenanntes accidens proprium, oder, wie S. Thomas bemerkt, quod

consequitur speciem, nach P. Kleutgen die erste und notwendige
Erscheinung. Der Unterschied zwischen Substanz und Accidens

aber ist ohne Zweifel ein realer. Der Schwierigkeit, dafs eine

einfache Form, wie der Engel thatsächlich ist, nicht Subjekt
dieses Accidens, der Potenz sein könne, begegnet der englische
Meister mit der Unterscheidung einer doppelten einfachen Form.
Es gibt eine einfache Form, die reine Wirklichkeit, actus purus
ist. Diese Form kann niemals Subjekt eines Accidens sein.

Eine Form dieser Art, und zwar die einzige, die existiert, ist
Gott. Darum unterscheidet sich die Potenz in Gott nicht real
von der Wesenheit, sie bildet nicht ein Accidens für die

Wesenheit. Es gibt noch eine andere einfache Form, und diese

kann Subjekt des Accidens, der Potenz sein. Und warum dies?

Weil diese Form nicht reine Wirklichkeit, actus purus ist, quia



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 275

11011 est suum esse. Trifft dieses blofs gemäfs unserer Auffassung
zu? Ist der Unterschied zwischen dieser Form und ihrem
Dasein blofs ein virtueller? Offenbar nicht, denn einen solchen

Unterschied setzen wir auch in Gott, und er kann trotzdem nicht

Subjekt eines Accidens, oder Potenz sein. Unterscheidet sich die

Wesenheit (forma) des Engels von ihrem Dasein ebenfalls blofs

virtuell, so kann sie nicht Subjekt der Potenz sein. Die
Potenz ist somit auch im Engel, wie in Gott, real eins und
dasselbe mit der Wesenheit, was S. Thomas entschieden in
Abrede stellt. Unterscheidet sie sich aber sachlich von der

Wesenheit, so ist der Grund darin zu suchen, dafs auch die

Wesenheit von der Existenz im Engel real unterschieden ist.
Der Engel bildet eine forma, quae non est suum esse.

Dafs die Vermögen oder Potenzen der Geschöpfe Accidentien

seien, beweist S. Thomas wie folgt:
„Impossibile est dicere, quod essentia animae sit ejus

potentia, licet hoc quidam posuerint. Et hoc dupliciter osten-
ditur quantum ad praesens. Primo quia, cum potentia et actus

dividant ens et quodlibet genus entis, oportet quod ad idem

genus referatur potentia et actus. Et ideo, si actus non est in

genere substantiae, potentia, quae dicitur ad illum actum, non

potest esse in genere substantiae. Operatio autem animae non

ost in genere substantiae, sed in solo Deo operatio est ejus
substantia. Unde Dei potentia, quae est operationis prineipium est

ipsa Dei essentia; quod non potest esse verum, neque in anima,

neque in aliqua creatura. Secundo hoc etiam impossibile apparet
in anima. Nam anima secundum suam essentiam est actus. Si

orgo ipsa essentia animae esset immediatum operationis prineipium,
semper habens animam actu haberet opera vitae, sicut semper
habens animam actu est vivum. Non enim inquantum est forma
est actus ordinatus ad ulteriorem actum, sed est ultimus terminus

generations. Unde quod sit in potentia adhuc ad alium actum,
hoc non competit ei secundum suam essentiam, inquantum est
lorma, sed secundum suam potentiam. Et sic ipsa anima, secun-
dum quod subest suae potentiae dicitur actus primus, ordinatus
ad actum secundum. Invenitur autem habens animam non semper

18*



276 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

esse in actu operum vitae. Relinquitur ergo, quod essentia

animae non est ejus potentia. Nihil enim est in potentia secundum

actum inquantum est actus."1
Der englische Lehrer geht hier von der Thatsache aus, dafs

die Thätigkeit der Geschöpfe einer anderen Kategorie angehört
als die Wesenheit. Die Thätigkeit mufs unter eines der neun
Prädikamente des Accidens eingereiht werden, indessen die
Wesenheit der Kategorie Substanz beizuzählen ist. Bildet nun
die Thätigkeit ein Accidens, so kann das Princip und
aufnehmende Subjekt nicht einer anderen Gattung oder Kategorie
angehören. Die Wesenheit ist Substanz; daher mufs der ihr
entsprechende Akt ebenfalls der substantiellen Ordnung
angehören. Die Thätigkeit der Geschöpfe aber steht in der acciden-

iellen Ordnung. In Gott allein, erklärt S. Thomas, bildet die

Thätigkeit dessen Substanz selber. Infolgedessen ist auch das

Thätigkeitsprincip oder die Potenz in Gott allein real identisch
mit der Wesenheit oder Substanz. Daraus ist klar, dafs die
Wesenheit der Geschöpfe nicht unmittelbar das Princip der

Thätigkeit bilden kann. Weil die Thätigkeit der Kreaturen ein
Accidens ist, fordert sie ein Subjekt, dem sie inhäriert. Dieses

Subjekt aber mufs in der nämlichen Gattung sein, somit ebenfalls

etwas Accidentelles ausmachen. Die Potenz als Thätig-
keitsvermögen ist nun in der That etwas Accidentelles, während
die Wesenheit zur Substanz gerechnet werden mufs. Darum
besitzen die Geschöpfe Thätigkeitsvermögen oder Potenzen.

Der zweite Beweis des Doctor Angelicus ist nicht weniger
interessant und stringent hinsichtlich der menschlichen Seele.

Die menschliche Seele bildet eine komplete, für sich bestehende

existierende Substanz. Sie ist eine Form oder ein Akt im

Unterschiede vom Stoff oder von der Potenz. Die existente

Form, der existierende Akt aber kann nicht weiter in der
Potenz zu einem andern sein. Wäre nun die Seele selbst

unmittelbar, also durch ihre eigene Substanz, Princip ihrer
Thätigkeiten, so besäfse sie ununterbrochen, solange sie existiert,

1 1. p. q. 77. a. 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 277

alle ihre Thätigkeiten. Sie wäre immerfort geistig thätig,
gleichwie der Mensch immer lebt, so lange er die Seele besizt.
Die Seele ist jedoch nicht immer geistig thätig, sie denkt und
will nicht ohne Unterbrechung. Somit befindet sie sich bisweilen
in der Potenz zu diesen ihren Thätigkeiten. Allein, als eine

existierende Form ist sie selber Akt, nicht aber Potenz. Daraus

folgt, dafs sie nicht unmittelbar durch sich selber, sondern durch
etwas anderes in der Potenz zur Thätigkeit ist. Dieses andere

nennen wir Thätigkeitsvermögen oder Potenz. Die Seele besitzt
demnach wirkliche, real von ihr selber unterschiedene Potenzen.

In den Geschöpfen ist somit die Potenz ein Mittelding
zwischen der Wesenheit und Thätigkeit, und sie bildet ein

Accidens proprium für die Wesenheit.1 Inter essentiam et

operationem cadit virtus media, differens ab utroque, in crea-
turis etiam realiter, in Deo ratione tantum.2 Illud, quo
operatur anima dupliciter acceptum differt ab ipsa. Operatur
enim anima aliquo influente sibi esse, vivere et operari, scilicet

Deo, qui operatur omnia in omnibus, quae constat ab anima

dilferre. Operatur etiam natnrali sua potentia, quae est

principium suae operationis, scilicet sensu, vel intellectu, quae
non est essentia ejus, sed virtus ab essentia fluens. Neutro
autem modo Deus operatur alio a se, quia a seipso operari habet,
et ipse est sua virtus.3 Die Kreatur bedarf also in doppelter
Weise eines andern, um thätig zu sein: des göttlichen Einflusses

und der Potenz, des Thätigkeitsprincips. Durch diese beiden

Faktoren kommt eine Thätigkeit zustande. Die Potenz verhält
sich zur Wesenheit, wie das Instrument zur Hauptursache. Der
hl. Thomas bezeichnet es als einfach unmöglich (haec positio
est omnino impossibilis), dafs die Wesenheit eines Geschöpfes

real eins und dasselbe sei mit dem Vermögen, der Potenz. Es

wäre ganz und gar unverständlich, meint er, wie eine Potenz
die andere bewegen könnte, was doch thatsächlich der Fall ist.
Die Vernunft bewegt den begierlichen und zornmütigen Teil, ebenso

auch den Willen. Aber auch der Wille bewegt viele andere

1 1. d. 3. q. 4. a. 2. 1 1. c. d. 7 q. 1. a. 1. ad 2. " 2. d, 17.
1- 1. a. 2. ad 6.



278 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Potenzen. Man kann aber ein und dasselbe nicht zugleich und
in Bezug auf das Nämliche sich selber bewegen. Die Potenzen

können somit nicht real identisch sein mit der Wesenheit.1 Die

Wirkung und das Princip, wodurch diese Wirkung
hervorgebracht wird, müssen einander entsprechen oder konform sein.

Nun ist aber die Thätigkeit der Geschöpfe nicht etwas
Substantielles, sondern etwas Accidentelles. Darum kann die
Wesenheit selbst nicht unmittelbar das principium quo dieser

Thätigkeit bilden. Sie wirkt vielmehr mittelst accidenteller Prin-

cipien. Die Naturdinge sind durch aktive und passive Qualitäten,
die geistigen Substanzen durch Verstand und Willen thätig.2

Damit ist der Unterschied oder Abstand Gottes von den

Geschöpfen in Bezug auf das Thätigkeitsprincip oder die Potenz

aufser allen Zweifel gestellt. Die Kreaturen besitzen in der
That verschiedene Vermögen oder Principien ihrer Thätigkeiten,
die sich real von ihrer Wesenheit unterscheiden, und die

sogenannte accidentia propria zur Wesenheit bilden.2 „Forma
accidentalis est virtus alterius, per quam producitur operatio,

qui est effectus proportionatus sibi sicut causae proximae.
Forma autem substantialis non est hoc modo proportionata
operationi. Essentia animae est etiam principium operationis, sed

mediante virtute."3
47. Die Geschöpfe besitzen an und für sich passive Ver¬

mögen oder Potenzen.

Wir haben soeben aus S. Thomas erfahren, dafs die menschliche

Seele nicht immer thätig sei. Ebenso hat uns der englische
Lehrer gesagt, die Seele des Menschen bedürfe eines andern,
nämlich des Einflusses Gottes, um thätig zu sein. Die Kreaturen
besitzen demnach an und für sich passive Vermögen oder

Potenzen. Welche Potenz nennen wir eine passive? Es ist

diejenige, die zu keinem Gegenstande bestimmt, und ohne

Thätigkeit ist. So lehrt S. Thomas in folgender Stelle:

„Intantum aliquid indiget moveri ab aliquo, inquantum est

in potentia ad plura. Oportet enim, ut id, quod est in potentia,

1 de spir. créât, a. 11. 2 de anima a. 12. 3 1. d. 3. q. 4. a. 2.
1. c. ad 3 und 2.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 279

reducatur in actum per aliquid, quod est actu. Et hoc est

movere. Duplieiter autem aliqua vis animae invenitur esse in

potentia ad diversa: uno modo quantum ad agere vel non agere;
alio modo quantum ad agere hoc vel illud, sicut visus quandoque
videt actu, et quandoque non videt; et quandoque videt album,
et quandoque videt nigrum. Indiget ergo movente quantum ad

duo, scilicet quantum ad exercitium vel usum actus, et quantum
ad determinationem actus. Quorum primum est ex parte sub-

jeeti, quod quandoque invenitur agens, quandoque non agens.
Aliud autem est ex parte objecti, secundum quod specificatur
actus."1

Leiden bedeutet im allgemeinen verändert werden.
Verändert wird ein Ding dadurch, dafs es etwas empfängt oder

verliert. Die Potenzen der Geschöpfe sind an und für sich,
d. h. ihrer Natur nach zwar im allgemeinen zu Thätigkeiten und

Objekten bestimmt auf Grund des Axioms: potentia dicitur ad

actum, et actus ad objectum;2 allein sie sind zu keinem
bestimmten Akte und bestimmten Objekte determiniert. Die
Potenzen bilden zu der Wesenheit das Accidens proprium und
richten sich somit, wie S. Thomas beständig hervorhebt, nicht
nach dem Individuum, sondern nach der Art. Potentiae conse-

quuntur speciem. Das für viele Akte und Objekte Inditferente
als solches befindet sich somit in der Potenz. Es bedarf der

Bewegung, der Bestimmung oder Veränderung, um zu einem

bestimmten Akte oder bestimmten Objekte determiniert zu sein.

Es verhält sich folglich offenbar passiv. Denn jede Veränderung,
wodurch ein Ding etwas erhält oder etwas verliert, wird Leiden
im weitesten Sinne genannt. Die Potenzen nun verlieren durch
das Objekt und durch das Agens, von dem sie bewegt werden,
ihre Unbestimmtheit bezüglich des Gegenstandes und der

Thätigkeit, und sie erlangen die entsprechende Bestimmtheit.
Sie leiden somit.3 Das Leiden in dieser Bedeutung aufgefafst,
kommt jeder Kreatur zu. Die geistigen Wesen machen davon
keine Ausnahme, wie der englische Lehrer an vielen Stellen

1 1. 2. q. 9. a. 1. 2 1. p. q. 77. a. 3. 3 1. p. q. 14. a. 2.
ad 2. — 1. c. q. 79. a. 2. — 1. 2. q. 22. a. 1. — 1. c. q. 41. a. 1.



280 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

beweist. Wiederholt stellt er die Frage, ob der Verstand und

Wille der geistigen Substanzen passive Potenzen seien, und

jedesmal wird diese Frage bejaht. In der Potenz sich befinden

ist dem Doctor Angelieus gleichbedeutend mit passiv sein.

Gott allein, lehrt S. Thomas ständig, ist nicht in der

Potenz, die Geschöpfe dagegen befinden sich in der Potenz.

„Considerare ergo oportet, utrum intellectus sit in actu vel in

potentia ex hoc quod consideratur, quommodo intellectus se

habeat ad ens universale. Invenitur enim aliquis intellectus,
qui ad ens universale se habet: sicut actus totius entis. Et
talis est intellectus divinus, qui est Dei essentia, in qua
originaliter et virtualiter totum ens praeexistit sicut in prima
causa. Et ideo intellectus divinus non est in potentia, sed est

actus purus. Nullus autem intellectus creatus potest se habere

ut actus respectu totius entis universalis, quia sic oporteret quod
esset ens infinitum. Unde omnis intellectus creatus per hoc

ipsum quod est, non est actus omnium intelligibilium, sed com-

paratur ad ipsa intelligibilia sicut potentia ad actum."1 — Zwar
lehrt S. Thomas in der Fortsetzung dieser Stelle, dafs der
Verstand des Engels immer in actu sei. Allein dieses besitzt er
nicht aus sich. Das liegt an und für sich nicht in seinem

Wesen, sondern er hat es aus seiner Annäherung an den ersten

Verstand, der reine Wirklichkeit, actus purus ist. An und für
sich kommt ihm darum ebenfalls ein Leiden zu. Noch weit
mehr gilt dieses dann vom Verstände der Menschen, denn dieser
nimmt die letzte Stufe in der Ordnung der geistigen Wesen ein.
Aus alledem aber geht unwiderleglich hervor, dafs die Geschöpfe

passive Potenzen haben. Wenn die höchsten Wesen, die geistigen,
derartige Potenzen besitzen, dann trifft dieses bei den andern
noch mehr zu, weil sie weiter von Gott, der reinen Wirklichkeit
abstehen, somit mehr mit Potenzialität gemischt sind. „Res quae
sunt infra hominem quaedam particularia bona consequuntur. Et
ideo quasdam paucas et determinatas operationes habent et
virtutes. Homo autem potest consequi universalem et perfectam

1 1. p. q. 79. a. 2.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 281

bonitatem, quia potest adipisci beatitudinem. Est tarnen in ultimo
gradu secundum naturam eorum, quibus competit beatitudo. Et
ideo multis et diversis operationibus et virtutibus indiget
anima humana. Angelis vero minor diversitas potentiarum
competit. In Deo vero non

' est aliqua p o t e n t i a vel actio

praeter ejus essentiam."
Man hat gegen die Behauptung, dafs der Wille eine passive

Potenz sei, Schwierigkeiten erhoben. Allein über die

diesbezügliche Lehre des hl. Thomas kann ein Zweifel nicht
aufkommen. Mehr als einmal erklärt der englische Meister,
das Strebevermögen überhaupt sei passiv. „Potentia appeti-
tiva est potentia passiva, quae nata est moveri ab apprehenso.
Unde appetibile apprehensum est movens non motum, appetitus
autem movens motum."1 Die gegenteilige Ansicht
widerspricht olfen der Doktrin des Aquinaten. Der Wille ist so gut
in der Potenz wie der Verstand und bedarf darum der vorhin
genannten zweifachen Bewegung, nämlich durch das Objekt, und
durch ein anderes Agens, um eine Thätigkeit auszuüben.

Dieses äufsere Agens aber ist Gott. An einer früher von
uns citierten Stelle hat S. Thomas gesagt, die Seele brauche
zwei Dinge für ihre Thätigkeit: eine Potenz und den Einflufs
eines andern, Gottes nämlich. Damit stimmt iiberein, was der

englische Meister zu wiederholten Malen betont, die passive
Potenz als solche könne nicht Thätigkeitsprincip sein. Wir
wollen einige diesbezügliche Stellen anführen. „Sicut enim

materia nunquam fit forma, ita potentia passiva nunquam fit
activa.2 In omnibus est alia potentia activa et passiva.3 Nulla
potentia passiva potest in actum exire, nisi compléta per
formam activi, per quam fit in actu, quia nihil operatur, nisi
secundum quod est in actu. Impressiones autem activorum pos-
sunt esse in passivis dupliciter. Uno modo per modum passionis,
dum scilicet potentia passiva est in transmutari. Alio modo

per modum qualitatis et formae, qnando impressio activi iam facta
est connaturalis ipsi passivo.4 Opus determinatum non progreditur

1 1. p. q. 80. a. 2. — 1. 2. q. 9. a. 1. 2. 4. 4 4. d. 44. q. 2. a.
L qu. 3. s i. p, q. 79, a, io. « 3. d. 14, q. 1. a. 1. qu. 2



282 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

aisi a determinato agente. Et inde est, quod illud, quod est in
potentia tantum, non agit, quia se habet indeterminate ad multa.
Sed forma, quae est terminans potentiam materiae prineipium
aetionis dicitur.1 Nulla operatio convenit alicui, nisi per aliquam
formam in ipso existentem, vel substantialem, vel accidentalem;
quia nihil agit aut operatur, nisi secundum quod est actu. Est
autem unumquodque actu per formam aliquam vel substantialem,
vel accidentalem, cum forma sit actus, sicut ignis est actu ignis

per igneitatem, actu calidus per calorem."2
Das Geschöpf geht also, so lehrt S. Thomas, niemals von

selbst aus dem passiven Zustande in den aktiven über. So

wenig der Stoff Eorm, ebenso wenig kann die passive Potenz

aktive werden. Das müfste sie aber, führte sie sich von selbst

aus dem Zustande der passiven Potenz in den der aktiven über.
Es fände das: „Werden" der Pantheisten statt, was indessen

einen hellen Widerspruch in sich schliefst. Das Mögliche kann
nie Wirklichkeit, sondern blofs Wirkliches oder Verwirklichtes

werden, gleichwie der Stoff nie Form, wohl aber

geformt wird. Das besagt aber, dafs in beiden Fällen, nämlich

zur passiven Potenz, und zu dem Stoff etwas Neues
hinzukommen mufs. Darum bemerkt der englische Meister, die

passive Potenz müsse vorerst vervollkommnet, komplet werden
durch eine Form des Aktiven, durch eine vom äufsern Agens
vorübergehend mitgeteilte Form. Durch diese Form werde die

passive Potenz in actu versetzt, somit wirkliches Princip einer

Thätigkeit. Sehr bezeichnend sagt S. Thomas, sie komme

dadurch in actu, zur Wirklichkeit. Sie wird nicht Akt oder

Wirklichkeit, sondern verwirklichte Potenz. Darum bleibt
sie Potenz, gleichwie der Stoff unter der Form Stoff bleibt.
Aber sie wird aktive oder aktuelle Potenz durch jene vorübergehend

mitgeteilte Form, wie der Stoff durch die bleibende

F'orm aktuiert wird. Die verwirklichte oder aktive Potenz ist

somit etwas Zusammengesetztes, besteht aus Potenz und

Akt, wie der Stoff und die ihn aktuierende Form ein Zusammen-

1 1. d. 45. q. 1. a. 3. 5 de spirit, créât, a. 2.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 283

gesetztes ausmachen. Dasselbe gilt von der Wesenheit und
Existenz in den subsistenten Eormen, den Engeln.

Daraus folgt mit aller Bestimmtheit, dafs zwischen der
passiven und aktiven Potenz ein realer Unterschied angenommen
werden mufs. Mit Recht bemerkt darum S. Thomas, wie wir
soeben gehört: ,,in omnibus alia est potentia passiva et potentia
activa." Die passive ist etwas Einfaches gleich dem ersten
Stoffe, der materia prima. Die aktive dagegen bildet etwas
Zusammengesetztes. Wäre sie ebenfalls ein Einfaches, so müfste

sie Akt, nicht aber in actu sein. Da aber die aktive Potenz

oder die Potenz in actu nichts anderes ist als die passive mit
einer Form, einem Akte, so kann man von ihr nie sagen, sie

sei einfach. Akt aber, lehrt S. Thomas, könne sie nicht werden,

gleichwie der Stoff nie Form wird. Aus diesem Grunde
bestreitet der englische Meister, dafs es in Gott eine aktive Potenz

gebe. In Gott darf keine Zusammensetzung angenommen werden.
Er ist weder in ordine entitativo, noch in ordine operativo in
actu, sondern in Bezug auf beide Akt, actus.

Daraus ergibt sich die weitere Folgerung, dafs die passive
Potenz niemals Thätigkeitsprincip sein kann, dafs das Agens in

potentia aus und dnrch sich selber keine Thätigkeit auszuüben

vermag. Der Doctor Angelicus hat oben bemerkt, die passive

Potenz könne nicht in eine Thätigkeit übergehen, wenn sie nicht

komplet sei durch eine Form des Aktiven, wodurch sie in
actu gesetzt wird. Denn nichts sei thätig, aufser es befindet

sich in actu. Die Veränderung, die Kompletierung der passiven
Potenz geht somit von einem Aktiven aus. Wer ist dieses

Aktive? Vielleicht die passive Potenz selber? Das ist
einfach unmöglich, denn die passive Potenz besitzt ja jene Form

nicht, wodurch sie komplet wird, sonst brauchte sie nicht erst

komplet zu werden; und sie wäre überdies nicht passive,
sondern aktive Potenz. Die passive Potenz mit der Form,
wodurch sie komplet wird, ist eben nichts anderes als die aktive
Potenz oder die potentia in actu. Das Aktive, welches der passiven
Potenz eine Form mitteilt, und wodurch dieselbe komplet wird, sieh
in actu befindet, kann folglich nicht die passive Potenz selber sein.



284 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Dieses Resultat ergibt sich noch aus einer andern Betrachtung.

Die passive Potenz mit einer Form, wodurch sie komplet
und in actu gesetzt wird, bildet nach S. Thomas das Thätigkeits-
princip. Dieses Princip ist somit etwas aus einer Potenz und
einer Form oder einem Akte Zusammengesetztes. Kann nun
ein Ding sich selber zusammensetzen? Offenbar nicht. „Omnis
compositio indiget aliquo componente. Si enim compositio est,

ex pluribus est. Quae autem secundum se sunt plura in unum
non conveniunt, nisi ab aliquo componente uniantur. Si igitur
compositus esset Deus, haberet componentem. Non enim ipse
seipsum componere posset, quia nihil est causa sui ipsius.
Esset enim prius seipso, quod est impossibile. Componens autem
est causa efficiens compositi."1 Aus dieser Stelle geht klar
hervor, dafs es ein Widersinn wäre zu behaupten, ein Ding
könne sich selber zusammensetzen. Ein ebenso grofser Widersinn

ist es dann auch, wenn fortwährend behauptet wird, die

Geschöpfe, vor allem der Wille, könnten durch sich selber
in eine Thätigkeit übergehen. Dafs die Kreaturen passive
Potenzen haben, läfst sich nicht bestreiten. Ebenso gewifs sind
der Verstand und der Wille der geistigen Geschöpfe an und

für sich passive Potenzen. Es läfst sich vernünftigerweise
nicht bestreiten, dafs der Verstand und Wille durch habitus,
natürliche und übernatürliche Tugenden vervollkommnet werden.
Nun lehrt aber S. Thomas ausdrücklich, ein habitus sei niemals

in der aktiven, sondern stets in der passiven Potenz.2 „In
agente est quandoque solum activum principium sui actus, sicut
in igne est solum principium activum calefaciendi. Et in tali

agente non potest aliquis habitus causari ex proprio actu. Et
inde est, quod res naturales non possunt aliquid assuescere vel
dissuescere. Invenitur autem aliquod agens, in quo est principium
activum et passivum sui actus, sicut patet in actibus humanis.
Nam actus appetitivae virtutis procedunt a vi appetitiva secundum

quod movetur a vi apprehensiva repraesentante objeclum.
Et ulterius vis intellectiva secundum quod ratiocinatur de

1 1. c. g. c. 18. 2 de potentia q. 1. a. 1. ad. 4.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 285

conclu8ionibus habet sicut principium activum propositionem per
se notam. Unde ex talibus actibus possunt in agentibus aliqui
habitus causari, non quidem quantum ad primum activum
principium, sed quantum ad principium actus, quod movet motum.

Nam omne quod patitur et movetur ab alio disponitur per actum

agentis. Unde ex multiplicatis actibus generatur quaedam qua-
litas in potentia passiva et mota, quae nominatur habitus;
sicut habitus virtutum moralium causantur in appetitivis potentiis
secundum quod moventur a ratione, et habitus scientiarum
causantur in intellectu secundum quod movetur a primis proposi-
tionibus."1

Es unterliegt also keinem Zweifel, dafs der Verstand und

Wille der geistigen Kreaturen an und für sich passive Potenzen

sind. In beiden können habitus sein, die aber nur in der

passiven Potenz sich vorfinden.2 Jede passive Potenz aber

mufs von einem Agens, von einem Agens in actu bewegt
werden. Sie mufs von einem Agens in actu aus der Potenz in
den Akt übergeführt werden.8 Dies geschieht dadurch, dafs das

Agens oder Aktive, wie S. Thomas bemerkt, die passive Potenz

durch eine Eorm kompletiert. Durch diese Porm wird die
passive Potenz ein agens in actu, somit Princip einer Thätigkeit.
Das Bewegtwerden eines Passiven besteht demnach in nichts

anderem, als in der Mitteilung einer Form durch das Aktive.

„Appetitus est virtus passiva. Unde dicit Philosophus, quod

appetibile movet sicut movens non motum, appetitus autem sicut

movens motum. Omne autem passivum perficitur secundum quod

informatur per formam sui activi; et in hoc motus ejus ter-

minatur et quiescit.4 Forma recepta in aliquo non movet illud
in quo recipitur, sed ipsum habere talem formam est ipsum
motum esse; sed movetur ab exteriori agente, sicut corpus quod
calefit per ignem non movetur a calore recepto, sed ab igne."5
Die Kreatur wird also dadurch bewegt, dafs sie eine vom Agens

mitgeteilte Form aufnimmt. Eicht diese Form, sondern das Aktive,
von welchem diese Form stammt, ist bewegendes Princip.

1 1. 2. q. 51. a. 2. 2 1. c. q. 54. a. 1.
%

3 1. 2. q. 9. a. 1.
4 3. d. 27. q. 1. a. 1. 6 de veritate q. 22. a. 5. ad 8.



286 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Die Art und Weise dieser Mitteilung ist, wie S. Thomas

uns früher gesagt hat, eine zweifache. Manchmal ist diese

Form nur vorübergehend oder per modum passionis in den

Geschöpfen. Die passive Potenz ist dann nach S. Thomas in
transmutari. Manchmal dagegen wird eine Qualität oder
Form hervorgebracht. Dies ist dann der Fall, erklärt der
englische Meister, wenn der Eindruck (impressio) des Aktiven dem

Passiven schon natürlich (con naturalis) geworden ist. Die erstere
Art der Bewegung durch Gott, das Aktive, finden wir in den

geistigen Kreaturen. Der Verstand und Wille sind nicht ohne

Unterbrechung, sondern nur vorübergehend thätig, denn sie

umfassen bald diesen, bald jenen Gegenstand. Die Naturdinge
hingegen sind beständig in Thätigkeit. In ihnen ist die von
Gott mitgeteilte Form zur Natur geworden. Diese Form ist
indessen nicht schon mit der Natur selbst den Geschöpfen
gegeben, sondern wird eigens von Gott verliehen.

Wer den Einflufs Gottes, die Mitteilung einer Form durch
Gott bestreitet, kann dieses nur auf einen dreifachen Grund hin
thun. Entweder sind die Geschöpfe dann unmittelbar durch
ihre Wesenheit thätig; oder sie besitzen keine passiven
Potenzen: oder endlich wird die passive Potenz durch sich

selber aktiv. Das erste leugnet S. Thomas auf das

entschiedenste, indem er es als ein Ding der Unmöglichkeit
bezeichnet. Das zweite wird vom englischen Meister ebenfalls

verworfen. Das dritte schliefst einen Widerspruch in sich.

Dafs es dann nicht Lehre des hl. Thomas sein kann, versteht
sich wohl von selbst. Potentia non edueit se in actum, sed

oportet quod educatur in actum per aliquid, quod sit actu.1

Und in der That ist dieser Widerspruch eklatant. Die passive
Potenz oder das Agens in potentia ist dem Doctor Angelicus
inkomplet, mufs darum durch eine Form des Aktiven kompletiert
werden. Wer den Einflufs Gottes auf diese Potenz negiert,
mufs annehmen, dafs das nicht Komplete sich selber dieses

Komplement gebe. Da aber dieses offenbar nur durch eine

1 1. c. g. c. 16.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 287

Thätigkeit geschehen kann, und das Princip jeder Thätigkeit die

aktive, nicht die passive Potenz ausmacht, so mufs weiter

angenommen werden, dafs die passive Potenz zugleich aktive ist.
Sie ist passive, weil sie sich dieses Komplement, diese Form erst
gibt, sonst wäre sie ja nicht passive Potenz. Sie ist zugleich aktive,
weil sie selber sich diese Form verleiht, was ohne Thätigkeit
nicht vor sich gehen kann. Ferner ist dem hl. Thomas die

aktive Potenz etwas Zusammengesetztes. Wird die passive Potenz

durch sich selber aktive, so mufs sie sich selber zusammensetzen.

Dann ist sie aber, wie der englische Lehrer bemerkt,
Ursache ihrer selbst: causa sui ipsius und prius seipsa. Von

weitern Widersprüchen wollen wir absehen.

48. In den Kreaturen unterscheidet sich die aktive Potenz

real von der Thätigkeit.
Die Geschöpfe haben passive Potenzen. Diese Potenzen

können nicht ohne weiters Thätigkeitsprincip sein, denn sie

sind unvollkommen, nicht komplet. Daher brauchen sie eine

Form als Komplement. Diese Form können sie sich nicht
selber geben, sie wird ihnen vielmehr von einem Agens in actu,

von einem Aktiven mitgeteilt. Die Geschöpfe setzen folglich
die Thätigkeit eines Agens voraus. Aus diesem Grunde darf
in Gott keine passive Potenz angenommen werden. Es gibt
weder ein Agens, Aktives, noch eine Thätigkeit, die früher
wäre als Gott. Das Gegenteil trifft bei den Kreaturen zu.

„Videmus aliquid esse in mundo, quod exit de potentia in actum.

Non autem educit se potentia in actum, quia quod est potentia,
nondum est. Unde nec agere potest. Ergo oportet esse aliquid
aliud prius, quo educatur de potentia in actum. Et iterum si

hoc est exien8 de potentia in actum oportet ante hoc aliquid
aliud poni, quo reducatur in actum. Hoc autem in infinitum

procedere non potest. Ergo oportet devenire ad aliquid
quod est tantum actu et nullo modo in potentia. Et hoc

dicimus Deum. Potentia non educit se in actum, sed oportet
<fuod educatur in actum per aliquid quod sit actu. Omne

igit-ur quod est aliquo modo in potentia, habet aliquid
Prius se. Deus autem est primum ens et prima causa.



288 Uas Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Non igitur habet in se aliquid potentiae admixtum."1 Gott ist
somit in ordine entitativo und in ordine operativo früher als

die Geschöpfe. Er teilt folglich den passiven Potenzen der
Kreaturen ihr Komplement mit, gibt ihnen eine Form,
wodurch sie komplet werden. Diesen Vorgang nennt der
englische Meister die Potenz in den Akt überführen, das Agens in
potentia zu einem Agens in actu machen, oder auch, ein Ding
bewegen.

Nun besitzen die Geschöpfe nicht blofs passive, sondern
auch aktive Vermögen oder Kräfte. Die aktive Potenz aber ist

Princip der Thätigkeit, aus ihr geht die Thätigkeit hervor.

„Manifestum est enim, quod unumquodque secundum quod est

actu et perfectum secundum hoc est principium activum
alicujus. Patitur autem unumquodque secundum quod est de-
ficiens et imperfectum. Deus est purus actus, et simpliciter
et universaliter perfectus, neque in eo aliqua imperfectio locum
habet. Unde sibi maxime competit esse principium activum, et
nullo modo pati. Ratio autem activi principii convenit

potentiae activae. Nam potentia activa est principium agendi
in aliud, potentia vero passiva est principium patiendi ab alio."2
In dieser Stelle ist die Bedeutung der aktiven Potenz hinreichend
klar ausgesprochen. Wir sehen darum von weitern Texten des

hl. Thomas ab.

Zu beweisen ist nur der zweite Satz, dafs die Thätigkeit
der Geschöpfe in der Wirklichkeit (realiter) aus der aktiven
Potenz hervorgeht oder heraustritt. „Operatio significatur
ut exiens ab opérante in operatum.3 Actio alicujus, etiainsi
sit ejus ut instrumenti, oportet ut ab ejus potentia egrediatur.4
Actio secundum quod est praedicamentum dicit aliquid fluens
ab agente et cum motu. Sed in Deo non est aliquid medium
secundum rem inter ipsum et opus suum. Et ideo non dicitur

agens actione, quae est praedicamentum, sed actio sua est
substantia.5 Deus non agit per operationem, quae sit media inter
ipsum et operatum, sed sua operatio est in ipso, et est tota sua

1 1. c. g. c. 16. n: 6. 2. 2 1. p. q. 25. a. 1. 3 1. d. 35. q-
1. a. 5. ad 3. 4 de potentia q. 3. a. 4. 5 1. d. 8. q. 4. a. 3. ad 3.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 289

substantia.1 Esse rei consequitur principia essentialia, sicut

operatio virtutem."2 Aus diesen Stellen des englischen Meisters

geht hervor, dafs die Thätigkeit der Geschöpfe sich real von der
aktiven Potenz unterscheidet. Das Princip ist sachlich
unterschieden von dem, was aus diesem Princip hervorgeht. S. Thomas

nennt die Thätigkeit der Kreaturen ausdrücklich und zu wiederhol

tenmalen ein Mittelding. Die Thätigkeit ist ihm ein

Accidens, weshalb auch das unmittelbare Princip derselben, die

aktive Potenz ein Accidens sein mufs.3 Sie bildet somit that-
sächlich einen Effekt der operativen Potenz. Zwischen Ursache

und Wirkung aber mufs ein realer Unterschied angenommen
werden. In dieser Beziehung gibt es keinen Unterschied zwischen

den transeunten und immanenten Thätigkeiten der Geschöpfe.

Beide Arten sind etwas von der aktiven oder operativen Potenz

real Verschiedenes und bilden ein Accidens per accidens der

Potenz, in welcher sie sind.

Dieser reale Unterschied zwischen der aktiven Potenz und
der Thätigkeit bildet nach S. Thomas den Grund, dafs die

Thätigkeit etwas Vorzüglicheres ist als die Potenz. „Quando-

cunque actus est aliud a potentia oportet quod actus sit nobilior

potentia. Sed actio Dei non est aliud ab ejus potentia, sed

utrumque est essentia divina, quia nec esse ejus est aliud ab

ejus essentia. Unde non oportet quod aliquid sit nobilius quam

potentia Dei."4 In diesen Worten sagt uns der englische Lehrer
auch — das nur nebenbei bemerkt —, wie er das Wort: „aliud"
auffafst. Mit dem Worte: „aliud" deutet S. Thomas auf einen

realen Unterschied hin. Gottes Thätigkeit ist nicht: „ein
anderes, aliud" als seine Potenz. Bestreitet der Doctor Angelicus
damit den virtuellen Unterschied dieser beiden? Durchaus
nicht. Diesen betont er vielmehr überall ausdrücklich. Was
kann also das: „aliud" bei S. Thomas bedeuten? Offenbar einen

realen Unterschied. Darum sagt er hier, es gebe in Gott nichts

Vorzüglicheres als seine Potenz, weil die Thätigkeit nicht: „aliud
est ab ejus potentia." Und gleichwie in ihm die Thätigkeit

1 1. d. 14. q. 1. a. 1. ad 3. 2 2. d. 15. q. 3. a. 1. ad 5.
3 1. d. 3. q. 4. a. 2. 4 1. p. q. 25. a. 1. ad 2.

Jahrbuch für Philosophie etc. Vll. 19



290 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

nicht: „aliud" ist als die Potenz, ebenso ist sein Dasein, seine
Existenz nicht: „aliud" als seine Wesenheit. Das Aliud muls
somit in beiden Fällen den gleichen Sinn haben. Lehrt er aber

dann, die Wesenheit der Geschöpfe sei: „aliud" als die Existenz,
so sind manche gleich mit der Behauptung zur Hand, S. Thomas
lehre blofs einen virtuellen Unterschied. Der englische Meister
würde gegen eine solche Unterschiebung sicher Verwahrung
einlegen. Doch, wie gesagt, das nur nebenbei.1

Die Thätigkeit der Kreaturen ist nach S. Thomas real von
der operativen Potenz unterschieden, und bildet aus diesem
Grunde eine Vollkommenheit der Potenz. Dies kann aber
auch gar nicht anders sein, denn jedes Accidens bildet für das

Subjekt, in welchem es ist, welchem es inhäriert, eine

Vollkommenheit. Die Thätigkeit der Geschöpfe ist wirklich im

Agens, inhäriert demselben. „Nihil prohibet aliquid esse in-

haerens, quod tarnen non significatur ut inhaerens. Sicut etiam
actio non significatur ut in agente, sed ut ab agente, et tarnen
constat, actionem esse in agente."2 Actio secundum quod
est actio significatur ut ab agente. Et quod sit in agente hoc

accidit sibi inquantum est accidens.3 Dupliciter potest
aliquid procedere ab altero. Uno modo sicut actio ab agente, vel

operatio ab opérante. Alio modo sicut operatum ab opérante.
Processus ergo operationis ab opérante non distinguit rem per
se existentem ab alia re per se existente, sed distinguit per-
fectionem a perfecto, quia operatio est perfectio operantis.
Sed processus operati distinguit unam rem ab alia. In divinis
autem non potest esse secundum rem distinctio perfectionis
a perfectibili.4 Cum actio sit in agente et passio in patiente,
non potest esse idem numéro accidens, quod est actio et quod
est passio, cum unum accidens non posait esse in diversis sub-

jectis.5 Movens et agens naturale movet et agit actione vel
motu medio, qui est inter movens et motum. Et sic agens,

inquantum est agens, non est extraneum a genere patientis, in-

quantum est patiens. Unde utriusque est realis ordo unius ad

1 1. c. ad 3. 2 de potentia 8. a. 2. 3 1. d. 32. q. 1. a. 1-
4 de veritate q. 4. a. 2. ad 7. 5 2. d. 40. q. 1. a. ad 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 291

alteram, praecipue cum ipsa actio media sit quaedam perfectio
propria agentis, et per consequens id ad quod terminatur
actio est bonum ejus. Hoc autem in Deo non contingit.1 Die

Thätigkeit unterscheidet sich somit in den Kreaturen real vom

Thätigkeitsprincip, von der aktiven Potenz. Als Thätigkeit geht
sie vom Agens aus, als Accidens bleibt sie im Agens. Das ist
der Sinn der soeben angeführten Stellen. Unde in genere
actionis denominatur accidens per id quod ab eo est, et non per
id, quod principium ejus est: sicut dicitur actione agens. Nec
tarnen actio est principium agentis, sed e converso. Et si per
impos8ibile poneretur esse aliquam actionem, quae non esset

accidens, non esset inhaerens et tarnen denominaret agentem.
Et tunc agens denominaretur per id, quod ab eo est, et in eo

non est ut inhaerens. Sed quia cujuslibet actionis principium
est aliqua forma inhaerens, ideo aliquid potest dici agens
duobus inodis: vel ipsa actione, quae denominat agentem, et

non est principium ejus; vel forma, quae est principium
actionis in agente, et secundum quid principium agentis: sicut
dicimus ignem moveri sursum motu proprio et levitate.2

Nach der klar und bestimmt ausgesprochenen Lehre des

hl. Thomas ist die Thätigkeit der Geschöpfe etwas Vollkommeneres,

Vorzüglicheres als ihre entsprechenden aktiven Potenzen,

weil diese Thätigkeit als Accidens den Potenzen inhäriert.
Vermögen nun diese aktiven Potenzen durch sich selber, d. h.

unabhängig von Gott Thätigkeiten auszuüben? Wir werden,

um diese Frage richtig beantworten zu können, notwendig eine

Unterscheidung anbringen müssen. Das Thätigkeitsprincip kann

nämlich in doppelter Weise in Betracht kommen: als agens

quod und als agens quo. Die aktive Potenz bildet das

unmittelbare Princip quod der Thätigkeit, denn sie ist
dasjenige, was eine Thätigkeit unmittelbar setzt. Das Princip quo
oder wodurch diese Thätigkeit vollzogen wird, mufs von der

Form, von ihrem Complemente gebildet werden. Stets macht

eine Form das Princip quo aus. Der hl. Thomas läfst uns

1 de potentia q. 7. a. 10 ad 1. 2 1. d. 32. q. 1. a. 1.

19*



292 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

hierüber nicht im Zweifel. „Omnis actio cujuscunque rei est

per formam naturae illius rei. Nam etsi sint aliquae formae

accidentales principia actionum alicujus rei, oportet quod

hujusmodi actiones reducantur sicut in primum principium in
formam specificam illius rei agentis; sicut actio caloris ignis
reducitur sicut ad primum principium in formam substantialem ipsius,

quae est etiam principium omnium accidentium propriorum ignis."1
Der englische Meister anerkennt also, dafs das Princip,

wodurch eine Thätigkeit zustande kommt, immer eine Form sein

müsse. Darum bildet die substantielle Form das Princip quo
einer Thätigkeit. Allein die substantielle Form ist in den

Geschöpfen nicht das unmittelbare Princip. Früher schon hat
S. Thomas bewiesen, dafs keine Kreatur unmittelbar durch
ihre Wesenheit thätig ist. Aber auch in dem soeben angeführten
Texte nennt er die substantielle Form erstes Princip. Sie

bildet somit blofs das principium reinotum oder radicale, nicht
das principium proximum. Darum erwähnt er hier accidente

11er Formen, die ebenfalls Thätigkeitsprincipien sind. Im
nämlichen Sinne äufsert er sich anderswo: „nulla operatio con-
venit alicui, nisi per aliquam formam in ipso existentem, vel
substantialem, vel accidentalem, quia nihil agit aut operatur,
nisi secundum quod est actu. Est autem unumquodque actu

per formam aliquam, vel substantialem, vel accidentalem,
cum forma sit actus: sicut ignis est actu ignis per igneitatem,
actu calidus per calorem.2 Oportet autem in unoquoque opérante
esse aliquod formale principium, quo formaliter operetur.
Non enim potest aliquid formaliter operari id quod est secundum

esse separatum ab ipso. Sed etsi id, quod est separatum est

principium motivum ad operandum, nihilominus oportet, esse

aliquod intrinsecum, quo formaliter operetur, sive illud sit

forma, sive qualiscunque impressio.3 Die Doktrin des

englischen Meisters bezüglich des principium quo läfst somit an

Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig. Allein könnte man unter
dieser Form nicht die Potenzen selber verstehen? Diese bilden

1 Quodl. 6. a. 2. 3 de spirit, créât, a. 2. 8 de anima a. 5.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 293

ja Accidenzen zu der Wesenheit, verhalten sich somit zu ihr
formell. An der zuletzt angeführten Stelle sagt uns der
englische Meister klar, dafs er unter diesem formellen Princip die

Abstraktionskraft, den intellectus agens, und das Verstandesvermögen,

den intellectus possibilis meine. Könnte man sich

also die Sache nicht in der Weise denken, dafs die Wesenheit
des Dinges das principium quod, und die Potenzen das prin-
cipium quo der Thätigkeit ausmachen? Auf Grund dessen

müfste dann zugegeben werden, dafs die Geschöpfe durch
sich selber d. h. unabhängig von einem andern Agens

thätig sind.

Dagegen mufs eingewendet werden, dafs nach S. Thomas

die Vermögen oder Potenzen an und für sich nicht Princip
einer Thätigkeit sein können, denn sie befinden sich im
passiven Zustande. Der Beweis dafür wurde früher aus S. Thomas

geliefert. Aber auch an der zuletzt genannten Stelle, de anima,
unterscheidet der englische Meister ausdrücklich den intellectus
possibilis und agens vom intellectus in actu. „Aristoteles
ostendit differentiam inter intellectual possibilem, et inter
intellectual in actu; quia intellectus possibilis quandoque
intelligit, et quandoque non, quod non potest dici de in-

tellectu in actu. Et similem differentiam ostendit in 3° phys.
inter causas in potentia et causas in actu."1 Wenngleich also

die Potenzen Formen der Substanz bilden, indem sie Accidenzen

derselben sind, so kann man sie an und für sich nicht Formen

nennen, wodurch eine Thätigkeit vollzogen wird. Sie sind

vielmehr reine Potenzen. Durch die Potenz in actu aber,
nicht durch die reine Potenz wird eine Thätigkeit ausgeübt.
Die Potenzen sind an und für sich nicht in actu, sondern, wie
S. Thomas vom Verstände sagt, manchmal in actu, manchmal

nicht (intellectus possibilis quandoque intelligit, quandoque non).

Genügt nicht die Vorstellung eines Gegenstandes, eines

Objektes, um die Potenz in den Akt zu versetzen? Wir müssen

es verneinen. Mehr als einmal erklärt der Doctor Angelicus,

1 1. c. ad 1.



294 Das Verbältais der Wesenheit zu dem Dasein etc.

kein Objekt sei imstande, wirksam (sufficienter et efficaciter)
die Potenz zu bewegen, in den Akt überzuführen. Diese Lehre
des Meisters haben wir an anderer Stelle ausführlich entwickelt.
Hier möge folgende Stelle genügen: „Intellectus agens non
sufficit per se ad reducendum intellectum possibilem perfecte
in actum, cum non sint in eo determinatae rationes omnium

rerum. Et ideo requiritur ad ultimam perfectionem
intellectus possibilis, quod uniatur aliqualiter illi agenti, in quo
sunt rationes omnium rerum, scilicet Deo."1 Durch diese Worte
ist bereits angedeutet, wessen die Potenzen der Geschöpfe
bedürfen, um in actu zu sein, um Princip einer Thätigkeit bilden

zu können. Allerdings behauptet S. Thomas, dafs der appetitus,
das Strebevermögen der Tiere vom dargestellten Objekt in

Bewegung gesetzt werde. Allein er schliefst damit Gottes Thätigkeit
in keiner Weise aus, fordert dieselbe vielmehr noch ausdrücklich.

Nun hält es nicht mehr besonders schwer, die früher
gestellte Frage, ob die aktive Potenz der Kreaturen durch sich
selber eine Thätigkeit ausübe, richtig zu beantworten. Die
aktive Potenz als quod agit aufgefafst vollzieht durch sich
selber eine Thätigkeit. Als quo agit hingegen ist sie nicht
durch sich selber thätig, sondern durch Gott, durch jene
Form, die sie von Gott empfängt, und wodurch sie agens in
actu oder potentia in actu geworden. Darum lehrt S. Thomas,
immer und überall, die Kreaturen wirkten in der Kraft Gottes.
„Illud autem bonum quod est naturae et humanae proportio-
natum potest homo per liberum arbitrium explere. TJnde dicit
Augustinus, quod homo per liberum arbitrium potest agros colere,
domos aedificare, et alia plura bona facere sine gratia opérante.
Quamvis autem hujusmodi bona possit facere sine gratia gratum
faciente, non tarnen potest ea facere sine Deo, cum nulla
res possit in naturalem operationem exire, nisi vir-
tute divina: quia secunda causa non agit, nisi per
virtutem causae primae. Et hoc verum est tarn in
naturalibus agentibus, quam in voluntariis. Tarnen hoc

1 de anima a. 5. ad 9.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 295

alio modo habet necessitatem in utrisque. Operation« enim
naturalis Deus est causa, inquantum dat et conservât id, quod
est principium naturalis operationis in re, ex quo de

necessitate determinata operatio sequitur; sicut dum conservât

gravitatem in terra, quae est principium motus deorsum. Sed

voluntas hominis non est determinata ad aliquam un am opera-
tionem, sed se habet indifferenter ad multas. Et sie quodam-
modo est in potentia, nisi mota per aliquid activum, vel

quod ei exterius repraesentatur, sicut est bonum apprehensum,
vel quod in ea interius operatur sicut est ipse Deus, ut
Augustinus dicit in libro de gratia et libero arbitrio, ostendens

multipliciter, Deum operari in cordibus hominum. Omnes autem

exteriores motus divina Providentia moderantur, secundum quod

ipse judicat, aliquem esse excitandum ad bonum his vel illis
actionibus. Unde si gratiam Dei velimus dicere non aliquod
habituale donum, sed ipsam misericordiam Dei, per quam
interius motum mentis operatur, et exteriora ordinat ad

hominis salutem, sie nec ullum bonum homo potest facere sine

gratia Dei."1
In dieser Stelle ist mit aller wünschenswerten Deutlichkeit

ausgesprochen, dafs ausnahmslos alle Geschöpfe, die vernünftigen,
wie die unvernünftigen, des göttlichen Einflusses bedürfen, um

irgendeine Thätigkeit ausüben zu können. Die Kreaturen können

nur in der Kraft Gottes, der ersten Ursache, zu einer

Thätigkeit schreiten. Gott verursacht in ihnen nicht unmittelbar

den Akt, die Thätigkeit. In diesem Kalle wäre die

Thätigkeit etwas von aufsen Hinzukommendes, während sie doch

aus dem Agens heraustreten mufs. Kennt sie ja der hl. Thomas:

aliquid egrediens ab agente cum motu. Gott mufs darum in

der Weise auf die Kreaturen einwirken, dafs die Natur und

Art der Thätigkeit im Geschöpfe gewahrt bleibt. Er verleiht

folglich die Kraft, wodurch oder das principium quo eine

Thätigkeit hervoi'gebracht wird, aus welcher dieselbe heraustritt.

„Alio modo homo indiget auxilio gratiae ut a Deo movantur ad

1 de verdate q. 24. a. 14.



296 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

recte agendum. Et hoc propter duo. Primo quidem ratione

generali, propter hoc quod, ut supra dictum est a 1. hujus qua-

est, nulla res creata potest in quemcunque actum pro-
dire, nisi virtute motionis divinae."1

Was diese Bewegung Gottes ist, wurde früher gezeigt. Es

ist die Mitteilung einer Kraft oder Form. Bei den Katurdingen
bleibt diese Form einigermafsen, weil sie sich immerfort in

Thätigkeit befinden. In den geistigen Wesen ist sie etwas

Vorübergehendes. „Agens non semper dat instrumento

novam formam vel virtutem quiescentem in ipso. Et tarnen

instrumentum inquantum movetur ab agente consequitur quam-
dam intentionalem virtutem per influxum agentis, qui

per instrumentum transit in effectum.2 Virtus naturalis, quae
est rebus naturalibus in sua institutione collata inest eis ut
quaedam forma habens esse ratum et firmum in natura. Sed id,

quod a Deo fit in re naturaii, quo actualiter agit, est ut
intentio sola, habens esse quoddam incompletum, per modum quo
colores sunt in aëre, et virtus artis in instrumento artificis. Sicut

ergo securi per artem dari potuit acumen, ut esset forma in ea

permanens, non autem dari ei potuit, quod vis artis esset in ea

quasi quaedam forma permanens, nisi haberet intellectum; ita
rei naturaii conferri potuit virtus propria, ut forma in ea

permanens, non autem vis, qua agit ad esse ut instrumentum

primae causae, nisi daretur ei, quod esset universale essendi

principium. Nec iterum virtuti naturaii conferri potuit, ut mo-
veret seipsam. Nec ut conservaret se in esse. Unde sicut

patet, quod instrumento artificis conferri non potuit, ut operaretur
absque motu artis, ita rei naturaii conferri non potuit, quod

operaretur absque operatione divina."3
Die Vermögen oder Potenzen der Kreaturen haben ein

festes, bleibendes Sein, sie bilden accidentia propria, nicht
accidentia per accidens. Allein sie befinden sich an und für
sich im passiven Zustande. Als aktive Potenzen haben sie

nicht ein fixes vollkommenes, sondern blofs ein unvollkommenes

1 1. 2. q. 109. a. 9. 2 de unione Verb, incarn. a. 5. ad 12.
s de potentia q. 3. a. 7. ad 7.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 297

Sein. Die Form, wodurch sie aktive Potenzen sind, bildet
etwas Unvollkommenes in Anbetracht ihrer Dauer. Aus diesem

Grunde darf in Gott keine aktive Potenz im eigentlichen Sinne

(realiter) angenommen werden. Die Form, das principium quo-

der Thätigkeit ist in Gott etwas Vollkommenes, Bleibendes^
Überdies wird es ihm nicht von einem andern mitgeteilt, sondern

er besitzt es aus eigener Macht, es ist in Wirklichkeit sein,

eigenes Weesen. „Alio modo oportet ponere virtutem agendi.
in agente principali, alio modo in agente instrumentali. Agens
enim principale agit secundum exigentiam suae formae. Et ideo-

virtus activa in ipso est aliqua forma vel qualitas habens-

completum esse in natura. Instrumentum autem agit ut
motum ab alio. Et ideo competit sibi virtus proportionata
motui. Motus autem non est ens completum, sed via in ensr
quasi medium quid inter puram potentiam et purum actum ut
dicitur in 3° physicor."1 In den Naturdingen kann man die

aktive Kraft einigermafsen bleibend nennen, in dem Sinne-

nämlich, als sie ohne Unterbrechung thätig sind. An und für
sich besitzt sie ebenso ein vorübergehendes Sein wie in den

vernünftigen Geschöpfen. Die Naturdinge sind so gut wie alle
andern Instrumente in der Hand Gottes. In Gott allein ist die-

aktive Kraft etwas Vollkommenes und Bleibendes. Dadurch,

unterscheidet er sich eben durchaus von den Kreaturen.
Nun erklärt es sich auch, warum die Geschöpfe eine

Thätigkeit hervorzubringen vermögen, die etwas Vorzüglicheres ist

(aliquid nobilius) als sie selber. Sie wirken dieses Accidens

nicht in eigener, sondern in der Kraft Gottes, des ersten

Agens. Diese Kraft aber ist nicht weniger vorzüglich und
vollkommen als ihr Effekt, die Thätigkeit. Gott wirkt somit im
Geschöpfe zwei Dinge. Er macht die passive Potenz zu einer
aktiven durch Mitteilung einer vorübergehenden Form; und diese
selbe Form bringt als agens quo eine Thätigkeit hervor.

49. Wir müssen unsere Artikel abschliefsen. Als
Hauptresultat hat sich ergeben, dafs Gott einzig dasteht. Möge

1 4. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 2.



298 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

man sein Wesen, oder seine Thätigkeit mit den Geschöpfen
und ihrem Wirken vergleichen, überall treffen wir auf einen

unendlichen Abstand. Gottes Wesenheit macht sachlich
eins und dasselbe aus mit seinem Dasein, und als notwendige

Folge dieser realen Identität ist auch alles andere, was
immer wir von Gott aussagen, real identisch. Wir denken
zwar die göttliche Wesenheit als das Princip, aus welchem das

Erkennen und Wollen hervorgeht; aber das ist eine

Verschiedenheit, die nicht in Gott, sondern nur in unserm Denken

statthat. Auch die höchsten Begriffe, Wesenheit und Dasein,
können also in ihrer Eigentümlichkeit auf Gott nicht übertragen
werden. Wenn aber das, so ist auch Gott mit den Geschöpfen

unter keinen gemeinsamen Begriff gestellt. Und gewifs, damit
mehrere Wesen unter einem gemeinsamen Gattungsbegriffe stehen,
mufs dasjenige, was dieser Begriff enthält, in dem Begriffe eines

jeden der untergeordneten Dinge das erste Element sein, wie
z. B. Substanz in den Begriffen Lebendiges, Sinnliches,
Vernünftiges. Wenn aber Gottes Wesenheit das Sein ist, so ist
auch Sein und Wirklichkeit das Erste, was von ihm gedacht
werden mufs. Das kann sich aber in keinem Wesen, das nicht
durch sich, sondern geschaffen ist, bewähren. So lehrt P. Kleutgen.1
Auffallend ist bei diesem Gelehrten allerdings die gegen alle
Logik verstofsende Ansicht, dafs der die Geschöpfe betreffende

kontradiktorisch entgegengesetzte Satz von: „Gottes Wesenheit

ist das Sein" in seinen Schriften konsequent lautet: „die
Wesenheit der Geschöpfe ist nicht durch sich." Diese Art
von Logik ist übrigens nicht dem genannten Gelehrten allein

eigen. Sie findet auch anderweitig ihre Vertreter.
Aus den Principien des Thomas von Aquin folgt mit voller

Evidenz die Nichtigkeit und Unmöglichkeit des Pantheismus

oder Monismus. Die Applizierung dieser Principien auf den

Pantheismus in seinen verschiedenen Schattierungen überlassen

wir, um nicht noch weitläufiger zu werden, den geehrten Lesern
dieser Zeitschrift. „Die Beschuldigung," schreibt P. Kleutgen,2

1 c. n: 1040. S. 918. 2 1. c. n: 573. S. 59 ff.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 299

„dafs die Scholastiker durch ihre Lehre von dem Unterschied
des Daseins und der Wesenheit den Pantheismus begünstigt,
mufs umsomehr befremden, als sie durch diese Lehre gerade die

Verschiedenheit des erschaffenen und unerschaffenen Seins

ins rechte Licht zu stellen suchten. Das Dasein wird ihren
Erklärungen zufolge von allem dem ausgesagt, was nicht blofs
in seinen Ursachen, also möglich, sondern in sich selbst, also

wirklich ist: die Wesenheit aber ist der Inbegriff dessen,
wodurch ein Daseiendes das, was es ist, der Mensch z. B. Mensch

ist; und es wurde schon erklärt, wie deshalb auch die Scholastiker

die Wesenheit nicht blofs als das Bestimmende, sondern
auch als den Träger und Grund alles dessen, was in dem Dinge
ist oder sein kann, auffafsten. — Denken wir uns aber jenes

Wesen, das durch kein anderes in die Wirklichkeit gesetzt,
sondern durch sich selbst ewig da ist, so mufs in ihm die
Wesenheit Grund des Daseins selber sein. Dies kann sie aber
nicht in der Weise sein, in welcher sie in andern Wesen der
Grund von Kräften oder Erscheinungen ist, so nämlich, dafs das

Dasein aus ihr hervorginge, und wie ihre erste Erscheinung
wäre. Denn wenn wir den Begriff des Daseins, wie er soeben

aufgestellt wurde, festhalten, so würde es purer Unsinn sein,

von einem Hervorgehen des Daseins aus der Wesenheit zu

reden. Kur insofern also kann die Wesenheit Grund des

Daseins sein, als sie das Dasein einschliefst, und es folglich

Dem, welcher durch sich ist, so eigentümlich ist, da zu sein,

als es dem Menschen eigentümlich ist, Mensch zu sein. In Dem,

der durch sich ist, müssen demnach Wesenheit und Dasein

schlechthin Eins sein. — Betrachten wir nun aber die Wesenheit

in einem Geschaffenen, und zwar, um manchem Mifsver-
ständnis8e von vornherein zu begegnen, nicht die abstrakte,
allgemeine, sondern die konkrete und individuelle, also in Peter
z. B. nicht die menschliche Natur überhaupt, sondern die Natur
dieses menschlichen Individuums, das wir Peter nennen; so

denken wir zwar die Natur als eine daseiende, aber deshalb

nicht als den Grund des Daseins, womit wir sie denken. Wir
denken in ihr Vernunft und Sinnlichkeit, weil sie diese indivi-



300 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

duelle Menschennatur ist; aber wir denken sie nicht etwa deshalb,
weil sie eine solche Natur ist, auch als daseiende. — Gott

ist, weil er Gott ist, oder wie man es auch sehr richtig
ausgedrückt hat: weil er er ist; Peter aber ist nicht, weil er Mensch,
noch weil er Peter ist. Er hat also das Dasein nicht infolge
seiner Wesenheit, sondern weil diese seine Wesenheit, die
auch nicht da sein könnte, von einem andern ins Dasein gesetzt
worden ist und im Dasein erhalten wird. In allen Dingen also,
die nicht durch sich da sind, fallt das Dasein aufser den Begriff,
durch welchen wir ihre Wesenheit, auch die konkrete und

individuelle, auffassen."

In diesen wenigen Sätzen hat der genannte Gelehrte den

Unterschied Gottes von den Geschöpfen, wie er von der Scholastik

verteidigt wurde, klar und bestimmt angegeben. Unrichtig
darin ist nur, dafs er beständig den Grund mit der Folge
vertauscht. Das: „durch sich sein" nämlich wird als Grund
angegeben, während es in der Wirklichkeit die Folge bildet. Gott
ist nicht von einem andern, sondern durch sich, weil seine

Wesenheit das Dasein einschliefst, mit demselben sachlich
eins und dasselbe ausmacht. Das gerade Gegenteil ist bei den

Kreaturen der Fall. Deren Wesenheit schliefst das Dasein nicht
ein, darum sind sie von einem andern.

Wir fügen dieser Abhandlung noch einen zweifachen Wunsch

bei, dahingehend, dafs die hier besprochene Frage in den
Lehrbüchern für die Zukunft etwas ausführlicher, nicht aber so

stiefmütterlich, wie bisher behandelt werden möchte. Denn dafs sie

von grofser Wichtigkeit ist, glauben wir an der Hand des heil.
Thomas dargethan zu haben. Der zweite Wunsch, den wir uns

auszusprechen erlauben, ist, auch in dieser Frage wieder zur
Scholastik und zumal zu der Doktrin des hl. Thomas
zurückzukehren. Wir werden dadurch die Gegner des Glaubens und

der Vernunft schneller und vollständiger überwinden als auf

einem andern Wege und mit andern Waffen.


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

