Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Wissenschaftliche Briefe von Gustav Theodor Fechner und
W. Preyer. Nebst einem Briefwechsel zwischen K. von
Vierordt und Fechner, sowie neun Beilagen. Herausgegeben
von W. Preyer in Berlin. Mit dem Bildnis Fechners und
vier Holzschnitten. Hamburg und Leipzig, L. Voss. 1890.

Bei wenigen neueren Philosophen zeigen sich phantastische Mystik
und niichterne Analyse der Erscheinungen nach naturwissenschaftlicher
Methode in gleich auffallender Weise verkniipft, wie bei dem 1887 im
Alter von 86 Jahren zu Leipzig verstorbenen ehemaligen Professor der
Physik, Gustav Theodor Fechner. Um fir Fechners ganze Denkart
auf dem Gebiete der Naturphilosophie eine einigermaflsen zutreffende
Analogie zu finden, miifste man schon zu den Denkern der stiirmischen
Renaissance-Periode, einem Cardanus, Telesius und verwandten Geistern,
zuriickgreifen. Freilich kann dieser Vergleich nur auf die Gesamtrichtung
nach ihrem Allgemeincharakter gehen; denn an griindlicher Beherrschung
der mathematischen und naturwissenschaftlichen Ausgangspunkte und
Hiilfsmittel der Analyse hat der Physiker des neunzehnten Jahrhunderts
natiirlich einen ungeheueren Vorsprung vor jenen Minnern, denen ein
Leibniz noch nicht das zur Aufstellung von Formeln nicht leicht entbehr-
liche Riistzeug der Differenzialrechnung, ein Galilei und Dalton noch nicht
die Grundlagen dessen geboten hatten, was man heutzutage unter Physik
und Chemie versteht.

In theologischen Kreisen ist Fechner vor allem nach der Seite
seiner Spekulation hin bekannt. Die seltsamen Gedankengiinge dieser,
wie er sie in seinem ,Biichlein vom Leben nach dem Tode“, in ,Nanna
oder iiber das Seelenleben der Pflanzen“, und der Schrift ,Uber die
Seelenfrage, ein Gang durch die sichtbare Welt, um die unsichtbare zu
finden“, in ,Zendavesta oder iiber die Dinge des Himmels und des Jen-
seits“ und in den ,Drei Motiven und Griinden des Glaubens®, ferner in
der Schrift ,Uber die physikalische und philosophische Ideenlehre, sowie
den ,.Ideen zur Schopfungs- und Entwicklungsgeschichte der Organismen*
entwickelt, haben z. B. in der verdienstvollen ,Geschichte der neueren
Philosophie“ von Albert St6ckl (II, 305—310) eine wenigstens die Haupt-
punkte bestimmt charakterisierende Skizzierung gefunden.

Vollig tibergangen dagegen ist in Stockls Darstellung die andere
Gruppe von Untersuchungen, in denen Fechner mit allen Mitteln mo-
derner Experimentaltechnik und mathematischer Verwertung ihrer Ergeb-
nisse auf dem Grenzgebiete des Physiologischen und des Psychologischen

"“die Erscheinungen zu analysieren und die Gesetze ihres Verlaufes fest-
zustellen strebt. Ks ist das Gebiet, welches Fechner mit einem seitdem
vollig eingebiirgerten Namen als das der Psychophysik bezeichnet hat.
Angeregt vor allem durch die Arbeiten des 1878 zu Leipzig verstorbenen
Professors der Anatomie und Physiologie, Ernst Heinrich Weber, iiber
die Schiitzung von Gewichtsdifferenzen, suchte er auf den verschiedensten
Gebieten die gesetzmilsigen Beziehungen zwischen den Intensititen unserer
Empfindungen und denen der verursachenden Reize zu bestimmen und
zugleich fiir alle jene gesetzmiilsigen Beziehungen eine gemeinschaftliche



Litterarische Besprechungen. 227

Formel aufzustellen, deren Deutung Gegenstand weiterer Erdrterungen
bildete. Mit Fechners allgemeinen naturphilosophischen Ansichten hangen
diese exakten psychophysischen Untersuchungen nur lose, jedenfalls nicht
notwendig, zusammen. Sie haben sich deshalb auch der lebhaftesten
Teilnahme seitens solcher Forscher zu erfreuen gebabt, die weit davon
entfernt waren, auch Fechners halb spinozistische Gesamtanschauungen
zu teilen; wie denn z. B, Gutberlet in seinem Lehrbuch der Psycho-
logie den psychophysischen Untersuchungen mit Recht eine eingehende
Aufmerksamkeit widmet, wobei er sich zu den einschligigen Formeln
Fechners keineswegs durchweg ablehnend stellt.  Freilich haben Fech-
ners Formulierungen sich auf die Dauer nicht halten konnen. Auch die
ganze Art, wie er seine Formeln abzuleiten und den Sinn der gefundenen
zu deuten suchte, ist von den gewichtigsten Zweifeln getroffen. Aber
das Verdienst bleibt Fechner, nach der ginzlich in der Luft schwebenden
wmathematischen Psychologie® Herbarts mit ihrer wegen so vieler Will-
kiirlichkeiten nicht einmal hypothetisch brauchbaren Statik und Mechanik
der Vorstellungen zuerst einigermaflsen sichere Ausgangspunkte fir quan-
titative Bestimmungen auf einem Gebiete gefunden zu haben, welches
sich denselben bislang zu entziehen schien. Die eigentliche Psychologie
zwar hat, ganz entgegen Fechners etwas iiberspannten Hoffoungen, von
all diesen Untersuchungen keine nennenswerte Forderung erfahren. Indes
ist doch jenes Zwischengebiet zwischen Physiologie und Psychologie auch
fir sich selbst interessant genug, nach Kriften durchforscht zu werden,
mogen auch bei dieser Durchforschung immerhin nur erst nicht sehr
bedeutende und jedenfalls nicht viele vollkommen sichere Resultate er-
zielt sein.

Die Schrift, in der Fechner seine psychophysischen Theorieen zuerst
veriffentlichte, waren die 1860 in zwei Binden erschienenen ,Elemente
der Psychophysik®. Lingere Zeit vergriffen und antiquarisch nur zu
Wucherpreisen erhiltlich, sind sie jetzt durch einen neuen Abdruck, den
nach Fechners Tode Wilhelm Wundt besorgt hat, wieder der allge-
meinen Benutzung zuginglich gemacht worden.! Zur Abfassung einer
zweiten Auflage ist Fechner nicht gekommen. Seine Auseinandersetzung
mit den hervorgetretenen Gegnern, die vorwiegend Abwehr, in einzelnem
auch Modifikationen und Erweiterungen brachte, gab er in den zwei
Schriften: ,In Sachen der Psychophysik“, Leipzig 1877, und: ,Revision
der Hauptpunkte der Psychophysik®, ebd. 1882. KErgiinzend traten hinzu
die gegen eine aus Wundts Institut hervorgegangene Arbeit von Estel
gerichtete, namentlich nach der mathematischen Seite biu wichtige Ab-
handlung: ,,Uber die Frage des Weberschen Gesetzes und Periodicitits-
gesetzes auf dem Gebiete des Zeitsinnes“, aus dem XIII. Bande - der
Abhandlungen der mathematisch-physischen Klasse der Kgl. Sachsischen
Gese]lschaf_p der Wissenschaften (auch separat, Leipzig 1884), und der
_Aufsatz: wUber die psychischen Mafsprincipien und das Webersche Gesetz“
Im IV, Bande von Wundts Philosophischen Studien (1887).

_ Zu diesen Schriften und Abhandlungen kommt nun als eine hochst
Wwillkommene Bereicherung der von Preyer herausgegebene Briefwechsel
Zwischen Fechner und dem Herausgeber, dem zugleich eine Reihe recht
@ankenswerter Beigaben zugefiigt ist. Derselbe war von Preyer zuerst
. der Zeitschrift fir Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane,

1 G. Th. Fechner, Elemente der Psychophysik. 2. unverinderte
A“f]-, mit Hinweisen auf des Verf. spitere Arbeiten und einem chrono-
logisch geordneten Verzeichnis seiner simtlichen Schriften. Leipzig 1889.

157



228 Litterarische Besprechungen.

Bd I, Hamburg u. Leipzig 1890, S. 29 fi., 108 fi. verdffentlicht und liegt
jetzt, vermehrt um eine Reihe von Zugaben, in einem stattlichen Bande
vor, der durch Fechners wohlgelungenes Bildnis in Heliograviire einen
kiinstlerischen Schmuck erhalten hat.

Veranlassung zu dem Briefwechsel boten Bemerkungen, welche
Fechner brieflich zu der ihm ibersandten, im J, 1873 verfalsten Schrift
Preyers: ,Uber das myophysische Gesetz* (Jena 1874) machte. Der sich
daraus entspinnende Briefwechsel fihrte zu einem reichen Gedankenaus-
tausch iiber verschiedene Fragen, von denen freilich ein Teil keinerlei
philosophisches Interesse bietet. So namentlich alles, was die Myo-
physik — in gewdhnlichem Deutsch ,Muskelphysik“ — selbst betrifft.
Die philosophisch interessanten Partieen beziehen sich vor allem auf drei
Punkte: die negativen Empfindungswerte, den Bewulstseins-
begriff und die Frage der innern Schwelle.

Die Diskussion iiber den ersten Punkt, die negativen Empfin-
dungswerte, nimmt den betrichtlichsten Raum ein. Ich setze die
Stellen her: S. 4 (Fechner), 10 (Preyer), 18—20 (F.), 37—39 (P.), 47
— 51 (F.), 55—58 (P.), 63—67 (F.), 70—71 (P.), 76—77 (F.), 80—82 (P.),
93—96 (F.), 97 (P.), 99 (F.), 101 (P.), 106 —109 (F.), 111 —114 (P.),
115—118 (F.), 119—122 (P.), 124—125 (F.).

Es ist bekanntlich einer der wenigen vollig sicheren Sitze der
Psychophysik, dafs der dufsere Reiz bereits einen bestimmten Grad der
Intensitit erreicht haben mufs, damit eine bewulste Empfindung in uns
entstehe. Ist dieser ,Schwellenwert® erreicht, so wichst die Inten-
sitit der Empfindung fir unser Bewulstsein keineswegs in demselben
Mafse, in welchem die Intensitit des Reizes zunimmt, sondern viel lang-
samer. Ist ein Orchester doppelt oder dreifach besetzt, so erscheint uns
der Klang der gehorten Musik zwar kriftiger und voller als bei eiufacher
Besetzung, aber keineswegs schon doppelt oder dreifach so stark. Fechner
glaubte nun bewiesen zu haben, dals, ceteris paribus, die Intensitit der
Empfindung parallel dem Logarithmus des Reizes zunehme.

Der logarithmischen Formel, deren mathematische Gestalt ich nicht
hieher zu setzen brauche, da die Sache auch allenfalls ohne diese aus-
einandergesetzt werden kann, legt Fechner eine allgemeine Geltung
bei. Nun sahen wir eben, dafs der dulsere Reiz bereits einen bestimmten
Grad der Intensitit erreicht haben muls, damit derselbe {iberhaupt eine
bewulste Empfindung annimmt. Es fragt sich also, welche Form die
allgemeine Malsformel fiir die Strecke der Intensititszunahme annimmt,
innerhalb derer ein allmiihlich gesteigerter, anfangs allerschwiichster Reiz
alle Grade von der Gréfse O bis zu der Griofse, bei welcher er zuerst
eine bewulste Empfindung hervorruft, durchliunft.

Diese Frage wird zuniichst als eine mathematische behandelt.
Wir wollen die Reizstirke, welche erforderlich ist, um eine eben merk-
liche Empfindung hervorzurufen, als 1 bezeichnen. Ein schwicherer Reiz
wird dann nur einen Bruchteil von 1 ausmachen. Die Logarithmen echter
Briiche aber sind negative Zahlen. Darum mufs die logarithmische Formel
fir alle Intensitidtsgrade des Reizes von 0 bis 1, d. h. bis zum Schwellen-
grade, negative Werte ergeben. Durch diese Formel aber sollte die
Empfindung bestimmt werden, welche durch eine bestimmte Reizhiohe
verursacht wird. So gelangen wir unterhalb der Reizschwelle zu nega-
tiven Empfindungswerten.

Diese negativen Empfindungswerte miissen sachlich gedeutet
werden. In vielen Fiillen macht eine solche reale Deutung von negativen
Werten, die durch Rechnung gefunden sind, keine Schwierigkeit. SO



Litterarische Besprechungen. 229

namentlich, wo es sich um Richtungen handelt. Wird etwa die von einem
Punkte aus nach oben erfolgende Bewegung als positiv bezeichnet, so ist
eine negative Bewegung die von diesem Punkte aus nach unten gerich-
tete. Das Negative ist in diesem Fall an sich etwas Positives; nur zu-
sammengehalten mit einem andern, der Richtung nach oben, wird
es etwas Negatives. Darum konnen in diesem Falle auch die entgegen-
gesetzten Grolsen-Vorzeichen ihre Rolle tauschen; ich kann auch die von
einem Punkte aus nach unten erfolgende Bewegung als 4, die nach oben
als — bezeichnen. Nichts von alle dem findet bei den ,negativen Em-
pfindungen® statt. Die sind, weil eine Empfindung erst bei dem Schwellen-
werte des Reizes eintritt, tiberhaupt nichts real Existierendes. Fechner
bezeichnet sie deshalb als imagindre Griofsen. Damit soll freilich nicht
gesagt sein, dals man sich {iberhaupt nichts bei denselben denken koénne.
Vielmehr soll ihnen in gewisser Hinsicht doch etwas in der Natur der
Dinge entsprechen. Was?, wird die folgende Uberlegung zeigen.

Ist fir einen bestimmten Sinn, etwa das Gehor, iberhaupt kein
dulserer Reiz da, so wird die dulsere Vorbedingung zum Zustandekommen
einer Empfindung véllig fehlen (von der Erregung des Nerven durch
Blutdruck u. s. w. sehen wir hier ab). Damit eine Empfindung auftrete,
muls also ein Reiz wenigstens von der Stirke 1 erfolgen, wo 1 die Reiz-
schwelle bezeichnet. Nehmen wir aber an, es sei schon ein schwacher
dulserer Reiz vorhanden, der freilich noch nicht ausreicht. eine bewulste
Empfindung hervorzurufen, etwa ein solcher von einer Stirke = 1/,, so
braucht nun nicht ein Reiz von der vollen Stiirke 1 hinzuzutreten, damit
eine bewulste Empfindung erfolge, sondern nur ein solcher von der
Stirke 3/,; denn dieser zusammen mit dem schon vorhandenen ergibt
die fiir die Erreichung der Reizschwelle notige Intensitit. Ebenso wird
bei einem schon vorhandenen Reize von der Intensitiit 1/, nur eine Stei-
gerung von der Grofse 1/, bei einem schon vorhandenen Reize von der
Intensitit 3, nur eine solche von der Grofse 1/, erforderlich sein, damit
der Reiz bis an die Reizschwelle gefiihrt werde. In all diesen Fillen
tritt also eine wirkliche Empfindung zwar noch nicht ein; in dieser Be-
ziehung sind sie sich vollig gleich. Aber withrend bei dem ginzlichen
Fehlen des Reizes die iulsere Vorbedingung fiir das Zustandekommen
einer Empfindung noch vollig fehlte, ist diese Vorbedingung in den an-
deren Fillen, die wir annahmen, zu einem Teil bereits wirklich gesetzt.

In dieser Beziehung liegt also ein bedeutsamer sachlicher Unter-
schied vor zwischen den Fillen, in welchen eine Empfindung nicht zu-
Stande kommt, weil die Stirke des #ulsern Reizes noch nicht aus-
reicht, und den Fillen, in welchen eine Empfindung vollig unméglich
18t, weil ein Reiz iiberhaupt nicht vorhanden ist. Dabei wird im
ersteren KFalle wiederum das Mals dessen, was an der Erreichung des
Schwellenwertes noch fehlt, ein verschiedenes sein, je nach der Grolse
d‘es Reizes, der bereits vorhanden ist. Je grofser der schon vorhandene
Grad der Reizung, desto geringer das Mals des zur Erreichung der Reiz-
schwelle noch erforderlichen Reizzuwachses, und umgekehrt.

Wie nun einem bestimmten Intensititsgrade oberhalb der Reiz-
Schwelle ein bestimmtes Mafs wirklich vorhandener bewulster Em-
pﬁndung entspricht, so soll nach Fechner unterhalb der Reizschwelle
ﬂ}S Korrelat zu dem, was dem Reize am Schwellenwert noch fehlt, der
I'_ehlbetra.g der Empfindung anzunehmen sein. Dieser Fehlbetrag ist
nichts Wirkliches; er ist eine imaginire Grofse und wird von Fechner
als negative Empfindung bezeichnet. Wenn die positiven Werte
der Empfindungsintensitit als Hohe des Bewulstseins gefalst werden,



230 Litterarische Besprechungen.

so sollen die negativen Empfindungswerte die Tiefe des Unbewulst-
seins darstellen. So haben denn die negativen Werte, welche die loga-
rithmische Formel unterhalb des Schwellenwertes 1 des Reizes annimmt,
ihre Deutung gefunden. Die Tiefe des Unbewulstseins verflacht
sich parallel dem Logarithmus der untermerklichen Reize.

Man wird zugeben miissen, dals der im Vorhergehenden auf Grund
von Fechners Schriften wie der jetzt von Preyer publizierten Briefe kurz
skizzierte Gedankengang der Feinheit und Schirfe nicht entbehrt. Dals
aber die fragliche Entwickelung haltbar sei, diirfte sich aus verschiedenen
Grinden bezweifeln lassen. Ich will davon absehen, dals das logarith-
mische Gesetz sich nur innerhalb sehr enger Grenzen positiver Werte
einigermalsen bestitigt und darum nicht einmal fiir die positiven Werte
als durchweg giiltig hingestellt werden kann, geschweige denn, dals es
fir die apriorische Ableitung negativer Empfindungswerte eine geeignete
Unterlage bote. Schon der Begriff von negativen Kmpfindungsgraden im
Sinne Fechners erscheint mir als ein Unbegriff, die Bestimmung ihres
Wertes durch die Beziehung zum #ulseren Reiz als etwas nicht blofs
Imaginires, sondern Chimirisches. Gewils ist es wahr, dafs da, wo erst
ein Viertel von der zur Erreichung der Schwelle notigen Intensitit des
Reizes vorhanden ist, ein grolserer Fehlbetrag des zum Zustandekommen
der Empfindung erforderlichen Reizes vorliegt, als dort, wo schon die
Hilfte jenes Wertes erreicht wurde. Aber daraus folgt nicht, dals ich
nun auch fiir jenen Fall einen grofseren Fehlbetrag der Empfindung
als fiir diesen anzunehmen hitte. Denn wie kann ich von Grolsen-
vergleichung reden, wo iberhaupt nichts zu Vergleichendes da ist?
Dals aber weder in dem ersten, noch in dem zweiten Falle irgend etwas
Psychologisches zustande komme, ist Fechners ausdriickliche Lehre. Und
nun nehme man noch dazu, dals Fechner fir diese negativen, d. h. in
diesem Falle iberhaupt gar nicht seienden, Grifsen ein ganz bestimmtes,
dem Wachstum des Reizes durchaus nicht einfach proportionales Gesetz
der Entsprechung, die logarithmische Beziehung, annimmt. Damit ist
doch etwas vollig Undenkbares — nicht nur Unvorstellbares — gefordert.!

Ganz anders liegt die Sache iiberall sonst, wo negative Grofsen
eine reale Deutung erfahren. Das Grofsenverhiltnis von 1000 und 100
Thalern negativen Vermdogens? lilst sich sehr wohl bestimmen; denn jene
1000 und 100 Thaler sind an sich durchaus etwas Positives: Geld-
summen, die der Betreffende zu bezahlen hat; negativ werden sie erst
durch den Gegensatz zu andern Grolsen: den Geldsummen, die
der Betreffende zu seiner Verfiigung stehen hat. Darum lifst sich die
Grofse jener beiden Posten negativen Vermigens sehr wohl durch Be-
ziehung zu anderen Grofsen bestimmen, etwa durch die Grofse des Ver-

! Diese Schwierigkeit scheint mir auch der Rechtfertigungsversuch
von Gutberlet (Psychologie, Miinster 1881, S. 41) aufser acht zu lassen.
Gewils ist, wie zwischen Wirklichkeit und Nichtwirklichkeit der Empfin-
dung, so auch zwischen Moglichkeit und Unmdéglichkeit derselben ein
unendlicher Abstand. Aber diese ,Maglichkeit“ der noch nicht wirklichen
Empfindung ist nicht ein zu dem vorhandenen Reize in logarithmischem
Verhiltnis stehendes hypostasiertes Nichts, sondern der vorhandene Reiz
Zelber, der Vorbedingung, und als solche reale dvrvauig der Empfin-

ung ist,

? Ich gebrauche gerade dieses Beispiel, weil Fechner (sowobl in den
»llementen, wie im Briefwechsel mit Preyer) es zur Erliuterung seiner
»negativen Empfindungen® fir geeignet hilt.



Litterarische Besprechungen. 231

kaufswertes der beiden Objekte, durch deren Erwerb jene Schulden
kontrahiert worden sind, Ebenso lifst sich die negative Hohe des Spie-
gels des Toten Meeres = — 372 m mit der des Kaspi-Sees = — 25,6
vergleichen; denn beides sind, als Depression genommen, positive Grolsen,
die erst durch den Gegensatz zu der Erhebung iiber den Meeresspiegel
negativ werden. Bei Fechners negativen Empfindungen dagegen fehlt,
wie auch Preyer, dessen eigene Ansicht ich freilich ebenso wenig teilen
kann, hervorhebt, ginzlich diese Fundierung in der Wirklichkeit; sie
sind, wenn der Ausdruck erlaubt ist, Nichtse, die gleichwohl wie Reali-
titen hinsichtlich ihrer Grofse gemessen werden. In dieser Frage wiirde
Kant, dessen spitere Erkenntnistheorie fir so manchen Naturforscher
verhingnisvoll wurde, fiir Fechner ein nicht zu verachtender Fiihrer
gewesen sein. Sein iibrigens auch von Preyer nicht angezogener ,Ver-
such, den Begriff der negativen Grifsen in die Weltweisheit einzufiihren®
(vom Jahre 1763) stellt gerade die reale Bedeutung der negativen Grofsen,
von KEinzelnem abgesehen, in sehr verstindiger Weise ins Licht.
Erfolglos ist das Bemiihen Fechners, in der ,Tiefe des Unbe-
wulstseins“ das durch die untermerklichen Reizstirken gemessene
Korrelat zu sehen. An sich zwar kann man mit gutem Sinn von einer
verschiedenen Tiefe des Unbewulstseins reden, Man gehe, um dies an
einem Beispiel zu zeigen, aus von der Erinnerung an einen Namen, die,
ohne jede Beziehung auf unsern augenblicklichen Bewulstseinszustand,
vollig ruhend in unserm Gedéchtnis schlummert, also in das tiefste Un-
bewulstsein versunken ist, und vergleiche damit den folgenden Kall.
Jemand will bei einem Gespriiche iiber irgend ein Vorkommnis den Namen
einer dabei beteiligten, ihm bekannten Persionlichkeit angeben; aber trotz
alles Besinnens will ihm der Name nicht in den Sinn kommen. Nach
einer bewihrten Regel fir solche Lagen giebt er das Suchen auf und
unterhélt sich weiter. Nachdem das Gesprich bereits auf véllig andere Dinge
gekommen, steht plotzlich der Name in seinem Bewulstsein. Ks ist un-
denkbar, dals die plotzliche Neubelebung der alten Erinnerung nicht im
Zusammenhang stehen sollte mit dem voraufgehenden Suchen. Aber das
Suchen als solches konnte die Vorstellung des Namens nicht hervorrufen.
Diese muls herbeigefiihrt sein durch das im Gedichtnis aufbewahrte
Erinnerungsbild. Damit dieses aber in Thitigkeit treten und mitten in
das weiter vorangehende Gesprich die bewulste Vorstellung des Namens
hineinwerfen konnte, mulste es, obwohl vorlidufig unbewulst bleibend,
doch aus dem vorhergehenden Zustande volliger Ruhe durch das Nach-
sinnen in den Zustand einer gewissen Erregung versetzt sein. Wir haben
also zwischen dem Zustande des vollig rubenden Erinnerungsbildes, von
dem wir ausgingen, und dem der bewulsten Wiedererinnerung einen
Zwischenzustand, den der erregten Disposition (,Disposition® als im
Deutschen geliufigere Bezeichnung von £5ig, habitus, genommen, nicht im
Prignanten Sinne von dwxdeoig, dispositio). Kine solche erregte Dispo-
8ition hleibt noch unbewulst und verrit sich dem Bewulstsein nur durch
die Wirkungen, die sie ausiibt; aber sie liegt dem Bewulstsein niher als
die noch véllig ruhende Disposition; die ,Tiefe des Unbewulstseins“ ist
also bei ihr eine geringere. — In diesem Sinne, sowie in manchen &hn-
1lchgn Fillen, wo ein unbewufster psychischer Faktor sich aus seiner
Projektion ins bewulste Seelenleben erschlielsen lifst, hat es einen Grund,
von Graden der Unbewulstseins-Tiefe zu reden. In allen diesen Fillen
Damlich liegt ein psychischer Vorgang vor, der sich unterhalb der
nSchwelle“ des Bewulstseins volizieht. Aber die negative Empfin-
dung soll nach Fechner als psychischer Vorgang nichts sein. Hier



232 Litterarische Besprechungen.

von ,Tiefe des Unbewulstseins“ zu reden, heilst darum, ein Wort ohne
sachliche Bedeutung gebrauchen.!

Sehe ich mich sonach gendtigt, dem Begriffe der ,negativen Em-
pfindungen® im Sinne Fechners gegeniiber durchaus ablehnend mich zu
verhalten, so modge es doch mir gestattet sein, einige der am meisten
bezeichnenden Stellen hieher zu setzen, in denen Fechner seine Anschau-
ung Preyer gegeniiber auf das schirfste prizisiert. Man wird wenigstens
daraus ersehen, dals die oben gegebene kurze Charakteristik den Sinn
Fechners richtig trifft.

S. 4 schreibt Fechner: ,Was nun die Psychophysik anlangt, so
habe ich die negativen Empfindungswerte unter der Schwelle als imagi-
nire gedeutet, weil die Mathematik tiberhaupt in Fallen, wo die Ver-
minderung einer Grofse unter einen positiven Wert iiberhaupt nicht
maoglich ist, negative Werte dieser Grofse als imagindre fafst.“ S. 18 f.
wird dieses weiter erortert: ,In der That verstehe ich ausdriicklich unter
negativer Empfindung nicht eine sehr schwache Impfindung, von der
man kein Bewulstsein hat, wie mir Delboeuf unterlegt, sondern eine
imagindre Empfindung, die gar nicht da ist, indes doch partielle
Bedingungen ibhrer Entstehung da sind, eine Empfindung, an deren Zu-
standekommen insofern noch etwas fehlt, als an den Bedingungen ihres
Zustandekommens noch etwas fehlt, oder kurz, das Fehlende an einer
Empfindung als Funktion des Verhidltnisses dessen, was von
den Bedingungen dazu doch da ist, zu dem, was da sein miifste, sollte
die Empfindung wirklich entstehen. Und wenn man fragt: wie lilst sich
iiberhaupt noch von einer Empfindung sprechen, wenn eine solche nicht
da ist, so sage ich, in demselben Sinne, als sich von imaginiren Grifsen
in der Mathematik sprechen lifst, ohne dals eine Grofse da ist.“

S. 65: ,Wenn man die Lehre von den psychophysischen Verhilt-
nissen der Kmpfindung fiir sich in der Beobachtung verfolgt, . . . dann
ist positiver und negativer Wert der Empfindung beziiglich ihrer
Schwelle allerdings solidarisch mit Bewu/lstsein und Unbewulstsein
eben dieser Empfindung.“

1 In anderer Weise hat I. Ebbinghaus in derselben Zeitschrift, in
der Fechners Briefwechsel mit Preyer zuerst erschien, den Begriff der
negativen Empfindungen angegrifien (Zeitschr. f. Psychol. und Physiol. d.
Sinnesorgane, I, S. 320 ff.,, 461 ff.). Fechner habe den Begriff der nega-
tiven Empfindung nicht erfalst, weil er schon den der positiven unrichtig
bestimmt habe. KEine einzelne Empfindung lasse sich nicht als Multiplum
einer andern bezeichnen; vielmehr bediirfe man zur Schiitzung mindestens
dreier Empfindungen verschiedener Intensitiit, wo sich dann angeben lasse,
ob der Abstand der beiden Extreme von dem Mittelgliede ein gleicher
oder verschieden grofser sei. Nehme man nun in einem bestimmten
Sinnesgebiet einen, tibrigens willkiirlichen, Punkt in der Skala als Null-
punkt, so seien die von diesem Punkte aus entgegengesetzt sich ver-
haltenden Richtungen als positive und negative Seite der Empfindung zu
bezeichnen. — So beachtenswert diese Ausfithrungen von Ebbinghaus an
sich auch sind, so scheinen sie mir doch Fechner nicht vollkommen ge-
recht zu werden. Auch Fechner will ja zwei Empfindungen hinsichtlich
ihrer Intensitit nicht unmittelbar vergleichen, so dals die eine ohne einen
gemeinsamen Malsstab ohne weiteres als Multiplum der andern erschiene,
sondern seiner Formel liegt die Anschauung zu Grunde, dafs der eben-
merkliche Unterschied die gesuchte psychische Einheit sei, nach der die
Intensitiatsgrofsen zweier Empfindungen gemessen werden konnen,



Litterarische Besprechungen. 233

S. 116 f.: ,Sie sagen: ,Um die —y wirklich zu deuten, muls man,
meine ich, irgend etwas angeben, was dem Entferntsein des
negativen Wertes vom Nullpunkt entspricht. Andernfalls ver-
zichtet man auf eine Reprisentation derselben, und die negativen y-Werte
sind nichts als Zahlen, nichts als die Logarithmen von andern Zahlen
mit negativen Vorzeichen.“ Aber versuchen Sie doch, mit den Loga-
rithmen der Logarithmentafeln das unbewulste Seelenleben zu reprisen-
tieren, ohne ihnen die Bedeutung unterzulegen, die ich im Zusammenhange
nach positiver und negativer Seite in der Malsformel dafiir in Anspruch
nehme; und wollen Sie nur nicht vergessen, dals die Mafsformel iiber-
haupt keine rein psychologische Formel ist, sondern eine Formel, die
angeben soll, welches Verhiltnis die Kmpfindung in Abhingigkeit
vom Reize hat. Dieses Abhingigkeitsverhiltnis durch die Reizskala
hindurch will sie decken, und da die Empfindung bei positiven Reiz-
werten unter der Schwelle noch nicht da ist, aber sich der Ent-
stehung um so mehr nihert, je mehr der Reiz dem Schwellenwerte
zu wiichst, so wird dies durch immer mehr abnehmende negative Empfin-
dungswerte dargestellt. Grofsere negative Empfindungswerte bedeuten
insofern eine grifsere Entfernung vom Eintritt wirklicher
Empfindung, als die Reizwerte, von denen sie abhingen, von dem
Grade, wo Kmpfindung beginnt, entfernter sind; sie weisen also auf diese
grofsere Kntfernung hin, lassen die Entstehungsbedingungen der Empfin-
dung unter der Schwelle in Zusammenhang mit denen oberhalb der
Schwelle nach einer gemeinsamen Funktion verfolgen, wonach sie
eben unter der Schwelle ebensowenig als die positiven Em-
pfindungswerte oberhalb der Schwelle den Reizwerten ein-
fachproportional gesetzt werden diirfen, was den mathematischen
Konnex aufheben wird. Rein psychologisch genommen, sage ich
selbst, unterscheidet sich eine negative Empfindung nicht
von einer Null-Empfindung, wohl aber psychophysisch, und zwar
auf eine ganz angebbare Weise nach ihrem Abhingigkeitsverhiltnisse
vom Reize oder der psychophysischen Bewegung, indes Sie das Angebbare
im psychologischen Gebiete fiir sich aufgezeigt haben wollen, wofiir die
Maflsformel nicht gemacht ist.“

Man wird es begreiflich finden, dafs unter solchen Umstinden der
Briefwechsel zwischen Fechner und Preyer, was die Frage der negativen

ampfindungen anbetrifft, resultatlos abgebrochen wurde (S.65) und auch
eine abermalige Eroffnung der Diskussion (S. 71) zu keiner wirklichen
Kinigung fiihrte.

Was den zweiten Punkt, den Bewulstseinsbegriff, anlangt,
S0 sei zuniichst hervorgehoben, dafs Fechner selbst (S. 106) erkliart, dafs
Seine Deutung der negativen Empfindungswerte nicht abhingig sei von
€iner bestimmten Auffassung des Bewulstseins. Diese eigene Erklirung
des Begriinders der Psychophysik bestitigt, was oben (S. 227) iiber den
losen Zusammenhang zwischen Fechners allgemeinen, halb spinozistischen
Daturphilosophischen Anschauungen und seinen exakten psychophysischen
ntersuchungen bemerkt wurde.
B Gleichwohl beschiiftigt sich der Briefwechsel mehrfach mit dem
ewulstseinsbegriff. So S. 39 (Preyer), S. 50 (Fechner), 56 (P.); 64 f.
(F.}, 70 (P.), 77 (F.), 101 (P.), 118 (F.), 122 f. (P.), 125 f. (F.). Seinen
€igenen Bewulstseinsbegriff deutet Fechner nur an (S. 64 f.). Dagegen
g'?sli{t die Preyersche Fassung des Bewulstseins Anlafs zn eingehender
ussion.



234 Litterarische Besprechungen.

Mit Eduard von Hartmann (Das Unbewulste vom Standpunkt der
Physiologie und Descendenztheorie, 1. Aufl. S. 59, 2. Aufl. S, 76) will
Preyer zwischen dem Privatbewulstsein der einzelnen Ganglienzelle
und dem ein Summationsphinomen darstellenden Gesamt- oder Ich-
bewulstsein unterscheiden. Jenes Bewulstsein der Ganglienzelle gebe
den negativen Empfindungen die notwendige positive Deutung (8. 101);
die negative Empfindung sei positiv Privatempfindung der Ganglienzelle;
ihr negativer Wert bestehe in der verschiedenen KEntfernung dieser
Ganglienempfindungen vom Gesamt- oder Ich-Bewulstsein (S. 120 f.). —
Bei Hartmann war diese Gedankenreihe bis zu dem statuierten Atom-
bewulstsein zuriickverfolgt. Wenigstens dieses ,Atombewulstsein*
wird von Fechner mit Glick bekdampft (S. 117 f., 125 f.). Er weist nach,
dals bei dieser Annahme jede Atomempfindung auch im Gesamtbewulst-
sein sich miisse darthun lassen, was doch weder dem thatsichlichen
Verhalten des Gesamtbewnlstseins entspricht, noch mit anderen Sitzen
Hartmanns sich vereinen lilst. Unter Hartmanns Voraussetzung néimlich,
dafs jede kleinste Schwingung eines Atomes Empfindung mitfithrt, miilste
auch schon die kleinste Mitteilung davon als Leitung gelten, und damit
die Privatempfindung des Atomes als Glied in den gesamten Komplex
und sonach in das Gesamtbewulstsein eingefiigt werden. Diese kleinste
Mitteilung aber wiirde, wie niher nachgewiesen wird, niemals fehlen. —
Preyers Auffassung von den Empfindungen der Ganglienzellen be-
kimpft Fechner nicht mit gleicher Entschiedenheit (S. 117). Doch wird
betont, dafs auch Preyer den Leitungswiderstand zwischen den einzelnen
Ganglienzellen, der die Kontinuitit zwischen schwachen Privatempfin-
dungen derselben aufheben und damit die Aufnahme dieser Privat-
empfindungen ins allgemeine Bewulstsein mehr behaupte, als erklire
(S. 126). — Recht durchschlagend sind diese Gegengriinde freilich nicht,
Auch auf dem Gebiete der Anthropologie kann der, welcher selbst halb
auf dem Boden des Spinozismus steht, den vollen Spinozismus nicht durch-
schlagend zuriickweisen.

Eine dritte Gruppe interessanter Untersuchungen bezieht sich auf
die fiir die Psychophysik so wichtige Frage nach der Existenz einer
innern Schwelle. Es handelt sich bei dieser Frage bekanntlich um
Folgendes. Allgemein zugestanden ist, dafs der dulsere Reiz cine gewisse
Stirke, den Schwellenwert, erreicht haben mufs, um eine Empfindung
hervorzurufen. Dieser Reiz wird zunichst das peripherische Sinnes-
organ treffen. Dieses mufs also in einen Krregungszustand von be-
stimmter Hohe versetzt sein, damit eine Empfindung entstehe. Diesen
notwendigen Krregungseffekt im &ulsern Organ nennt Fechner die
iulsere Schwelle. Verfolgen wir die Erregung nun weiter auf jhrem
Wege nach innen bis zum innern Sensorium. Sie wird auf diesem
Wege geschwicht werden, da ein Teil der Kraft verbraucht wird, um den
Widerstand bei der Fortpflanzung zu tberwinden. Nun fragt es sich:
16st jede, auch die geringste, im Sensorium anlangende Erregung schon
eine Empfindung aus, oder mufs auch die Erregung im Sensorium eine
bestimmte Hohe erreicht haben, damit eine Kmpfindung zustande komme?
Im letztern Falle hiitten wir, wie eine dufsere, so auch eine innere
Schwelle anzunehmen; im ersteren wiirde die innere Schwelle fehlen.

Die Frage nach dem Vorhandensein einer inneren Schwelle ist fiir
Fechner von nicht geringer Bedeutung. Sie hiingt aufs engste zusammen
mit der Deutung des psychophysischen Grundgesetzes. Nach der phy-
siologischen Deutung des letztern, welche besonders durch Georg Elias



Litterarische Besprechungen. 235

Miller verfochten wurde, ist das langsamere Wachstum der Empfin-
dungsintensitit im Vergleich zu dem der Reizintensitit bedingt durch die
physiologischen Verhéltnisse der Nervenleitung; nach Fechner dagegen
bildet die logarithmische Beziehung das allgemeine Grundgesetz fiir alle
Entsprechung zwischen Physischem und Psychischem. Natiir-
lich muls in diesem Falle das logarithmische Gesetz in erster Linie dort
gelten, wo Physisches und Psychisches unmittelbar zusammenstolsen: im
innern Sensorium. Da nun das logarithmische Gesetz zur Forderung
einer Reizschwelle fithren soll, so muls eine derartige Reizschwelle von
Fechner konsequenter Weise auch fir die Erregung des innern Sen-
soriums angenommen werden.

Der Thatsachenbeweis fir das Dasein einer solchen innern Schwelle
war von Fechner in seiner ,Revision der Hauptpunkte der Psychophysik®
(S. 243—245) in wenig tberzeugender Weise gefiihrt worden. Ihn be-
stimmten vor allem, wie auch der iiber diese Angelegenheit mit Preyer
gefithrte Briefwechsel beweist, apriorische Griinde. Den durchschlagen-
den experimentellen Beweis glaubte Preyer in einem ,experimentum
crucis“! gefunden zu bhaben, das er zusammen mit Tarchanoff an-
gestellt hatte.

Preyer beschreibt dasselbe folgendermalsen (S. 150):

, Wird ein intermittierender Strom durch ein Telephonpaar, welches
durch einen Draht verbunden ist, geleitet und nach Anlegen eines
Telephons 1 an ein Ohr I’ so abgeschwiicht, dafs der Ton eben garnicht
mehr gehort wird, und mit dem anderen Telephon r und anderen Ohr r’
ebenso verfahren, sc¢ hért man sehr deutlich den Ton (mitten im Kopf)
beim Anlegen beider Telephone an beide Ohren zugleich. . .. Diese
Thatsache beweist meines Erachtens unwiderleglich die Existenz der
Inneren Schwelle (Empfindungsschwelle). Wenn das Telephon I am Ohr
I nicht mehr gehort wird, ist die psychophysische Bewegung A im Hor-
nerven nicht erloschen, ebenso wenn das Telephon r am Ohr r’ nicht
mehr gehort wird, die psychophysische Bewegung ¢ nicht, weil ja, wenn
14 r aof I’ 41’ einwirken, ein Ton gehort wird. 4 allein geniigt nicht,
¢ allein auch nicht, die fiir das Centrosensorium erforderliche psycho-
Physische Bewegung hervorzurufen. Aber (A -+ o) geniigt, und dals nun
von beiden Ohren etwas gehort wird (nach Uberschreitung der inneren
Schwelle), wird durch die intracranielle (mediane) Lokalisation bewiesen.“

Als einen direkten und jeden méglichen Einwand abschneidenden
Beweis fiir die Existenz der inneren Schwelle glaubte Fechner anfangs
dies experimentum crucis begriifsen zu sollen (8.152). Doch stellten sichihm
bald die gewichtigsten Zweifel an der Beweiskraft desselben entgegen, die
Sich vor allem auf die Moglichkeit einer Leitung von Ohr zu Ohr stiitzten.
Durch den Briefwechsel mit Preyer, der neue, nach Fechners Vorschlagen
modifizierte Versuche anstellte, werden dieselben ebenso wenig gelost,
Wie durch die Beihiilfe des gerade fir die physiologische Lehre von den

challempfindungen mehrfach verdienten Tibinger Physiologen K. von

Vierordt;, dessen Briefwechsel mit Fechner iiber diesen Punkt (S. 174
__‘———*,,___

! Da der an Bacons ,instantia crucis® (Nov. Organ. 1. I, § 36) sich
anschliefsende Ausdruck ,experimentum crucis® so hiufig mifsverstanden
Wird, so sei die Bemerkung gestattet, dafs ,crux“ hier von Bacon im
Sinne von Wegweiser genommen wird. Es ist ein entscheidendes

Xperiment (,instantia decisoria®), durch welches der an einem Scheide-
Wege angelangte unschliissige Verstand entweder auf die eine oder auf
e andere Seite hingewiesen wird.



236 Litterarische Besprechungen.

—203) wertvolle Gesichtspunkte, aber keine Losung bringt. In der
That scheint Fechner nach neueren Untersuchungen von Preyer! und
K. L. Schéafer? mit seinen Bedenken teilweise im Recht zu sein, mag
auch Schifer mit seiner Behauptung, dals eine cerebrale Kombination der
beiden in jedes Ohr gesondert eindringenden Tone iberhaupt unmaoglich
sei, vielleicht zu weit geben.

Von den sonstigen psychologisch beachtenswerten Untersuchungen
seien noch erwidhnt die iiber die Empfindung der Stille (S. 129 f. Preyer,
133—137 Fechner, 138 f. P., 142 F., 144 f. P., 146—148 F.) und ftiber
den Nullzustand der Temperaturempfindung (S. 128 P., 131—133 F.).

Interessant ist auch, dafls sowohl Fechner wie Preyer den anonymen
Verfasser der Schrift ,Das Unbewufste vom Standpunkt der Physiologie
und Descendenztheorie“ richtig erkannt haben, und zwar wenigstens der
erstere ohne alle Mitteilung von Eingeweihten. Zugleich hatte Preyer
(s. S 114) sofort richtig gesehen, ,dals das Buch kein Naturforscher,
wenigstens kein Physiologe, geschrieben haben konnte“, Ks mag das
einigermalsen zur Abkihlung fir E. von Hartmann dienen, der in der
Vorrede zur zweiten Auflage der fraglichen Schrift (S. 7) meint, dals der
Verdacht der Verfasserschaft aufser auf ihn seines Wissens nur noch
auf zwei Personen gefallen sei: den Professor Zollner und Dr. Karl Frei-
herr du Prel, und dafs aof ihn nur drei Personen geraten hitten, welche
durch nidheren personlichen oder brieflichen Verkehr mit seinen intimeren
Gedanken vertraut waren: Professor Zollner, Dr. Karl Freiherr du Prel
und Dr. Julius Bahnsen, von denen aber zudem der letztere seiner Sache
nicht sicher gewesen,

Unter den neun Beilagen, welche der Briefsammlung beigegeben
sind, ist besonders erwiinscht der Wiederabdruck von Fechners Aufsatz
aus der Allgem. Zeitung vom 6. Dez. 1882: ,Uber die Aufgaben der
Psychophysik® (S. 204—226). Zur Einfithrung in Fechners Gedankenkreis
ist derselbe vorziiglich geeignet.

Die Ausstattung des Werkes ist eine glinzende. Der Druck ist,
bis auf Kleinigkeiten, korrekt. Dankenswert ist das beigefiigte, 6 Seiten
fiillende, sorgfiltige Personen- und Sachregister.

Breslau, Clemens Baeumker.

Aus den Tiefen des Traumlebens. Eine psychologische For-
schung auf Grund eingehender Beobachtungen von Dr. phil.
Max Giefsler, Hiilfslehrer am Kgl. Gymnasium zu Erfurt.
Halle-Saale, Pfeffer (Robert Stricker). 1890.

Das so unbestimmte und anscheinend regellose, aber fiir die Er-
kenntnis der Phantasiethitigkeit nicht unwichtige Gebiet des Traumlebens
wird in der Monographie Gielslers, gestiitzt auf ein reiches, durch aus-
dauernde Selbstbeobachtung gewonnenes empirisches Material, einer sorg-
faltigen Analyse unterzogen, die auch nach den Arbeiten von Scherner,
Radestock und Spitta manches Beachtenswerte bringt, Niichternheit der
Beurteilung und Vorwalten psychologischer Gesichtspunkte charakteri-
sieren die Arbeit. Darum sind die psychologischen Auffassungen iiber
Elemente, Verlauf und Arten des Traumlebens ebenso wohl gelungen,

1 8. 182 Anm, **,
? Zeitschr. f. Psychologie u. Physiol. der Sinnesorgane, I, S. 111 ff.



Litterarische Besprechungen. 237

wie die am Schlufs gebotenen erkenntnistheoretischen Ausfithrungen un-
befriedigend sind. Natiirlich lauft auch unter den psychologischen Er-
orterungen manches Zweifelhafte mit unter; doch ist dieses der Regel
nach zu vorlaufigen Hypothesen wohl geeignet.

Breslau. Clemens Baeumker.

Dr. Konstantin Gutberlet. Die Psychologie. 2. Aufl.
1890. Allgemeine Metaphysik. 2. vermehrte und ver-
besserte Aufl. 1890. Die Theodicee. 2. Aufl. 1890.

Mit aufrichtiger Genugthuung gehen wir an die Erfillung der Auf-
gabe, den Lesern des Jahrbuches iiber die zweite Auflage der oben-
genannten Gutberletschen Lehrbiicher Bericht zu erstatten. Obgleich in
manchen nicht unbedeutenden Punkten verschiedener Anschauung huldi-
gend, verehren wir in dem Verf. gleichwohl einen der hervorragendsten
Vertreter der christlichen Philosophie, in welchem sich spekulative Be-
gabung und dialektischer Scharfsinn mit einer beneidenswerten Fille
exakter, mathematischer und naturwissenschaftlicher Kenntnisse zu einem
eigenartigen Ganzen verbinden, das dem Vf. unter den philosophischen
Bestrebungen der Gegenwart eine angesehene Stellung sichert.

Da in der zweiten Auflage ungeachtet der vorzugsweise in der
Psychologie durch Beriicksichtigung der neueren Forschuugen vorgenom-
menen Umarbeitung der Standpunkt und die eigentiimliche Richtung des
Vf. eine Anderung nicht erfahren haben, so verzichten wir ebenso auf eine
Vergleichung mit der ersten Auflage, wie auch auf eine eingehendere
Darlegung des Inhalts, den wir als bekannt voraussetzen, und begniigen
uns damit, die Eigentlimlichkeiten jenes Standpunkts im allgemeinen zu
charakterisieren und uns eingehender iber jene Punkte auszusprechen, in
welchen wir vom Vf. abweichen zu miissen glauben.

Ohne die Befiirchtung, auf Widerspruch zu stofsen, diirfen wir den
Standpunkt des Verf. im allgemeinen als den scholastischen oder vielleicht
genauer als einen dem scholastischen innig befreundeten bezeichnen; denn
wenn sich derselbe mit grofser Freiheit in der Psychologie bewegt, so
gestalten sich doch die Berithrungspunkte inniger in der allgemeinen
Metaphysik, am innigsten in der vom Verf. ,Theodicee“ genannten Dar-
stellung der natiirlichen Theologie. Und zwar sind es nicht allein Vor-
ziige der Lehre, das strenge Festhalten an dem theistischen Gottes- und
Schopfungsbegriff, was uns berechtigt, den Verf. als einen Anhinger der
Scholastik zu bezeichnen, sondern auch formelle Kigenschaften, insbe-
sondere die gewissenhafte Beweisfiihrung und iiberhaupt der Wissenschafts-
begriff, wodurch sich die philosophische Arbeit des Verf. von allem, was
8ich moderne Philosophie nennt, aufs vorteilhafteste abhebt. Sollen wir
Innerhalb der Scholastik die besonderen Richtungen beriicksichtigen, so
dirfen wir sagen, der Verf. stehe dem grofsen Metaphysiker des Jesuiten-
ordens, Suarez, den er selbst den getreuen! Anhiinger des hl. Thomas
hennt (Allgem. Metaphys. S. 250), niher als den iibrigen Meistern der
8cholastischen Philosophie.

Der Eigentiimlichkeiten, durch welche sich der Standpunkt des Verf.
von dem scholastischen unterscheidet, sind es hauptsichlich zwei: die

! Wir miissen dieses Pridikat aus Griinden, die wir an verschiedenen
Orten dargelegt lLiaben, entschieden bestreiten.



238 Litterarische Besprechungen.

Anerkennung einer gewissen Berechtigung der atomistischen Auffassung
von der Konstitution der Korper, infolge deren die scholastische Theorie
von Wesensform und an sich unbestimmter, durch die Form bestimm-
barer Materie nur als wohlbegriindete Hypothese betrachtet wird, und
der Versuch, durch Anwendung der Mathematik gewissen Lehrsiitzen der
Metaphysik eine ,exakte“ Begriindung zu geben.

Die Unentschiedenheit in dem zuerst angefiihrten Punkte fiithrt ein
gewisses Schwanken in Bezug auf das Verhiltnis des vegetativen Lebens-
princips zum Stoffe herbei. In den zahlreichen und hochst verdienstvollen
Arbeiten des Verf. gegen den Darwinismus bleibt es dahingestellt, ob das
vegetative Lieben aus der eigentiimlichen Verbindung der Stoffe nebst der
Wirksamkeit der allgemeinen, chemisch-physikalischen Kriifte oder aus
einer zum Stoffe hinzukommenden und seine Bewegungen zweckmi(sig
leitenden Seelensubstanz oder Lebenskraft zu erkliren sei. Inwieweit
dieses Schwanken aus dem Seelenbegriff des Verf. resultiert, diirfte sich
im Verlaufe unserer Besprechung zeigen.

Die Seelenvermdgen werden mit Recht gegen die Angriffe der Her-
bartschen Schule in Schutz genommen. Rein methodologisch zwar —
meint der Verf. (Psych. 8. 2) — wiirde Herbarts System unbedingt den
Vorzug verdienen, weil dasselbe die naturphilosophische Analogie der
Zurickfihrung der Naturkriifte auf elementare Bewegungsvorginge des
Stoffes fir sich habe. In der That sucht Herbart das Seelenleben aus
einer Mechanik der Vorstellungen zu erkliaren. Gleichwohl vermégen
wir hierin noch nicht einen methodologischen Vorzug zu erkennen;
denn das Einfachste ist nicht immer das Wahre, und die ,naturphiloso-
phische“ Methode verdankt ihre ,glinzenden“ Erfolge nur der Art, wie
sie gegen alles, was sie nicht erkliren kann, das Auge verschlielst oder
es dem Subjekte zuschiebt. Um so entschiedener aber stimmen wir dem
Verf. zu, wenn er die Auffassung des Wollens als Strebens der Vorstel-
lungen und die des Gefithls als Spannung derselben als ganz absurd
bezeichnet (S. 5).

Die Bemerkungen iiber Zahl und Vollkommenheit der Seelenver-
mogen (S. 8) zeigen den giinstigen Einfluls des Studiums des englischen
Lehrers. Die eingehendere Untersuchung aber iiber das hohere Erkenntnis-
vermoégen wird der ,Erkenntnistheorie“ zugewiesen, einer Disciplin, die
ihre Sonderexistenz nach unserer Ansicht bis jetzt nicht zu legitimieren
vermochte.

Um nicht zu ausfithrlich au werden, heben wir aus dem Abschnitte
iiber Empfindung und Sinneswahrnehmung nur folgende, fiir die Ansicht
des Verf. und sein Verhiltnis zu Aristoteles und der Scholastik einer-
seits sowie den Neueren andererseits charakteristische Aulserung hervor.
»Im Vorstehenden ist die Objektivierung der Empfindung als ein ,Ver-
setzen“ der Sinnesqualitit an den Ort des Objektes bezeichnet worden.
Dieser Ausdruck darf nicht im subjektivistischen Sinne mifsdeutet werden.
Unsere Sinneswahrnehmung geht ganz direkt auf das Objekt; denn die
Sinnesqualitit ist nicht id quod, sondern id quo cognoscitur. KEs thut
der Objektivitit der Wahrnehmung nicht den geringsten Eintrag, dals
wir durch psychische Qualititen ganz anders geartete Bestimmungen des
Objektes, nimlich Bewegungszustinde auffassen., Ks ist ja dies nicht
anders moglich: quidquid cognoscitur, cognoscitur per modum cognoscen-
tis. Zwischen den objektiven Vorgingen an den Korpern und den durch
sie erregten subjektiven Zustinden besteht aber ein so fester natiirlicher
Zusammenhang, dals wir iiber das Verhalten der Korper mit derselben
Wahrheit und Sicherheit durch die fiir sie eintretenden psychischen



Litterarische Besprechungen. 239

Symbole belehrt werden und urteilen, als ob wir die objektiven Vorginge
in ihrer materiellen Natur wahrnihmen.“ (8. 76.)

Wir bedauern, gegen diese Sitze entschiedenen Widerspruch erheben
zu miissen. Urteilen wir so, als ob wir die objektiven Vorginge wahr-
nihmen, so ist ja damit zugegeben, dals wir in der That die objektiven
Vorginge nicht wahrnehmen, sondern nur stellvertretende psychische
Symbole (Farben, Téne u. s. w. psychische Qualititen!), deren fester
Zusammenhang zwar (auf Grund einer zwingenden Erfahrung) behauptet,
aber in keiner Weise erklart wird, fir den vielmehr, wenn man kon-
sequent sein wollte, ein Aulserster Occasionalismus eintreten miifste. Da
die thatsiichlich ganz anders gearteten ,objektiven Bestimmungen® zuge-
standenermalsen nicht aufgefalst werden, so ist es eine blofse Versiche-
rung, dals durch diese Theorie der Objektivitit der Wahrnehmung nicht
der geringste Eintrag geschehe; denn die Sinnesqualitit ist ganz offenbar
nicht Erkenntoismittel (id quo cognoscitur), wenigstens nicht im scho-
lastischen Sinne medium quo oder signum formale, sondern Erkenntnis-
objekt (id quod cognoscitur); denn die Bewegungsvorginge, die das den
»psychischen Symbolen“ entsprechende Objekt bilden sollen, fallen iiber-
haupt nicht in den Bereich der unmittelbaren (sinnlichen) Erkenntnis,
sondern sind auf wissenschaftlichem Wege und vielfach erst in neuerer
Zeit erschlossen worden. Die Theorie des Verf. bedarf daher nicht erst
der Mifsdeutung im subjektivistischen Sinne, sie ist subjektivistisch und
kann gar nicht anders gedeutet werden. Sie bildet, wie die Geschichte
der Philosophie zeigt, eine erste Ktappe in dem Siegeslauf des Idealis-
mus, einen partiellen Idealismus, der konsequent zum universellen
Idealismus hindringt. Vergebens sucht man diese modern aufgeputzte
Ansicht des Atomisten Demokrit durch das altbewiihrte Princip: quidquid
cognoscitur, per modum cognoscentis cognoscitur zu stiitzen; denn die
Erkenntnisweise bezieht sich auf die Art, wie das Subjekt das Kr-
kenntnisohjekt behandelt — abstrahierend, verbindend, trennend —, nicht
aber auf den Inhalt, die Qualitit in der Sinnenerkenntnis, die, wie wir
sahen, das erkannte Objekt thatsiichlich bildet. So sehr im allgemeinen
das Bestreben Anerkennung verdient, moderne Theorieen mit scholasti-
schen Lehren zu versohnen, so erfolglos ist dasselbe in unserem Falle,
und glauben wir gegen eine derartige Verwendung der scholastischen
Unterscheidungen und Principien Verwahrung einlegen zu sollen.

Gegeniiber der Bemerkung iiber das Geddchtnis: ,wenn man dem
Tiere Erinnerung zuschreibt, so nimmt man das Wort im weiteren Sinne,
in welchem es Reproduktion des Vergangenen bezeichnet; das Vergangene
als Vergangenes zu erkennen . . .. vermag nur der Verstand“ (S. 103)
erlauben wir uns auf eine Unterscheidung bei Albert dem Grofsen auf-
merksam zu machen, der in der Schrift de Mem. et Rem. iiber das sinn-
!lclle Gedéchtnis sich dahin ausspricht: Sentitur autem tempus dupliciter,
In se scilicet, secundum quod est numerus motus, et sic rationabilia
Séntiunt et cognoscunt tempus. Alio autem modo sentitur tempus in
temporali et non secundum se; et sic sentitur sub determinata differentia
temporis, secundum quam adjacet rei temporali: et hoc est obscure per-
Cipere tempus: et sic sentitur in praeterito, quando res praeterit, sicut
Oves et caprae revertuntur ad caulas cognoscentes caulas ubi habitaverunt
In praeterito. (De Mem. et Remin. c. II. Ed. Viv, t. IX. p. 100.)

Indem wir einige Bemerkungen, zu denen der Abschnitt von der
Sprache Veranlassung gibe, unterdriicken, wenden wir uns den Ausfith-
Tungen iiber das hohere Erkenntnisvermdgen zu. Der Verf. entscheidet
Sich fir die scholastische Abstraktionstheorie und trigt dieselbe in einer



240 Litterarische Besprechungen.

an Suvarez sich anschliefsenden Fassung vor. Wie wir iiber diese Fassung
denken, wurde bei verschiedenen Anlissen von uns ausgesprochen (vgl.
das Princip der Individuation S. 44 ff. Jahrb. Bd III S. 489 ff.). Die
Mingel, die wir darin finden, treten in der Darstellung G.s hinlinglich
deutlich hervor. Die gemeinsame Wurzel der sinnlichen und intellek-
tuellen Thitigkeit in dem einen Seelenwesen mag eine Anregung zur
Erkenntnis im Verstande, mit nichten aber die Erzeugung der species
intelligibilis zu erkliren. Der Versuch, die Ansicht des Suarez von der
Auffassung des Einzelnen durch den Verstand mittels einer species pro-
pria, oder der direkten Intelligibilitit desselben mit der thomistischen
Lehre zu versdhnen, ist uns nicht recht verstindlich geworden. Die
Suarezsche Ansicht ist nur die Konsequenz seiner Abstraktionstheorie,
in welcher die Abstraktion mehr als Verallgemeinerung von Einzeln-
begriffen, denn als KEntsinnlichung des durch die Materie Individualisierten
erscheint. Daher auch die Abweichung in der Bestimmung des Indivi-
duationsprincips. Der Verf. scheint in jenem Punkte zwischen Thomas
und Suarez zu schwanken, schreibt aber dann wieder im Sinne des
letzteren: die Vernunft erkenne alles was der Sinn und noch besser als
dieser (8. 177), und wiederum, das eine Formalohjekt konne in sinnlicher
und unsinnlicher Weise erfalst werden (8. 181). Es begreift sich hier-
nach, warum der Verf. eine besondere Beweisfiihrung fiir die Existenz
eines sinnlichen Begehrens als notwendig erachtet, die uns hochst ein-
leuchtend bediinken will.

Die gegen die praemotio physica der Thomisten vorgebrachten
Griinde (vgl. auch Theodicee S. 206) diirften auf Milsverstindnissen be-
ruhen. Die pr. ph. hebt zwar den subjektiven Zustand der passiven
Indifferenz, keineswegs aber die allein (wie das Beispiel der gottlichen
Freiheit lehrt) zum Wesen der Freiheit notwendige objektive Indifferenz
auf. Auch der sensus divisus ist falsch gedeutet; denn gerade unter
dem bewegenden Einflufs Gottes bleibt die Moglichkeit einer anderen
Entscheidung gewahrt, und die Notwendigkeit, mit welchem der kreatiir-
liche Akt an den gottlichen gekniipft ist, muls als necessitas consequen-
tiae, nicht als necessitas antecedens oder necessitas consequentis gedacht
werden. Denn im gottlichen Akt ist der kreatiirliche als ein freier gewollt
und eingeleitet, weshalb er aus ihm zwar mit logischer Notwendigkeit,
nicht aber mit realer Notwendigkeit, d. h. nicht als ein notwendiger Akt
(nec. consequentis) folgt,

Tiefeingehend ist der Abschnitt iiber das Gefihl und enthélt viel
des Trefflichen aus alten und neuen Schatzkammern. Die Meinung aber,
gegeniiber den Neueren erschiene die scholastische Darstellung der Ge-
fithle diirftig und diirr (S. 206), wird thatsichlich vom Verf. teilweise
selbst zuriickgenommen, indem er die Specifizierung der von ihm als
auf Vorstellungen berubend bezeichneten Gefiihle einfach nach dem Vor-
gang des hl. Thomas wiedergibt. Kinige Behauptungen iiber sinnliche
Gefithle wissen wir uns nicht recht zu deuten, z. B. dals bei Wirme
und Druckempfindung das Gefiihl der Lust und Unlust allein bleibe u. s. w.
(5. 210).

Mit dem Seelenbegriff des Verf. hiingt es zusammen, dals zuerst die
Einfachheit, dann die Substantialitit der Seele nachgewiesen wird. Be-
eintrichtigt wird, wie uns scheint, der Nachweis der Einfachheit durch
den Umstand, dals zwischen sinnlicher und intellektueller Erkenntnis
nicht unterschieden und das Princip des sinnlichen Erkennens nicht blolfs
als ein einheitliches und einigendes, sondern als ein einfaches betrachtet



Litterarische Besprechungen. 241

wird. Dadurch wird auch die die Menschen- von der Tierseele auszeich-
nende Geistigkeit in Frage gestellt. Denn Einfachheit, d. i. Freiheit von
der Materie, der Wurzel der Korperlichkeit, bildet den Grund der Geistig-
keit; aus der Immaterialitit folgt die Intellektualitiit.

Die Einschrinkung des Gesetzes von der KErhaltung der Kraft
(S. 261) findet unsern Beifall; wir glauben aber, dals das genannte Gesetz
zu gunsten der Organismen insbesondere noch einer weiteren Kin-
schrinkung bedarf.

Die Verneinung der Frage, ob eine besondere vegetative Seele im
Menschen sei, erscheint dem Verf. leichter, als die Bejahung der Frage,
ob die intellektuelle Seele auch Princip des vegetativen Lebens sei (S. 266).
Die sinnlichen Thitigkeiten erforderten eine innigere Verbindung der
Seele mit dem Korper, als die vegetativen, da sie immanenter als die
letzteren seien; denn diese liefsen sich alle auf Bewegungen durch das
Lebensprincip zuriickfithren. Also konnte das Princip des vegetativen
Lebens als eine von aufsen stolsende Macht gedacht werden! Ist denn
nicht auch die Pflanze eine einheitliche Natur, ein einheitliches Wesen ?
Und wird nicht 8. 281 mit Recht gegen Platon bemerkt, ein Wesen, das
andere bewegt, werde mit diesen keine einheitliche Natur, vielmehr sei
das Gegenteil daraus ableitbar?

Von grofstem Interesse fiir uns ist die scharfsinnige und energisch
auf ihr Ziel losstenernde Untersuchung der Art, wie Leib und Seele zu
einer Natur, einem Thitigkeitsprincip werden. Das Resultat enthalten
die Worte: ,Es zeigt sich keine andere Mdglichkeit, als dals die Seele
den Stoff des Leibes bis in sein innerstes Sein erfalst und verindert.“
»Dies setzt allerdings voraus 1., dals der Stoff wenigstens unter der Herr-
schaft der Seele sein Sein bis auf einen bestimmungslosen Urstoff
verlieren koénne, und 2., dafs die Seele ihm dieselben Bestimmungen mit-
teilen oder genauer ihn dazu aktuieren konne, wie dies sonst die dem
Stoffe eigenen Seinsprincipien und Seinsformen thun.“ (S. 293.) Obgleich
keine andere Moglichkeit, kein anderer Ausweg gegeben ist, so soll doch
die durch die gegebenen Bestimmungen geforderte Auffassung der Kon-
stitution der Korper aus substanzieller Form und bestimmbarem Stoffe
nur eine Hypothese sein, da in Gottes Allmacht und Weisheit zahlreiche
Arten der Einigung im Sein gelegen sein kénnen. Es sei unwesentlich,
ob man sich die Natur atomistisch konstituiert oder stetig ausgedehnt
denke; nur wenn man das Atom als einfache Substanz auffasse, sei es
schwer zu erkliren, wie solche im Sein unverinderliche Elemente ein
Sein mit der Seele ausmachen konnen. (S. 293 f) Nach unserer Ansicht
ist dies einfach unmoglich und @berhaupt die ,atomistische Konstitution®
der Natur mit der Existenz von Lebewesen absolut unvereinbar. Moge
daher der verehrte Verfasser den letzten Schritt thun und sich ohne Re-
striktion zur aristotelischen Theorie der Konstitution der Korper be-
kennen; es wiirde dies auch heilsam auf seine Ansicht von den Sinnes-
qualititen zurickwirken.

Den vom Verf. gebrauchten Ausdruck ,Formthitigkeit® halten wir
fir ungeeignet und milsverstindlich; denn die Formursache unterscheidet
sich gerade dadurch von der Wirkursache, dals sie unmittelbar durch
sich bselbst, nicht durch eine Thitigkeit, ihre Funktion als Daseinsprincip
ausiibt.

_ Die scholastische Ansicht vom Wechsel der Formen im Embryo ist
nicht, wie der Verf. meint (S, 308), mythenhaft, sondern einerseits eine
Forderung des aristotelischen Seelenbegriffs; andererseits aber schliefst
Sie sich innig den Thatsachen an; denn die ersten Funktionen des kei-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII, 16



242 Litterarische Besprechungen.

menden Organismus sind ausschliefslich vegetative (vgl. uns. Abhandlung
im Katholik 1889 II. 4. Heft S. 392),

Uber die Schwierigkeit, die in der Annahme der Zeugung eines
einfachen Wesens, wie es in der Auffassung des Verf. die Tierseele ist,
liegt, wird mit der Unterscheidung der Geistigkeit von der Einfachheit
hinweggegangen. Wir stimmen allerdings zu, dals die Tierseele Produkt
der Zeugung sei, nehmen aber auch an, dals derselben als einem unvoll-
kommenen Sein (cwuarog i) weder das absolute Pridikat des Seins noch
das der Einfachheit zuerkannt werden konne. KEinfachheit schlielst die
Moglichkeit der Teilung aus. Der Tierseele kommt nun gewils aktuelle
Ungeteiltheit zu, da sie ja dem Organismus die Einheit verleiht, nicht
aber schlechthinnige Unteilbarkeit. Denn wenn auch nicht per se teil-
bar, kann sie doch bei einfacher Organisation in niederen Tieren per
accidens und indirekt, durch Teilung des Ganzen, dessen Formprincip sie
ist, einer Teilung unterliegen. In dieser Auffassung erscheint die Ent-
stehung der Tierseele durch Zeugung begreiflich, nicht aber, wenn man
sie als einfache, wenn auch (was wir fir inkonsequent halten) ungeistige
Substanz ansieht.

Wir wenden uns nunmehr der ,allgemeinen Metaphysik® zu.
Der Verf. bestimmt die Metaphysik nicht, wie uns richtiger diinkt, als
Wissenschaft vom Seienden als solchen, sondern als Wissenschaft des
Ubersinnlichen, und betrachtet auch Kosmologie und Psychologie als Teile
derselben. Ontologie und Theodicee (natiirliche Theologie) gelten als
verschiedene Disciplinen. Wir halten dafir, dals sie zusammengehoren in
die eine Wissenschaft vom Seienden und den Griinden desselben mit
Ausschlufs des Naturphilosophischen und Psychologischen. — Mit vollem
Recht wird die Meinung zuriickgewiesen, als ob die Metaphysik vom
Detailstudium der speciellen Wissenschaften abhiinge.

Mit Genugthuung nehmen wir von der Aulserung Akt, dafls die
moderne Denkrichtung mit Unrecht kein anderes Sein aufser dem, das
existiert, anerkenne (S. 21). Auch dem Mdglichen komme ein wahres
Sein zu, wenn auch nur in der idealen Ordnung, der die idealen Wesen-
heiten der Dinge angehoren, die sich in den Geistern wirksam erweisen,
wiewohl sie im Gebiete des Existierenden Nichts sind. — Wir halten das
Gebiet des real Moglichen fiir weit umfassender, als der Verfasser, und
haben uns hiertiber in einer Abhandlung (Jahresbericht der Gorresges.,
Sekt, fiir Phil. Koln 1884 S. 3 ff.) ausfihrlicher ausgesprochen. Anderer-
seits aber glauben wir, dals das real Mogliche nur im Gebiete des Exi-
stierenden sich finde und dadurch sich wirksam erweise. Die idealen
Wesenheiten vermogen nur dadurch auf den Geist zu wirken, dals sie in
den Dingen verwirklicht sind. Wire die ideale Wesenheit im Gebiete
des Existierenden Nichts, so scheint uns der Ontologismus, den der Verf.
verwirft, unvermeidlich. Wir konnen daher auch nicht zugeben, dals es
zwischen dem aktuellen Sein und dem Nichts kein Mittleres gebe (S. 20),
und halten den realen Unterschied von Wesenheit und Dasein in allem
kontingenten, geschaffenen Sein aufrecht.

Unbefriedigt lifst uns der Abschnitt tiber das Princip der Indivi-
duation. Die Frage, wie unstoffliche Wesen (also doch reine Formen!)
in rein numerischer Vervielfiltigung existieren sollen, wenn die Form der
Grund des specifischen Unterschiedes ist, bleibt unbeantwortet (S. 34).
Der Abschnitt iiber Hypostase und Person béte Anlafs zu Bemerkungen,
die wir unterdriicken. Befremdend ist das Urteil iiber die bekannte De-
finition des Boethius von Person. Der Verfasser der Schrift, in der sich
Jene Definition findet, mulste doch wohl Christ und Theologe sein! (8. 54.)



Litterarische Besprechungen. 243

Die Kategorieen von Thun und Leiden werden auf den Abschnitt
von der Ursache verwiesen (S. 56), obgleich sie selbstindige Kategorieen
sind und Thitigkeit nur der einen Art von Ursache — der wirkenden —
zukommt. Wenn gesagt ist, an der neueren Auffassung der sensiblen
Qualititen als blofser Bewegungsformen konne im Ernste nicht gezwei-
felt werden (S. 64), so erlauben wir uns trotzdem daran zu zweifeln,
gleichwie wir die ,neuere Anschauung® nicht zu teilen vermogen, dals Be-
wegung die einzige in der leblosen Natur wirkende Kraft sei (S. 67). Es
sei hier nur an die entgegengesetzte Ansicht des beriihmten Physikers
Hirn erinnert. Welchen Wert aber die ,scharfsinnigen Untersuchungen
der Scholastiker iiber die Qualititen“ (S. 70) bei derartigem KEindringen
atomistisch-mechanischer Anschauungen in die Philosophie behalten sollen,
vermdgen wir wenigstens nicht abzusehen.

Der kontradiktorische Gegensatz findet nicht zwischen Begriffen
(termini), wie es nach 8. 71 den Anschein hat, sondern nnr zwischen Ur-
teilen statt., — Die Art, wie die Annahme, dals die Beziehung als
solche nur im Verstande sei, mit der Trinititslehre in Einklang gesetzt
wird (S. 86), diirfte kaum den Beifall der Theologen finden. Die Existenz
realer Beziehungen kann nicht in Abrede gezogen werden; um aber die
Realitit der Beziehung zu sichern, geniigt es nicht, die des Fundamentes
festzuhalten, denn das Fundament der Relation ist nicht die Relation
selbst. (Vgl. Zigliara, Summa Philos. t. I. p. 476 ed. 4.)

Ein Milsverstindnis liegt der Bemerkung S. 90 iiber den Schlufs
auf zwei verschiedene Realprincipien im Korper aus den so entgegen-
gesetzten Erscheinungen der Trigheit und Kraft, der Vielheit und Kin-
heit, zu Grunde. Denn hier handelt es sich nicht um verschiedene und
entgegengesetzte Wirkungen, die allerdings von ein- und derselben
Ursache ausgehen konnen, sondern um ein entgegengesetztes Verhalten
des Korpers selbst, der nicht durch dasselbe Princip als ein Mannig-
faltiges und Einheitliches, als ein Thitiges und Leidendes konstituiert
sein kann.

Die moderne Zuriickfithrung des Kausalprincips auf das des hin-
reichenden Grundes halten wir fiir keinen Fortschritt; in der realen
Ordnung ist der hinreichende Grund eben die Ursache selbst, in der
idealen aber gilt der Satz der ratio sufficiens nur von dem, was iiber-
haupt einer Begriitndung bedarf, d. h. was nicht unmittelbar durch sich
selbst einleuchtet, also nicht unbedingt. Das Kausalprincip aber oder
der Satz: kein Geschehen (Entstehen oder Vergehen) ohne Ursache ist
nur einer indirekten Begriindung, durch den Satz des Widerspruchs fihig.

In dem vortrefflichen Abschnitt iiber die Ursache wird unter anderm
dem Satze des hl. Thomas quidquid movetur, ab alio movetur eine sorg-
filtige Begrindung zu teil. — Aus der Erdrterung der Zweckursache sei
die Meinung erwihnt, nicht das Ziel als solches weise auf eine Intelli-
genz hin, weil wesentlich jede Thiitigkeit auf ein Ziel gerichtet sei: was
nur beziiglich des nichsten Grundes, nicht aber beziiglich des entfernteren
richtig ist; denn die Zielstrebigkeit der nicht intelligenten Wesen weist
auf eine zwecksetzende Intelligenz jenseits derselben hin.

_ Die Untersuchungen iber den Ursprung der Ordnung greifen den

einschlagenden Teilen der ,Theodicee® vor und anticipieren deren Inhalt,
Womit der thatsichliche Beweis fir die Zusammengehorigkeit der ,All-
gemeinen Metaphysik® und der natiirlichen Theologie geliefert ist.

_ Uber den Wert der Wahrscheinlichkeitsrechnung in diesem Gebiete
Sowie tiber den Schlufs von ,unendlich vielen moglichen® Ordnungen auf
16*



244 Litterarische Besprechungen.

eine frei wihlende Intelligenz haben wir uns bei einer anderen Gelegen-
heit ausgesprochen (Jahrbuch Bd V S. 181).

In der Darstellung des Unendlichen unterscheidet der Verfasser
zwischen dem potenziell Unendlichen und dem aktuell Unendlichen; jenes
sei immer endlich, weil nach jeder endlichen Grenzverschiebung und
Vergrilserung einer endlichen Grofse immer nur Endliches gegeben sei.
Die Vergrolserungsfihigkeit und Zuriickschiebbarkeit der Grenzen aber
miisse immer aktuell unendlich sein (S. 164), woraus dann gefolgert wird,
dafls jedes potenziell Unendliche ein aktuell Unendliches voraussetze. —
Wie sie liegt, enthilt die Behauptung, die Vergrofserungsfihigkeit miisse
aktuell unendlich sein, einen Widerspruch; denn die Fahigkeit der
Vergrofserung, die Vermehrbarkeit ist etwas Potenzielles. Dieses Poten-
zielle setzt allerdings ein Aktuelles voraus, aber nicht eine aktuell un-
endliche Grofse oder Vielheit, sondern ein Kontinuierliches, in welchem
eine messende und zidhlende Aktualitit Grenzen setzt, die zuvor nur
potenziell, nicht aber aktuell vorhanden waren. Das Argument, dals das
Denken sein Objekt nicht setze, sondern voraussetze (S. 165), trifft in
diesem Falle nicht zu; denn die Grenze als solche ist keine Realitit,
das Mals aber, womit wir das Kontinuierliche messen, ist etwas Gegebenes,
eine Grofseneinheit, die wir nur zu wiederholen oder zu verkleinern
brauchen, um eine neue Grenze zu setzen oder die Grenze ins Unbe-
stimmte hinauszuschieben. Eine nach beiden Seiten begrenzte, also end-
liche Linie lifst eine der Reike 1/, + 1/, 4 /s u. s. w. entsprechende ins
Unendliche gehende Teilung zu. Wer méchte nun behaupten, dals diese
Linie aus der Anzahl der unendlich vielen Teile actu bestehe! Dies
hiefse das Wesen des Kontinuierlichen ganz und gar verkennen.

Der Verf. beruft sich fiir seine Ansicht auf das géttliche Erkennen,
in welchem die moglichen Dinge aktuell objektiv beisammen seien
(S. 165 f.). Wir bestreiten nicht, dafs das gottliche Erkennen unendlich
Vieles umfasse, wohl aber, dals dieses in der Form einer aktuell unend-
lichen, weder einer Vermehrung noch Verminderung fiihigen diskreten
Vielheit dem gottlichen Erkennen objektiv préisent sei. Der Verf. selbst
gesteht, das Unendliche, das von Gott erkannt ist, stehe tiber der Zahl.
— Die Bemerkung iber die Art, wie Gott die Ludolfsche Zahl erkennt,
scheint uns einen handgreiflichen Anthropomorphismus zu enthalten.
Oder sollte Gott das Verhiltnis des Durchmessers zum Umfang des
Kreises in Decimalstellen ausdriicken? Etwa um die letzten Ziffern
(da solche in Gutberlets Ansicht, weil bestimmt, aktuell gegeben wiiren,
und doch wieder nicht gegeben sein konnten, weil das Verhiltnis ein
irrationales, inkommensurables ist) irgend einmal einem Mathematiker zu
offenbaren?

Mit dem Gesagten ist nun allerdings noch nicht die Unmdoglichkeit
einer actu unendlichen Grofse und Vielheit gegeben, wohl aber das Haupt-
argument der entgegengesetzten Ansicht entzogen. Das mathematisch
Unendliche bietet ein Argument dafiir unseres Erachtens nicht, da es
nur in Verbindung mit konkreten, endlichen Grélsenverhiltnissen einen
rechnerischen Wert besitzt,

Die S. 170 auf den Einwand, wenn es eine unendliche Menge giibe,
80 wiirde folgen, dafs 2 @ =owund 2 =1 sei, gegebene Antwort scheint
uns nicht hinreichend; denn es wiirde allerdings einen Unterschied aus-
machen, ob die unendlich Vielen Menschen oder Tiere wiren; vom
Standpunkt der Quantitit aber wiire es ganz gleich, ob das unendlich
Viele einmal oder doppelt genommen wiirde, oder vielmehr richtiger, in
der unendlichen Vielheit gibe es keine Unterschiede. Wenn die Mathe-



Litterarische Besprechungen. 245

matiker gleichwohl Unendlichkeiten niederer und héherer Ordnung an-
nehmen, so handelt es sich hierbei nicht um ein absolut und aktuell,
sondern nur um relativ Unendliches (im unendlich Kleinen um mehr oder
minder schnell verschwindende Grofsen).

Wenn das Unendliche, wie der Verfasser will, aus unendlich vielen
endlichen Teilen bestehen kann, so lifst sich auch umgekehrt annehmen,
dafs es aus endlich vielen unendlichen Teilen bestehe, denn 3 > w ist
gleich @ > 3, ebenso aber auch aus unendlich vielen unendlich grofsen
Teilen, oder w >} w; da aber im Unendlichen keine quantitativen Unter-
schiede sein konnen, so wire oo X @ = o X 3, also 3 oder jede beliebige
endliche Zahl = w. Was zu gunsten der Realitit des unendlich Kleinen
(S. 173) gesagt ist, vermochte uns nicht zu tiberzeugen. ,Diese unend-
lich kleinen Elemente haben noch ein Sein, aber nicht im Gebiete des
Endlichen wie das ganze Stetige, sondern im Gebiete des unendlich
Kleinen und darum koénnen sie nicht weiter zerlegt werden.* Wo in aller
Welt ist dann dieses Gebiet des unendlich Kleinen zu suchen? Soll das
unendlich Kleine Element des Stetigen sein, so muls es doch in diesem
sich finden. In Wahrheit beruht das unendlich Kleine auf der Fiktion,
dals ein festes Verhiltnis zwischen Gréfsen noch vorhanden ist, wenn
diese = 0 werden, eine Fiktion, die sich dadurch rechtfertigt, dals das
wirkliche Verhiltnis aus einem doppelten Bestandteil, einem sich gleich-
bleibenden und einem verinderlichen besteht, welch letzterer vernach-
lassigt wird, wenn das Verhiltnis in seiner von Zufilligkeiten, unter
denen es in conecreto besteht, unabhéngigen Reinheit aufgefalst werden soll.

Fir die Moglichkeit einer aktual unendlichen Grofse und Vielheit
ist demnach weder in der natiirlichen Theologie noch in der Mathematik
ein Anbaltspunkt zu finden. ‘

Nach dem oben Gesagten bedarf es keiner eingehenderen Wider-
legung des Satzes (8. 183), dals die letzten Elemente einer stetigen Grofse
unteilbare unendlich kleine Grofsen derselben Art seien, denn aus Ele-
menten, deren Grofsenwert, wie zugestanden wird, = 0 ist, kann sich
keine stetige Grofse zusammensetzen. Das Stetige ist eben ins Unend-
liche, d. h. Unbestimmte teilbar. Im physischen Korper aber setzt nicht
die Grofse, sondern die substanzielle Form der unendlichen Teilbarkeit
eine reale Grenze.

Auf die Raumtheorie des Verf. einzugehen, miissen wir uns ver-
sagen; die Begriindung der Existenz eines leeren Raumes durch die
Thatsache der Bewegung halten wir fir verfehlt (vgl. Schneid, Natur-
philosophie S. 230). Der aristotelischen Raumtheorie ist die, wie uns
scheint, wohlverdiente Beriicksichtigung nicht zu teil geworden. Aus der
im wesentlichen modernen Ansicht des Verf. vom Raume (deren Keime
schon bei Suarez sich finden) erklirt sich die polemische Haltung gegen
die thomistische Auffassung des Verhiltnisses der Geister zum Raume,
das an sich nur ein negatives ist und erst durch die Thiitigkeit zu einem
positiven wird. — Die Erklirung wunderbarer Krscheinungen wie der
Bilokation erscheint so klar und einfach, dafs sie unmoglich wahr sein
kann. Das ist nicht Bilokation eines Kérpers, sondern die gespenstische
Erscheinung eines Geistwesens.

_ Eine dhnliche Auffassung wie der Raum erfihrt die Zeit, die als
fliefsende Dauer, in welche die Verdnderungen fallen, mit der Méglich-
keit der Verinderung verwechselt wird. — In der Ansicht, die Unmog-
lichkeit eines von Ewigkeit geschaffenen Wesens lasse sich nicht zwingend
hgeweisen, sind wir mit dem Verf. einverstanden, halten aber dafir, dals
dies auch von einem der Verinderung unterworfenen Geschiopfe gelte;



246 Litterarische Besprechungen.

denn Verinderung und Succession wenigstens in der Thatigkeit ist vom
Begriffe des Geschopfes unzertrennlich.

Uber die , Theodicee“ konnen wir uns umsomehr kiirzer fassen, als
wir uns iber die leitenden Gesichtspunkte des wichtigsten Abschnittes
von den Beweisen fiir Gottes Dasein anderweitig (Jahrb. Bd. V. S. 181 ff.)
ausfihrlich gedufsert haben. Wir fiigen dem Gesagten nur hinzu, dafs
die Widerlegung des ontologischen Beweises eine gewisse Kantsche Fir-
bung triagt.

Wiederholt und mit vollem Recht wird die (in neuester Zeit wiederum
versuchte) Auffassung der Aseitit im Sinne von Selbsthervorbringung als
absurd zuriickgewiesen. Wie fiir die lixistenz Gottes, so wird auch fir
die gottliche Unendlichkeit ein Argument auf die ideale Ordnung, die des
Moglichen oder der idealen Wesenheiten gebaut. Wenn wir das erstere
unter der Bedingung einer Modifikation zulassen (a. a. O. S. 185), so
halten wir beziiglich des letzteren dafiir, dals die Unendlichkeit einer
idealen, moglichen Ordnung vielmehr die goéttliche Unendlichkeit auch
quoad nos zur Voraussetzung habe.

In den schwierigen Fragen des gottlichen Vorherwissens und der
gottlichen Mitwirkung schliefst sich der Verf. an Molina und Suarez an
und geht tiber den Widerspruch einer ewigen, und doch vom freien
Willen abhidngigen Wahrheit der zukiinftigen freien Handlung einfach
hinweg. Wenn, wie der Verf. selbst sagt (S. 129), die Wahrheit der
Sitze, welche die freien Entscheidungen aussprechen, von diesen abhiingt,
so kann sie keine ewige Wahrheit sein, mag man unter Wahrheit die
objektive oder formale, die der Sache oder der Erkenntnis verstehen.
Von dem, was erst durch eine zukiinftige freie Willensentscheidung wahr
gemacht wird, lilst sich nicht sagen, was einmal wahr ist, sei immer
wahr. Die zur Rechtfertigung der scientia media beziiglich der bedingt
zukiinftigen freien Handlungen aufgestellte Behauptung einer metaphy-
sischen Unmoglichkeit, dalfs der Wille unter den Umstinden sich nicht
so entscheiden wiirde, wie er sich wirklich entscheiden wiirde (S. 132),
enthilt eine Tautologie, nicht aber das Fundament fiir ein ewiges und
notwendiges, von gottlichen Willensentschliissen unabhingiges Wahrsein.
Die ganz willkiirliche Bestimmtheit der Aussage einer bedingt zu-
kinftigen Entscheidung macht noch keineswegs die Sache selbst zur
bestimmten und ewig wahren (S.134). Die logische Erorterung a. a. O.
findet ihre vollstindige Widerlegung in der bekannten Schlufsstelle des
ersten Buches mepl éounyvelag, wozu man den Kommentar des heiligen
Thomas vergleiche. (Opp. t. I. ed. Vatic. 1882 p. 65 squ.) Die weiteren
fir die scientia media beigebrachten Argumente kénnen nur auf solche
Eindruck machen, welche die direkte Herrschaft des gottlichen iiber den
geschopflichen Willen fiir freiheitverderblich halten. Wir gehoren nicht
zu diesen.

Die Annahme, auch die moglichen Geschipfe seien Objekte der
gottlichen Liebe, halten wir mit der Natur des Wollens, das nicht die
Vorstellung, sondern die Sache selbst als eine wirkliche oder zu ver-
wirklichende zum Gegenstande hat, fir unvereinbar.

Die Raumtheorie des Verf. wirft ihren Schatten auch in die Theo-
dicee und fithrt zu einer Auffassung der gottlichen Unermelslichkeit und
Allgegenwart, die uns an Newton erinnert (S. 170).

Die physische Prisenz der Dinge in der gottlichen Ewigkeit, richtig
verstanden, unterliegt keineswegs den erhobenen Schwierigkeiten (S. 174).
Der Verf. meint, nur die Wahrheit der Dinge sei Gott ewig gegenwiirtig.
Ist die formale Wahrheit gemeint, so enthilt der Satz eine Tautologie;



Litterarische Besprechungen. 247

ist es die ohjektive, so sind die notwendigen Wahrheiten von den kon-
tingenten der freien Handlungen der Geschopfe zu unterscheiden; jene,
weil im Wesen Gottes begriindet, sind notwendig und ewig; beziiglich
der letzteren aber steht es in Frage, wie und wodurch sie Gott ewig
priasent sind, eine Frage, worauf der Verf. eine befriedigende Antwort
nicht zu geben weils.

Die Verteidigung des hl. Thomas gegen Scotus betreffs des unend-
lichen Abstandes zwischen Sein und Nichts bedarf keiner mathematischen
Formel, da in dem Beweise des hl. Thomas nicht der Abstand des end-
lichen Seins als endlichen vom Nichtsein in Betracht kommt, sondern
das Verhiiltnis des Seins zum Nichtsein, ein Verhiltnis, das in Wahr-
heit keines ist. Das Nichtsein steht aulser Verhidltnis zum Sein, mit
anderen Worten, der Abstand zwischen beiden ist ein unendlicher.

Dafs die Formel v . m = w zur Losung des Problems nichts bei-
trigt, zeigt die Indifferenz derselben gegen die Annahme v = o und
m = . Was aber die Formel nicht entscheidet, entscheidet das onto-
logische Risonnement; denn eine unendliche Potenzialitit (m = o), die
ein aktuales Sein hervorbringt, ist eine ontologische Unmdoglichkeit.
Durch die obige Unterscheidung erledigt sich auch einfach der 2. Ein-
warf (S. 179), ein widerstrebender Stoff sei noch ungeeigneter als gar
keiner, denn ein solcher ist immerhin ein Sein, aus welchem irgend etwas
auch durch eine endliche Kraft gemacht werden kann, wihrend die wir-
kende Macht bei volligem Mangel des Stoffes den Abgrund, der das
Nichts vom Sein scheidet, iiberbriicken muls.

Die Anwendung mathematischer Formeln in der Erorterung des
Schopfungsbegrifis zeigt an einem hervorragenden Beispiel, wie wenig die
Mathematik fiir Losung metaphysischer Fragen geeignet ist. Der Verf.
nimmt in der Formel o X 0 =w, die bedeuten soll, dals eine Kraft (v),
um ohne Stoff (m) eine Wirkung (w) hervorzubringen, unendlich sein
miisse, das Zahlzeichen 0 im Sinne von Nichts, verwechselt also die
Differenz zweier gleicher Grofsen mit dem Nichts; denn obige Gleichung
hat nur dann mathematisch einen Sinn, wenn man 0 = 1 — 1 nimmt.
Der Verf. vergifst in unserem Falle, dafls mit o und O nicht so ohne
weiteres gerechnet werden kann, vielmehr die Operation ins Auge gefalst
werden muls, der das o oder O seinen Ursprung verdankt. Beachtet man
jenen Sinn des 0, so entfillt jede Analogie mit dem KEntstehen eines
Seins durch Schipfung aus Nichts. Mit dem Nichts kann der Mathema-
tiker iberhaupt nichts anfangen, es wird ihm entweder zur Differenz
gleicher Grofsen u. dgl. oder zum unendlich Kleinen, wie es G. selbst
einmal nimmt. Dieses aber fiir das metaphysische Nichts zu substituieren,
hiefse sich auf eine abschiissige Bahn begeben. Lasse also die Mathe-
matik der Metaphysik ibr Kreuz allein tragen! — Der Verf. bewihrt sich
selbst als ein so tiichtiger Metaphysiker, dals er der Hiilfe der Mathematik
wohl entbehren kann.

Miinchen. Dr. M. Glofsner.

V. Caithrein S. J., Moralphilosophie. 1. Band: Allgemeine,
II. Band: Besondere Moralphilosophie. Freiburg 1890. 1891.

Der Vorrede zufolge schreibt der Verf. nicht blofs fiir Fachgelehrte,
Sondern tiberhaupt fiir Gebildete, ohne deshalb auf den wissenschaftlichen
Charakter zu verzichten: eine Aufgabe, die in glinzender Weise geldst
1st. In der Einleitung werden als Quellen der Moralphilosophie die
allgemeinen Vernunftprincipien, Erfahrung und Geschichte angegeben.



248 Litterarische Besprechungen.

Was die Einteilung des zu behandelnden umfassenden Gebietes betrifft,
so geht der Verf., von der an Kants Trennung des Sittlichen und Recht-
lichen erinnernden in Sitten- und Rechtslehre ab und scheidet einen
allgemeinen und einen besonderen Teil der Moralphilosophie aus, indem
er jenem die allgemeine Theorie des sittlich guten Handelns, das Rechts-
gebiet mit inbegriffen, diesem die Anwendung auf die besonderen mensch-
lichen Verhiltnisse zuweist.

Wiihrend sonst der vom Verf, selbst anerkannten praktischen Natur
der Moralphilosophie entsprechend die Bestimmung des menschlichen
Endzieles an die Spitze gestellt wird, beginnt der Verfasser mit einer
Erorterung iiber die Natur des Menschen und das Handeln nach seiner
physischen Seite: ein Gegenstand, welcher der Psychologie zuzuweisen
wire. Die Verteidigung der Willensfreiheit ist vorwiegend populir ge-
halten und enthalt Treffliches gegen den Milsbrauch der Statistik sowie
gegen die Behauptung, die Freiheit widerspreche dem Kausalprineip. Die
Darstellung der Leidenschaften ist im allgemeinen sachlich richtig und
in sehr anziehender Weise geschrieben. Beziiglich der Hindernisse der
Freiheit haben wir nur die Bemerkung zu beanstanden, dals Gott den
Willen zwar nicht zwingen, wohl aber nétigen konne. Wir halten dies
in Bezug auf deliberierte Willensakte fiir unmoglich.

Von Platon und Aristoteles urteilt der Verf.,, dals ihre Ansichten
vom natiirlichen Endziel des Menschen der Wahrheit am nichsten kommen,
aber einer genaueren Bestimmung bedirfen (S. 86). — Das beredte
Schlufskapitel des zweiten Buches: ,Das Gesetz des Todes“ fihrt den
Gedanken durch, der Tod sei vom Standpunkt der rein mechanischen
Anpassung unerklirbar und nur teleologisch begreiflich; er lasse das
Leben als Durchgangspunkt, als Zeit der Vorbereitung und Priifung
erscheinen, durch die stete Mahuung an die Vergiinglichkeit alles Irdischen
sollte der Blick des Menschen auf das Unwandelbare gerichtet werden.

Mit Suarez sieht der Verf. das allgemeine Wesen des Sittlichen in
der Abhiingigkeit einer Handlung vom freien Willen und der auf die
Sittenregel achtenden Vernunft. Wir glaunben der Ansicht, welche das
Sittliche wesentlich in die Beziehung der Handlung zur Sittenregel setzt,
trotz der dagegen vorgebrachten Griinde den Vorzug geben zu sollen.

Ausfithrlich sind die verschiedenen Moralsysteme dargestellt und
kritisch beleuchtet. Sie werden nach den Principien und Kriterien unter-
schieden; diese sind namlich entweder dufsere oder innere, die letzteren
subjektive oder objektive. Besondere Sorgfalt ist der Darstellung der
positivistischen (von Darwin beeinflulsten) Moral gewidmet, die in der
von H. Spencer ihr gegebenen Fassung bereits in der Schrift desselben
Verfassers ,Die Sittenlehre des Darwinismus“ eine eingehende Wider-
legung erfuhr,

Die griindlich behandelten Systeme des Individual- und Social-
euddmonismus lassen sich kurz charakterisieren als (materialistische) Ver-
gotterung des Kinzelnen oder (pantheistische) Vergétterung der Mensch-
heit. Wie beide in einander iibergehen und innerlich verwandt sind,
zeigt der Positivismus Comtes, der die materialistische Ithik in eine
Humanitétsreligion umgestaltete.

Als ein besonderes Verdienst miissen wir es dem Verf. anrechnen,
dafs er die Bedeutung der aristotelischen Ethik zur vollen Geltung bringt.
Wir stimmen dem Urteil zu, dals der grofse Stagirite mit Unrecht von
neueren Schriftstellern als Anhiinger des gewdhnlichen Euddmonismus
oder als Vorkimpfer des rechten Malshaltens hingestellt wird. Wenn
wir beziliglich der Formulierung des aristotelischen Moralprincips einen



Litterarische Besprechungen. 249

Wunsch ausdriicken diirfen, so ist es nur eine noch schirfere Betonung
des objektiven Charakters desselben. Aristoteles setzt das sittlich Gute
in die freie Erstrebung und Verwirklichung des Vernunftgutes als des
der verniinftigen Natur und ihrer auf das Allgemeine und Immaterielle
gerichteten Thitigkeit allein entsprechenden Gutes. Wie die hochste
Erkenntnisnorm des Aristoteles in dem Satze sich ausdriicken lilst:
»Richte dich, um die Wahrheit zu erkennen, nach der Natur der Dinge,
bringe damit dein Erkennen in Ubereinstimmung,“ so lilst sich das hochste
Moralprincip desselben in die Formel bringen: ,Um deine Bestimmung
zu erreichen, strebe nach dem Vernunftgut durch Ubung der Tugend;
handle der Vernunft, der erkannten Ordnung der Dinge gemifs“ (vgl. L
S. 207 Anm. 1), Durch diese objektive Bestimmung schneidet das aristo-
telische Moralprincip alle Verirrungen des modernen Subjektivismus in
der Wurzel ab und lafst Raum fiir alle Pflichten gegen Gott und die
Menschheit,

Das Moralprineip des Verfassers ,Die verniinftige Menschennatur®
acceptieren wir dem Gesagten gemils in der verallgemeinerten Form,
dafs die niichste Norm des Sittlichen in der objektiven von menschlicher
Ansicht und Willkiir unabhiingigen Ordnung der Dinge, ihre entfernte
Norm aber in Gott, dem Urheber jener Ordnung liege.

Der Verfasser hilt es fiir richtiger, die menschliche Natur, sofern
sie verniinftig ist, als objektive Norm des Sittlichen zu bezeichnen, statt
der ,rechten Ordnung®, weil die verniinftige Natur des Menschen als
solche Mittel- und Brennpunkt sei, von dem aus die rechte Ordnung
bestimmt und beleuchtet wird. Wir halten diesen Grund nicht fiir tber-
zeugend. Allerdings ist es die Vernunft, als Erkenntnisprincip betrachtet,
in deren Licht die rechte Ordnung allein erkannt werden kann. Ob-
Jektiver Mittel- und Brennpuukt der rechten Ordnung selbst aber ist der
Endzweck derselben; dieser liegt nicht im Menschen, sondern in dem
Endziele alles dessen, was ist, in Gott. Wenn der hl. Thomas und mit
ihm die gesamte Scholastik den Grundsatz: Thue das Gute und meide
das Bose als das hochste dem Widersprachsprincip in der theoretischen
Sphire analoge Moralprincip anerkennt, so ist es eben die objektive, in
der Natur der Dinge und ibrer von Gott gewollten Zweckbeziehung be-
griindete Ordnung, die er als Malsstab voraussetzt. Jener Grundsatz
bedeutet demnach soviel als: ,Affirmiere in deinem Handeln die von der
Vernunft erkannte, von Gott gewollte Ordnung® oder ,Richte all dein
Handeln auf den hochsten Endzweck, auf den du selbst und alle Dinge
hingeordnet sind.* Ahnlich wie der Grundsatz alles Erkennens lautet:
»wUm die Wahrheit zu erkennen, richte dich nach dem, was ist, konfor-
miere dein Denken dem Sein¥, lilst sich auch vom praktischen Stand-
punkt sagen: ,Um sittlich gut zu handeln, konformiere dich der durch
Vernunft erkennbaren gottgewollten Ordnung.“

Wie auch sonst in den spekulativen ,schwierigen und dunkeln®
(§. 230 Anm. 3) Fragen, schlielst sich der Verf. in der Frage nach dem
Verhiltnis des die moralische Giite des Aktes bestimmenden Objekts zum
Dhysischen Sein des Willensaktes an Suarez an. Leitet man die Mo-
ralitit der Handlung im allgemeinen aus der transcendentalen Beziehung
zur Sittennorm ab, so wird in dieser Richtung auch die specifische
Bestimmtheit des sittlichen Aktes gesucht werden missen. Was die
Stelle des hl. Thomas 1. 2. qu. 18 art- 1, in welcher die sittliche Giite
der Handlung als Resultat ihrer vollen Integritiit in Bezug auf Objekt,
Zweck und Umstinde dargestellt wird, ohne dals die Beziehung zur
Sittennorm ausdriicklich erwihnt wird, betrifft, so ist die Unterscheidung



250 Litterarische Besprechungen.

der bewirkenden und der formalen Ursache zu beachten. Ein sittlich
gater Akt kommt allerdings durch die Vereinigung all der genannten
Momente zustande, gleichwohl besteht formell das sittlich Gute in der
Ubereinstimmung der Handlung mit der sittlichen Norm, nicht aber in
jener Integritat selbst, durch welche der Handelnde seinen Akt in einer
der genannten Norm iibereinstimmenden Weise setzt.

Die Ansicht, die sinnlichen Vermdgen (vis irascib. u. concupise.)
konnten nicht Sitz eigentlicher Tugenden sein, vermdgen wir nicht zu
billigen. Die zur Begriindung vorgebrachten Aufserungen, wie z. B. auch
der Wille verlange nach Speise u. s. w. (8. 245), scheinen uns die Natur
des Willens, der auf das Vernunftgut gerichtet ist und das sinnliche Gut
nur indirekt und sub ratione boni universalis anzustreben vermag, zu ver-
kennen. — Wie man mit dem hl. Thomas das Befehlen (Gesetzgeben)
als einen Akt der Vernunft betrachten und doch behaupten kann, in dem
Akte des Gesetzgebers sei der Wille zu verpflichten das Wesentlichste
(S. 272), verstehen wir nicht. Es scheint uns daher auch nicht nétig, in
der Definition des ewigen Gesetzes, die Augustin gibt (lex aeterna est
ratio divina vel voluntas Dei ordinem etc.), das vel = et zu nehmen.
Denn ratio ist hier die praktische Vernunft, die den Willen einschlielst
oder genauer veraussetzt.

Mit siegreicher Energie wird die unabhiingige oder sog. Laienmoral
bekimpft, die indes nicht blofs in Frankreich Eingang in die Pidagogik
gefunden hat, sondern auch in Osterreich und Deutschland namentlich von
den Herbartianern, wenn auch nicht so offen und mit religiosem Zierat
verbrimt, auf den Schild erhoben wird.

Beredt schildert der Verf. die Unzuldnglichkeit der zeitlichen, die
Notwendigkeit einer ewigen- Sanktion des Sittengesetzes.

Unter den Moralsystemen in der Frage des wahrscheinlichen
Gewissens betrachtet der Verf. den Probabilismus als das allein haltbare
(S. 353) und sieht eine grundlose Einschrinkang darin, wenn die Proba-
bilioristen oder aquiprobabilisten verlangen, die Griinde, die gegen das
Gesetz vorgebracht werden, miilsten gleich wahrscheinlich oder sogar
wahrscheinlicher sein, als die entgegengesetzten (S. 354). Wir halten
allerdings mit dem hl. Alphons dafiir, dals die gegen das Gesetz sprechen-
den Grinde ungefihr gleichgewichtig mit den fiir dasselbe eintretenden
sein miissen, wenn der Grundsatz: lex dubia non obligat Anwendung
finden soll, da nur in diesem Fall das Gesetz wirklich zweifelhaft wird,
wahrend bei offenkundig iberwiegenden Griinden fir das Gesetz jene
moralische Gewilsheit einer bestehenden Verpflichtung eintritt, die, wie
allgemein zugestanden wird (S. 851), im praktischen Leben tiberhaupt
geniigt. Hieraus ergibt sich auch die Losung des Dilemmas (S. 354);
denn wir erkennen die Berechtigung des Satzes: lex dubia non obligat
an, ohne die des Probabilismus zuzugestehen; sobald nimlich den pro-
bablen Griinden (fir die Freiheit) entschieden probablere (fiir das Gesetz)
gegeniiberstehen, ist das Gesetz nicht mehr wahrhaft zweifelhaft, was
der hl. Alphons ausdriicklich einrdumt, dessen Ansehen die Probabilisten
mit Unrecht fir sich beanspruchen: eine Autoritit, die nach der erfolgten
kirchlichen Approbation der Schriften des Heiligen die ,weit iiberwiegende
Mehrheit der Moralisten® aufwiegt, die dem Probabilismus huldigen
(S. 854). Fir das richtige Verstindnis der Lehre des hl. Alphons darf
die Uberlieferung seiner Kongregation ebensowenig ignoriert werden, als
die Tradition des Ordens des heiligen Dominikus fiir das Verstindnis
des Aquinaten.



Litterarische Besprechungen. 251

Zu den gelungensten Partieen des ersten Bandes zihlt der Abschnitt
iiber das Recht und dessen Verhiltnis zur sittlichen Ordnung. Die Ein-
teilung der Moralphilosophie in KEthik und Naturrecht ist zweifellos
sachlich nicht begriindet und dem Milsverstindnis ausgesetzt. In einer
Note wird die anmalsende Aulserung Meurers iiber ,naturrechtliche
Albernheiten® (Begriff und Eigent. der heil. Sachen I. 8. 17) gebiithrend
zuriickgewiesen. Zu der eingehenden Untersuchung iiber das jus gentium
ist zu vergleichen Zigliara, Summa philos. t. IIL p. 119 sq. ed. 4. Von
dem principiellen Standpunkt, dafs nur eine Person Triger von Rechten
sei, wird die I'rage nach der Vernunftgemilsheit und naturrechtlichen
Erlaubtheit der Vivisektion von Tieren mit den gebotenen Einschrin-
kungen im bejahenden Sinne beantwortet. — In einem Anhang zu diesem
ersten Bande weist der Verf, die Allgemeinheit der sittlichen Grund-
begriffe bei gebildeten wie ungebildeten Kultur- und Naturvélkern nach
(S. 449—522). Das Resultat dieser zeitgemiifsen und dankenswerten Dar-
stellung wird dahin angegeben, dals alle Voélker einen Unterschied von
Gut und Bos, Tugend und Laster anerkennen und die sittlichen Vor-
schriften, die wenigstens der Hauptsache nach mit dem Inhalt des Deka-
logs sich decken, als verpflichtende, unter der Sanktion unsichtbarer
Michte stehende betrachten (8. 450). Im allgemeinen wird iiber die sog.
Naturvolker bemerkt, es sei auf Erden kein so verwahrlostes Volk an-
zutreffen, dem die Unterscheidung von Gut und Bds abginge, und aus
der Thatsache héufiger Ubertretung eines Sittengesetzes diirfe nicht auf
génzliche Unkenntnis desselben geschlossen werden (S. 485. 521).

Der den zweiten Teil, die Anwendung der allgemeinen Grundsitze
auf die einzelnen Beziehungen des Menschen, deren Grundlage und not-
wendige Voraussetzung der erste Teil bildet, oder die ,angewandte Moral®
enthaltende zweite Band zerfillt in zwei Abteilungen, die Lehre von den
individuellen und rein personlichen und die Lehre von den gesellschaft-
lichen Rechten und Pflichten, Die erste Abteilung gliedert sich sach-
gemils in drei Teile nach den Verhiiltnissen, in welchen der Mensch zu
Gott, sich selbst und anderen steht. Wohlbegriindet ist auch die Be-
handlung des Eigentums- und Vertragsrechtes in zwei hesonderen, mit
Riicksicht auf deren aktuelle Bedeutung aus den Rechten und Pflichten
gegen den Mitmenschen, herausgehobenen Abschnitten. Sehr sorgfiltig
und eingehend ist die Eigentumsfrage behandeit, In zwei Kapiteln werden
die gegnerischen Theorieen, darunter auch die der Agrarsocialisten, die
wenigstens Grund und Boden verstaatlichen wollen, vom geschichtlichen
und volkswirtschaftlichen Standpunkt besprochen und widerlegt.

Aus der Abhandlung iber die Familie heben wir die Abschnitte
iiber Frauenemancipation und iber das Dienstverhiiltnis hervor, worin
auch die Sklaverei zur Krorterung gelangt. Mit Recht, wie uns scheint,
bekennt sich der Verf, zu eciner milderen Auslegung der aristotelischen
Auffassung des Sklavenverhiltnisses.

Zu dem iiber den Ursprung der staatlichen Autoritit Gesagten
mdge man Commer, Syst. der Phil. 4. Abt. S. 180 ff., und Zigliara, Jus
nat. n. 51 (Sum. Phil. t. III) vergleichen. Gegen die Ansicht des Verf.
scheint uns die verschiedene Natur der Autoritit der Familie und des
Staates eine Ubertragung durch direkte oder indirekte Wahl (also durch
eine Art von stillschweigendem Vertrag) zu erfordern (s. Costa-Rossetti
in Gutberlets Philos. Jahrb. I. S. 410 ff. und ebd. IL S. 125 ff. und die
Polemik des Verf. II S. 414 ff). Die vom Verf. vorgebrachten Gegen-
grinde scheinen uns nicht entscheidend. In der Belegstelle aus Aungustin
(8. 413) diirfte doch das Wort pactum nicht so einfach hin als ,Gesetz“



252 Litterarische Besprechun gen.

genommen werden. — Die eigene Ansicht des Verf. geht dahin, dafls nur
nicht allgemein und ausnahmslos von einer Ubertragung durch das Volk
die Rede sein konne; er verwirft demnach das Gottesgnadentum in dem
Sinne des spidteren Absolutismus; man konne die konigliche Gewalt
menschlichen Rechtes nennen, wenn man auf die Triiger derselben sehe;
denn nicht Gott selbst bezeichne direkt den Triiger der offentlichen Ge-
walt, sondern die Menschen; jedoch nicht immer durch Vertrag oder
Wahl, wohl aber durch eine Reihe von verschiedenen Thatsachen, die im
einzelnen vom freien Willen der Menschen abhéingen und in ihrer Gesamt-
heit bewirken, dafs eine Anzahl von Familien sich dauernd mit einander
vereinigen (S. 417 f.). Hiergegen bemerken wir, dafs, wenn nicht zufillige
Umsténde als Grund der Staatenbildung angesehen werden sollen, dieser
in einem wenn auch nur stillschweigenden Vertrage gesucht werden
miisse; die ,vom freien Willen abhéngigen Thatsachen® sind einem solchen
gleichwertig. Der Ubergang von einer patriarchalischen Gesellschafts-
ordnung zu einer politisch-staatlichen vollzieht sich allerdings unmerk-
lich, und es diirfte oft schwer, wenn nicht unmdéglich sein, den Zeitpunkt
anzugeben, in welchem derselbe stattgefunden; gleichwohl muls ein solcher
Ubergang angenommen werden, wenn der vom Verf. selbst festgehaltene
Unterschied zwischen Familie und Staat nicht aufgehoben werden soll.
Iin solcher Ubergang aber vollzieht sich nicht ohne wenigstens still-
schweigende Anerkennung der richterlichen Funktion u. s. w., worin eine
Art von Wahl liegt, die nicht durch die Verhiiltnisse, sondern nur durch
die Personen vollzogen werden kann (8. 419). Es lifst sich auch durch-
aus nicht beweisen, dals das Stammeshaupt zugleich der geborene Richter
und Heerfiithrer sei, und wird derselbe als solcher anerkannt, so liegt
hierin eine Art von Wahl, die nicht durch seine Kigenschaft als Stammes-
haupt, sondern durch seine fir die genannten IFunktionen passenden
Itigenschaften motiviert ist.

Vortrefflich ist die Widerlegung des reinen Rechtsstaates, ebenso
gelungen die Abschnitte iiber den Staatszweck u. s. w., iiber das Ver-
haltnis des Staates zur Schule (Schulmonopol, Schulzwang, Lernzwang).
Scharf und treffend wird die staatliche Zwangsschule charakterisiert. Sie
lilst den Eltern nur das Recht, die notwendigen Steuern zu bezahlen,
ihre Kinder in die Schule zu schicken und dann zuzusehen, was der
staatliche Schulmeister oder der schulmeisterliche Staat aus ihnen macht.
Die Eltern sind geradezu wehrlos, sie miissen sich alles gefallen lassen,
was die jeweilige Schulbehirde mit dem Kinde anzufangen beliebt (S. 493).
Der landliufige Liberalismus aber, der die Schule zum staatlichen Mo-
nopole macht und fiir die wirtschaftliche Kntwickelung absolute Freiheit
verlangt, verwickelt sich in den Widerspruch, dafs er dem Staate das
Recht zuspricht, zu bestimmen, wie man erzogen und unterrichtet werden
soll, in welchem Geiste und von wem und nach welcher Methode die
Wissenschaften und Kiinste zu lehren seien, dagegen aber das wirtschaft-
liche Gebiet ihm entzieht, das doch soviel tiefer steht, und in welchem
er dann konsequent mit gleichem Rechte alles willkiirlich unter seinen
ehernen Zwang beugen dirfte (S. 493). Das Verdienst der Reformation
um die Schule wird auf seinen wahren Wert reduciert; nicht die Be-
griindung, sondern die Verweltlichung der Schule weist auf sie zuriick
(S. 500).

Eingehend und griindlich ist die sociale Frage erortert, ferner
die Strafrechtspflege, insbesondere die Todesstrafe, die nach dem Vor-
gang des hl. Thomas entgegen anderen einseitigen und falschen Theorieen
principiell durch die Ricksicht auf den Staatszweck, das offentliche



Zeitschriftenschau. 253

Wohl, gerechtfertigt wird, Der Verf. verwirft die blo[se Sithne- oder
Wiederherstellungstheorie und, vom menschlichen Standpunkte, mit Recht;
denn die volle Ausgleichung kann nur vom hochsten Richter bewerk-
stelligt werden. In dem Abschnitte iiber Absetzung und Notwehr (Ver-
lust der offentlichen Gewalt) weils der Verf. die Klippen klug zu um-
schiffen. In derselben malsvollen und trefflich unterscheidenden Weise
ist die Frage nach der besten Staatsverfassung beantwortet. Aus dem
Abschnitt iber das Vilkerrecht moge der vierte Artikel, der vom Natio-
nalititsprincip handelt, hervorgehoben werden. Am Schlusse desselben
eroffnet sich uns die grofsartige Perspektive eines internationalen Staaten-
bundes, dessen Verwirklichung indes, wie der Verfasser selbst sich nicht
verhehlt, noch in weite Ferne geriickt sein diirfte. Nédher liegt der
Gedanke eines internationalen Schiedsgerichtes (S. 622), um die Vdélker
von den Schrecken des Krieges und von der noch driickenderen — weil
dauernden — Last eines waffenstarrenden Friedens zu befreien. Der
geborene Schiedsrichter aber wire kein anderer als der rémische Papst:
eine Losung, die sich allerdings als die einfachste und unter den that-
siichlichen Verhiltnissen am leichtesten ausfithrbare empfiehlt. Gilt doch
dasselbe nach dem Zeugnis einer vollkommen unverdichtigen Stimme auch
von der socialen Frage (Revue d. deux mondes, 1891 v. 15. Dez. S, 724:
Der Papst und die sociale Frage).

Das Werk empfiehlt sich durch die grofse Reichhaltigkeit des
Inhalts, in welchem keine der grofsen brennenden Fragen der Gegenwart
unerortert blieb, durch die Korrektheit der Grundsitze und des Stand-
punkts, die Genaunigkeit der Begriffsbestimmungen und Schéirfe der Be-
weisfithrung, durch das Maflsvolle in der Behandlung der komplizierten
Verhiltnisse des ethisch-politischen Lebens, endlich durch die klare und
lebendige Darstellung allen Gebildeten, die sich tber die heutzutage mehr
als je in den Vordergrund dringenden sittlichen, politischen und socialen
Probleme griindlich orientieren wollen.

Miinchen. Dr. M. Glofsner.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A, Zeitschriften fiir Philosophie und spekulative Theologie.

§ Annales de philosophie chrétienne. CXXIV, 2. u. 3. H. 1892,
d, Braun: La notion d’Absolu et Vexistence de Dieu 97. C. C. Cha-
Taux: De I’Esprit, — notes et réflexions 121. Th. Desdouits: Les anté-
Cédents de la philosophie de 1’ Inconscient 143. 225. Mgr. d’ Hulst:

& morale et les devoirs envers Dieu 164. S. S. Léon XIII.: Lettre
aux cardinaux francais 193. G. Sorel: La physique de Descartes 200.

Gardair: L’inclination dans tous les étres 218. L. Ollé-Laprune:
Auguste Comte et le positivisme 261. Domet de Vorges: Le probléme
de la vie 277.

: Divus Thomas. Vol. IV. (Ann. XIII) fase. 25—28. 1892. D.: De
stauratione doctrinae S. Thomae Aquinatis 385. 417. Al Rotelli:

Ommentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. I, qu. 1—26 (Forts.;
zegllli VII, 121 ds. Jahrb.) 388. 421. A. G.: De causa diversitatis vis in-
vl ectivae in homine (Forts.; vgl. VII, 126 a. a. 0.) 392. J. Vinati: De
st atlonibus. Relatio secundum esse in creatis a parte rei existit ac sub-

antia esse nequit (Forts.; vgl. VI, 508 a. a. 0.) 401. C. Ramellini:



	Litterarische Besprechungen

