
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Wissenschaftliche Briefe von Gustav Theodor Feehner und
W. Preyer. Nebst einem Briefwechsel zwischen K. von
Vierordt und Rechner, sowie neun Beilagen. Herausgegeben
von W. Preyer in Berlin. Mit dem Bildnis Fechners und
vier Holzschnitten. Hamburg und Leipzig, L. Voss. 1890.

Bei wenigen neueren Philosophen zeigen sich phantastische Mystik
und nüchterne Analyse der Erscheinungen nach naturwissenschaftlicher
Methode in gleich auffallender Weise verknüpft, wie bei dem 1887 im
Alter von 86 Jahren zu Leipzig verstorbenen ehemaligen Professor der
Physik, Gustav Theodor Feehner. Um für Fechners ganze Denkart
auf dem Gebiete der Naturphilosophie eine einigermafsen zutreffende
Analogie zu finden, müfste man schon zu den Denkern der stürmischen
Renaissance-Periode, einem Cardanus, Telesius und verwandten Geistern,
zurückgreifen. Freilich kann dieser Vergleich nur auf die Gesamtrichtung
nach ihrem Allgemeincharakter gehen; denn an gründlicher Beherrschung
der mathematischen und naturwissenschaftlichen Ausgangspunkte und
Hülfsmittel der Analyse hat der Physiker des neunzehnten Jahrhunderts
natürlich einen ungeheueren Vorsprung vor jenen Männern, denen ein
Leibniz noch nicht das zur Aufstellung von Formeln nicht leicht entbehrliche

Rüstzeug der Differenzialrechnung, ein Galilei und Dalton noch nicht
die Grundlagen dessen geboten hatten, was man heutzutage unter Physik
und Chemie versteht.

In theologischen Kreisen ist Feehner vor allem nach der Seite
seiner Spekulation hin bekannt. Die seltsamen Gedankengänge dieser,
wie er sie in seinem „Büchlein vom Leben nach dem Tode", in „Nanna
oder über das Seelenleben der Pflanzen", und der Schrift „Über die
Seelenfrage, ein Gang durch die sichtbare Welt, um die unsichtbare zu
finden", in „Zendavesta oder über die Dinge des Himmels und des
Jenseits" und in den „Drei Motiven und Gründen des Glaubens", ferner in
der Schrift „Über die physikalische und philosophische Ideenlehre", sowie
den „Ideen zur Schöpfungs- und Entwicklungsgeschichte der Organismen"
entwickelt, haben z. B. in der verdienstvollen „Geschichte der neueren
Philosophie" von Albert Stöckl (II, 305—310) eine wenigstens die Hauptpunkte

bestimmt charakterisierende Skizzierung gefunden.
Völlig übergangen dagegen ist in Stöckls Darstellung die andere

Gruppe von Untersuchungen, in denen Feehner mit allen Mitteln
moderner Experimentaltechnik und mathematischer Verwertung ihrer Ergebnisse

auf dem Grenzgebiete des Physiologischen und des Psychologischen
die Erscheinungen zu analysieren und die Gesetze ihres Verlaufes
festzustellen strebt. Es ist das Gebiet, welches Feehner mit einem seitdem
völlig eingebürgerten Namen als das der Psychophysik bezeichnet hat.
Angeregt vor allem durch die Arbeiten des 1878 zu Leipzig verstorbenen
Professors der Anatomie und Physiologie, Ernst Heinrich Weber, über
die Schätzung von Gewichtsdifferenzen, suchte er auf den verschiedensten
Gebieten die gesetzmäfsigen Beziehungen zwischen den Intensitäten unserer
Empfindungen und denen der verursachenden Reize zu bestimmen und
zugleich für alle jene gesetzmäfsigen Beziehungen eine gemeinschaftliche



Litterarische Besprechungen. 227

Formel aufzustellen, deren Deutung Gegenstand weiterer Erörterungen
bildete. Mit Fechners allgemeinen naturphilosophischen Ansichten hangen
diese exakten psychophysischen Untersuchungen nur lose, jedenfalls nicht
notwendig, zusammen. Sie haben sich deshalb auch der lebhaftesten
Teilnahme seitens solcher Forscher zu erfreuen gehabt, die weit davon
entfernt waren, auch Fechners halb spinozistische Gesamtanschauungen
zu teilen; wie denn z. B. Gutberiet in seinem Lehrbuch der Psychologie

den psychophysischen Untersuchungen mit Recht eine eingehende
Aufmerksamkeit widmet, wobei er sich zu den einschlägigen Formeln
Fechners keineswegs durchweg ablehnend stellt. Freilich haben Fechners

Formulierungen sich auf die Dauer nicht halten können. Auch die
ganze Art, wie er seine Formeln abzuleiten und den Sinn der gefundenen
zu deuten suchte, ist von den gewichtigsten Zweifeln getroffen. Aber
das Verdienst bleibt Fechner, nach der gänzlich in der Luft schwebenden
„mathematischen Psychologie" Herbarts mit ihrer wegen so vieler
Willkürlichkeiten nicht einmal hypothetisch brauchbaren Statik und Mechanik
der Vorstellungen zuerst einigermafsen sichere Ausgangspunkte für
quantitative Bestimmungen auf einem Gebiete gefunden zu haben, welches
sich denselben bislang zu entziehen schien. Die eigentliche Psychologie
zwar hat, ganz entgegen Fechners etwas überspannten Hoffnungen, von
all diesen Untersuchungen keine nennenswerte Förderung erfahren. Indes
ist doch jenes Zwischengebiet zwischen Physiologie und Psychologie auch
für sich selbst interessant genug, nach Kräften durchforscht zu werden,
mögen auch bei dieser Durchforschung immerhin nur erst nicht sehr
bedeutende und jedenfalls nicht viele vollkommen sichere Resultate
erzielt sein.

Die Schrift, in der Fechner seine psychophysischen Theorieen zuerst
veröffentlichte, waren die 1860 in zwei Bänden erschienenen „Elemente
der Psychophysik". Längere Zeit vergriffen und antiquarisch nur zu
Wucherpreisen erhältlich, sind sie jetzt durch einen neuen Abdruck, den
nach Fechners Tode Wilhelm Wundt besorgt hat, wieder der
allgemeinen Benutzung zugänglich gemacht worden.1 Zur Abfassung einer
zweiten Auflage ist Fechner nicht gekommen. Seine Auseinandersetzung
mit den hervorgetretenen Gegnern, die vorwiegend Abwehr, in einzelnem
auch Modifikationen und Erweiterungen brachte, gab er in den zwei
Schriften; „In Sachen der Psychophysik", Leipzig 1877, und: „Revision
der Hauptpunkte der Psychophysik", ebd. 1882. Ergänzend traten hinzu
die gegen eine aus Wundts Institut hervorgegangene Arbeit von Estel
gerichtete, namentlich nach der mathematischen Seite bin wichtige
Abhandlung: „Über die Frage des Weberschen Gesetzes und Periodicitäts-
gesetzes auf dem Gebiete des Zeitsinnes", aus dem XIII. Bande der
Abhandlungen der mathematisch-physischen Klasse der Kgl. Sächsischen
Gesellschaft der Wissenschaften (auch separat, Leipzig 1884), und der
Aufsatz: „Über die psychischen Mafsprincipien und das Webersche Gesetz"
im IV. Bande von Wundts Philosophischen Studien (1887).

Zu diesen Schriften und Abhandlungen kommt nun als eine höchst
willkommene Bereicherung der von Preyer herausgegebene Briefwechsel
zwischen Fechner und dem Herausgeber, dem zugleich eine Reihe recht
dankenswerter Beigaben zugefügt ist. Derselbe war von Preyer zuerst
m der Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane,

1 G. Th. Fechner, Elemente der Psychophysik. 2. unveränderte
Aufl., mit Hinweisen auf des Verf. spätere Arbeiten und einem chronologisch

geordneten Verzeichnis seiner sämtlichen Schriften. Leipzig 1889.
15*



228 Litterarische Besprechungen.

Bd I, Hamburg u. Leipzig 1890, S. 29 ff., 108 ff. veröffentlicht und liegt
jetzt, vermehrt um eine Reihe von Zugaben, in einem stattlichen Bande

vor, der durch Rechners wohlgelungenes Bildnis in Heliogravüre einen
künstlerischen Schmuck erhalten hat.

Veranlassung zu dem Briefwechsel boten Bemerkungen, welche
Fechner brieflich zu der ihm übersandten, im J. 1873 verfafsten Schrift
Preyers: „Über das myopliysische Gesetz" (Jena 1874) machte. Der sich
daraus entspinnende Briefwechsel führte zu einem reichen Gedankenaustausch

über verschiedene Fragen, von denen freilich ein Teil keinerlei
philosophisches Interesse bietet. So namentlich alles, was die Myo-
physik — in gewöhnlichem Deutsch „Muskelphysik" — selbst betrifft.
Die philosophisch interessanten Partieen beziehen sich vor allem auf drei
Punkte: die negativen Empfindungswerte, den Bewufstseinsbegriff

und die Frage der innern Schwelle.
Die Diskussion über den ersten Punkt, die negativen

Empfindungswerte, nimmt den beträchtlichsten Raum ein. Ich setze die
Stellen her: S. 4 (Fechner), 10 (Preyer), 18—20 (F.), 37—39 (P.), 47
— 51 (F.), 55—58 (P.), 63—67 (F.), 70—71 (P.), 76—77 (F.), 80-82 (P.),
93—96 (F.), 97 (P.), 99 (F.), 101 (P.), 106 — 109 (F.), 111 — 114 (P.),
115—118 (F.), 119—122 (P.), 124—125 (F.).

Es ist bekanntlich einer der wenigen völlig sicheren Sätze der
Psychophysik, dafs der äufsere Reiz bereits einen bestimmten Grad der
Intensität erreicht haben mufs, damit eine bewufste Empfindung in uns
entstehe. Ist dieser „Schwellenwert" erreicht, so wächst die Intensität

der Empfindung für unser Bewufstsein keineswegs in demselben
Mafse, in welchem die Intensität des Reizes zunimmt, sondern viel
langsamer. Ist ein Orchester doppelt oder dreifach besetzt, so erscheint uns
der Klang der gehörten Musik zwar kräftiger und voller als bei einfacher
Besetzung, aber keineswegs schon doppelt oder dreifach so stark. Fechner
glaubte nun bewiesen zu haben, dafs, ceteris paribus, die Intensität der
Empfindung parallel dem Logarithmus des Reizes zunehme.

Der logarithmischen Formel, deren mathematische Gestalt ich nicht
hieher zu setzen brauche, da die Sache auch allenfalls ohne diese
auseinandergesetzt werden kann, legt Fechner eine allgemeine Geltung
bei. Nun sahen wir eben, dafs der äufsere Reiz bereits einen bestimmten
Grad der Intensität erreicht haben mufs, damit derselbe überhaupt eine
bewufste Empfindung annimmt. Es fragt sich also, welche Form die
allgemeine Mafsformel für die Strecke der Intensitätszunahme annimmt,
innerhalb derer ein allmählich gesteigerter, anfangs allerschwächster Reiz
alle Grade von der Gröfse 0 bis zu der Gröfse, bei welcher er zuerst
eine bewufste Empfindung hervorruft, durchläuft.

Diese Frage wird zunächst als eine mathematische behandelt.
Wir wollen die Reizstärke, welche erforderlich ist, um eine eben merkliche

Empfindung hervorzurufen, als 1 bezeichnen. Ein schwächerer Reiz
wird dann nur einen Bruchteil von 1 ausmachen. Die Logarithmen echter
Brüche aber sind negative Zahlen. Darum mufs die logarithmische Formel
für alle Intensitätsgrade des Reizes von 0 bis 1, d. h. bis zum Schwellengrade,

negative Werte ergeben. Durch diese Formel aber sollte die

Empfindung bestimmt werden, welche durch eine bestimmte Reizhöhe
verursacht wird. So gelangen wir unterhalb der Reizschwelle zu negativen

Empfindungs werten.
Diese negativen Empfindungswerte müssen sachlich gedeutet

werden. In vielen Fällen macht eine solche reale Deutung von negativen
Werten, die durch Rechnung gefunden sind, keine Schwierigkeit. So



Litterarische Besprechungen. 229

namentlich, wo es sich um Richtungen handelt. Wird etwa die von einem
Punkte aus nach oben erfolgende Bewegung als positiv bezeichnet, so ist
eine negative Bewegung die von diesem Punkte aus nach unten gerichtete.

Das Negative ist in diesem Fall an sich etwas Positives; nur
zusammengehalten mit einem andern, der Richtung nach oben, wird
es etwas Negatives. Darum können in diesem Falle auch die entgegengesetzten

Gröfsen-Yorzeichen ihre Rolle tauschen; ich kann auch die von
einem Punkte aus nach unten erfolgende Bewegung als +, die nach oben
als — bezeichnen. Nichts von alle dem findet bei den „negativen
Empfindungen" statt. Die sind, weil eine Empfindung erst hei dem Schwellenwerte

des Reizes eintritt, überhaupt nichts real Existierendes. Fechner
bezeichnet sie deshalb als imaginäre Gröfsen. Damit soll freilich nicht
gesagt sein, dafs man sich überhaupt nichts bei denselben denken könne.
Vielmehr soll ihnen in gewisser Hinsicht doch etwas in der Natur der
Dinge entsprechen. Was?, wird die folgende Überlegung zeigen.

Ist für einen bestimmten Sinn, etwa das Gehör, überhaupt kein
äufserer Reiz da, so wird die äufsere Vorbedingung zum Zustandekommen
einer Empfindung völlig fehlen (von der Erregung des Nerven durch
Blutdruck u. s. w. sehen wir hier ab). Damit eine Empfindung auftrete,
mufs also ein Reiz wenigstens von der Stärke 1 erfolgen, wo 1 die
Reizschwelle bezeichnet. Nehmen wir aber an, es sei schon ein schwacher
äufserer Reiz vorhanden, der freilich noch nicht ausreicht, eine bewufste
Empfindung hervorzurufen, etwa ein solcher von einer Stärke '/4, so
braucht nun nicht ein Reiz von der vollen Stärke 1 hinzuzutreten, damit
eine bewufste Empfindung erfolge, sondern nur ein solcher von der
Stärke s/4 ; denn dieser zusammen mit dem schon vorhandenen ergibt
die für die Erreichung der Reizschwelle nötige Intensität. Ebenso wird
hei einem schon vorhandenen Reize von der Intensität */2 nur eine
Steigerung von der Gröfse %, bei einem schon vorhandenen Reize von der
Intensität s/4 nur eine solche von der Gröfse 1/i erforderlich sein, damit
der Reiz bis an die Reizschwelle geführt werde. In all diesen Fällen
tritt also eine wirkliche Empfindung zwar noch nicht ein; in dieser
Beziehung sind sie sich völlig gleich. Aber während bei dem gänzlichen
Pehlen des Reizes die äufsere Vorbedingung für das Zustandekommen
einer Empfindung noch völlig fehlte, ist diese Vorbedingung in den
anderen Fällen, die wir annahmen, zu einem Teil bereits wirklich gesetzt.

In dieser Beziehung liegt also ein bedeutsamer sachlicher Unterschied

vor zwischen den Fällen, in welchen eine Empfindung nicht
zustande kommt, weil die Stärke des äufsern Reizes noch nicht
ausreicht, und den Fällen, in welchen eine Empfindung völlig unmöglich
ist, weil ein Reiz überhaupt nicht vorhanden ist. Dabei wird im
ersteren Falle wiederum das Mafs dessen, was au der Erreichung des
Schwellenwertes noch fehlt, ein verschiedenes sein, je nach der Gröfse
des Reizes, der bereits vorhanden ist. Je gröfser der schon vorhandene
Grad der Reizung, desto geringer das Mafs des zur Erreichung der
Reizschwelle noch erforderlichen Reizzuwachses, und umgekehrt.

Wie nun einem bestimmten Intensitätsgrade oberhalb der
Reizschwelle ein bestimmtes Mafs wirklich vorhandener bewufster
Empfindung entspricht, so soll nach Fechner unterhalb der Reizschwelle
äls Korrelat zu dem, was dem Reize am Schwellenwert noch fehlt, der
F ehlbetrag der Empfindung anzunehmen sein. Dieser Fehlbetrag ist
nichts Wirkliches; er ist eine imaginäre Gröfse und wird von Fechner

negative Empfindung bezeichnet. Wenn die positiven Werte
«er Empfindungsintensität als Höhe des Bewirfst s ein s gefafst werden,



230 Litterarische Besprechungen.

so sollen die negativen Empfindungswerte die Tiefe des Unbewufst-
seins darstellen. So haben denn die negativen Werte, welche die
logarithmische Formel unterhalb des Schwellenwertes 1 des Reizes annimmt,
ihre Deutung gefunden. Die Tiefe des Unbewufstseins verflacht
sich parallel dem Logarithmus der untermerklichen Reize.

Man wird zugeben müssen, dafs der im Vorhergehenden auf Orund
von Fechners Schriften wie der .jetzt von Preyer publizierten Briefe kurz
skizzierte Gedankengang der Feinheit und Schärfe nicht entbehrt. Dafs
aber die fragliche Entwickelung haltbar sei, dürfte sich aus verschiedenen
Gründen bezweifeln lassen. Ich will davon absehen, dafs das logarithmische

Gesetz sich nur innerhalb sehr enger Grenzen positiver Werte
einigermafsen bestätigt und darum nicht einmal für die positiven Werte
als durchweg gültig hingestellt werden kann, geschweige denn, dafs es
für die apriorische Ableitung negativer Empfinduugswerte eine geeignete
Unterlage böte. Schon der Begriff von negativen Empfindungsgraden im
Sinne Fechners erscheint mir als ein Unbegriff, die Bestimmung ihres
Wertes durch die Beziehung zum äufseren Reiz als etwas nicht blofs
Imaginäres, sondern Chimärisches. Gewifs ist es wahr, dafs da, wo erst
ein Viertel von der zur Erreichung der Schwelle nötigen Intensität des
Reizes vorhanden ist, ein gröfserer Fehlbetrag des zum Zustandekommen
der Empfindung erforderlichen Reizes vorliegt, als dort, wo schon die
Hälfte jenes Wertes erreicht wurde. Aber daraus folgt nicht, dafs ich
nun auch für jenen Fall einen gröfseren Fehlbetrag der Empfindung
als für diesen anzunehmen hätte. Denn wie kann ich von Gröfsen-
vergleichung reden, wo überhaupt nichts zu Vergleichendes da ist?
Dafs aber weder in dem ersten, noch in dem zweiten Falle irgend etwas
Psychologisches zustande komme, ist Fechners ausdrückliche Lehre. Und
nun nehme man noch dazu, dafs Fechner für diese negativen, d. h. in
diesem Falle überhaupt gar nicht seienden, Gröfsen ein ganz bestimmtes,
dem Wachstum des Reizes durchaus nicht einfach proportionales Gesetz
der Entsprechung, die logarithmische Beziehung, annimmt. Damit ist
doch etwas völlig Undenkbares — nicht nur Unvorstellbares — gefordert.1

Ganz anders liegt die Sache überall sonst, wo negative Gröfsen
eine reale Deutung erfahren. Das Gröfsenverhältnis von 1000 und 100
Thalern negativen Vermögens2 läfst sich sehr wohl bestimmen ; denn jene
1000 und 100 Thaler sind an sich durchaus etwas Positives:
Geldsummen, die der Betreffende zu bezahlen hat; negativ werden sie erst
durch den Gegensatz zu andern Gröfsen: den Geldsummen, die
der Betreffende zu seiner Verfügung stehen hat. Darum läfst sich die
Gröfse jener beiden Posten negativen Vermögens sehr wohl durch
Beziehung zu anderen Gröfsen bestimmen, etwa durch die Gröfse des Ver-

1 Diese Schwierigkeit scheint mir auch der Rechtfertigungsversuch
von Gutberiet (Psychologie, Münster 1881, S. 41) aufser acht zu lassen.
Gewifs ist, wie zwischen Wirklichkeit und NichtWirklichkeit der Empfindung,

so auch zwischen Möglichkeit und Unmöglichkeit derselben ein
unendlicher Abstand. Aber diese „Möglichkeit" der noch nicht wirklichen
Empfindung ist nicht ein zu dein vorhandenen Reize in logarithmischem
Verhältnis stehendes hypostasierte3 Nichts, sondern der vorhandene Reiz
selber, der Vorbedingung, und als solche reale ôvvaixiç der Empfindung

ist.
2 Ich gehrauche gerade dieses Beispiel, weil Fechner (sowohl in den

„Elementen", wie im Briefwechsel mit Preyer) es zur Erläuterung seiner
„negativen Empfindungen" für geeignet hält.



Litterarische Besprechungen. 231

kaufswertes der beiden Objekte, durch deren Erwerb jene Schulden
kontrahiert worden sind. Ebenso läfst sich die negative Höhe des Spiegels

des Toten Meeres — 372 m mit der des Ifaspi-Sees — 25,6
vergleichen; denn beides sind, als Depression genommen, positive Gröfsen,
die erst durch den Gegensatz zu der Erhebung über den Meeresspiegel
negativ werden. Bei Fechners negativen Empfindungen dagegen fehlt,
wie auch Preyer, dessen eigene Ansicht ich freilich ebenso wenig teilen
kann, hervorhebt, gänzlich diese Fundierung in der Wirklichkeit; sie
sind, wenn der Ausdruck erlaubt ist, Nichtse. die gleichwohl wie Realitäten

hinsichtlich ihrer Gröfse gemessen werden. In dieser Frage würde
Kant, dessen spätere Erkenntnistheorie für so manchen Naturforscher
verhängnisvoll wurde, für Fechner ein nicht zu verachtender Führer
gewesen sein. Sein übrigens auch von Preyer nicht angezogener „Versuch,

den Begriff der negativen Gröfsen in die Weltweisheit einzuführen"
(vom Jahre 1763) stellt gerade die reale Bedeutung der negativen Gröfsen,
von Einzelnem abgesehen, in sehr verständiger Weise ins Licht.

Erfolglos ist das Bemühen Fechners, in der „Tiefe des Unbe-
wufstseins" das durch die untermerklichen Reizstärken gemessene
Korrelat zu sehen. An sich zwar kann man mit gutem Sinn von einer
verschiedenen Tiefe des Unbewufstseins reden. Man gehe, um dies an
einem Beispiel zu zeigen, aus von der Erinnerung an einen Namen, die,
ohne jede Beziehung auf unsern augenblicklichen Bewufstseiuszustand,
völlig ruhend in unserm Gedächtnis schlummert, also in das tiefste Un-
bewufstsein versunken ist, und vergleiche damit den folgenden Fall.
Jemand will bei einem Gespräche über irgend ein Vorkommnis den Namen
einer dabei beteiligten, ihm bekannten Persönlichkeit angeben ; aber trotz
alles Besinnens will ihm der Name nicht in den Sinn kommen. Nach
einer bewährten Regel für solche Lagen giebt er das Suchen auf und
unterhält sich weiter. Nachdem das Gespräch bereits auf völlig andereDinge
gekommen, steht plötzlich der Name in seinem Bewufstsein. Es ist
undenkbar, dafs die plötzliche Neubelebung der alten Erinnerung nicht im
Zusammenhang stehen sollte mit dem voraufgehenden Suchen. Aber das
Suchen als solches konnte die Vorstellung des Namens nicht hervorrufen.
Diese mufs herbeigeführt sein durch das im Gedächtnis aufbewahrte
Erinnerungsbild. Damit dieses aber in Thätigkeit treten und mitten in
das weiter vorangehende Gespräch die bewufste Vorstellung des Namens
hineinwerfen konnte, mufste es, obwohl vorläufig unbewufst bleibend,
doch aus dem vorhergehenden Zustande völliger Ruhe durch das
Nachsinnen in den Zustand einer gewissen Erregung versetzt sein. Wir haben
also zwischen dem Zustande des völlig ruhenden Erinnerungsbildes, von
dem wir ausgingen, und dem der bewufsten Wiedererinnerung einen
Zwischenzustand, den der erregten Disposition („Disposition" als im
Deutschen geläufigere Bezeichnung von t'Çiç, habitus, genommen, nicht im
Prägnanten Sinne von âid&eoiç, disposition). Eine solche erregte Disposition

bleibt noch unbewufst und verrät sich dem Bewufstsein nur durch
die Wirkungen, die sie ausübt; aber sie liegt dem Bewufstsein näher als
die noch völlig ruhende Disposition; die „Tiefe des Unbewufstseins" ist
also bei ihr eine geringere. •— In diesem Sinne, sowie in manchen
ähnlichen Fällen, wo ein unbewufster psychischer Faktor sich aus seiner
Projektion ins bewufste Seelenleben erschliefsen läfst, hat es einen Grund,
von Graden der Unbewufstseins-Tiefe zu reden. In allen diesen Fällen
nämlich liegt ein psychischer Vorgang vor, der sich unterhalb der
»Schwelle" des Bewufstseins vollzieht. Aber die negative Empfindung

soll nach Fechner als psychischer Vorgang nichts sein. Hier



232 Litterarische Besprechungen.

von „Tiefe des Unbewufstseins" zu reden, heifst darum, ein Wort ohne
sachliche Bedeutung gebrauchen.1

Sehe ich mich sonach genötigt, dem Begriffe der „negativen
Empfindungen" im Sinne Pechners gegenüber durchaus ablehnend mich zu
verhalten, so möge es doch mir gestattet sein, einige der am meisten
bezeichnenden Stellen hieher zu setzen, in denen Fechner seine Anschauung

Preyer gegenüber auf das schärfste präzisiert. Man wird wenigstens
daraus ersehen, dafs die oben gegebene kurze Charakteristik den Sinn
Fechners richtig trifft.

S. 4 schreibt Fechner: „Was nun die Psychophysik anlangt, so
habe ich die negativen Empfinduugswerte unter der Schwelle als imaginäre

gedeutet, weil die Mathematik überhaupt in Fällen, wo die
Verminderung einer Gröfse unter einen positiven Wert überhaupt nicht
möglich ist, negative Werte dieser Gröfse als imaginäre fafst." S. 18 f.
wird dieses weiter erörtert: „In der That verstehe ich ausdrücklich unter
negativer Empfindung nicht eine sehr schwache Empfindung, von der
man kein Bewufstsein hat, wie mir Delboeuf unterlegt, sondern eine
imaginäre Empfindung, die gar nicht da ist, indes doch partielle
Bedingungen ihrer Entstehung da sind, eine Empfindung, an deren
Zustandekommen insofern noch etwas fehlt, als an den Bedingungen ihres
Zustandekommens noch etwas fehlt, oder kurz, das Fehlende an einer
Empfindung als Funktion des Verhältnisses dessen, was von
den Bedingungen dazu doch da ist, zu dem, was da sein müfste, sollte
die Empfindung wirklich entstehen. Und wenn man fragt: wie läfst sich
überhaupt noch von einer Empfindung sprechen, wenn eine solche nicht
da ist, so sage ich, in demselben Sinne, als sich von imaginären Gröfsen
in der Mathematik sprechen läfst, ohne dafs eine Gröfse da ist."

S. 65: „Wenn man die Lehre von den psychophysischen Verhältnissen

der Empfindung für sich in der Beobachtung verfolgt, dann
ist positiver und negativer Wert der Empfindung bezüglich ihrer
Schwelle allerdings solidarisch mit Bewufstsein undUnbewufstsein
eben dieser Empfindung."

1 In anderer Weise hat H. Ebbinghaus in derselben Zeitschrift, in
der Fechners Briefwechsel mit Preyer zuerst erschien, den Begriff der
negativen Empfindungen angegriffen (Zeitschr. f. Psychol, und Physiol, d.
Sinnesorgane, I, S. 320 ff., 461 ff.). Fechner habe den Begriff der negativen

Empfindung nicht erfafst, weil er schon den der positiven unrichtig
bestimmt habe. Eine einzelne Empfindung lasse sich nicht als Multiplum
einer andern bezeichnen; vielmehr bedürfe man zur Schätzung mindestens
dreier Empfindungen verschiedener Intensität, wo sich dann angeben lasse,
ob der Abstand der beiden Extreme von dem Mittelgliede ein gleicher
oder verschieden grofser sei. Nehme man nun in einem bestimmten
Sinnesgebiet einen, übrigens willkürlichen, Punkt in der Skala als
Nullpunkt, so seien die von diesem Punkte aus entgegengesetzt sich
verhaltenden Richtungen als positive und negative Seite der Empfindung zu
bezeichnen. — So beachtenswert diese Ausführungen von Ebbinghaus an
sich auch sind, so scheinen sie mir doch Fechner nicht vollkommen
gerecht zu werden. Auch Fechner will ja zwei Empfindungen hinsichtlich
ihrer Intensität nicht unmittelbar vergleichen, so dafs die eine ohne einen
gemeinsamen Mafsstab ohne weiteres als Multiplum der andern erschiene,
sondern seiner Formel liegt die Anschauung zu Grunde, dafs der
ebenmerkliche Unterschied die gesuchte psychische Einheit sei, nach der die
Inteusitätsgröfsen zweier Empfindungen gemessen werden können.



Litterarische Besprechungen. 233

S. 116 f.: „Sie sagen: ,Um die —y wirklich zu deuten, mufs man,
meine ich, irgend etwas angehen, was dem Entferntsein des
negativen Wertes vom Nullpunkt entspricht. Andernfalls
verzichtet man auf eine Repräsentation derselben, und die negativen y-Wcrte
sind nichts als Zahlen, nichts als die Logarithmen von andern Zahlen
mit negativen Vorzeichen." Aber versuchen Sie doch, mit den
Logarithmen der Logarithmentafeln das unbewufste Seelenleben zu repräsentieren,

ohne ihnen die Bedeutung unterzulegen, die ich im Zusammenhange
nach positiver und negativer Seite in der Mafsformel dafür in Anspruch
nehme; und wollen Sie nur nicht vergessen, dafs die Mafsformel
überhaupt keine rein psychologische Formel ist, sondern eine Formel, die
angeben soll, welches Verhältnis die Empfindung in Abhängigkeit
vom Reize hat. Dieses Abhängigkeitsverhältnis durch die Reizskala
hindurch will sie decken, und da die Empfindung bei positiven
Reizwerten unter der Schwelle noch nicht da ist, aber sich der
Entstehung um so mehr nähert, je mehr der Reiz dem Schwellenwerte
zu wächst, so wird dies durch immer mehr abnehmende negative
Empfindungswerte dargestellt. Gröfsere negative Empfindungswerte bedeuten
insofern eine gröfsere Entfernung vom Eintritt wirklicher
Empfindung, als die Reizwerte, von denen sie abhängen, von dem
Grade, wo Empfindung beginnt, entfernter sind; sie weisen also auf diese
gröfsere Entfernung hin, lassen die Entstehungsbedingungen der Empfindung

unter der Schwelle in Zusammenhang mit denen oberhalb der
Schwelle nach einer gemeinsamen Funktion verfolgen, wonach sie
eben unter der Schwelle ebensowenig als die positiven Em-
pfiudungswerte oberhalb der Schwelle den Reizwerten
einfach proportional gesetzt werden dürfen, was den mathematischen
Konnex aufheben wird. Rein psychologisch genommen, sage ich
selbst, unterscheidet sich eine negative Empfindung nicht
von einer Null-Empfindung, wohl aber psychophysisch, und zwar
auf eine ganz angebbare Weise nach ihrem Abhängigkeitsverhältnisse
yom Reize oder der psychophysischen Bewegung, indes Sie das Angebbare
im psychologischen Gebiete für sich aufgezeigt haben wollen, wofür die
Mafsformel nicht gemacht ist."

Man wird es begreiflich finden, dafs unter solchen Umständen der
Briefwechsel zwischen Fechner und Preyer, was die Frage der negativen
Empfindungen anbetrifft, resultatlos abgebrochen wurde (S. 65) und auch
eine abermalige Erölfnung der Diskussion (S. 71) zu keiner wirklichen
Einiguug führte.

Was den zweiten Punkt, den Bewufstseinsbegriff, anlangt,
so sei zunächst hervorgehoben, dafs Fechner selbst (S. 106) erklärt, dafs
seine Deutung der negativen Empfindungswerte nicht abhängig sei von
einer bestimmten Auffassung des Bewufstseins. Diese eigene Erklärung
des Begründers der Psychophysik bestätigt, was oben (S. 227) über den
losen Zusammenhang zwischen Fechners allgemeinen, halb spinozistischen
naturphilosopbischen Anschauungen und seinen exakten psychophysischen
Untersuchungen bemerkt wurde.

Gleichwohl beschäftigt sich der Briefwechsel mehrfach mit dem
Bewufstseinsbegriff. So S. 39 (Preyer), S. 50 (Fechner), 56 (P.), 64 f.
1*0, 70 (P.), 77 (F.), 101 (P.), 118 (F.), 122 f. (P.), 125 f. (F.). Seinen
eigenen Bewufstseinsbegriff deutet Fechner nur an (S. 64 f.). Dagegen
Riebt die Preyersche Fassung des Bewufstseins Anlafs zu eingehender
Diskussion.



234 Litterarische Besprechungen.

Mit Eduard von Hartmann (Das Unbewufste vom Standpunkt der
Physiologie und Descendenztheorie, 1. Aufl. S. 59, 2. Aufl. S. 76) will
Preyer zwischen dein Privatbewufstsein der einzelnen Ganglienzelle
und dem ein Summationsphänomen darstellenden Gesamt- oder Ich-
bewufstsein unterscheiden. Jenes Bewußtsein der Ganglienzelle gebe
den negativen Empfindungen die notwendige positive Deutung (S. 101);
die negative Empfindung sei positiv Privatempfindung der Ganglienzelle;
ihr negativer Wert bestehe in der verschiedenen Entfernung dieser
Ganglienempfindungen vom Gesamt- oder Ich-Bewufstsein (S. 120 f.). —
Bei Hartmann war diese Gedankenreihe bis zu dem statuierten Atom -
bewufstsein zurückverfolgt. Wenigstens dieses „Atombewufstsein"
wird von Fechner mit Glück bekämpft (S. 117 f., 125 f.). Er weist nach,
dafs bei dieser Annahme jede Atomempfindung auch im Gesamtbewufst-
sein sich müsse darthun lassen, was doch weder dem thatsächlicheu
Verhalten des Gesamtbewufstseins entspricht, noch mit anderen Sätzen
Hartmanns sich vereinen läfst. Unter Hartmanns Voraussetzung nämlich,
dafs jede kleinste Schwingung eines Atomes Empfindung mitführt, müfste
auch schon die kleinste Mitteilung davon als Leitung gelten, und damit
die Privatempfindung des Atomes als Glied in den gesamten Komplex
und sonach in das Gesamtbewufstsein eingefügt werden. Diese kleinste
Mitteilung aber würde, wie näher nachgewiesen wird, niemals fehlen. —
Preyers Auffassung von den Empfindungen der Ganglienzellen
bekämpft Fechner nicht mit gleicher Entschiedenheit (S. 117). Doch wird
betont, dafs auch Preyer den Leitungswiderstand zwischen den einzelnen
Ganglienzellen, der die Kontinuität zwischen schwachen Privatempfindungen

derselben aufheben und damit die Aufnahme dieser
Privatempfindungen ins allgemeine Bewufstsein mehr behaupte, als erkläre
(S. 126). — Recht durchschlagend sind diese Gegengründe freilich nicht.
Auch auf dem Gebiete der Anthropologie kann der, welcher selbst halb
auf dem Boden des Spinozismus steht, den vollen Spinozismus nicht
durchschlagend zurückweisen.

Eine dritte Gruppe interessanter Untersuchungen bezieht sich auf
die für die Psychophysik so wichtige Frage nach der Existenz einer
innern Schwelle. Es handelt sich bei dieser Frage bekanntlich um
Folgendes. Allgemein zugestanden ist, dafs der äufsere Reiz eine gewisse
Stärke, den Schwellenwert, erreicht haben mufs, um eine Empfindung
hervorzurufen. Dieser Reiz wird zunächst das peripherische Sinnesorgan

treffen. Dieses mufs also in einen Erregungszustand von
bestimmter Höhe versetzt sein, damit eine Empfindung entstehe. Diesen
notwendigen Erregungseffekt im äufsern Organ nennt Fechner die
äufsere Schwelle. Verfolgen wir die Erregung nun weiter auf ihrem
Wege nach innen bis zum innern Sensorium. Sie wird auf diesem
Wege geschwächt werden, da ein Teil der Kraft verbraucht wird, um den
Widerstand bei der Fortpflanzung zu überwinden. Nun fragt es sich:
löst jede, auch die geringste, im Sensorium anlangende Erregung schon
eine Empfindung aus, oder mufs auch die Erregung im Sensorium eine
bestimmte Höhe erreicht haben, damit eine Empfindung zustande komme?
Im letztern Falle hätten wir, wie eine äufsere, so auch eine innere
Schwelle anzunehmen; im ersteren würde die innere Schwelle fehlen.

Die Frage nach dem Vorhandensein einer inneren Schwelle ist für
Fechner von nicht geringer Bedeutung. Sie hängt aufs engste zusammen
mit der Deutung des psychophysischen Grundgesetzes. Nach der
physiologischen Deutuug des letztern, welche besonders durch Georg Elias



Litterarische Besprechungen. 235

Müller verfochten wurde, ist das langsamere Wachstum der
Empfindungsintensität im Vergleich zu dem der Reizintensität bedingt durch die
physiologischen Verhältnisse der Nervenleitung; nach Rechner dagegen
bildet die logarithmische Beziehung das allgemeine Grundgesetz für alle
Entsprechung zwischen Physischem und Psychischem. Natürlich

mufs in diesem Falle das logarithmische Gesetz in erster Linie dort
gelten, wo Physisches und Psychisches unmittelbar zusammenstofsen : im
innern Sensorium. Da nun das logarithmische Gesetz zur Forderung
einer Reizschwelle führen soll, so mufs eine derartige Reizschwelle von
Rechner konsequenter Weise auch für die Erregung des innern Sensor

iums angenommen werden.
Der Thatsachenbeweis für das Dasein einer solchen innern Schwelle

war von Fechner in seiner „Revision der Hauptpunkte der Psychophysik"
(S. 248—245) in wenig überzeugender Weise geführt worden. Ihn
bestimmten vor allem, wie auch der über diese Angelegenheit mit Preyer
geführte Briefwechsel beweist, apriorische Gründe. Den durchschlagenden

experimentellen Beweis glaubte Preyer in einem „experimentum
crucis"1 gefunden zu haben, das er zusammen mit Tarchanoff
angestellt hatte.

Preyer beschreibt dasselbe folgendermafsen (S. 150):
„Wird ein intermittierender Strom durch ein Telephonpaar, welches

durch einen Draht verbunden ist, geleitet und nach Anlegen eines
Telephons 1 an ein Ohr 1' so abgeschwächt, dafs der Ton eben garnicht
mehr gehört wird, und mit dem anderen Telephon r und anderen Ohr r'
ebenso verfahren, so hört man sehr deutlich den Ton (mitten im Kopf)
beim Anlegen beider Telephone an beide Ohren zugleich. Diese
Thatsache beweist meines Erachtens unwiderleglich die Existenz der
inneren Schwelle (Empfindungsschwelle). Wenn das Telephon 1 am Ohr
1' nicht mehr gehört wird, ist die psychophysischc Bewegung X im
Hörnerven nicht erloschen, ebenso wenn das Telephon r am Ohr r' nicht
mehr gehört wird, die psychopbysische Bewegung p nicht, weil ja, wenn
1+r auf 1'+ r' einwirken, ein Ton gehört wird. X allein genügt nicht,
P allein auch nicht, die für das Centrosensorium erforderliche psycho-
physische Bewegung hervorzurufen. Aber (A.-j- p) genügt, und dafs nun
von beiden Ohren etwas gehört wird (nach Überschreitung der inneren
Schwelle), wird durch die intracranielle (mediane) Lokalisation bewiesen."

Als einen direkten und jeden möglichen Einwand abschneidenden
Beweis für die Existenz der inneren Schwelle glaubte Fechner anfangs
dies experimentum crucis begrüfsen zu sollen (S. 152). Doch stellten sich ihm
bald die gewichtigsten Zweifel an der Beweiskraft desselben entgegen, die
sich vor allem auf die Möglichkeit einer Leitung von Ohr zu Ohr stützten.
Durch den Briefwechsel mit Preyer, der neue, nach Fechners Vorschlägen
modifizierte Versuche anstellte, werden dieselben ebenso wenig gelöst,
wie durch die Beihülfe des gerade für die physiologische Lehre von den
Bchallempfindungen mehrfach verdienten Tübinger Physiologen K. von
•ierordt, dessen Briefwechsel mit Fechner über diesen Punkt (S. 174

1 Da der an Bacons „instantia crucis" (Nov. Organ. 1. II, § 36) sich
anschliefsende Ausdruck „experimentum crucis" so häufig mifsverstanden
wird, so sei die Bemerkung gestattet, dafs „crux" hier von Bacon im
ötnne von Wegweiser genommen wird. Es ist ein entscheidendes
Experiment („instantia decisoria"), durch welches der an einem Scheidewege

angelangte unschlüssige Verstand entweder auf die eine oder auf
d'e andere Seite hingewiesen wird.



236 Litterarische Besprechungen.

— 203) wertvolle Gesichtspunkte, aber keine Lösung bringt. In der
That scheint Fechner nach neueren Untersuchungen von Prey er1 und
K. L. Schäfer2 mit seinen Bedenken teilweise im Recht zu sein, mag
auch Schäfer mit seiner Behauptung, dafs eine cerebrale Kombination der
beiden in jedes Ohr gesondert eindringenden Töne überhaupt unmöglich
sei, vielleicht zu weit geben.

Von den sonstigen psychologisch beachtenswerten Untersuchungen
seien noch erwähnt die über die Empfindung der Stille (S. 129 f. Preyer,
133—137 Fechner, 138 f. P., 142 F., 144 f. P., 146—148 F.) und über
den Nullzustand der Temperaturempfindung (S. 128 P., 131—133 F.).

Interessant ist auch, dafs sowohl Fechner wie Preyer den anonymen
Verfasser der Schrift „Das Unbewufste vom Staudpunkt der Physiologie
und Descendenztheorie" richtig erkannt haben, und zwar wenigstens der
erstere ohne alle Mitteilung von Eingeweihten. Zugleich hatte Preyer
(s. S 114) sofort richtig gesehen, „dafs das Buch kein Naturforscher,
wenigstens kein Physiologe, geschrieben haben konnte". Es mag das
einigermafsen zur Abkühlung für E. von Hartmann dienen, der in der
Vorrede zur zweiten Auflage der fraglichen Schrift (S. 7) meint, dafs der
Verdacht der Verfasserschaft aufser auf ihn seines Wissens nur noch
auf zwei Personen gefallen sei: den Professor Zöllner und Dr. Karl Freiherr

du Prel, und dafs auf ihn nur drei Personen geraten hätten, welche
durch näheren persönlichen oder brieflichen Verkehr mit seinen intimeren
Gedanken vertraut waren: Professor Zöllner, Dr. Karl Freiherr du Prel
und Dr. Julius Bahnsen, von denen aber zudem der letztere seiner Sache
nicht sicher gewesen.

Unter den neun Beilagen, welche der Briefsammlung beigegeben
sind, ist besonders erwünscht der Wiederabdruck von Fechners Aufsatz
aus der Allgem. Zeitung vom 6. Dez. 1882: „Über die Aufgaben der
Psychophysik" (S. 204—226). Zur Einführung in Fechners Gedankenkreis
ist derselbe vorzüglich geeignet.

Die Ausstattung des Werkes ist eine glänzende. Der Druck ist,
bis auf Kleinigkeiten, korrekt. Dankenswert ist das beigefügte, 6 Seiten
fülleude, sorgfältige Personen- und Sachregister.

Breslau. Clemens Baeumker.

Ans den Tiefen des Traumlebens. Eine psychologische For¬
schung auf Grund eingehender Beobachtungen von Dr. phil.
Max Giefsler, Hülfslehrer am Kgl. Gymnasium zu Erfurt.
Halle-Baale, Pfeffer (Robert Stricker). 1890.

Das so unbestimmte und anscheinend regellose, aber für die
Erkenntnis der Phantasiethätigkeit nicht unwichtige Gebiet des Traumlebens
wird in der Monographie Giefslers, gestützt auf ein reiches, durch
ausdauernde Selbstbeobachtung gewonnenes empirisches Material, einer
sorgfältigen Analyse unterzogen, die auch nach den Arbeiten von Scherner,
Radestock und Spitta manches Beachtenswerte bringt. Nüchternheit der
Beurteilung und Vorwalten psychologischer Gesichtspunkte charakterisieren

die Arbeit. Darum sind die psychologischen Auffassungen über
Elemente, Verlauf und Arten des Traumlebens ebenso wohl gelungen,

1 S. 182 Anm. **.
2 Zeitschr. f. Psychologie u. Physiol, der Sinnesorgane, II, S. 111 ff-



Litterarische Besprechungen. 237

wie die am Schlufs gebotenen erkenntnistheoretischen Ausführungen
unbefriedigend sind. Natürlich läuft auch unter den psychologischen
Erörterungen manches Zweifelhafte mit unter; doch ist dieses der Regel
nach zu vorläufigen Hypothesen wohl geeignet.

Breslau. Clemens Baeumker.

Dr. Konstantin Gutberiet. Die Psychologie. 2. Aull.
1890. Allgemeine Metaphysik. 2. vermehrte und
verbesserte Aufl. 1890. Die Theodicee. 2. Aufl. 1890.

Mit aufrichtiger Genugthuung gehen wir an die Erfüllung der
Aufgabe, den Lesern des Jahrbuches über die zweite Auflage der
obengenannten Gutberletschen Lehrbücher Bericht zu erstatten. Obgleich in
manchen nicht unbedeutenden Punkten verschiedener Anschauung huldigend,

verehren wir in dem Verf. gleichwohl einen der hervorragendsten
Vertreter der christlichen Philosophie, in welchem sich spekulative
Begabung und dialektischer Scharfsinn mit einer beneidenswerten Fülle
exakter, mathematischer und naturwissenschaftlicher Kenntnisse zu einem
eigenartigen Ganzen verbinden, das dem Vf. unter den philosophischen
Bestrebungen der Gegenwart eine angesehene Stellung sichert.

Da in der zweiten Auflage ungeachtet der vorzugsweise in der
Psychologie durch Berücksichtigung der neueren Forschungen vorgenommenen

Umarbeitung der Standpunkt und die eigentümliche Richtung des
Vf. eine Änderung nicht erfahren haben, so verzichten wir ebenso auf eine
Vergleichung mit der ersten Auflage, wie auch auf eine eingehendere
Darlegung des Inhalts, den wir als bekannt voraussetzen, und begnügen
uns damit, die Eigentümlichkeiten jenes Standpunkts im allgemeinen zu
charakterisieren und uns eingehender über jene Punkte auszusprechen, in
welchen wir vom Vf. abweichen zu müssen glauben.

Ohne die Befürchtung, auf Widerspruch zu stofsen, dürfen wir den
Standpunkt des Verf. im allgemeinen als den scholastischen oder vielleicht
genauer als einen dem scholastischen innig befreundeten bezeichnen; denn
wenn sich derselbe mit grofser Freiheit in der Psychologie bewegt, so
gestalten sich doch die Berührungspunkte inniger in der allgemeinen
Metaphysik, am innigsten in der vom Verf. „Theodicee" genannten
Darstellung der natürlichen Theologie. Und zwar sind es nicht allein Vorzüge

der Lehre, das strenge Festhalten an dem theistischen Gottes- und
Schöpfungsbegriff, was uns berechtigt, den Verf. als einen Anhänger der
Scholastik zu bezeichnen, sondern auch formelle Eigenschaften,
insbesondere die gewissenhafte Beweisführung und überhaupt der Wissenschaftsbegriff,

wodurch sich die philosophische Arbeit des Verf. von allem, was
sich moderne Philosophie nennt, aufs vorteilhafteste abhebt. Sollen wir
innerhalb der Scholastik die besonderen Richtungen berücksichtigen, so
dürfen wir sagen, der Verf. stehe dem grofsen Metaphysiker des Jesuitenordens,

Suarez, den er selbst den getreuen 1 Anhänger des hl. Thomas
nennt (Allgem. Metaphys. S. 250), näher als den übrigen Meistern der
scholastischen Philosophie.

Der Eigentümlichkeiten, durch welche sich der Standpunkt des Verf.
von dem scholastischen unterscheidet, sind es hauptsächlich zwei: die

1 Wir müssen dieses Prädikat aus Gründen, die wir an verschiedenen
Orten dargelegt haben, entschieden bestreiten.



238 Litterarische Besprechungen.

Anerkennung einer gewissen Berechtigung der atomistischen Auffassung
von der Konstitution der Körper, infolge deren die scholastische Theorie
von Wesensform und an sich unbestimmter, durch die Form bestimmbarer

Materie nur als wohlbegründete Hypothese betrachtet wird, und
der Versuch, durch Anwendung der Mathematik gewissen Lehrsätzen der
Metaphysik eine „exakte" Begründung zu geben.

Die Unentschiedenheit in dem zuerst angeführten Punkte führt ein
gewisses Schwanken in Bezug auf das Verhältnis des vegetativen Lebens-
princips zum Stoffe herbei. In den zahlreichen und höchst verdienstvollen
Arbeiten des Verf. gegen den Darwinismus bleibt es dahingestellt, ob das
vegetative Leben aus der eigentümlichen Verbindung der Stoffe nebst der
Wirksamkeit der allgemeinen, chemisch-physikalischen Kräfte oder aus
einer zum Stoffe hinzukommenden und seine Bewegungen zweckmäfsig
leitenden Seelensubstanz oder Lebenskraft zu erklären sei. Inwieweit
dieses Schwanken aus dem Seelenbegriff des Verf. resultiert, dürfte sich
im Verlaufe unserer Besprechung zeigen.

Die Seelenvermögen werden mit Recht gegen die Angriffe der Her-
bartschen Schule in Schutz genommen. Rein methodologisch zwar —
meint der Verf. (Psych. S. 2) — würde Herbarts System unbedingt den
Vorzug verdienen, weil dasselbe die naturphilosophische Analogie der
Zurückführung der Naturkräfte auf elementare Bewegungsvorgänge des
Stoffes für sich habe. In der That sucht Herbart das Seelenleben aus
einer Mechanik der Vorstellungen zu erklären. Gleichwohl vermögen
wir hierin noch nicht einen methodologischen Vorzug zu erkennen;
denn das Einfachste ist nicht immer das Wahre, und die „naturphilosophische"

Methode verdankt ihre „glänzenden" Erfolge nur der Art, wie
sie gegen alles, was sie nicht erklären kann, das Auge verschliefst oder
es dem Subjekte zuschiebt. Um so entschiedener aber stimmen wir dem
Verf. zu, wenn er die Auffassung des Wollens als Strebens der Vorstellungen

und die des Gefühls als Spannung derselben als ganz absurd
bezeichnet (S. 5).

Die Bemerkungen über Zahl und Vollkommenheit der Seelenvermögen

(S. 8) zeigen den günstigen Einflufs des Studiums des englischen
Lehrers. Die eingehendere Untersuchung aber über das höhere Erkenntnisvermögen

wird der „Erkenntnistheorie" zugewiesen, einer Disciplin, die
ihre Sonderexistenz nach unserer Ansicht bis jetzt nicht zu legitimieren
vermochte.

Um nicht zu ausführlich au werden, heben wir aus dem Abschnitte
über Empfindung und Sinneswahrnehmung nur folgende, für die Ansicht
des Verf. und sein Verhältnis zu Aristoteles und der Scholastik einerseits

sowie den Neueren andererseits charakteristische Aufserung hervor.
„Im Vorstehenden ist die Objektivierung der Empfindung als ein
„Versetzen" der Sinnesqualität an den Ort des Objektes bezeichnet worden.
Dieser Ausdruck darf nicht im subjektivistischen Sinne mifsdeutet werden.
Unsere Sinneswahrnehmung geht ganz direkt auf das Objekt; denn die
Sinnesqualität ist nicht id quod, sondern id quo cognoscitur. Es thut
der Objektivität der Wahrnehmung nicht den geringsten Eintrag, dafs
wir durch psychische Qualitäten ganz anders geartete Bestimmungen des
Objektes, nämlich Bewegungszustände auffassen. Es ist ja dies nicht
anders möglich: quidquid cognoscitur, cognoscitur per modum cognoscen-
tis. Zwischen den objektiven Vorgängen an den Körpern und den durch
sie erregten subjektiven Zuständen besteht aber ein so fester natürlicher
Zusammenhang, dafs wir über das Verhalten der Körper mit derselben
Wahrheit und Sicherheit durch die für sie eintretenden psychischen



Litterarische Besprechungen. 239

Symbole belehrt werden und urteilen, als ob wir die objektiven Vorgänge
in ihrer materiellen Natur wahrnähmen." (S. 76.)

Wir bedauern, gegen diese Sätze entschiedenen Widerspruch erheben
zu müssen. Urteilen wir so, als ob wir die objektiven Vorgänge
wahrnähmen, so ist ja damit zugegeben, dafs wir in der That die objektiven
Vorgänge nicht wahrnehmen, sondern nur stellvertretende psychische
Symbole (Farben, Töne u. s. w. psychische Qualitäten!), deren fester
Zusammenhang zwar(auf Grund einer zwingenden Erfahrung) behauptet,
aber in keiner Weise erklärt wird, für den vielmehr, wenn man
konsequent sein wollte, ein äufserster Occasionalismus eintreten müfste. Da
die thatsächlich ganz anders gearteten „objektiven Bestimmungen" zuge-
standenermafsen nicht aufgefafst werden, so ist es eine blofse Versicherung,

dafs durch diese Theorie der Objektivität der Wahrnehmung nicht
der geringste Eintrag geschehe; denn die Sinnesqualität ist ganz offenbar
nicht Erkenntnismittel (id quo cognoscitur), wenigstens nicht im
scholastischen Sinne medium quo oder Signum formale, sondern Erkenntnisobjekt

(id quod cognoscitur); denn die Bewegungsvorgänge, die das den
„psychischen Symbolen" entsprechende Objekt bilden sollen, fallen
überhaupt nicht in den Bereich der unmittelbaren (sinnlichen) Erkenntnis,
sondern sind auf wissenschaftlichem Wege und vielfach erst in neuerer
Zeit erschlossen worden. Die Theorie des Verf. bedarf daher nicht erst
der Mifsdeutung im subjektivistischen Sinne, sie ist subjektivistisch und
kann gar nicht anders gedeutet werden. Sie bildet, wie die Geschichte
der Philosophie zeigt, eine erste Etappe in dem Siegeslauf des Idealismus,

einen partiellen Idealismus, der konsequent zum universellen
Idealismus hindrängt. Vergebens sucht man diese modern aufgeputzte
Ansicht des Atomisten Demokrit durch das altbewährte Princip: quidquid
cognoscitur, per modum cognoscentis cognoscitur zu stützen; denn die
Erkenntnisweise bezieht sich auf die Art, wie das Subjekt das
Erkenntnisobjekt behandelt — abstrahierend, verbindend, trennend—, nicht
aber auf den Inhalt, die Qualität in der Sinnenerkenntnis, die, wie wir
sahen, das erkannte Objekt thatsächlich bildet. So sehr im allgemeinen
das Bestreben Anerkennung verdient, moderne Theorieen mit scholastischen

Lehren zu versöhnen, so erfolglos ist dasselbe in unserem Falle,
nnd glauben wir gegen eine derartige Verwendung der scholastischen
Unterscheidungen und Principien Verwahrung einlegen zu sollen.

Gegenüber der Bemerkung über das Gedächtnis: „wenn man dem
Tiere Erinnerung zuschreibt, so nimmt man das Wort im weiteren Sinne,
In welchem es Reproduktion des Vergangenen bezeichnet; das Vergangene
als Vergangenes zu erkennen vermag nur der Verstand" (8. 103)
erlauben wir uns auf eine Unterscheidung bei Albert dem Grofsen
aufmerksam zu machen, der in der Schrift de Mem. et Rem. über das sinnliche

Gedächtnis sich dahin ausspricht: Sentitur autem tempus dupliciter,
in se scilicet, secundum quod est numerus motus, et sic rationabilia
eentiunt et cognoscunt tempus. Alio autem modo sentitur tempus in
temporali et non secundum se; et sic sentitur sub determinata differentia
temporis, secundum quam adjacet rei temporali: et hoc est obscure per-
cipere tempus: et sic sentitur in praeterito, quando res praeterit, sicut
près et caprae revertuntur ad caulas cognoscentes caulas ubi habitaverunt
m praeterito. (De Mem. et Remin. c. II. Ed. Viv. t. IX. p. 100.)

Indem wir einige Bemerkungen, zu denen der Abschnitt von der
Sprache Veranlassung gäbe, unterdrücken, wenden wir uns den Ausführungen

über das höhere Erkenntnisvermögen zu. Der Verf. entscheidet
sich für die scholastische Abstraktionstheorie und trägt dieselbe in einer



240 Litterarische Besprechungen.

an Suarez sich anschliefsenden Fassung vor. Wie wir über diese Fassung
denken, wurde bei verschiedenen Anlässen von uns ausgesprochen (vgl.
das Princip der Individuation S. 44 ff. Jahrb. Bd III S. 489 ff). Die
Mängel, die wir darin finden, treten in der Darstellung G.s hinlänglich
deutlich hervor. Die gemeinsame Wurzel der sinnlichen und intellektuellen

Thätigkeit in dem einen Seelenwesen mag eine Anregung zur
Erkenntnis im Verstände, mit nichten aber die Erzeugung der species
intelligibilis zu erklären. Der Versuch, die Ansicht des Suarez von der
Auffassung des Einzelnen durch den Verstand mittels einer species
propria, oder der direkten Intelligibilität desselben mit der thomistischen
Lehre zu versöhnen, ist uns nicht recht verständlich geworden. Die
Suarezsche Ansicht ist nur die Konsequenz seiner Abstraktionstheorie,
in welcher die Abstraktion mehr als Verallgemeinerung von
Einzelnbegriffen, denn als Entsinnlichung des durch die Materie Individualisierten
erscheint. Daher auch die Abweichung in der Bestimmung des Indivi-
duationsprincips. Der Verf. scheint in jenem Punkte zwischen Thomas
und Suarez zu schwanken, schreibt aber dann wieder im Sinne des
letzteren: die Vernunft erkenne alles was der Sinn und noch hesser als
dieser (S. 177), und wiederum, das eine Formalobjekt könne in sinnlicher
und unsinnlicher Weise erfafst werden (S. 181). Es begreift sich
hiernach, warum der Verf. eine besondere Beweisführung für die Existenz
eines sinnlichen Begehrens als notwendig erachtet, die uns höchst
einleuchtend bedünken will.

Die gegen die praemotio physica der Thomisten vorgebrachten
Gründe (vgl. auch Theodicee S. 206) dürften auf Mifsverständnissen
beruhen. Die pr. ph. hebt zwar den subjektiven Zustand der passiven
Indifferenz, keineswegs aber die allein (wie das Beispiel der göttlichen
Freiheit lehrt) zum Wesen der Freiheit notwendige objektive Indifferenz
auf. Auch der sensus divisus ist falsch gedeutet; denn gerade unter
dem bewegenden Einflufs Gottes bleibt die Möglichkeit einer anderen
Entscheidung gewahrt, und die Notwendigkeit, mit welchem der kreatür-
liche Akt an den göttlichen geknüpft ist, mufs als nécessitas consequen-
tiae, nicht als nécessitas antecedens oder nécessitas consequents gedacht
werden. Denn im göttlichen Akt ist der kreatürliche als ein freier gewollt
und eingeleitet, weshalb er aus ihm zwar mit logischer Notwendigkeit,
nicht aber mit realer Notwendigkeit, d. h. nicht als ein notwendiger Akt
(nec. consequentis) folgt.

Tiefeingehend ist der Abschnitt über das Gefühl und enthält viel
des Trefflichen aus alten und neuen Schatzkammern. Die Meinung aber,
gegenüber den Neueren erschiene die scholastische Darstellung der
Gefühle dürftig und dürr (S. 206), wird thatsächlich vom Verf. teilweise
selbst zurückgenommen, indem er die Specifizierung der von ihm als
auf Vorstellungen beruhend bezeichneten Gefühle einfach nach dem
Vorgang des hl. Thomas wiedergibt. Einige Behauptungen über sinnliche
Gefühle wissen wir uns nicht recht zu deuten, z. B. dafs bei Wärme
und Druckempfindung das Gefühl der Lust und Unlust allein bleibe u. s. w.
(S. 210).

Mit dem Seelenbegriff des Verf. hängt es zusammen, dafs zuerst die
Einfachheit, dann die Substantialität der Seele nachgewiesen wird.
Beeinträchtigt wird, wie uns scheint, der Nachweis der Einfachheit durch
den Umstand, dafs zwischen sinnlicher und intellektueller Erkenntnis
nicht unterschieden und das Princip des sinnlichen Erkennens nicht blofs
als ein einheitliches und einigendes, sondern als ein einfaches betrachtet



Litterarische Besprechungen.

wird. Dadurch wird auch die die Menschen- von der Tierseele auszeichnende

Geistigkeit in Frage gestellt. Denn Einfachheit, d. i. Freiheit von
der Materie, der Wurzel der Körperlichkeit, bildet den Grund der Geistigkeit;

aus der Immaterialität folgt die Intellektualität.
Die Einschränkung des Gesetzes von der Erhaltung der Kraft

(S. 261) findet unsern Beifall; wir glauben aber, dafs das genannte Gesetz
zu gunsten der Organismen insbesondere noch einer weiteren
Einschränkung bedarf.

Die Verneinung der Frage, ob eine besondere vegetative Seele im
Menschen sei, erscheint dem Verf. leichter, als die Bejahung der Frage,
ob die intellektuelle Seele auch Princip des vegetativen Lebens sei (S. 266).
Die sinnlichen Thätigkeiten erforderten eine innigere Verbindung der
Seele mit dem Körper, als die vegetativen, da sie immanenter als die
letzteren seien; denn diese liefsen sich alle auf Bewegungen durch das
Lebensprincip zurückführen. Also könnte das Princip des vegetativen
Lebens als eine von aufsen stofsende Macht gedacht werden! Ist denn
nicht auch die Pflanze eine einheitliche Natur, ein einheitliches Wesen?
Und wird nicht S. 281 mit Recht gegen Piaton bemerkt, ein Wesen, das
andere bewegt, werde mit diesen keine einheitliche Natur, vielmehr sei
das Gegenteil daraus ableitbar?

Von gröfstem Interesse für uns ist die scharfsinnige und energisch
auf ihr Ziel lossteuernde Untersuchung der Art, wie Leib und Seele zu
einer Natur, eine m Thätigkeitsprincip werden. Das Resultat enthalten
die Worte: „Es zeigt sich keine andere Möglichkeit, als dafs die Seele
den Stoff des Leibes bis in sein innerstes Sein erfafst und verändert."
„Dies setzt allerdings voraus 1., dafs der Stoff wenigstens unter der
Herrschaft der Seele sein Sein bis auf einen bestimmungslosen Urstoff
verlieren könne, und 2., dafs die Seele ihm dieselben Bestimmungen
mitteilen oder genauer ihn dazu aktuieren könne, wie dies sonst die dem
Stoffe eigenen Seinsprincipien und Seinsformen thun." (S. 293.) Obgleich
keine andere Möglichkeit, kein anderer Ausweg gegeben ist, so soll doch
die durch die gegebenen Bestimmungen geforderte Auffassung der
Konstitution der Körper aus substanzieller Form und bestimmbarem Stoffe
nur eine Hypothese sein, da in Gottes Allmacht und Weisheit zahlreiche
Arten der Einigung im Sein gelegen sein können. Es sei unwesentlich,
ob man sich die Natur atomistisch konstituiert oder stetig ausgedehnt
denke; nur wenn man das Atom als einfache Substanz auffasse, sei es
schwer zu erklären, wie solche im Sein unveränderliche Elemente e i n
Sein mit der Seele ausmachen können. (S. 293 f.) Nach unserer Ansicht
ist dies einfach unmöglich und überhaupt die „atomistische Konstitution"
der Natur mit der Existenz von Lebewesen absolut unvereinbar. Möge
daher der verehrte Verfasser den letzten Schritt thun und sich ohne
Restriktion zur aristotelischen Theorie der Konstitution der Körper
bekennen; es würde dies auch heilsam auf seine Ansicht von den
Sinnesqualitäten zurückwirken.

Den vom Verf. gebrauchten Ausdruck „Formthätigkeit" halten wir
für ungeeignet und mifsverständlich; denn die Formursache unterscheidet
sich gerade dadurch von der Wirkursache, dafs sie unmittelbar durch
sich selbst, nicht durch eine Thätigkeit, ihre Funktion als Daseinsprincip
ausübt.

Die scholastische Ansicht vom Wechsel der Formen im Embryo ist
nicht, wie der Verf. meint (S. 308), mythenhaft, sondern einerseits eine
Forderung des aristotelischen Seelenbegriffs; andererseits aber schliefst
sie sich innig den Thatsachen an; denn die ersten Funktionen des kei-

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 16



242 Litterarische Besprechungen.

menden Organismus sind ausschliefslich vegetative (vgl. uns. Abhandlung
im Katholik 1889 II. 4. Heft S. 392).

Über die Schwierigkeit, die in der Annahme der Zeugung eines
einfachen Wesens, wie es in der Auffassung des Yerf. die Tierseele ist,
liegt, wird mit der Unterscheidung der Geistigkeit von der Einfachheit
hinweggegangen. Wir stimmen allerdings zu, dafs die Tierseele Produkt
der Zeugung sei, nehmen aber auch an, dafs derselben als einem
unvollkommenen Sein (oœficeroç xl) weder das absolute Prädikat des Seins noch
das der Einfachheit zuerkannt werden könne. Einfachheit schliefst die
Möglichkeit der Teilung aus. Der Tierseele kommt nun gewifs aktuelle
Ungeteiltheit zu, da sie ja dem Organismus die Einheit verleiht, nicht
aber schlechthinnige Unteilbarkeit. Denn wenn auch nicht per se teilbar,

kann sie doch bei einfacher Organisation in niederen Tieren per
accidens und indirekt, durch Teilung des Ganzen, dessen Formprincip sie
ist, einer Teilung unterliegen. In dieser Auffassung erscheint die
Entstehung der Tierseele durch Zeugung begreiflich, nicht aber, wenn man
sie als einfache, wenn auch (was wir für inkonsequent halten) ungeistige
Substanz ansieht.

Wir wenden uns nunmehr der „allgemeinen Metaphysik" zu.
Der Verf. bestimmt die Metaphysik nicht, wie uns richtiger dünkt, als
Wissenschaft vom Seienden als solchen, sondern als Wissenschaft des
Übersinnlichen, und betrachtet auch Kosmologie und Psychologie als Teile
derselben. Ontologie und Theodicee (natürliche Theologie) gelten als
verschiedene Disciplinen. Wir halten dafür, dafs sie zusammengehören in
die eine Wissenschaft vom Seienden und den Gründen desselben mit
Ausschlufs des Naturphilosophischen und Psychologischen. — Mit vollem
Recht wird die Meinung zurückgewiesen, als ob die Metaphysik vom
Detailstudium der specieilen Wissenschaften abhänge.

Mit Genugthuung nehmen wir von der Äufserung Akt, dafs die
moderne Denkrichtung mit Unrecht kein anderes Sein aufser dem, das
existiert, anerkenne (S. 21). Auch dem Möglichen komme ein wahres
Sein zu, wenn auch nur in der idealen Ordnung, der die idealen Wesenheiten

der Dinge angehören, die sich in den Geistern wirksam erweisen,
wiewohl sie im Gebiete des Existierenden Nichts sind. — Wir halten das
Gebiet des real Möglichen für weit umfassender, als der Verfasser, und
haben uns hierüber in einer Abhandlung (Jahresbericht der Görresges.,
Sekt, für Phil. Köln 1884 S. 3 ff.) ausführlicher ausgesprochen. Andererseits

aber glauben wir, dafs das real Mögliche nur im Gebiete des
Existierenden sich finde und dadurch sich wirksam erweise. Die idealen
Wesenheiten vermögen nur dadurch auf den Geist zu wirken, dafs sie in
den Dingen verwirklicht sind. Wäre die ideale Wesenheit im Gebiete
des Existierenden Nichts, so scheint uns der Ontologismus, den der Verf.
verwirft, unvermeidlich. Wir können daher auch nicht zugeben, dafs es
zwischen dem aktuellen Sein und dem Nichts kein Mittleres gebe (S. 20),
und halten den realen Unterschied von Wesenheit und Dasein in allem
kontingenten, geschaffenen Sein aufrecht.

Unbefriedigt läfst uns der Abschnitt über das Princip der
Individuation. Die Frage, wie unstoffliche Wesen (also doch reine Formen!)
in rein numerischer Vervielfältigung existieren sollen, wenn die Form der
Grund des specifischen Unterschiedes ist, bleibt unbeantwortet (S. 34).
Der Abschnitt über Hypostase und Person böte Anlafs zu Bemerkungen,
die wir unterdrücken. Befremdend ist das Urteil über die bekannte
Definition des Boethius von Person. Der Verfasser der Schrift, in der sich
jene Definition findet, mufste doch wohl Christ und Theologe sein! (S. 54.)



Litterarische Besprechungen. 243

Die Kategorieen von Thun und Leiden werden auf den Abschnitt
von der Ursache verwiesen (S. 56), obgleich sie selbständige Kategorieen
sind und Thätigkeit nur der einen Art von Ursache — der wirkenden —
zukömmt. Wenn gesagt ist, an der neueren Auffassung der sensiblen
Qualitäten als blofser Bewegungsformen könne im Ernste nicht gezweifelt

werden (S. 64), so erlauben wir uns trotzdem daran zu zweifeln,
gleichwie wir die „neuere Anschauung" nicht zu teilen vermögen, dafs
Bewegung die einzige in der leblosen Natur wirkende Kraft sei (S. 67). Es
sei hier nur an die entgegengesetzte Ansicht des berühmten Physikers
Hirn erinnert. Welchen Wert aber die „scharfsinnigen Untersuchungen
der Scholastiker über die Qualitäten" (S. 70) bei derartigem Eindringen
atomistisch-mecbanischer Anschauungen in die Philosophie behalten sollen,
vermögen wir wenigstens nicht abzusehen.

Der kontradiktorische Gegensatz findet nicht zwischen Begriffen
(.termini), wie es nach S. 71 den Anschein hat, sondern nnr zwischen
Urteilen statt. — Die Art, wie die Annahme, dafs die Beziehung als
solche nur im Verstände sei, mit der Trinitätslehre in Einklang gesetzt
wird (S. 86), dürfte kaum den Beifall der Theologen finden. Die Existenz
realer Beziehungen kann nicht in Abrede gezogen werden; um aber die
Realität der Beziehung zu sichern, genügt es nicht, die des Fundamentes
festzuhalten, denn das Fundament der Relation ist nicht die Relation
selbst. (Vgl. Zigliara, Summa Philos, t. I. p. 476 ed. 4.)

Ein Mifsverständnis liegt der Bemerkung S. 90 über den Schlufs
auf zwei verschiedene Realprincipien im Körper aus den so entgegengesetzten

Erscheinungen der Trägheit und Kraft, der Vielheit und
Einheit, zu Grunde. Denn hier handelt es sich nicht um verschiedene und
entgegengesetzte Wirkungen, die allerdings von ein- und derselben
Ursache ausgehen können, sondern um ein entgegengesetztes Verhalten
des Körpers selbst, der nicht durch dasselbe Princip als ein Mannigfaltiges

und Einheitliches, als ein Thätiges und Leidendes konstituiert
sein kann.

Die moderne Zurückführung des Kausalprincips auf das des
hinreichenden Grundes halten wir für keinen Fortschritt; in der realen
Ordnung ist der hinreichende Grund eben die Ursache selbst, in der
idealen aber gilt der Satz der ratio sufficiens nur von dem, was
überhaupt einer Begründung bedarf, d. h. was nicht unmittelbar durch sich
selbst einleuchtet, also nicht unbedingt. Das Kausalprincip aber oder
der Satz: kein Geschehen (Entstehen oder Vergehen) ohne Ursache ist
nur einer indirekten Begründung, durch den Satz des Widerspruchs fähig.

In dem vortrefflichen Abschnitt über die Ursache wird unter anderm
dem Satze des hl. Thomas quidquid movetur, ab alio movetur eine
sorgfältige Begründung zu teil. — Aus der Erörterung der Zweckursache sei
die Meinung erwähnt, nicht das Ziel als solches weise auf eine Intelligenz

hin, weil wesentlich jede Thätigkeit auf ein Ziel gerichtet sei: was
nur bezüglich des nächsten Grundes, nicht aber bezüglich des entfernteren
richtig ist; denn die Zielstrebigkeit der nicht intelligenten Wesen weist
auf eine zwecksetzende Intelligenz jenseits derselben hin.

Die Untersuchungen über den Ursprung der Ordnung greifen den
einschlagenden Teilen der „Theodicee" vor und anticipieren deren Inhalt,
womit der thatsächliche Beweis für die Zusammengehörigkeit der
„Allgemeinen Metaphysik" und der natürlichen Theologie geliefert ist.

Uber den Wert der Wahrscheinlichkeitsrechnung in diesem Gebiete
sowie über den Schlufs von „unendlich vielen möglichen" Ordnungen auf

16*



Litterarische Besprechungen.

eine frei wählende Intelligenz haben wir uns bei einer anderen Gelegenheit

ausgesprochen (Jahrbuch Bd V S. 181).
In der Darstellung des Unendlichen unterscheidet der Verfasser

zwischen dem potenziell Unendlichen und dem aktuell Unendlichen; jenes
sei immer endlich, weil nach jeder endlichen Grenzverschiebung und
Vergröfserung einer endlichen Gröfse immer nur Endliches gegeben sei.
Die Vergröfserungsfähigkeit und Zurückschiebbarkeit der Grenzen aber
müsse immer aktuell unendlich sein (S. 164), woraus dann gefolgert wird,
dafs jedes potenziell Unendliche ein aktuell Unendliches voraussetze. —
Wie sie liegt, enthält die Behauptung, die Vergröfserungsfähigkeit müsse
aktuell unendlich sein, einen Widerspruch; denn die Fähigkeit der
Vergröfserung, die Vermeidbarkeit ist etwas Potenzielles. Dieses Potenzielle

setzt allerdings ein Aktuelles voraus, aber nicht eine aktuell
unendliche Gröfse oder Vielheit, sondern ein Kontinuierliches, in welchem
eine messende und zählende Aktualität Grenzen setzt, die zuvor nur
potenziell, nicht aber aktuell vorhanden waren. Das Argument, dafs das
Denken sein Objekt nicht setze, sondern voraussetze (S. 165), trifft in
diesem Falle nicht zu; denn die Grenze als solche ist keine Realität,
das Mafs aber, womit wir das Kontinuierliche messen, ist etwas Gegebenes,
eine Gröfseneinheit, die wir nur zu wiederholen oder zu verkleinern
brauchen, um eine neue Grenze zu setzen oder die Grenze ins
Unbestimmte hinauszuschieben. Eine nach beiden Seiten begrenzte, also
endliche Linie läfst eine der Reihe 1/2 +1/4 + 1/8 u. s. w. entsprechende ins
Unendliche gehende Teilung zu. Wer möchte nun behaupten, dafs diese
Linie aus der Anzahl der unendlich vielen Teile actu bestehe! Dies
hiefse das Wesen des Kontinuierlichen ganz und gar verkennen.

Der Verf. beruft sich für seine Ansicht auf das göttliche Erkennen,
in welchem die möglichen Dinge aktuell objektiv beisammen seien
(S. 165 f.). Wir bestreiten nicht, dafs das göttliche Erkennen unendlich
Vieles umfasse, wohl aber, dafs dieses in der Form einer aktuell unendlichen,

weder einer Vermehrung noch Verminderung fähigen diskreten
Vielheit dem göttlichen Erkennen objektiv präsent sei. Der Verf. selbst
gesteht, das Unendliche, das von Gott erkannt ist, stehe über der Zahl.
— Die Bemerkung über die Art, wie Gott die Ludolfsche Zahl erkennt,
scheint uns einen handgreiflichen Anthropomorphismus zu enthalten.
Oder sollte Gott das Verhältnis des Durchmessers zum Umfang des
Kreises in Decimalstellen ausdrücken? Etwa um die letzten Ziffern
(da solche in Gutberlets Ansicht, weil bestimmt, aktuell gegeben wären,
und doch wieder nicht gegeben sein könnten, weil das Verhältnis ein
irrationales, inkommensurables ist) irgend einmal einem Mathematiker zu
offenbaren

Mit dem Gesagten ist nun allerdings noch nicht die Unmöglichkeit
einer actu unendlichen Gröfse und Vielheit gegeben, wohl aber das
Hauptargument der entgegengesetzten Ansicht entzogen. Das mathematisch
Unendliche bietet ein Argument dafür unseres Erachtens nicht, da es
nur in Verbindung mit konkreten, endlichen Gröfsenverhältnissen einen
rechnerischen Wert besitzt.

Die S. 170 auf den Einwand, wenn es eine unendliche Menge gäbe,
so würde folgen, dafs 2 X 00 00 2 1 sei, gegebene Antwort scheint
uns nicht hinreichend; denn es würde allerdings einen Unterschied
ausmachen, ob die unendlich Vielen Menschen oder Tiere wären; vom
Standpunkt der Quantität aber wäre es ganz gleich, ob das unendlich
Viele einmal oder doppelt genommen würde, oder vielmehr richtiger, in
der unendlichen Vielheit gäbe es keine Unterschiede. Wenn die Mathe-



Litterarische Besprechungen. 245

matiker gleichwohl Unendlichkeiten niederer und höherer Ordnung
annehmen, so handelt es sich hierbei nicht um ein absolut und aktuell,
sondern nur um relativ Unendliches (im unendlich Kleinen um mehr oder
minder schnell verschwindende Gröfsen).

Wenn das Unendliche, wie der Verfasser will, aus unendlich vielen
endlichen Teilen bestehen kann, so läfst sich auch umgekehrt annehmen,
dafs es aus endlich vielen unendlichen Teilen bestehe, denn 3 X00 ist
gleich co X 3, ebenso aber auch aus unendlich vielen unendlich grofsen
Teilen, oderooX00» da aber im Unendlichen keine quantitativen
Unterschiede sein können, so wäre ooX00 œX 3, also 3 oder jede beliebige
endliche Zahl co. Was zu gunsten der Realität des unendlich Kleinen
(S. 173) gesagt ist, vermochte uns nicht zu überzeugen. „Diese unendlich

kleinen Elemente haben noch ein Sein, aber nicht im Gebiete des
Endlichen wie das ganze Stetige, sondern im Gebiete des unendlich
Kleinen und darum können sie nicht weiter zerlegt werden." Wo in aller
Welt ist dann dieses Gebiet des unendlich Kleinen zu suchen? Soll das
unendlich Kleine Element des Stetigen sein, so mufs es doch in diesem
sich finden. In Wahrheit beruht das unendlich Kleine auf der Fiktion,
dafs ein festes Verhältnis zwischen Gröfsen noch vorhanden ist, wenn
diese 0 werden, eine Fiktion, die sich dadurch rechtfertigt, dafs das
wirkliche Verhältnis aus einem doppelten Bestandteil, einem sich
gleichbleibenden und einem veränderlichen besteht, welch letzterer vernachlässigt

wird, wenn das Verhältnis in seiner von Zufälligkeiten, unter
denen es in concreto besteht, unabhängigen Reinheit aufgefafst werden soll.

Für die Möglichkeit einer aktual unendlichen Gröfse und Vielheit
ist demnach weder in der natürlichen Theologie noch in der Mathematik
ein Anhaltspunkt zu finden.

Nach dem oben Gesagten bedarf es keiner eingehenderen Widerlegung

des Satzes (S. 183), dafs die letzten Elemente einer stetigen Gröfse
unteilbare unendlich kleine Gröfsen derselben Art seien, denn aus
Elementen, deren Gröfsenwert, wie zugestanden wird, 0 ist, kann sich
keine stetige Gröfse zusammensetzen. Das Stetige ist eben ins Unendliche,

d. h. Unbestimmte teilbar. Im physischen Körper aber setzt nicht
die Gröfse, sondern die substanzielle Form der unendlichen Teilbarkeit
eine reale Grenze.

Auf die Raumtheorie des Verf. einzugehen, müssen wir uns
versagen ; die Begründung der Existenz eines leeren Raumes durch die
Thatsache der Bewegung halten wir für verfehlt (vgl. Schneid,
Naturphilosophie S. 230). Der aristotelischen Raumtheorie ist die, wie uns
scheint, wohlverdiente Berücksichtigung nicht zu teil geworden. Aus der
im wesentlichen modernen Ansicht des Verf. vom Räume (deren Keime
schon bei Suarez sich finden) erklärt sich die polemische Haltung gegen
die thomistische Auffassung des Verhältnisses der Geister zum Räume,
das an sich nur ein negatives ist und erst durch die Thätigkeit zu einem
positiven wird. — Die Erklärung wunderbarer Erscheinungen wie der
Bilokation erscheint so klar und einfach, dafs sie unmöglich wahr sein
kann. Das ist nicht Bilokation eines Körpers, sondern die gespenstische
Erscheinung eines Geistwesens.

Eine ähnliche Auffassung wie der Raum erfährt die Zeit, die als
fliefsende Dauer, in welche die Veränderungen fallen, mit der Möglichkeit

der Veränderung verwechselt wird. — In der Ansicht, die Unmöglichkeit

eines von Ewigkeit geschaffenen Wesens lasse sich nicht zwingend
beweisen, sind wir mit dem Verf. einverstanden, halten aber dafür, dafs
«es auch von einem der Veränderung unterworfenen Geschöpfe gelte;



246 Litterarische Besprechungen.

denn Veränderung und Succession wenigstens in der Thätigkeit ist vom
Begriffe des Geschöpfes unzertrennlich.

Über die „Theodicee" können wir uns umsomehr kürzer fassen, als
wir uns über die leitenden Gesichtspunkte des wichtigsten Abschnittes
von den Beweisen für Gottes Dasein anderweitig (Jahrb. Bd. V. S. 181 ff.)
ausführlich geäufsert haben. Wir fügen dem Gesagten nur hinzu, dafs
die Widerlegung des ontologischen Beweises eine gewisse Kantsche
Färbung trägt.

Wiederholt und mit vollem Recht wird die (in neuester Zeit wiederum
versuchte) Auffassung der Aseität im Sinne von Selbsthervorhringung als
absurd zurückgewiesen. Wie für die Existenz Gottes, so wird auch für
die göttliche Unendlichkeit ein Argument auf die ideale Ordnung, die des
Möglichen oder der idealen Wesenheiten gebaut. Wenn wir das erstere
unter der Bedingung einer Modiiikation zulassen (a. a. 0. S. 185), so
halten wir bezüglich des letzteren dafür, dafs die Unendlichkeit einer
idealen, möglichen Ordnung vielmehr die göttliche Unendlichkeit auch
quoad nos zur Voraussetzung habe.

In den schwierigen Fragen des göttlichen Vorherwissens und der
göttlichen Mitwirkung schliefst sich der Verf. an Molina und Suarez an
und geht über den Widerspruch einer ewigen, und doch vom freien
Willen abhängigen Wahrheit der zukünftigen freien Handlung einfach
hinweg. Wenn, wie der Verf. selbst sagt (S. 129), die Wahrheit der
Sätze, welche die freien Entscheidungen aussprechen, von diesen abhängt,
so kann sie keine ewige Wahrheit sein, mag man unter Wahrheit die
objektive oder formale, die der Sache oder der Erkenntnis verstehen.
Von dem, was erst durch eine zukünftige freie Willensentscheidung wahr
gemacht wird, läfst sich nicht sagen, was einmal wahr ist, sei immer
wahr. Die zur Rechtfertigung der scientia media bezüglich der bedingt
zukünftigen freien Handlungen aufgestellte Behauptung einer metaphysischen

Unmöglichkeit, dafs der Wille unter den Umständen sich nicht
so entscheiden würde, wie er sich wirklich entscheiden würde (S. 132),
enthält eine Tautologie, nicht aber das Fundament für ein ewiges und
notwendiges, von göttlichen Willensentschlüssen unabhängiges Wahrseiu.
Die ganz willkürliche Bestimmtheit der Aussage einer bedingt
zukünftigen Entscheidung macht noch keineswegs die Sache selbst zur
bestimmten und ewig wahren (S. 134). Die logische Erörterung a. a. 0.
findet ihre vollständige Widerlegung in der bekannten Schlufsstelle des
ersten Buches nepl epfitjvelaç, wozu man den Kommentar des heiligen
Thomas vergleiche. (Opp. t. Ï. ed. Vatic. 1882 p. 65 squ.) Die weiteren
für die scientia media beigebrachten Argumente können nur auf solche
Eindruck machen, welche die direkte Herrschaft des göttlichen über den
geschöpflichen Willen für freiheitverderblich halten. Wir gehören nicht
zu diesen.

Die Annahme, auch die möglichen Geschöpfe seien Objekte der
göttlichen Liebe, halten wir mit der Natur des Wollens, das nicht die
Vorstellung, sondern die Sache selbst als eine wirkliche oder zu
verwirklichende zum Gegenstande hat, für unvereinbar.

Die Raumtheorie des Verf. wirft ihren Schatten auch in die Theodicee

und führt zu einer Auffassung der göttlichen Unermefslichkeit und
Allgegenwart, die uns an Newton erinnert (S. 170).

Die physische Präsenz der Dinge in der göttlichen Ewigkeit, richtig
verstanden, unterliegt keineswegs den erhobenen Schwierigkeiten (S. 174).
Der Verf. meint, nur die Wahrheit der Dinge sei Gott ewig gegenwärtig.
Ist die formale Wahrheit gemeint, so enthält der Satz eine Tautologie;



Litterarisclie Besprechungen. 247

ist es die objektive, so sind die notwendigen Wahrheiten von den kon-
tingenten der freien Handlungen der Geschöpfe zu unterscheiden ; jene,
weil im Wesen Gottes begründet, sind notwendig und ewig; bezüglich
der letzteren aber steht es in Frage, wie und wodurch sie Gott ewig
präsent sind, eine Frage, worauf der Verf. eine befriedigende Antwort
nicht zu geben weifs.

Die Verteidigung des hl. Thomas gegen Scotus betreffs des unendlichen

Ahstandes zwischen Sein und Nichts bedarf keiner mathematischen
Formel, da in dem Beweise des hl. Thomas nicht der Abstand des
endlichen Seins als endlichen vom Nichtsein in Betracht kommt, sondern
das Verhältnis des Seins zum Nichtsein, ein Verhältnis, das in Wahrheit

keines ist. Das Nichtsein steht aufser Verhältnis zum Sein, mit
anderen Worten, der Abstand zwischen beiden ist ein unendlicher.

Dafs die Formel v m w zur Lösung des Problems nichts
beiträgt, zeigt die Indifferenz derselben gegen die Annahme v oo und
ni oo. Was aber die Formel nicht entscheidet, entscheidet das onto-
logische Räsonnement; denn eine unendliche Potenzialität (m oo), die
ein aktuales Sein hervorbringt, ist eine ontologische Unmöglichkeit.
Durch die obige Unterscheidung erledigt sich auch einfach der 2.
Einwurf (S. 179), ein widerstrebender Stoff sei noch ungeeigneter als gar
keiner, denn ein solcher ist immerhin ein Sein, aus welchem irgend etwas
auch durch eine endliche Kraft gemacht werden kann, während die
wirkende Macht bei völligem Mangel des Stoffes den Abgrund, der das
Nichts vom Sein scheidet, überbrücken mufs.

Die Anwendung mathematischer Formeln in der Erörterung des
Schöpfungsbegriffs zeigt an einem hervorragenden Beispiel, wie wenig die
Mathematik für Lösung metaphysischer Fragen geeignet ist. Der Verf.
nimmt in der Formel oo X 0 w, die bedeuten soll, dafs eine Kraft (v),
um ohne Stoff (m) eine Wirkung (w) hervorzubringen, unendlich sein
müsse, das Zahlzeichen 0 im Sinne von Nichts, verwechselt also die
Differenz zweier gleicher Gröfsen mit dem Nichts; denn obige Gleichung
hat nur dann mathematisch einen Sinn, wenn man 0=1 — 1 nimmt.
Der Verf. vergifst in unserem Falle, dafs mit oo und 0 nicht so ohne
weiteres gerechnet werden kann, vielmehr die Operation ins Auge gefafst
werden mufs, der das oo oder 0 seinen Ursprung verdankt. Beachtet man
jenen Sinn des 0, so entfällt jede Analogie mit dem Entstehen eines
Seins durch Schöpfung aus Nichts. Mit dem Nichts kann der Mathematiker

überhaupt nichts anfangen, es wird ihm entweder zur Differenz
gleicher Gröfsen u. dgl. oder zum unendlich Kleinen, wie es G. selbst
einmal nimmt. Dieses aber für das metaphysische Nichts zu substituieren,
hiefse sich auf eine abschüssige Bahn hegeben. Lasse also die Mathematik

der Metaphysik ihr Kreuz allein tragen! —Der Verf. bewährt sich
selbst als ein so tüchtiger Metaphysiker, dafs er der Hülfe der Mathematik
wohl entbehren kann.

München. Dr. M. Glofsner.

F. Cathrein S. J., Moralpliilosopliie. I. Band : Allgemeine,
II. Band: Besondere Moralphilosophie. Freiburg 1890. 1891.

Der Vorrede zufolge schreibt der Verf. nicht blofs für Fachgelehrte,
sondern überhaupt für Gebildete, ohne deshalb auf den wissenschaftlichen
Charakter zu verzichten: eine Aufgabe, die in glänzender Weise gelöst
]st. In der Einleitung werden als Quellen der Moralphilosophie die
allgemeinen Vernunftprincipien, Erfahrung und Geschichte angegeben.



248 Litterarische Besprechungen.

Was die Einteilung des zu behandelnden umfassenden Gebietes betrifft,
so geht der Verf. von der an Kants Trennung des Sittlichen und Rechtlichen

erinnernden in Sitten- und Rechtslehre ab und scheidet einen
allgemeinen und einen besonderen Teil der Moralphilosophie ans, indem
er jenem die allgemeine Theorie des sittlich guten Handelns, das Rechtsgebiet

mit inbegriffen, diesem die Anwendung auf die besonderen menschlichen

Verhältnisse zuweist.
Während sonst der vom Verf. selbst auerkannten praktischen Natur

der Moralphilosophie entsprechend die Bestimmung des menschlichen
Endzieles an die Spitze gestellt wird, beginnt der Verfasser mit einer
Erörterung über die Natur des Menschen und das Handeln nach seiner
physischen Seite: ein Gegenstand, welcher der Psychologie zuzuweisen
wäre. Die Verteidigung der Willensfreiheit ist vorwiegend populär
gehalten und enthält Treffliches gegen den Mifsbrauch der Statistik sowie
gegen die Behauptung, die Freiheit widerspreche dem Kausalprincip. Die
Darstellung der Leidenschaften ist im allgemeinen sachlich richtig und
in sehr anziehender Weise geschrieben. Bezüglich der Hindernisse der
Freiheit haben wir nur die Bemerkung zu beanstanden, dafs Gott den
Willen zwar nicht zwingen, wohl aber nötigen könne. Wir halten dies
in Bezug auf deliberierte Willensakte für unmöglich.

Von Piaton und Aristoteles urteilt der Verf., dafs ihre Ansichten
vom natürlichen Endziel des Menschen der Wahrheit am nächsten kommen,
aber einer genaueren Bestimmung bedürfen (S. 86). — Das beredte
Schlufskapitel des zweiten Buches: „Das Gesetz des Todes" führt den
Gedanken durch, der Tod sei vom Standpunkt der rein mechanischen
Anpassung unerklärbar und nur teleologisch begreiflich; er lasse das
Leben als Durchgangspunkt, als Zeit der Vorbereitung und Prüfung
erscheinen, durch die stete Mahnung an die Vergänglichkeit alles Irdischen
sollte der Blick des Menschen auf das Unwandelbare gerichtet werden.

Mit Suarez sieht der Verf. das allgemeine Wesen des Sittlichen in
der Abhängigkeit einer Handlung vom freien Willen und der auf die
Sittenregel achtenden Vernunft. Wir glauben der Ansicht, welche das
Sittliche wesentlich in die Beziehung der Handlung zur Sittenregel setzt,
trotz der dagegen vorgebrachten Gründe den Vorzug geben zu sollen.

Ausführlich sind die verschiedenen Moralsysteme dargestellt und
kritisch beleuchtet. Sie werden nach den Principien und Kriterien
unterschieden; diese sind nämlich entweder äufsere oder innere, die letzteren
subjektive oder objektive. Besondere Sorgfalt ist der Darstellung der
positivistischen (von Darwin beeinflufsten) Moral gewidmet, die in der
von H. Spencer ihr gegebenen Fassung bereits in der Schrift desselben
Verfassers „Die Sittenlehre des Darwinismus" eine eingehende Widerlegung

erfuhr.
Die gründlich behandelten Systeme des Individual- und Social-

eudämonismus lassen sich kurz charakterisieren als (materialistische)
Vergötterung des Einzelnen oder (pantheistische) Vergötterung der Menschheit.

Wie beide in einander übergehen und innerlich verwandt sind,
zeigt der Positivismus Comtes, der die materialistische Ethik in eine
Humanitätsreligion umgestaltete.

Als ein besonderes Verdienst müssen wir es dem Verf. anrechnen,
dafs er die Bedeutung der aristotelischen Ethik zur vollen Geltung bringt.
Wir stimmen dem Urteil zu, dafs der grofse Stagirite mit Unrecht von
neueren Schriftstellern als Anhänger des gewöhnlichen Eudämonismus
oder als Vorkämpfer des rechten Mal'shaltens hingestellt wird. Wenn
wir bezüglich der Formulierung des aristotelischen Moralprincips einen



Litterarische Besprechungen. 249

Wunsch ausdrücken dürfen, so ist es nur eine noch schärfere Betonung
des objektiven Charakters desselben. Aristoteles setzt das sittlich Gute
in die freie Erstrebung und Verwirklichung des Vernunftgutes als des
der vernünftigen Natur und ihrer auf das Allgemeine und Immaterielle
gerichteten Thätigkeit allein entsprechenden Gutes. Wie die höchste
Erkenntuisnorm des Aristoteles in dem Satze sich ausdrücken läfst:
„Richte dich, um die Wahrheit zu erkennen, nach der Natur der Dinge,
bringe damit dein Erkennen in Übereinstimmung," so läfst sich das höchste
Moralprincip desselben in die Formel bringen: „Um deine Bestimmung
zu erreichen, strebe nach dem Vernunftgut durch Übung der Tugend;
handle der Vernunft, der erkannten Ordnung der Dinge gemäfs" (vgl. I.
S. 207 Anm. I). Durch diese objektive Bestimmung schneidet das
aristotelische Moralprincip alle Verirrungen des modernen Subjektivismus in
der Wurzel ab und läfst Raum für alle Pflichten gegen Gott und die
Menschheit.

Das Moralprincip des Verfassers „Die vernünftige Menschennatur"
aeeeptieren wir dem Gesagten gemäfs in der verallgemeinerten Form,
dafs die nächste Norm des Sittlichen in der objektiven von menschlicher
Ansicht und Willkür unabhängigen Ordnung der Dinge, ihre entfernte
Norm aber in Gott, dem Urheber jener Ordnung liege.

Der Verfasser hält es für richtiger, die menschliche Natur, sofern
sie vernünftig ist, als objektive Norm des Sittlichen zu bezeichnen, statt
der „rechten Ordnung", weil die vernünftige Natur des Menschen als
solche Mittel- und Brennpunkt sei, von dem aus die rechte Ordnung
bestimmt und beleuchtet wird. Wir halten diesen Grund nicht für
überzeugend. Allerdings ist es die Vernunft, als Erkenntnisprinc.ip betrachtet,
in deren Licht die rechte Ordnung allein erkannt werden kann.
Objektiver Mittel- und Brennpunkt der rechten Ordnung selbst aber ist der
Endzweck derselben; dieser liegt nicht im Menschen, sondern in dem
Endziele alles dessen, was ist, in Gott. Wenn der hl. Thomas und mit
ihm die gesamte Scholastik den Grundsatz: Thue das Gute und meide
das Böse als das höchste dem Widerspruchsprincip in der theoretischen
Sphäre analoge Moralprincip anerkennt, so ist es eben die objektive, in
der Natur der Dinge und ihrer von Gott gewollten Zweckbeziehung
begründete Ordnung, die er als Mafsstab voraussetzt. Jener Grundsatz
bedeutet demnach soviel als: „Affirmiere in deinem Handeln die von der
Vernunft erkannte, von Gott gewollte Ordnung" oder „Richte all dein
Handeln auf den höchsten Endzweck, auf den du selbst und alle Dinge
hingeordnet sind." Ähnlich wie der Grundsatz alles Erkennens lautet:
„Um die Wahrheit zu erkennen, richte dich nach dem, was ist, konformiere

dein Denken dem Sein", läfst sich auch vom praktischen Standpunkt

sagen: „Um sittlich gut zu handeln, konformiere dich der durch
Vernunft erkennbaren gottgewollten Ordnung."

Wie auch sonst in den spekulativen „schwierigen und dunkeln"
(S. 230 Anm. 3) Fragen, schliefst sich der Verf. in der Frage nach dem
Verhältnis des die moralische Güte des Aktes bestimmenden Objekts zum
physischen Sein des Willensaktes an Suarez an. Leitet man die Mo-
ralität der Handlung im allgemeinen aus der transcendentalen Beziehung
zur Sittennorm ab, so wird in dieser Richtung auch die specifische
Bestimmtheit des sittlichen Aktes gesucht werden müssen. Was die
Stelle des hl. Thomas 1. 2. qu. 18 art.-1, in welcher die sittliche Güte
uer Handlung als Resultat ihrer vollen Integrität in Bezug auf Objekt,
Zweck und Umstände dargestellt wird, ohne dafs die Beziehung zur
Sittennorm ausdrücklich erwähnt wird, betrifft, so ist die Unterscheidung



250 Literarische Besprechungen.

der bewirkenden und der formalen Ursache zu beachten. Ein sittlich
guter Akt kommt allerdings durch die Vereinigung all der genannten
Momente zustande, gleichwohl besteht formell das sittlich Gute in der
Übereinstimmung der Handlung mit der sittlichen Norm, nicht aber in
jener Integrität selbst, durch welche der Handelnde seinen Akt in einer
der genannten Norm übereinstimmenden Weise setzt.

Hie Ansicht, die sinnlichen Vermögen (vis irascib. u. concupisc.)
könnten nicht Sitz eigentlicher Tugenden sein, vermögen wir nicht zu
billigen. Hie zur Begründung vorgebrachten Äufserungen, wie z. B. auch
der Wille verlange nach Speise u. s. w. (S. 245), scheinen uns die Natur
des Willens, der auf das Vernunftgut gerichtet ist und das sinnliche Gut
nur indirekt und sub ratione boni universalis anzustreben vermag, zu
verkennen. — Wie man mit dem hl. Thomas das Befehlen (Gesetzgeben)
als einen Akt der Vernunft betrachten und doch behaupten kann, in dem
Akte des Gesetzgebers sei der Wille zu verpflichten das Wesentlichste
(S. 272), verstehen wir nicht. Es scheint uns daher auch nicht nötig, in
der Befinition des ewigen Gesetzes, die Augustin gibt (lex aeterna est
ratio divina vel voluntas Hei ordinem etc.), das vel et zu nehmen.
Henn ratio ist hier die praktische Vernunft, die den Willen einschliefst
oder genauer veraussetzt.

Mit siegreicher Energie wird die unabhängige oder sog. Laienmoral
bekämpft, die indes nicht blofs in Frankreich Eingang in die Pädagogik
gefunden hat, sondern auch in Österreich und Heutschland namentlich von
den Herbartianern, wenn auch nicht so offen und mit religiösem Zierat
verbrämt, auf den Schild erhoben wird.

Beredt schildert der Verf. die Unzulänglichkeit der zeitlichen, die
Notwendigkeit einer ewigen- Sanktion des Sittengesetzes.

Unter den Moralsystemen in der Frage des wahrscheinlichen
Gewissens betrachtet der Verf. den Probabitismus als das allein haltbare
(S. 353) und sieht eine grundlose Einschränkung darin, wenn die Proba-
bilioristen oder ü.qniprobabilisten verlangen, die Gründe, die gegen das
Gesetz vorgebracht werden, müfsten gleich wahrscheinlich oder sogar
wahrscheinlicher sein, als die entgegengesetzten (S. 354). Wir halten
allerdings mit dem hl. Alphons dafür, dafs die gegen das Gesetz sprechenden

Gründe ungefähr gleichgewichtig mit den für dasselbe eintretenden
sein müssen, wenn der Grundsatz: lex dubia non obligat Anwendung
finden soll, da nur in diesem Fall das Gesetz wirklich zweifelhaft wird,
während bei offenkundig überwiegenden Gründen für das Gesetz jene
moralische Gewifsheit einer bestehenden Verpflichtung eintritt, die, wie
allgemein zugestanden wird (S. 351), im praktischen Leben überhaupt
genügt. Hieraus ergibt sich auch die Lösung des Hilemmas (S. 354);
denn wir erkennen die Berechtigung des Satzes; lex dubia non obligat
an, ohne die des Probabilismus zuzugestehen; sobald nämlich den
probablen Gründen (für die Freiheit) entschieden probablere (für das Gesetz)
gegenüberstehen, ist das Gesetz nicht mehr wahrhaft zweifelhaft, was
der hl. Alphons ausdrücklich einräumt, dessen Ansehen die Probabilisten
mit Unrecht für sich beanspruchen: eine Autorität, die nach der erfolgten
kirchlichen Approbation der Schriften des Heiligen die „weit überwiegende
Mehrheit der Moralisten" aufwiegt, die dem Probabilismus huldigen
(S. 354). Für das richtige Verständnis der Lehre des hl. Alphons darf
die Überlieferung seiner Kongregation ebensowenig ignoriert werden, als
die Tradition des Ordens des heiligen Bominikus für das Verständnis
des Aquinaten.



Litterarische Besprechungen. 251

Zu den gelungensten Partieen des ersten Bandes zählt der Abschnitt
über das Recht und dessen Verhältnis zur sittlichen Ordnung. Die
Einteilung der Moralphilosophie in Ethik und Naturrecht ist zweifellos
sachlich nicht begründet und dem Mifsverständnis ausgesetzt. In einer
Note wird die anmafsende Aufserung Meurers über „naturrechtliche
Albernheiten" (Begriff und Eigent. der heil. Sachen I. S. 17) gebührend
zurückgewiesen. Zu der eingehenden Untersuchung über das jus gentium
ist zu vergleichen Zigliara, Summa philos, t. III. p. 119 sq. ed. 4. Von
dem principiellen Standpunkt, dafs nur eine Person Träger von Rechten
sei, wird die Frage nach der Vernunftgemäfsheit und naturrechtlichen
Erlaubtheit der Vivisektion von Tieren mit den gebotenen Einschränkungen

im bejahenden Sinne beantwortet. — In einem Anhang zu diesem
ersten Bande weist der Verf. die Allgemeinheit der sittlichen
Grundbegriffe bei gebildeten wie ungebildeten Kultur- und Naturvölkern nach
(S. 449—522). Das Resultat dieser zeitgemäfsen und dankenswerten
Darstellung wird dahin angegeben, dafs alle Völker einen Unterschied von
Gut und Bös, Tugend und Laster anerkennen und die sittlichen
Vorschriften, die wenigstens der Hauptsache nach mit dem Inhalt des Dekalogs

sich decken, als verpflichtende, unter der Sanktion unsichtbarer
Mächte stehende betrachten (S. 450). Im allgemeinen wird über die sog.
Naturvölker bemerkt, es sei auf Erden kein so verwahrlostes Volk
anzutreffen, dem die Unterscheidung von Gut und Bös abginge, und aus
der Thatsache häufiger Übertretung eines Sittengesetzes dürfe nicht auf
gänzliche Unkenntnis desselben geschlossen werden (S. 485. 521).

Der den zweiten Teil, die Anwendung der allgemeinen Grundsätze
auf die einzelnen Beziehungen des Menschen, deren Grundlage und
notwendige Voraussetzung der erste Teil bildet, oder die „angewandte Moral"
enthaltende zweite Band zerfällt in zwei Abteilungen, die Lehre von den
individuellen und rein persönlichen und die Lehre von den gesellschaftlichen

Rechten und Pflichten. Die erste Abteilung gliedert sich sach-
gemäfs in drei Teile nach den Verhältnissen, in welchen der Mensch zu
Gott, sich selbst und anderen steht. Wohlbegründet ist auch die
Behandlung des Eigentums- und Vertragsrechtes in zwei besonderen, mit
Rücksicht auf deren aktuelle Bedeutung aus den Rechten und Pflichten
gegen den Mitmenschen, herausgehobenen Abschnitten. Sehr sorgfältig
und eingehend ist die Eigentumsfrage behandelt. In zwei Kapiteln werden
die gegnerischen Theorieen, darunter auch die der Agrarsocialisten, die
wenigstens Grund und Boden verstaatlichen wollen, vom geschichtlichen
und volkswirtschaftlichen Standpunkt besprochen und widerlegt.

Aus der Abhandlung über die Familie heben wir die Abschnitte
über Frauenemancipation und über das Dienstverhältnis hervor, worin
auch die Sklaverei zur Erörterung gelangt. Mit Recht, wie uns scheint,
bekennt sich der Verf. zu einer milderen Auslegung der aristotelischen
Auffassung des Sklavenverhältnisses.

Zu dem über den Ursprung der staatlichen Autorität Gesagten
möge man Commer, Syst. der Phil. 4. Abt. S. 180 ff., und Zigliara, Jus
ßat. n. 51 (Sum. Phil. t. III) vergleichen. Gegen die Ansicht des Verf.
scheint uns die verschiedene Natur der Autorität der Familie und des
Staates eine Übertragung durch direkte oder indirekte Wahl (also durch
eine Art von stillschweigendem Vertrag) zu erfordern (s. Costa-Rossetti
'n Gutberlets Philos. Jahrb. I. S. 410 ff. und ebd. IL S. 125 ff. und die
Polemik des Verf. II S. 414 ff.). Die vom Verf. vorgebrachten
Gegengründe scheinen uns nicht entscheidend. In der Belegstelle aus Augustin
(S. 413) dürfte doch das Wort pactum nicht so einfach hin als „Gesetz"



252 Litterarische Besprechungen.

genommen werden. — Die eigene Ansicht des Verf. geht dahin, dafs nur
nicht allgemein und ausnahmslos von einer Übertragung durch das Volk
die Bede sein könne; er verwirft demnach das Gottesgnadentum in dem
Sinne des späteren Absolutismus; man könne die königliche Gewalt
menschlichen Rechtes nennen, wenn man auf die Träger derselben sehe;
denn nicht Gott selbst bezeichne direkt den Träger der öffentlichen
Gewalt, sondern die Menschen; jedoch nicht immer durch Vertrag oder
Wahl, wohl aber durch eine Reihe von verschiedenen Thatsachen, die im
einzelnen vom freien Willen der Menschen abhängen und in ihrer Gesamtheit

bewirken, dafs eine Anzahl von Familien sich dauernd mit einander
vereinigen (S. 417 f.). Hiergegen bemerken wir, dafs, wenn nicht zufällige
Umstände als Grund der Staatenhildung angesehen werden sollen, dieser
in einem wenn auch nur stillschweigenden Vertrage gesucht werden
müsse; die „vom freien Willen abhängigen Thatsachen" sind einem solchen
gleichwertig. Der Übergang von einer patriarchalischen Gesellschaftsordnung

zu einer politisch-staatlichen vollzieht sich allerdings unmerklich,

und es dürfte oft schwer, wenn nicht unmöglich sein, den Zeitpunkt
anzugeben, in welchem derselbe stattgefunden ; gleichwohl mufs ein solcher
Übergang angenommen werden, wenn der vom Verf. seihst festgehaltene
Unterschied zwischen Familie und Staat nicht aufgehoben werden soll.
Ein solcher Übergang aber vollzieht sich nicht ohne wenigstens
stillschweigende Anerkennung der richterlichen Funktion u. s. w., worin eine
Art von Wahl liegt, die nicht durch die Verhältnisse, sondern nur durch
die Personen vollzogen werden kann (S. 419). Es läfst sich auch durchaus

nicht beweisen, dafs das Stammeshaupt zugleich der geborene Richter
und Heerführer sei, und wird derselbe als solcher anerkannt, so liegt
hierin eine Art von Wahl, die nicht durch seine Eigenschaft als Stammeshaupt,

sondern durch seine für die genannten Funktionen passenden
Eigenschaften motiviert ist.

Vortrefflich ist die Widerlegung des reinen Rechtsstaates, ebenso
gelungen die Abschnitte über den Staatszweck u. s. w., über das
Verhältnis des Staates zur Schule (Schulmonopol, Schulzwang, Lernzwang).
Scharf und treffend wird die staatliche Zwangsschule charakterisiert. Sie
läfst den Eltern nur das Recht, die notwendigen Steuern zu bezahlen,
ihre Kinder in die Schule zu schicken und dann zuzusehen, was der
staatliche Schulmeister oder der schulmeisterliche Staat aus ihnen macht.
Die Eltern sind geradezu wehrlos, sie müssen sich alles gefallen lassen,
was die jeweilige Schulbehörde mit dem Kinde anzufangen beliebt (S. 493).
Der landläufige Liberalismus aber, der die Schule zum staatlichen
Monopole macht und für die wirtschaftliche Entwickelung absolute Freiheit
verlangt, verwickelt sich in den Widerspruch, dafs er dem Staate das
Recht zuspricht, zu bestimmen, wie man erzogen und unterrichtet werden
soll, in welchem Geiste und von wem und nach welcher Methode die
AVissenschaften und Künste zu lehren seien, dagegen aber das wirtschaftliche

Gebiet ihm entzieht, das doch soviel tiefer steht, und in welchem
er dann konsequent mit gleichem Rechte alles willkürlich unter seinen
ehernen Zwang beugen dürfte (S. 493). Das Verdienst der Reformation
um die Schule wird auf seinen wahren Wert reduciert; nicht die
Begründung, sondern die Verweltlichung der Schule weist auf sie zurück
(S. 500).

Eingehend und gründlich ist die sociale Frage erörtert, ferner
die Strafrechtspflege, insbesondere die Todesstrafe, die nach dem
Vorgang des hl. Thomas entgegen anderen einseitigen und falschen Theorieen
principiell durch die Rücksicht auf den Staatszweck, das öffentliche



Zeitschrifteuschau. 253

Wohl, gerechtfertigt wird. Der Verf. verwirft die blofse Sühne- oder
Wiederherstellungstheorie und, vom menschlichen Standpunkte, mit Recht;
denn die volle Ausgleichung kann nur vom höchsten Richter bewerkstelligt

werden. In dem Abschnitte über Absetzung und Notwehr (Verlust

der öffentlichen Gewalt) weifs der Verf. die Klippen klug zu
umschiffen. In derselben mafsvollen und trefflich unterscheidenden Weise
ist die Frage nach der besten Staatsverfassung beantwortet. Aus dem
Abschnitt über das Völkerrecht möge der vierte Artikel, der vom Natio-
nalitätsprincip handelt, hervorgehoben werden. Am Schlüsse desselben
eröffnet sich uns die grofsartige Perspektive eines internationalen Staatenhundes,

dessen Verwirklichung indes, wie der Verfasser selbst sich nicht
verhehlt, noch in weite Ferne gerückt sein dürfte. Näher liegt der
Gedanke eines internationalen Schiedsgerichtes (S. 622), um die Völker
von den Schrecken des Krieges und von der noch drückenderen — weil
dauernden — Last eines waffenstarrenden Friedens zu befreien. Der
geborene Schiedsrichter aber wäre kein anderer als der römische Papst:
eine Lösung, die sich allerdings als die einfachste und unter den that-
sächlichen Verhältnissen am leichtesten ausführbare empfiehlt. Gilt doch
dasselbe nach dem Zeugnis einer vollkommen unverdächtigen Stimme auch
von der socialen Frage (Revue d. deux mondes, 1891 v. 15. Dez. S. 724:
Der Papst und die sociale Frage).

Das Werk empfiehlt sich durch die grofse Reichhaltigkeit des

Inhalts, in welchem keine der grofsen brennenden Fragen der Gegenwart
unerörtert blieb, durch die Korrektheit der Grundsätze und des
Standpunkts, die Genauigkeit der Begriffsbestimmungen und Schärfe der
Beweisführung, durch das Mafsvolle in der Behandlung der komplizierten
Verhältnisse des ethisch-politischen Lebens, endlich durch die klare und
lebendige Darstellung allen Gebildeten, die sich über die heutzutage mehr
als je in den Vordergrund drängenden sittlichen, politischen und socialen
Brobleme gründlich orientieren wollen.

München. Dr. M. Glofsner.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

-A. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienne. CXXIV, 2. u. 3. H. 1892.
Ed. Braun: La notion d'Absolu et l'existence de Dieu 97. C. C. Cha-
raux: De l'Esprit, — notes et réflexions 121. Th. Desdoiiits: Les
antécédents de la philosophie de l'Inconscient 143. 225. Mgr. d' Hülst:
Da morale et les devoirs envers Dieu 164. S. S. Léon XIII.: Lettre
a"x cardinaux français 193. G. Sorel: La physique de Descartes 200.

Gardair : L'inclination dans tous les êtres 218. L. Ollé-Laprune :
Auguste Comte et le positivisme 261. Dornet de Vorges: Le problème
c'e la vie 277.

Divus Thomas. Vol. IV. (Ann. XIII) fasc. 25—28. 1892. D.: De
instauratione doctrinae S. Thomae Aquinatis 385. 417. Al. Boteiii:
Lommentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. Ill, qu. 1—26 (Forts.;

i n
121 ds. Jahrb.) 388. 421. A. G.: De causa diversitatis vis in-

j i .tivac in homine (Forts.; vgl. VII, 126 a. a. 0.) 392. J. Vinati: De
ationibus. Relatio secundum esse in creatis a parte rei existit ac sub-

antia esse nequit (Forts.; vgl. VI, 508 a. a. 0.) 401. C. Iiamellini:


	Litterarische Besprechungen

