
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Die Lehre des hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER
MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Yon Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

VI.

Wir fahren fort in der Prüfung der gegen die Möglichkeit
einer ewig erschaffenen Welt vorgebrachten Gründe.

5. Ein weiterer derartiger Grund wird aus der gegebenenfalls

vorhandenen Unendlichkeit der Ursachen hergenommen. Wir
haben denselben bereits berührt und im Vorübergehen auch
gelöst. Seine gewöhnliche Fassung ist diese: War die Welt immer,

so war ebenfalls immer Zeugung. Wenn aber das, dann mufs

man eine ins Unendliche fortschreitende Zahl von bewirkenden
Ursachen annehmen; denn die Ursache z. B. dieses Menschen

war sein Vater, dessen Ursache ein anderer Mensch und so

fort ins Unendliche. Das ist aber nicht möglich, weil es sonst
nie zur Hervorbringung der Wirkung kommen könnte.1 — „In
einer Verkettung von Bedingungen kann es keinen regressus in

infinitum geben, wenn das Bedingte existenzfähig sein soll, oder

mit andern Worten: eine ins Unendliche sich verlaufende Kette
von verwirklichten subordinierten Bedingungen ist nicht möglich.
Die Wahrheit dieses Satzes kann nicht beanstandet werden,
denn da die Erfüllung jeder Bedingung, bevor sie eintreten kann,
immer die Realisierung einer frühern Bedingung voraussetzt, so

kann keine von allen thatsächlich sich erfüllen, wenn die

Voraussetzungen in das Endlose sich verlaufen und nicht eine erste

Bedingung wirklich gesetzt wird, von welcher dann die Erfüllung
der folgenden abhängt. Nun ist aber ein solcher regressus
unvermeidlich, wenn das Universum keinen Anfang hat; wir können
somit die ewige Existenz der Welt nicht festhalten, ohne uns in

eine Menge von Widersprüchen und Absurditäten zu verwickeln."2
Dem hl. Thomas erscheint auch diese Begründung nicht als

1 Contr. Gent. lib. 2. cap. 38 n. 5. Vgl. für die Antwort 1 q. 46 a.

2 ad 7; 1. 2. q. 1 a. 4; II. Sent. dist. 1 q. 1 a. 5 ad 5; Quodl. 9 q. 1 a. 1.

2 Innsbrucker Zeitschrift für katb. Theologie, 2. Jahrg. (1878) S. 485 f-



Die Ursachen wären nicht schlechthin unendlich. 181

nötigend : „non cogit". Allerdings könnte eine Ursache ihre

Wirkung nicht hervorbringen, wenn sie in dieser
Hervorbringung von unendlich vielen anderen mitwirkenden Ursachen

abhinge. In diesem Falle wäre die Wirkung von der Thätig-
keit unendlich vieler zugleich vorhandener und wirkender Dinge

abhängig. Das Zusammenwirken dieser unendlich vielen Ursachen

wäre fur das Zustandekommen der Wirkung wesentlich. Unter
diesen Umständen könnte es allerdings nie zur Setzung einer

Wirkung kommen. Denn wirklich Unendliches kommt ja nie 1

ans Ende. — Handelte es sich dagegen um eine unendliche

Reihe aufeinanderfolgender Ursachen, deren jede ihre Wirkung
ganz und voll aus sich setzt, und für deren hervorbringende
Thätigkeit es ganz zufällig (accidentell) ist, dafs sie ihr Dasein

anderen Ursachen vor ihr, bis ins Unendliche zurück, verdankt,
so ist diese Unendlichkeit für die Hervorbringung der Ursache

„secundum eos qui ponunt generationem perpetuam" keine Schwierigkeit.

Bei diesem Verhältnis zwischen Ursache und Wirkung
kommt die auf Seiten der erstem unter einem gewissen Gesichtspunkt

(secundum quid) vorhandene Unendlichkeit gar nicht in
Betracht. So liegt aber die Sache bei der Abstammung des

einen vom andern (causae univocae). Wäre der Vater in seiner

Ursächlichkeit abhängig von einem Mit- und Ein-Wirken
seines Vaters, seines Grofsvaters und so fort ins Unendliche,
oder mit anderen Worten: wäre der Sohn die Wirkung einer

Gesamtthätigkeit unendlich vieler Vorfahren, so wäre sein

Zustandekommen eine Unmöglichkeit. So aber ist das Verhältnis

nicht; vielmehr ist der Vater voll und ganz und unabhängig
von seinen Vorfahren die Ursache seines Sohnes. Man kann
also von einer unendlichen Zahl von Ursachen (qua causae)
bezüglich dieses Menschen gar nicht reden. Wenn man dieses

thut, so spricht man von dein, was unter einem Gesichtspunkt

(secundum quid) der Fall ist, so als wäre es schlechthin
(simpliciter) so — und das ist ein Fehlschlufs. Die Unendlichkeit
liegt nicht auf seiten des Verursachens, sondern nur darin,
dafs das Verursachende bezüglich seines eigenen Verursachtem

s ein Glied einer anfangslosen d. h. unendlichen Kette ist.



182 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Dagegen bemerkt Herr Langen (a. a. 0. S. 18): „Trägt
das Zeugende die Thätigkeit des Zeugens seinem Wesen nach

in sich, und brauche ich für diese Thätigkeit an und für sich

nicht auf ein anderes Sein zurückzugehen, so hat es doch diese

Thätigkeit insofern, als es wirklich ist. Das Sein aber als Grund
der zeugenden Thätigkeit hat es von einem andern Zeugenden

empfangen; es ist als Seiendes und deshalb als Zeugenkönnendes

von einem andern bedingt. Bei den vorerst erwähnten Ursachen

war die jedesmalige Bedingtheit eine direkte ; hier ist sie eine

indirekte. Hier also würde ich wie dort eine unendliche Reihe

von einander abhängiger Bedingtheiten erhalten, wenn ich
eine Anfangslosigkeit auf dem Gebiete der Zeugung zugeben
wollte." Ebenso sagt Herr Krause loc. cit. p. 10 n. 5. —
Aber in beiden Fällen würde es sich um wesentlich
verschiedene unendliche Bedingtheiten handeln: die eine wäre
ein infinitum in actu, welches unmöglich ist, die andere ein
infinitum in potentia oder in successione, welches nicht unmöglich
ist; dieses könnte „durchlaufen" werden — wie bezüglich des

Seins, so auch bezüglich des Wirkens; nicht aber jenes.
Doch die Frage über die Durchlaufbarkeit einer unendlichen
Reihe wurde bereits früher im Sinne des Aquinaten entschieden.

Eine Einwendung gegen unsere bisherige Ausführung könnte

aus dem hl. Thomas selbst hergenommen werden, da er zum

Ausgangspunkt eines seiner Beweise für Gottes Dasein den

Grundsatz nimmt: „Non est possible, quod in causis efficientibus

procedatur in infinitum." Und er begründet denselben damit,
dafs er sagt: „In omnibus causis efficientibus ordinatis primum
est causa medii, et medium est causa ultimi, sive media sint
plura, sive unum tantum. Remota autem causa, removetur effectus.

Ergo si non fucrit primum in causis efficientibus, non erit
ultimum, nec medium. Sed si procedatur in infinitum in causis

efficientibus, non erit prima causa efficiens. Et sic non erit nec

effectus ultimus, nec causae efficientes mediae: quod patet esse

falsum. Ergo est necesse ponere aliquam causam efficientem

primam, quam omnes Deum nominant" (1. q. 2 a. 3). Da der

englische Lehrer schlechthin von causae ordinatae spricht,



Gottesbeweis bei der Annahme einer anfangslosen Welt. 183

so umfafst sein Beweis ebensowohl die causae per accidens
ordinatae, wie die causae per se subordinatae. (Diese
Unterscheidung fällt mit der früher gegebenen zusammen. Vgl. Bd. VI.
S. 401 ff.) Leugnet er nun hier die Möglichkeit eines processus
oder regressus in infinitum auch bezüglich der causae per
accidens subordinatae? Zweifellos. Und doch hebt diese Leugnung

die vorher ausgesprochene Behauptung nicht auf. Warum
nicht? Weil beide Aufserungen auf wesentlich verschiedenen

Voraussetzungen beruhen. Er behauptet die Möglichkeit einer
unendlichen Reihe von Ursachen, die von einander nicht in ihrer
Bethätigung als solcher abhangen (oder vielmehr: er sieht in
einer solchen Behauptung keinen Widerspruch) unter der
Voraussetzung einer aufserweltlichen ersten Ursache
als Urheberin jener unendlichen Reihe. Er leugnet die

besagte Möglichkeit unter der Voraussetzung, dafs es keinen
Gott gebe. Hier handelt es sich ja darum, das Dasein Gottes

erst zu beweisen; dort aber wird nicht blofs das Dasein

Gottes, sondern auch seine schöpferische Thätigkeit
vorausgesetzt. Handelt es sich ja um solche, „qui sic posuerunt
mundum aeternum, quod tarnen mundutn a Deo factum dicerent.
Ron enim mundum temporis volunt habere, sed suae creationis
initium" (1. q. 46 a. 2 ad 1), m. a. W. man unterscheidet
genau zwischen principium und initium. Die Spitze jenes
Beweises für Gottes Dasein liegt mithin nicht darin, zu zeigen,
dafs es innerhalb der Reihen von Ursachen eine erste geben
müsse — das wäre ja noch gar nicht Gott; sondern vielmehr

darzuthun, dafs es aufserhalb derselben ein ni cht-verursachtes

Wesen geben mufs, von welchem alle Kausalität ausfliefst.
Deshalb liegt der Schwerpunkt des Beweises auch vielmehr in
dem Satz, dafs es nichts gebe, und nichts geben könne quod
sit causa efficiens sui ipsius. Wir müssen also eine Quelle
annehmen, aus der alles Sein fliefst. So fafst der hl. Thomas
den Beweis anderswo in zwei Worten zusammen: „Cum nihil se

educat de non esse in esse, oportet causam aliam habere quod
incipit esse" (De Potentia q. 3 a. 17). Wir verstehen deshalb
nicht, wie Prof. König (Schöpfung u. Gotteserkenntnis, Erei-



184 Lehre d. hl. Thomas üh. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

bürg 1885 S. 79) Straufs darin „ganz recht" geben kann, dafs

er sagt: „Wenn jedes Ding verursacht durch ein anderes ist,
und wenn das so fort ins Unendliche geht, dann kommen wir
freilich über die Welt nicht hinaus."1 Auch wenn diese

Voraussetzung zuträfe, müfsten wir noch mit logischer Notwendigkeit
auf eine aufserhalb der Welt stehende Ursache derselben
scbliefsen. Selbst P. Pesch, der in unserer Frage vom hl. Thomas
abweicht (Institut philos, natural, n. 533, Freiburg 1880 p. 570),
sagt dennoch (Die grofsen Welträtsel, Freiburg 1884 II. 134):
„Wir möchten nachdrücklichst betonen, dafs man die Notwendigkeit

einer ersten Ursache nicht verwechseln darf mit der

Notwendigkeit eines zeitlichen Weltanfanges. Die erstere ist für
jeden klar, der nur denken will. Ob hingegen nicht die Welt
hätte von Ewigkeit her — also ohne zeitlichen Anfang — existieren
können, dürfte nicht so einleuchtend sein." — Dafs in der Welt
neue Dinge entstehen, die vorher nicht da waren, sieht jeder mit
seinen eigenen Augen; sie werden, oder empfangen ihr Sein

von einem andern. Nun ist es aber unmöglich, dafs alle
bestehenden Dinge ihr Sein von einem andern haben, wenn
nicht etwas besteht, das aus sich ist. Denn wenn alle seienden

Dinge ohne irgend welche Ausnahme ab alio wären, so gäbe

es ein solches aliud, und gäbe es doch auch wieder nicht. Es

gäbe ein solches: denn es hat ja allem Übrigen das Sein

gegeben. Um dieses zu können, mufs es selbst dasein; dem Nichts
könnte man die Thätigkeit des Hervorbringens nicht beilegen.
Es gäbe aber auch wiederum kein aliud: da es ja in der
Gesamtsumme aller seienden Dinge nicht enthalten ist. Als aliud
ist es ja eben von diesen verschieden. Will man also diesem

1 „Auf dem Wege einer ordentlichen Schlufsfolgerung kommen wir
über die Welt nicht hinaus. Wenn von den Dingen in der Welt jedes
seinen Grund in einem andern hat, und so fort ins Unendliche, so
erhalten wir nicht die Vorstellung von einer Ursache, deren Wirkung die

Welt wäre, sondern einer Substanz, deren Accidenzien die einzelnen
Weltwesen sind. Wir erhalten keinen Gott, sondern ein auf sich selbst
ruhendes, im ewigen Wechsel der Erscheinungen sich gleichbleibendes
Universum": Der alte und neue Glaube, 2. Aufl. Leipzig 1872. S. 116.



Auch eine ewige Welt fordert notwendig einen Schöpfer. 185

Widerspruch entgehen, so mufs man sagen: jenes aliud, jene
erste Ursache alles Seins, ist selbst nicht verursacht, es ist aus
sich selbst. Es ist aber das Erste, nicht notwendig im Sinne

eines zeitlichen Anfanges, sondern vielmehr des Urgrundes aller
Dinge, mit einem Wort, es ist das initium origin is. Die Frage,
ob etwas von Gott verursacht sein könne ohne zeitlichen
Anfang (initium durationis), wird also damit in keiner Weise
berührt.

Daraus erhellt das Unzutreffende der Ausführungen
Frohscham mers, der da meint: „Wenn Thomas von Aquin einerseits

gesteht: mundum incepisse aut habuisse durationis initium
sola fide tenetur, und andererseits doch aus dem Dasein der
Welt auf das Dasein Gottes einen beweisenden Schlufs ziehen

will, so gerät er hierbei mit sich selbst in Widerspruch. Denn

wenn es nur geglaubt, nicht bewiesen werden kann, dafs die

Welt einmal angefangen habe, dann kann es auch nur geglaubt,
nicht gewufst oder bewiesen werden, dafs sie geschaffen worden
sei und also eines Schöpfers bedurfte; und wenn dies, dann
kann auch nur geglaubt, nicht aber bewiesen werden, dafs ein

göttlicher Schöpfer existiere. Denn die Notwendigkeit eines

Schöpfers ist bedingt durch den Anfang der Schöpfung; kann
dieser nur geglaubt werden, dann kann auch die Notwendigkeit
und Wirklichkeit eines Schöpfers nur im Glauben angenommen,
nicht aber bewiesen werden aus dem Dasein der Welt; da nicht
eigentlich aus dem Dasein, sondern aus dem Anfange derselben
(dem Angefangenhaben) der Beweis geführt werden rnüfste."1 —
Dafs letztere Voraussetzung nicht richtig ist, geht aus dem

Gesagten deutlich hervor. Wir zweifeln, ob in der ganzen altern
Philosophie sich ein einzigesmal der Versuch nachweisen läfst,
den Beweis für Gottes Dasein auf die Notwendigkeit eines
zeitlichen Anfanges der Welt zu stellen. Im Gegenteil schliefsen
Manche Altere gerade an die bejahende Frage nach der
Möglichkeit einer ewig erschaffenen Welt zum Abschlufs der Physik
die weitere Frage an: Wie man aus der Bewegung (dem eigent-

1 Einleitung in die Philosophie u. Grundrifs der
Metaphysik. München 1858. S. 114.



186 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

liehen Gegenstande der Physik im Sinne der Alten) zur Erkenntnis

eines ersten Bewegers und seiner Attribute gelange — wie

ja auch Aristoteles in demselben Buch der Physik, in welchem

er die wirkliche Ewigkeit der Schöpfung behauptet, die aus der

Bewegung und dem Verhältnis von Ursache und Wirkung
hergenommenen Beweise für das Dasein Gottes vorbringt. Sie alle

gingen also für diese Beweise von der Notwendigkeit einer
ersten bewirkenden Ursache, nicht aber von jener eines

zeitlichen Anfanges der Drnge aus. Und hätte einer versucht, zum

Ausgangspunkt seines Gottesbeweises die Notwendigkeit eines

zeitlichen Anfanges der Welt zu nehmen, so würde er sich

damit auf einen Boden gestellt haben, den ihm jeder mit Leichtigkeit

unter den Eüfsen hätte wegziehen können. P. Wieser hat

allerdings den Versuch gewagt, den „Beweis für die Existenz
Gottes aus der Unmöglichkeit eines anfangslosen Daseins der
Welt" zu führen.1 Die Mahnung des hl. Thomas, durch ein solches

Unterfangen doch nicht Wahrheiten, die auch in der Offenbarung
enthalten sind, dem Gespötte auszusetzen, ist für solche Theologen
nutzlos. P. Wieser hätte sich dieselben aber um so mehr zu
Herzen nehmen sollen, als man nicht leicht irgendwo die ganze
Grundlage seines Beweises, nämlich die Unmöglichkeit eines

anfangslosen Daseins der Welt, schlechter bewiesen finden wird
als bei ihm. Es ist geradezu unglaublich, welche Bedeutungen

er dem in dieser Frage zur Anwendung kommenden Wort
unendlich unterlegt. Nur aus einem solchen Mifsverstehen
der von ihm bekämpften These erklärt es sich, dafs er in
derselben „Repugnanz", „innern Widerspruch", „viele Widersprüche",
„absolut unlösbare Schwierigkeiten", „Absurditäten", „eine Menge

von Widersprüchen und Absurditäten", „zahllose Widersprüche",
„ein Unding", „Unsinn", ja „den Gipfel des Unsinns" u. s. w.

sieht, während er für die entgegenstehende These „trotz ihrer
Evidenz" „die Argumente zu häufen bedacht ist", und „Evidenz-
griinde", ja noch „viel einleuchtendere Gründe" und „unumstöfs-
lichen Beweis" zu erbringen wähnt. Auf solcher Grundlage

1 Innsbrucker Zeitschr. für kath. Theologie. 2. Jahrg. (1878) S. 473 ff-



Gegner und Verteidiger des Aquinaten. 187

scheint es ihm dann leicht, das Dasein Gottes zu beweisen.

„Steht es fest, dafs die Welt mit ihrem successiven Sein einen

Anfang genommen, so scheint es kaum eines weiteren Beweises

zu bedürfen, dafs sie einem von ihr wesentlich verschiedenen,
überzeitlichen Wesen ihren Ursprung verdanke; der gesunde
Menschenverstand wenigstens wird sich mit diesem Resultat
zufrieden geben." — Ob die theologische Wissenschaft diesen auf
neuer Grundlage aufgebauten Gottesbeweis als eine Bereicherung
und einen Fortschritt dankbar anerkennen wird, bleibt abzuwarten-

Auch Friedhoff, weiland Professor in Münster, glaubte die
Gottesbeweise nur bei Annahme eines zeitlichen Anfanges der

Dinge aufrechthalten zu können. Besonders warf er dem heil.
Thomas vor, den (nach Vorgang des grofsen Kirchenvaters Kant
sogar von manchen Theologen sogenannten) kosmologischen
Beweis, wie er gewöhnlich gefafst wird, umgestofsen und zerstört
zu haben.1 Die blofse Erwähnung genügt zur Widerlegung.

Wir müssen übrigens hinzufügen, dafs der heil. Thomas
wiederholt gesteht, dafs sich das Dasein Gottes leichter beweisen
lasse unter Voraussetzung eines Anfangs der Welt. „Via effi-
cacissima ad probandum Deum esse, est ex suppositione
uovitatis mundi; non autem sie, ex suppositione aeternitatis mundi,
qua posita, minus videtur esse manifestum quod Deus sit. Kam
si mundus et motus de novo ineipit, planum est quod oportet
P°ni aliquam causam, quae de novo producat mundum et mo-
tum, quia omne, quod de novo fit, ab aliquo innovatore oportet
8umere originem, cum nihil educat se de potentia in actum, vel
de non esse in esse" (Contr. Gent. lib. 1 cap. 13). Ebenso sagt
er anderswo: „Manifestius mundus ducit in cognitiouem divinae
Potentiae creantis, si mundus non semper fuit, quam si semper
tuisset; omne enim quod non semper fuit, manifestum est habere
°ausam ; sed non ita manifestum est de eo quod semper fuit" (1. q. 46

1 Über die Kraft der menschl. Vernunft. S. 29 ff. Vgl.
®bendas. S. 7; ferner Dogmatik II. Bd. : Berichtigungen bezüglich der

oktrin des hl. Thomas, S. III ff. — Vgl. „Die Frage über Beweisbarkeit
oder Unbeweisbarkeit des Anfangs der Welt in der Scholastik" im
Katholik 1861. I. 651.



188 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

a. 1 ad 1. vgl. II. Sent. dist. 2 q. 1 a. 3 ad 2). Ja, wie wir bereits
früher hörten, führt der hl. Thomas dieses sogar als einen Kon-
venienz-Grund für den Anfang der Welt an. „Ex hoc enim

manifeste apparet, quod res aliae praeter Ipsum ab Ipso esse habent,

quia non semper fuerunt" (Contr. Gent. lib. 2 cap. 38). Um aber
den Beweis für Gottes Dasein in dieser augenfälligen Weise
führen zu können, mufs man es mit jemanden zu thun haben,
der den zeitlichen Anfang der Welt zugibt. Diesen zeitlichen

Anfang selbst mit Notwendigkeit zu beweisen, so dafs ein weiterer

Widerspruch unvernünftig wäre, hält der hl. Thomas aber nicht
für möglich. Deshalb ist es von vornherein sicherer, den

Beweis nicht in jene schwierige Frage zu verwickeln, sondern ihn

ohne Rücksicht auf zeitlichen Anfang oder Nicht-Anfang zu
führen. Nie stellt der Aquinate seinen Beweis auf jene
Voraussetzung.

Wir können von dem bisher besprochenen Einwand nicht
Abschied nehmen, ohne den angeführten Theologen die

unvergleichlich besseren Ausführungen Christian Wolfs gegenüberzustellen.

Derselbe redet zunächst von denjenigen, welche eine

wirklich ewige Welt annehmen, und zeigt, dafs auch sie es

noch zu einem genügenden Beweis für Gottes Dasein bringen
können. „Cum quod aeternum est, existendi initium non habeat,

qui mundum aeternum esse statuit, negat, eum initium existendi
habere. Enimvero ex eo quod initium existendi non habeat, seil

aliquando non extiterit, non necessario sequitur, quod ideo rationem
existentiae sufficientem habeat in seipso; sed hoc non obstante

rationem sufficientem in alio habere potest; saltern qui aeterni-
tatem eidem tribuit, defendere potest quod rationem existentiae

suae sufficientem habeat in alio Fieri adeo potest ut, qui
mundum statuit esse aeternum, admittat ens a se quod a mundo

diversum, et in quo is rationem existentiae suae sufficientem

habet, consequenter Deum, mundi auctorem (Man vergleiche
hier noch einmal die oben [8. 184] angeführte Äufserung von

Straufs). — Multo magis idem patet, ubi tantummodo défendit

aeternitatem mundi possibilem esse, cum tum manifestum sit,

rationem possibilitatis non quaeri in mundo, sed in ente alio, m



Die behauptete unendliche Vielheit von Menschenseelen. 189

quo ratio sufficiens reperitur, cur existere possit mundus, qua
posita ponitur quoque ipsa mundi existentia." Zur weitern
Erklärung fügt Wolf dann hinzu: „Oppido igitur falluntur, qui
sibi aliisque persuadere conantur, aeternitatem mundi esse pal-
marium atheismi (oder wie wir Bd. V. S. 400 u. Bd. VII S. 47

hörten: materialismi) fundamentum. Etsi enim atheus defendere

teneatur aeternitatem mundi, atheismi tarnen fundamentum non
est mundi aeternitas, sed aseitas, quae existentiam absolute ne-
cessariam infert, eamque independentem, ita ut ratio existentiae
sufficiens in ipso existente contineatur. Dudum hoc cognovere
Theologi et Philosophi, qui cum D. Thoma aeternitatem
mundi possibilem statuere. Quodsi enim aeternitas
mundi repugn are t existentiae Dei, ita ut, ea posita,
sequeretur non dari Deum, nec ejus possibilitatem de-
fendisset D. Thomas, cujus acumen in Theologia natu-
rali admirantur omnes, quibus idem dijudicandi facultas

data" (Theologia naturalis pars II sect. II cap. 1 § 447.
Franco! et Lips. 1737, II. 412 f.).

6. Als schwerstes Bedenken gegen die Möglichkeit einer

anfangslosen Schöpfung sieht der hl. Thomas dasjenige an, welches
von der eigentümlichen Natur des Menschen und seiner Seele

hergenommen wird. Wären nämlich — so sagt man — unzählig
viele Menschen vorangegangen, so wären jetzt, da die menschliehe

Seele unsterblich ist, unendlich viele Seelen wirklich und
Zugleich vorhanden, d. h. wir hätten unter dem Gesichtspunkt
der Vielheit ein infinitum in actu. Ein solches kann es aber
nicht geben.

Diesen Gegengrund sieht der Aquinate, wie gesagt, als den

gewichtigsten und schwierigsten an. „Quod de anima öbjicitur,
difficiliu8 est" (Contr. Gent. lib. 2 cap. 38 ad 6); „Inter rationes
dla est diffieilior quae est de infinitate animarum" (Opusc. de
aetern. mundi) ; „lila objectio inter alias est fortior" (II. Sent,
dist. 1 q. 1 a. 5 ad 6). Aber er meint, dieser Beweis könne
sich keinen besondern Erfolg versprechen, weil er zuviel voraussetze

(multa supponit). In der That setzt derselbe voraus 1) dafs
es ebensoviele Seelen als Menschen gibt; 2) dafs jede Menschen-



190 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

seele unsterblich ist; 3) dafs eine SeelenWanderung unmöglich

ist; 4) dafs es etwas actu Unendliches nicht geben kann. Nun

leugnen aber gerade diejenigen Philosophen, welche hier in

Betracht kommen, entweder den einen oder den andern dieser
Punkte. In dieser Beziehung sagt der Aquinate an einer andern

Stelle (Contr. Gent. lib. 2 cap. 81), wo er von dem Verhältnis
der Unsterblichkeit der Seelen zu der Annahme einer ewigen
Welt redet: „Aliqui aeternitatem mundi ponentes, in diversas

opiniones extraneas inciderunt. Quidam enitn conclusionem sim-

pliciter concesserunt, dicentes animas humanas cum corporibus
penitus interire. — Alii vero dixerunt, quod de omnibus aniraabus

remanet aliquid unum separatum quod est omnibus commune,
seil, intellectus agens secundum quosdam (Alexander Aphro-
disaeus), vel cum eo intellectus possibilis secundum alios

(Averroes). — Alii au tern posuerunt animas in sua multitudine

post corpora remanere; sed ne cogerentur animarum ponere in-

finitatem, dixerunt, animas easdem diversis corporibus uniri post
determinatum tempus: et haec fuit Platonicorum opinio (Plato,
Respubl. lib. X; Phaedr. etc. In der Sum. theol. 1. q. 46 a.

2 ad 8 citiert der hl. Thomas als Litteratur für die Lehre von
der Seelenwanderung: S. August, serm. 14 de Temp. cap. 4 et 5 ;

lib. de haeresibus, haeres. 46; De Civit. Dei, lib. 12 cap. 13). —
Quidam vero, omnia praedicta vitantes, dixerunt, non esse in-

conveniens, animas separatas actu existere infiuitas; esse enim

infinitum actu in his quae non habent ad invicem ordinem, et

esse infinitum per accidens, quod ponere non reputant incon-

venien8: et est positio Avicennae et Algazelis." Und er fügt
hinzu, dafs wahrscheinlich auch Aristoteles dieser Ansicht war.
Dieser nämlich lehrte 1) die Ewigkeit der Welt und damit das

Vorhanden-gewesen-sein von unendlich vielen Menschen; 2) so-

viele Seelen als Körper; 3) die Seele ist unsterblich und 4) ein

actu Unendliches kann es nicht geben. Sollte Aristoteles nun

übersehen haben, dafs aus den drei ersten Lehrpunkten dem

vierten ein Eintrag erwächst? Schwerlich. Aber wir haben, dem

hl. Thomas zufolge, von ihm selbst keine Lösung: „Quid horum

(von den vorgenannten Auswegen) Aristoteles senserit, ab eo



Der Beweisversuch setzt Unerwiesenes voraus. 191

expressum non invenitur Ultima tarnen praedictarum opinio-
num principiis ab eo positis non répugnât; nam probat (Physic,
lib. 3 text. comm. 40 sqq.; De Ooelo et Mundo lib. 1 text. 52 sqq.)
infinitum non esse actu in corporibus naturalibus, non autem

(probat, infinitum non esse actu) in substantiis immateria-
libus." Mit Bestimmtheit können wir also nicht wissen, wie
Aristoteles diese Schwierigkeit gelöst haben würde, wie Thomas
abermals sagt in dem Opusc. de unitate intellectus contra
Averroistas gegen Ende: „Quomodo autem haec Aristoteles
solveret, a nobis sciri non potest, quia illam partem Metaphysicae
non habemus, quam fecit de substantiis separatis. Dicit euim

Philosophus in lib. 2 Physic., quod de formis, quae sunt separatae,
in materia autem, inquantum sunt separabiles, considerare est

opus Philosophiae primae" (nämlich der Metaphysik).1
Ein Beweis, dessen Prämissen aber so wenig evident sind,

dafs sie von den Gegnern rundweg geleugnet werden, kann ge-
wif's nicht demonstrativ genannt werden. Deshalb sagt der heil.
Thomas mit Kecht von demselben : „non est multum utilis." Und
das ist die Antwort, auf welche er sich an der angeführten Stelle
aus der Summa Contra Gentes beschränkt. Etwas auf diese
Antwort zu erwidern, ist kaum möglich, da sie auf dem Begriff der
demonstratio beruht. Allerdings können die Prämissen bewiesen

Werden, und sie sind von keinem besser bewiesen worden als
vom hl. Thomas selbst — wir erinnern namentlich an die citierte
Schrift gegen die Anhänger des Averroes de unitate intellectus

— aber dafs ein so umständliches Beweisverfahren es zur
vollen Bedeutung einer demonstratio bringe, kann nicht behauptet
Werden. Auf diesen Grund hin, sagt der hl. Thomas, zeige
auch der B,abbi Moses (de perplexis veteris Testam. lib. 1)
»Praedictam rationem non esse demonstrationem." — Dazu
kommt noch, dafs er selbst in Ernst die eine der Prämissen,
and zwar die wichtigste derselben, so sehr er auch selbst von
'kr wissenschaftlich überzeugt war, doch nicht als vollauf de-

1 In dem Vorstehenden haben wir einen Beleg für die scharfe und
Sesunde Kritik des Aquinaten und für sein Verständnis für die historische

Methode in der philosophischen Forschung.



192 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

monstrativ bewiesen ansah, nämlich jene von der Unmöglichkeit
eines infinitum in actu. Andere, und zwar nicht blofs die

obengenannten unchristlichen Philosophen, sondern auch katholische

Theologen gaben sogar rückhaltlos zu, dafs es actu unendlich
viele Seelen geben könne.1 Wir erwähnten als solche bereits
früher die beiden Augustiner Generäle Thomas von Strafsburg
und Gregorius von Rimini (loc. cit. a. 2: „non est impossibile"),
Benedictus Pererius, Vasquez u. a. Auch Leibniz ist dieser

Ansicht.2 Vasquez sagt: „Infinitam multitudinem animarum nec

impossibilem censeo, nec contra mentem Aristotelis ut supra
(disput. 26 cap. 3) probavi, nec S. Thomas (Contr. Gent. lib. 2

cap. 38) putat impossibilem" (In I p. Disp. 177 cap. 5 n. 17).
Und Occam (in II. Sent. q. 8 ad 2) antwortet auf den in Rede

stehenden Einwurf kurzweg: „concedo quod infinitae possent
esse animae in actu ." Diesen Philosophen gegenüber wäre

man also gänzlich aufser stände, den vorliegenden Beweis bis

zur Demonstratio zu bringen.8 In diesem Sinne sagt Prof.
Gutberiet (Metaphysik. Münster 1880, S. 225): „Die grofse
Menge der aus der Repugnanz einer aktual unendlichen Gröfse

gegen die Ewigkeit der Welt vorgebrachten Gründe brauchen

wir hier nicht zu widerlegen. Jene Repugnanz ist nicht erwiesen
und hat bei ewiger unveränderter Dauer nicht statt."

Eine andere Erwiderung des hl. Thomas auf die angeführte
Schwierigkeit ist diese: „Haec ratio non est ad propositum, quia
Deus mundum facere potuit sine hominibus et animabus, vel tunc
etiam potuit hominem facere quando fecit, si etiam totum alium

1 In Ubereinstimmung mit dem hl. Thomas antwortet deshalb auch
Scotus (loc. cit. n. 20) auf den vorliegenden Einwand: „Concederent
aliqui Philosophi, non esse impossibile infinitatem esse in accidentaliter
ordinatis, sicut patet per Avicennam" (lib. 6 de Metaph. c. de Causis).

2 Réponse a 1' extrait de la lettre de Mr. Foucher, Opp. ed.

Erdmann p. 118; The od. part. 2 § 195 ibid. p. 564.
3 Krause (loc. cit. p. 9 n. 3) erwähnt die Thatsache, dafs manche

scharfsinnige Philosophen in einer actu unendlichen Menge keinen Widerspruch

sehen, und meint dennoch, das Gegenteil sei „necessitate de-

monstratum." Es ist klar, dafs die eine dieser Behauptungen die andere
aufhebt.



Leugnung der Voraussetzungen jenes Beweises. 193

mundum fecisset ab aeterno; et sic non remanerent post corpora
animae infinitae" (Opusc. de aeternitate mundi). — Diese

Erwiderung leugnet also die willkürliche Annahme, dafs mit
der anfangslosen Welt auch das Menschengeschlecht habe ewig
sein müssen. Diese Leugnung ist um so mehr begründet, als

auch nach dem mosaischen Schöpfungsbericht das ganze
Universum vor dem Menschen geschaffen wurde, und als die griechischen

Väter glaubten, die Engel seien vor der Körperwelt
erschaffen worden1; und sie wird um so wirksamer, als es an

Mitteln fehlt, jene willkürliche Annahme zu beweisen. Damit
wäre der ganzen Schwierigkeit der Boden unter den Füfsen

weggezogen.
Doch, sagt man uns, „wir können in dieser Antwort keine

befriedigende Lösung der Schwierigkeit sehen. Freilich ist es

ganz wahr, dafs Gott die Welt vor dem Menschen schaffen

konnte, und dafs somit die thatsächliche Voraussetzung, auf die
sich die Schwierigkeit stützt, nicht als eine notwendige betrachtet
werden darf : aber das ist ja auch gar nicht die Frage." (Wir
meinen, dafs dieses doch die Frage ist. Der gemachte Einwand
beruht auf einer thatsächlichen Voraussetzung. Ich leugne
diese Voraussetzung; der Gegner kann sie nicht beweisen; also

mufs sein Einwand als grundlos fallen. Doch hören wir.) „Die
Frage ist nur, ob jene Voraussetzung für möglich gehalten worden
könne und müsse. Denn wenn sie nicht unmöglich ist, dann

bleibt offenbar bei der Antwort des hl. Thomas die ganze Kraft
der Schwierigkeit bestehen" (Stentrup, a. a. 0. S. 42). Wir
gestehen, dafs das, was hier als offenbar bezeichnet wird, uns
schwer verständlich ist. Weshalb soll ich denn die Unmöglichkeit

einer Voraussetzung beweisen, wenn es mir genügt, ihre
Wirklichkeit zu leugnen? Und wie soll eine Schwierigkeit be-

1 Vgl. S. Thorn. Sum. theol. 1 q. 61 a. 3. — Auch der hl. Hieronymus

(In ep. ad Tit. cap. 1) sagt: „Sex millia needum nostri orbis im-
plentur anni, et quantas prius aeternitates, quanta tempora, quantas
saeculorum origines fuisse arbitrandum est, in quibus Angeli, Throni,
Dominationes, caeteraeque Virtutes servierint Deo et absque temporum
vieibus atque mensuris Deo jubente substiterint."

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 13



194 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

stehen bleiben, wenn die Voraussetzung, auf welcher sie ruht,
fallen gelassen werden mufs

Vielleicht erfahren wir mehr aus einer lateinischen Wiedergabe

dieser Antwort: „Nos non negamus — so sagt Professor

Krause loc. cit. pag. 17 — Deum mundum prius hominibus

creare potuisse. Ut hoc largiamur, nullius tarnen est momenti.
Modo mundus aeternus sit, una cum eo Deum (sic) etiam animas

creare potuit; si potuit, mundus non est aeternus, nisi forte
infinitam animarum multitudinem una existere posse iterum con-

tendas." Der Sinn ist also dieser: Wenn die Welt ewig ist,
so konnte Gott mit ihr von Ewigkeit auch Seelen erschaffen;
daraus würde aber folgen, dafs es eine unendliche Zahl von
Seelen geben könne. — Damit ist der ursprüngliche Einwand

geändert. Zuvor war von der Wirklichkeit (actu infinitae
animae), jetzt ist von der Möglichkeit die Rede. Aber wir
fragen, könnte sich jemand selbst ärger ins Gesicht schlagen,
als der so gefafste Einwand es thut? Würde sich wirklich jene
Folgerung mit logischer Notwendigkeit aus der Annahme ergeben,
dafs Gott von Ewigkeit her Seelen schaffen konnte, so würde
es doch einleuchtend sein, dafs, wenn jene Folgerung als

widersprechend angenommen wird, die Voraussetzung unmöglich ist.
Etwas Widersprechendes kann Gott eben nicht machen, weil es

in sich nicht machbar ist. Ist also in der Annahme des Gegners
eine unendliche Zahl von Seelen wegen innern Widerspruchs
unmöglich, und würde eine solche unendliche Zahl unter der

Voraussetzung, dafs Gott von Ewigkeit Seelen schaffen konnte,
als möglich erscheinen, so ergäbe sich daraus mit Notwendigkeit,
dafs jene Voraussetzung unzulässig ist, oder dafs Gott nicht
von Ewigkeit Seelen schaffen konnte. Damit bräche dann wieder
das ganze Gerüst zusammen, auf welches der umgemodelte
Beweisversuch gestellt worden war. Natürlich kann gegen uns

nichts gefolgert werden, wenn wir zugeben, dafs Gott von Ewigkeit

keine Menschenseelen schaffen konnte. Denn daraus folgt
ja keineswegs, dafs Gott nicht von Ewigkeit die übrige Welt
habe schaffen können, bezüglich deren der behauptete Widerspruch

nicht besteht. Übrigens müssen wir auch diese Gegner



Verschiedene Erklärungen des Zweckes der Schöpfung. 195

wieder darauf aufmerksam machen, dafs ihre Folgerung, mit der
sie die Sache abgethan zu haben vermeinen, nämlich der Schrecksatz

„es kann unendlich viele Seelen geben", von manchen

Verteidigern der Möglichkeit einer anfangslosen Welt zugegeben
wird. Also stehen wir mit dieser Folgerung erst am Anfange
und nicht am Ende des zu erbringenden Beweises.

Doch der zuletzt genannte Schriftsteller versucht noch eine

andere Entgegnung. Sehen wir zu, ob diese besser standhält.

Er sagt: „Ex axiomate mundum hominis causa creatum

esse, sua sponte deduci potest, hominem tempore ortum et mundum

aeternum, haec duo inter se pugnare. Mundus aliqui aeternus

non ad hominem potissimum pertinet. Quae enim aeterna sunt,
nullum scopum paulatim attingere possunt, quia in illis evolutio
et explicatio nihil invenit, unde procedat; rerum aeternarum

scopus, finis, perfectio aut aeterna sunt aut nulla. Si vero mundus

initium habet, scopum habere ne tune quidem desinit, quum
hominem multis saeculis post extitisse credamus." Das hatte
schon vorher Stöckl (Die thomistische Lehre vom Weltanfange,
Katholik, 1883, I. 358) gesagt: (Wenn der Mensch erst in der
Zeit erschaffen worden wäre) „was hat denn die Welt von Ewigkeit

her bis zur Schaffung des Menschen für einen Zweck gehabt?
Hat die Welt einen Anfang genommen, so kann ich zwischen

die Schöpfung der W elt und die des Menschen eine, wenn auch

noch so grofse Zeitdauer hineinsetzen, während welcher die

Schöpfung sich bis zu dem Grade entwickelt hat, dafs sie der

Wohnplatz des Menschen werden konnte; denn diese Entwicke-

lung, wenn auch noch so lange während, war auf einen Zweck

hingerichtet, sie hatte ihren Zweck im Menschen. Aber wenn
die Welt ewig, anfangslos ist, so hat sie schon ewig bestanden,
als der Mensch auftrat, und da mufs man denn doch wohl fragen,
"was hatte sie in dieser ihrer ewigen Dauer vor dem Auftreten
des Menschen für einen Zweck? Wir müssen gestehen, dafs wir
auf diese Frage keine Antwort geben können."

Die Antwort ist indessen nicht schwer. Wir antworten
zunächst mit Leugnung des Grundsatzes, dafs die Welt des

Henschen wegen da sei, in dem von den Gegnern ihm beige-
13*



196 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

legten allgemeinen Sinne. In wie weit die übrigen Geschöpfe
des Menschen wegen da sind, erklärt der hl. Thomas durch

Darlegung des Zweckes der Schöpfung: „In partibus universi

unaquaeque creatura est propter suum proprium actum et per-
fectionem. Secundo autem creaturae ignobiliores sunt propter
nobiliores, sicut creaturae quae sunt infra hominem, sunt propter
hominem. Singulae autem creaturae sunt propter perfectionem
universi. Ulterius autem totum Universum cum singulis, suis

partibus ordinatur in Deum sicut in finem: inquantum in eis per
quandam imitationem divina bonitas repraesentatur ad gloriam
Dei" (1. q. 65 a. 2; vgl. II. Sent. dist. 1 q. 2 a. 3: Utrum omnia

facta sint propter hominem). Es ist also nicht die Welt schlechthin,

die des Menschen wegen da ist, sondern nur die körperlichen,
materiellen Geschöpfe, und auch diese sind nicht in erster Linie
(principaliter), sondern nur in zweiter Linie (secundarie) des

Menschen wegen da. Dafs dieselben also ihren „scopus, finis,
perfectio" ohne den Mensehen nicht erreichten, oder dafs die
etwa ewige Welt vor dem Auftreten des Menschen keinen Zweck
gehabt habe, ist unrichtig. — Zweitens. Unsere Gegner
verwechseln den finis intrinsecus mit dem finis extrinsecus,
den finis cujus mit dem finis cui. Nur der erstere wird bei

körperlichen, materiellen Wesen in der natürlichen Ordnung durch
eine allmähliche „evolutio et explicatio" erreicht, nicht aber der
letztere. — Drittens. Sobald vom Zweck der Werke Gottes
die Rede ist, haben wir es mit seiner potestas ordinaria zu

thun; was aber hier in Frage kommt, ist lediglich die potestas
Dei absoluta. Weder die Zweckmäfsigkeit noch die
Zweckwidrigkeit einer anfangslosen Schöpfung steht in Frage, sondern

lediglich ihre innere Möglichkeit. Ob eine solche mit der Weisheit

Gottes und mit seiner Vorsehung verträglich ist oder nicht,
das alles bleibt aufser Betracht; die Frage dreht sich um die

metaphysische Möglichkeit oder um Widerspruchslosigkeit. —
Schon früher machten wir deshalb darauf aufmerksam, dafs die

gegenwärtige Ordnung der Welt nicht zum Ausgangspunkt des

Beweises genommen werden darf. Aus ihr liefse sich ja höchstens

physische Unmöglichkeit einer anfangslosen Dauer herleiten.



Andere Annahme behufs Umgehung der Schwierigkeit. 197

Ist also nicht anderwärts bewiesen, dafs Gott nicht von Ewigkeit
schaffen konnte, so mufs man zugeben, dafs er, falls er von
seiner absoluten Macht hätte Gebrauch machen wollen, eine solche

Ordnung der Dinge hätte treffen können, in welcher jede TJn-

zukömmlichkeit, also auch eine etwaige unendliche Zahl von
Seelen, umgangen worden wäre.

Behufs Umgehung der aus einer actu unendlichen Zahl von
Menschenseelen hergenommenen Schwierigkeit könnte man ferner
auch antworten, Gott habe die Menschen und alle lebenden
Wesen von Ewigkeit schaffen können, so jedoch, dafs dieselben

erst in der Zeit gezeugt hätten. — Auf diese Antwort liefse
sich höchstens erwidern, dafs man dann zugeben müsse, die

lebenden Wesen (der Mensch) hätten eine unendliche Zeit mit
dem Zeugen warten, also ruhen müssen, obgleich doch alle
erforderlichen Bedingungen zum Zeugen vorhanden gewesen wären,
was jedenfalls nicht anginge. Aber darauf entgegnet Scotus
(loc. cit. n. 17) mit Hecht: „Asinus non fuisset factus perfectior
ab aeterno ad generandum, quam Deus ad creandum; et tarnen

per te oportuisset Deum quievisse a creando per infinitum quasi
imaginatum, ita quod contradictio esset ipsum aliquid créasse,
ffuin infinitum quasi praeteritum imaginatum praecessisset: et
tarnen in creatione ejus, seil, in dando totum esse ei quod habet
m se esse, non videtur ita necessario includi novitas, sicut in
generatione quae est a privatione ad formam. Non igitur est

inconveniens, si oportuit asinum generasse, quod quievisset per
infinitum imaginatum a parte ante ab illa actione, quae necessario

includit quod sit nova: cum ponas Deum necessario quie-
visse ab illa actione, quam non ostendis includere formaliter
novitatem."

Wir müssen jedoch auch jenes Schreckbild für die Phantasie
" „eine unendliche Zeit des Wartens" — zu zerstreuen suchen.
Ist jene mit Warten zugebrachte unendliche Zeit etwa so zu
lassen, als sei seit der Schöpfung, sagen wir des Menschen,
'lis zu seinem ersten Zeugungsakt eine unendliche Dauer
verflossen? Offenbar nicht; denn sonst setzte man ja die Schöpfung
als ii einem bestimmten Zeitmoment geschehen voraus und be-



198 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

hauptete, zwischen zwei Grenzpunkten liege etwas Unbegrenztes
in der Mitte. Der Mensch selbst wäre ja in der gemachten
Annahme ewig gewesen, sein Zeugen aber zeitlich. Doch

setzen wir an Stelle dieser Ausdrücke diejenigen, mit welchen
sie nach unserer frühern Erklärung gleichbedeutend sind. Unter
der erwähnten Ewigkeit haben wir nichts anderes als eine nach

einer Seite hin unendliche d. h. anfangslose Dauer zu verstehen.

Und da die veränderlichen Dinge, um deren Dauer es sich hier

handelt, von dem Begriff der Zeit unzertrennlich sind, so ist jene
schauerliche „Ewigkeit" nichts anderes als anfangslose Zeit. Was
immer in einem bestimmten Punkte dieser immer (d. h. ohne

Anfang) fliefsenden Zeit so geschähe, dafs dasselbe vorher noch

nicht geschehen wäre, das hätte ein bestimmtes, d. h. berechenbares

Alter; es wäre das erste seiner Art und der Anfang einer
Reihe. Der anfangslos daseiende Mensch hätte nun — das ist
unsere Behauptung — anfangen können zu zeugen, d. h. diesen

Akt in einem bestimmten Zeitpunkt zum erstenmal vollziehen können.

Dann wäre die Reihe der Gezeugten nach beiden Seiten hin
eine endliche, folglich auch die jetzt vorhandene Zahl der Menschenseelen

eine begrenzte. Offenbar könnte man die Dauer, welche

jenem ersten Zeugungsakt vorhergegangen wäre, nicht berechnen,
da sie ja keinen Anfang hätte. Aber jedenfalls kann der
Verstand sich mit dem Begriff einer anfangslosen Zeit leichter
auseinandersetzen, als die Einbildungskraft mit der Vorstellung einer
unendlichen oder ewigen Dauer.

Doch lassen wir die verschiedenen Annahmen, unter denen

eine unendliche Zahl von Seelen umgangen wird, und die von

unseren Gegnern nicht als unzulässig bewiesen werden können,
beiseite; — geben wir vielmehr zu, es lasse sich bezüglich
der Menschenseelen eine actu unendliche Zahl nicht umgehen;
— geben wir ferner zu, alle oben aufgezählten Voraussetzungen
dieses Beweises seien evident bewiesen, namentlich also die

Unmöglichkeit einer actu unendlichen Vielheit; — mit einem Wort,
geben wir den bis jetzt von uns bekämpften Beweisversuch als

vollkommen gelungen, also als nötigend, zu: so folgt daraus
doch noch nicht das Geringste gegen unsere Thesis. Warum



Ein Einzelwesen entscheidet nicht über den Artbegriff. 199

nicht? Der hl. Thomas sagt es mit einem einzigen Worte: „Haec
ratio particularis est Nos autem intendimus universa-
liter an aliqua creatura fnerit (d. h. potuerit esse) ab aeterno"
(1 q. 46 a. 2 ad 8).

Es kommt nämlich darauf an zu zeigen, dafs die Begriffe
geschaffen-sein und ewig-sein sich gegenseitig ausschliefsen.
Wäre dasselbe also nur bezüglich eines geschaffenen Wesens

bewiesen, so würde das bei demselben zutreffen, nicht weil es

Geschöpf ist, sondern weil es ein so beschaffenes Geschöpf
ist. Das trifft ja häufig zu, dafs dasjenige, was bezüglich einer

Gattung (oder Art) von Wesen unzweifelhaft ist, bei einer
bestimmten Art (oder einem Einzelwesen) derselben nicht der Fall
ist. Die Ausnahme ist dann nicht in der Zugehörigkeit zu der

Gattung (oder Art) begründet, sondern in der eigentümlichen
(specifischen oder individuellen) Beschaffenheit dieses Wesens.
Deshalb ist es gewifs unbegründet, wenn man sagt, dafs „mit
dieser Exception der Lehre von der Möglichkeit einer anfangslosen

Dauer der Welt schon eine bedeutende Wunde beigebracht"
sei (Katholik 1861, I. 663). Welcher Eintrag erwächst denn
der Lehre, dafs die höher organisierten Tiere und der Mensch
fünf Sinne haben, aus der Thatsache, dafs es manche Blinde und
Taube gibt? Es handelt sich hier ja um das Wesen eines

Dinges. Das Wesen aber ist niemals rein und ausschliefslich in
einem Dinge, sondern stets im Verein mit Unterscheidungs-
Merkmalen, die nur in dieser Art und in diesem Einzelwesen

vorkommen, nicht aber in den übrigen Dingen, die sonst mit
ihnen das gleiche Wesen teilen. Nicht alles also, was sich in
einem Dinge vorfindet, ist auf Rechnung seines Wesens zu

setzen, in dem es mit vielen anderen Dingen übereinkommt ;

vielmehr ist manches eine ihm allein zukommende Eigentümlichkeit,
die anderen gar nicht mitteilbar ist. Was würde sonst

aus unseren Originalen werden? — In dem vorliegenden
Falle würde also keineswegs folgen, dafs die Unverträglichkeit
zwischen Mensch und Ewigkeit auf der Geschöpflichkeit des

erstem, in welcher er mit allen anderen Geschöpfen übereinkommt,

beruhe; im Gegenteil wäre es klar, dafs dieselbe in der



200 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

dem Menschen allein zukommenden Eigentümlichkeit, seiner
unsterblichen Seele, begründet wäre. Mithin bliebe die Frage nach

der Verträglichkeit der Begriffe Geschöpf und Ewigkeit
davon ganz unberührt. Auch hier müssen wir noch einmal

wiederholen, dafs man auf metaphysische Möglichkeit oder

Unmöglichkeit nicht aus der physischen Beschaffenheit oder
dem physischen Wesen der in Rede stehenden Dinge schliefsen

kann, sondern lediglich aus dem Wesensbegriff. Der allen hier
berührten Wesen gemeinsame Begriff ist aber: Geschöpf. Was
demnach in den einzelnen geschaffenen Dingen zu der Geschöpf-
lichkeit hinzukommt, bleibt aufserhalb der Frage.

Man könnte dem Einwurf auch eine andere Fassung geben,
in welcher er sieh ebensowohl auf solche Wesen, die zu den

sog. permanentia in dem früher erklärten Sinne gehören, erstrecken
würde. Man könnte nämlich sagen: Wenn Gott jeden Tag einen Stein
oder einen Engel erschaffen hätte, so wären jetzt, wenn unendlich

viele Tage vorübergegangen sind, actu unendlich viele Steine
oder Engel vorhanden. Wie man sieht, wird hierbei als
selbstverständlich vorausgesetzt, dafs Gott an jedem der unendlich
vielen Tage ein solches Wesen schaffen konnte. „Non potest
ulla ratio excogitari — sagt Vanhoonaeker 1. c. p. 59 —
cnr, si potnerit Deus ab aeterno aliquam substantiam creare, non

potuisset deinceps pro suo beneplacito et quando volebat, condere

novas. Itaque si ab aeterno singula hora res aliqua creata fuisset

et nunc usque conservata, imprimis haberemus modo infinitam
multitudinem rerum actualiter existentium." — Joannes a

S. T h o m a (Cursus philos, partis II p. I. [Physic.J quaest. 24
art. 2) und Soto (In VIII. lib. Physic, quaest. 2 conclus. 3)
nennen dieses „unum ex fortissimis argumentis contra Philosophos

ponentes generationes ab aeterno." Und doch scheint die
Antwort so einfach und leicht zu sein Sollte sich nämlich aus der

gemachten Annahme ein Widerspruch ergeben, so müfsten wir
unterscheiden und sagen, Gott hätte täglich oder stündlich im

distributiven, aber nicht im kollektiven Sinne einen Engel
oder einen Stein erschaffen können. Das ist aber nicht so zu

vorstehen, wie Joannes a S. Thoma es deutet „si (divisive)



Eine unendliche Vielheit von Seelen wäre nicht vorhanden. 201

quolibet die producit Angelum, et dies sunt infiniti, et Angeli
persévérant, infiniti sunt collective; numerationem enirn dierum

sequitur illa infinitas collective". Vielmehr ist der Sinn jener
Unterscheidung dieser, dafs Gott „an jedem Tage" einzeln
genommen ein solches Geschöpf hervorbringen konnte, aber nicht
„an jedem Tage" ohne Ausnahme, d. h. er hatte die Macht, an

jedem beliebigen Tage zu schaffen, er konnte aber nicht an allen
Tagen oder an jedem einzelnen ohne Ausnahme schaffen, wenn
hieraus etwas Widersprechendes folgte. — Man könnte aber
auch von dieser Unterscheidung absehen und in anderer Weise
antworten. Sollte sich aus der Annahme, dafs Gott in jeder
einzelnen Stunde oder an jedem einzelnen Tage ein dauerndes

Geschöpf hervorbringe, ein Widerspruch ergeben, und läge der
Grund dieses Widerspruches auf Seiten des Fortbestandes aller
so erschaffenen Dinge, so müfste man annehmen, dafs Gott eine

Anzahl dieser Geschöpfe wieder zerstöre oder zu Grunde gehen
lasse. Darin läge jedenfalls nichts Widersprechendes, wenn auch

jene Geschöpfe vermöge ihrer eigenen Natur „fortdauernde"
wären. Zwar sagt Joannes a S. Thoma: „Multo minus dici

potest, quod si Dens quolibet die producat Angelum, tenebitur
alium annihilare. Unde enim constat teneri Deum ad annihilan-
dum, aut quid conducit annihilatio Angeli ad productionem alterius?
Solum videtur hoc confingi ad effugiendum inconveniens, quod

ex illa sententia sequitur de infinito." Allerdings stellen wir
diese Annahme nur auf mit Rücksicht auf den uns gemachten
Einwurf. Aber so lange man uns nicht die Unmöglichkeit dieser

Annahme nachweist, ist es klar, dafs der Einwurf keine

durchschlagende Kraft besitzt. — Dazu kommt noch, dafs man ganz
denselben Einwand erheben könnte auch abgesehen von einer
unendlichen Zahl von Tagen. Oder weshalb wollt Ihr Gott
nötigen, von einem Tag bis auf den andern zu warten mit der
Erschaffung einer Seele, eines Engels u. s. w.? Hätte er nicht
m jedem Augenblick dasselbe thun können? Dann aber wären
nn jedem Tage, ja in jeder Stunde unzählige Dinge dieser Art
entstanden. Also wäre Euere unendliche Zahl dann wohl schon
früher zustande gekommen als jetzt, wo Ihr dieselbe erst annehmt



202 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen W eltschöpfung.

nach Verlauf unendlich vieler Tage. — Doch das führt uns zu

einer letzten grundstürzenden Antwort auf die Schwierigkeit,
deren Haltlosigkeit wir schon in so mancherlei Weise gezeigt haben.

Wir leugnen, dafs man es unter den gemachten und

zugegebenen Voraussetzungen mit einer actu unendlichen Zahl von
Menschenseelen zu thun hat. Wie könnte man einen Betrag,
der aus Hinzufügung (Addition) entstanden ist, und zu dem noch

immer mehr hinzugefügt wird, actu unendlich nennen? Oder ist
etwa die Zahl der zu erschaffenden Seelen schon zum Absc'nlufs

gekommen? Und sind nicht die nach und nach entstandenen
Seelen je etwas Endliches? Und soll trotzdem ihre Gesamtheit
unendlich sein? Sieht man denn nicht, dafs man bei dieser
Annahme in den Gesamtbetrag etwas hineinlegt, was in den

Bestandteilen nicht liegt? — Hierzu kommt, dafs man von der

etwaigen Unendlichkeit von Tagen auf eine etwaige Unendlichkeit

von erschaffenen Wesen schliefst. Nun ist aber die
Unendlichkeit der Tage nur eine synkategorematische, eine solche, die
in der Aufeinanderfolge besteht. Also ist von ihr aus ein Schlufs
auf eine gleichzeitige, zusammenbestehende, kategorematische
Unendlichkeit unzulässig. Man könnte höchstens schliefsen, dafs

es eine anfangslos aufeinanderfolgende, also synkategorematisch
unendliche Vielheit von Schöpfungsakten gibt. Gegen eine

solche kann aber nicht, wie schon öfters betont, das physische
Wesen der wirklich erschaffenen oder zu erschaffenden Dinge
(also hier die Unsterblichkeit der Menschenseelen oder die geistige
Natur der Engel u. s. w.) angeführt werden, weil es sich ja
um die absolute Macht Gottes und das metaphysische
Wesen der Dinge handelt. Dafs aber Gott unter diesem

Gesichtspunkt die erschaffenen Seelen oder Engel wieder hätte

zerstören können, wie wir vorher sagten, ist wohl kaum zu
bezweifeln. — Wahr ist allerdings, dafs die jetzt vorhandenen
Menschenseelen nicht gezählt werden können, weil man beim

Zählen derselben nie zur ersten gelangen kann (wofern nämlich

auch Zeugung anfangslos stattgefunden hätte). Aber etwas anderes

ist jene Unendlichkeit, die mit Anfangslosigkeit gleichbedeutend
ist, und jene Unendlichkeit, die in einer Summe bestehen soll-



Ein physisch-historischer Grund. 203

Dafs der allmählich im Laufe der Zeit zusammengekommenen
Summe von Menschenseelen, von welcher der Einwurf redet,
Unendlichkeit zukomme, leugnen wir auf das Entschiedenste.

III. Die physisch-historischen Gründe, mit denen man
gewöhnlich den Anfang dieser Welt darthut, bleiben für uns natürlich

aufser Betracht, da unsere Untersuchung sich blofs auf die

metaphysische Möglichkeit bezieht. Vielleicht denkt der hl. Thomas

an diese Gründe, wenn er sagt: „Quaedam earum sunt ita
debiles, quod sua debilitate contrariae parti videntur probabilitatem
afferre" (Opusc. de aeternitate mundi). Nur einen derselben

wollen wir berühren, da der hl. Thomas selbst ihn anführt. Er
sagt (1 q. 46 a. 2 ad 4): „Manifeste apparet, artes aliquas et
habitationes regionum ex determinatis temporibus incoepisse.
Sed hoc non esset, si mundus semper fuisset."

Dieser Beweisgrund findet sich bekanntlich schon bei
Lucretius (De rerum natura, lib. V v. 321 ff.):

Si nulla fuit genitalis origo
Terrarum et Coeli, semperque aeterna fuere,
Cur supra bellum Thebanum et funera Trojae
Non alias aliei quoque res cecinere poetae?
Quo tot facta virûm totiens cecidere, neque usquam
Aeterneis famae monumentis insita florent?

Verum, ut opinor, habet novitatem summa, recensque
Natura mundi est; neque pridem exordia coepit.

Quare etiam quaedam nunc artes expoliuntur;
Nunc etiam augescunt; nunc addita navigieis sunt

Multa
Ähnlich heifst es auch bei Macrobius (In somnium Scipionis
üb. 2 cap. 10): „Quis facile mundum semper fuisse consentiat,
cum et ipsa historiarum fides, multarum rerum cultum, emen-

dationemque vel inventionem ipsam recentem esse fateatur
Quis non hinc aestimet mundum quandoque coepisse, nec longam
retro ejus aetatem, cum abhinc ultra duo retro annorum millia
de excellenti rerum gestarum memoria ne Graeca quidem extat
üistoria? Si enim ab initio, immo ante initium fuit mundus,



204 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

ut Philosophi volunt: cur per innumerabilium Seriem saeculorum

non fuerat cultus, quo nunc utimur inventus? non litterarum

usus, quo solo memoriae fulcitur aeternitas? cur denique mul-

tarum rerum experientia ad aliquas gentes recenti aetate per-
venit? Haec omnia videntur aeternitati rerum repugnare,
dum opinari nos faciunt, certo mundi principio paulatim singula

quaeque coepisse. Sed mundum quidem fuisse semper, philoso-

phia auctor est, conditore quidem Deo, sed non ex tempore:
siquidem tempus ante mundum esse non potuit, cum nihil aliud

tempora, nisi cursus solis efficiat."
Der hl. Thomas antwortet hierauf: „quod ponentes aeterni-

tatem mundi ponunt, aliquam regionem infinities esse mutatam
de inhabitabili in habitabilem, et e converso; et similiter ponunt,
quod artes propter diversas corruptiones et accidentia infinities
fuerunt inventae, et iterum corruptae. Unde Aristoteles dicit
(in lib. I Meteorol. cap. ult.), quod ridiculum est, ex hujusmodi

particularibus mutationibus opinionem accipere de novitate mundi
totius." Dazu mufs jeder sehen, dafs, wenn mit solchen Gründen

überhaupt etwas bewiesen würde, nur der Anfang des

Menschengeschlechtes, keineswegs aber der Anfang der Welt bewiesen
würde.

Noch weniger beweist diesen Lactantius, wenn er gegen
Aristoteles sagt (Divin. Institut, lib. 2 cap. 11): „Cum videamus

singula quaeque animalia, quae ante non fuerant, incipere esse et

esse desinere, necesse est totum genus aliquando esse coepisse, et

aliquando desiturum esse quia coeperit Apparet in Dei

potestate esse vel vitam vel interitum generis liumani. Quod si

potest occidere in totum, quia per partes occidit, apparet aliquando
esse ortum : et ut fragilitas initium, sie declarat et terminum."
Das beweist höchstens, dafs die lebenden Wesen das Sein nicht

aus sich, sondern von einem andern haben.

Doch lassen wir diese Beweisversuche auf sich beruhen.



Mangelhafte Darstellungen der Geschichte dieses Streitpunktes. 205

Im Vorstehenden war unsere Absicht hauptsächlich diese,
eine vielfach mifsverstandene und unrichtig dargestellte Lehre
des Aquinaten in ihrer wahren Fassung vorzulegen und auf ihre
Richtigkeit kritisch zu prüfen. Nebenbei wollten wir aber auch

zeigen, welche Behandlung dieseaLehre in neuerer Zeit in scholis
catholicis, für welche P. Leo XIII. die Encyklika De instau-
randa D. Thomae Aquinatis philosophia erlassen hat, an-

gedeihen liefs. Da wir uns bei dieser Ausführung der gröfsten
Sachlichkeit beflissen und nur im Interesse der Wahrheit
geschrieben haben, so dürfen wir auch vom wissenschaftlichen

Gegner, dessen Streben nach der gleichen Wahrheit geht,
erwarten, dafs er unsere von den seinigen abweichenden

Auffassungen nur vom sachlichen Standpunkt aus beurteilen werde.
Wenn jemand, der einem Thomas von Aquin glaubt das Pensum

korrigieren zu können und ein volles „Ungenügend" unter
dasselbe setzt, und dann, sobald ein anderer an seine Korrecturen
die Regeln der Dialektik anlegt, dieses als Ausfälle auf seinen

geringen wissenschaftlichen Ruf bezeichnet: so können wir dieses

nicht anders denn als eine krankhafte Erscheinung bezeichnen,
die unser Mitleid verdiente, wenn sie nicht auf andere
ansteckend zu wirken sich bemühte. Aber auch die unzweideutige
Aufserung solcher Krankheits-Symptone hat ihr Gutes.

Vor allem mufste es uns bei unserer Untersuchung auffallen,
dafs man in unserer Zeit so ganz die Geschichte unseres
Lehrpunktes vergessen zu haben scheint. Im Jahre 1861 erschienen

im Katholik mehrere Aufsätze, welche vorsätzlich „die Frage
über Beweisbarkeit oder Unbeweisbarkeit des Anfanges der Welt
in der Scholastik" behandelten. Diese Aufsätze haben das

Gute, dafs sie die Lehre des hl. Thomas über die Frage in
litterar-historischer Beziehung objektiv und richtig darlegen. Dafs
sie die vom hl. Thomas angeführten und widerlegten Einwände
ohne einen Versuch der GegenWiderlegung einfach wieder gegen
seine Lehre ins Feld führen, lassen wir hier aufser Betracht.
Aber das müssen wir hervorheben, dafs dieselben ihrer eigentlichen

Aufgabe durchaus nicht gerecht werden. Von allen
Scholastikern werden nur Albert der Grofse, St. Thomas, St.



206 Lehie d. hl. Thomas iib. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Bonaventura, Heinrich von Gent und Duns Scotus — und zwar
die beiden letzteren nur andeutungsweise — angeführt. „Mit
Duns Scotus — so hören wir — ist dann auch der wissenschaftliche

Streit, welcher uns bisher beschäftigt hat, zum Stillstand

gekommen" (II. 145). Wenn man mit dieser Aufstellung das

von uns (Bd. V. S. 152) gegebene Litteratur-Verzeichnis, welches

indessen blofse Beispiele anführen will, vergleicht, so wird man

gestehen müssen, dafs jene Artikel eine zu geringe Vertrautheit
mit der Scholastik verraten, als dafs sie eine Grundlage zur
Weiterbildung der Wissenschaft bieten könnten.

In demselben Katholik veröffentlichte Prof. Stöckl im
Jahre 1883 einen Aufsatz über „die thomistische Lehre vom
Weltanfange in ihrem geschichtlichen Zusammenhange", in welchem

er (I. 352) behauptet: „Keiner von den grofsen Scholastikern

des Mittelalters hat in der Krage um den
Anfang der Welt die Ansicht des hl. Thomas geteilt.1 Alle
hielten sie an der Ansicht fest, dafs nicht blofs die Schöpfung
aus Nichts, sondern auch der Anfang der Welt sich demonstrativ
erweisen lasse, und dies zwar um so mehr, als im Begriffe der
Schöpfung aus Nichts der Anfang der Welt schon enthalten sei."
Und nachdem die vom hl. Thomas abweichende Lehre des heil.
Bonaventura kurz dargelegt worden ist, wird hinzugefügt (S. 355):
„Wie er, so denken auch alle grofsen Scholastiker der
Franziskanerschule Die thomistische Ansicht ist daher ziemlich
isoliert geblieben." — Wenn man diese Worte liest, fragt man

sich, wie es möglich, dafs der Verfasser einer verdienstvollen
Geschichte der Philosophie des Mittelalters in drei grofsen
Bänden so schreiben kann. Und gleichwohl schreiben ihm
andere jenen im grellen Widerspruch mit der Geschichte der

Philosophie des Mittelalters stehenden Satz unbedenklich nach

(Krause 1. c. p. 4). Wenn wir irgend einen ältern Schriftsteller,

der unsere Frage berührt, aufschlagen, so erhalten wir
bessere geschichtliche Angaben. Wir nehmen aufs Geratewohl
den protestantischen Theologen Gerard Johann Vossius

1 Dieser Satz steht im Originale selbst in Sperrdruck.



Falsche Anklagen gegen den hl. Thomas. 207

heraus, der in seinen in 3. Aufl. im Haag 1658 erschienenen

Theses Theologicae (Disp. 1 De creatione, pars altera,
thes. XIV p. 19) nach einer genauen Formulierung unserer
Frage sagt: „Ariminensis quidem, Gabriel, Occam et alii eorum

quos nominales vocant, contenderunt, quascunque orbis partes
potuisse Deo esse coaeternas. Durandus vero credidit, hoc iis
solum mundi partibus competere quae, ut loquitur, habent esse

permanens, uti coelum, Angelum, hominem. At Thomas, Her-
vaeus, Capreolus, Soncinas, Oajetanus, Sotus hoc privilegium
restringunt ad ea quae non inducant actualem infinitatem
Albertus vero, Henricus Gandavensis, Marsilius et Toletus negant
àotXœç, creaturam ullam ab aeterno produci potuisse. In tanto
dissensu maluit Scotus jtQoßbjfzariy.cüq pro utraque sententia dis-

putare, quam certi aliquid definire." Hufs man nicht gegenüber
einer solchen Litteratur- Angabe in einem nicht einmal ex professo
über unsern Gegenstand geschriebenen Buch aus dem 17.
Jahrhundert die vorgenannten Aufsätze aus dem 19. Jahrhundert als
einen wahren Rückschritt bezeichnen? Woher nimmt man das

Recht, bei dieser Lage der Dinge mit einer gegen den hl. Thomas
und seine treuen Anhänger gerichteten Spitze vom Fortschritt
der modernen Wissenschaft zu reden?1

Eine geradezu überraschende Unbedachtsamkeit liegt in
den folgenden kurzen Worten des P. Lahousse (Cosmologia,
Lovan. 1887 n. 540 p. 327) : „Hanc sententiam (demonstrari non

posse repugnare ut Deus ab aeterno mundum condidisset) studio
ab Aristotele non discedendi, tenent D. Thomas, eoque duce,

omnes Thomistae." — Das heifst zunächst: Der hl. Thomas ist
ein blinder Nachtreter des Aristoteles, und die Thomisten folgen
blindlings ihrem Meister.

Die erste Hälfte dieser Phrase war bis dahin das Schlagwort

aller Gegner der kirchlich-scholastischen Wissenschaft; dafs

öan das gleiche jetzt auch auf katholischer Seite nachredet,
dürfte einigermafsen befremden. Im Verlauf unserer Abhandlung
hatten wir mehr als einmal Gelegenheit, auf die freie und ge-

1 Auf die Geschichte dieser Kontroverse in der patristischen Zeit
werden wir zurückkommen.



208 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

sunde Kritik hinzuweisen, welche der Aquinate dem Stagiriten
gegenüber anwendet (vgl. V. 145; VI. 407 f.; oben. S. 191). Aber
beruht denn wenigstens in dem vorliegenden Falle jener
Vorwurf, wenn auch nur scheinbar, auf Wahrheit? Durchaus nicht.
Die Lehre des Aristoteles und die des hl. Thomas über unsere

Frage sind gänzlich verschiedene. Aristoteles lehrt eine wirklich

ewige Welt. Der hl. Thomas lehrt, in der Annahme einer

von Ewigkeit erschaffenen Welt lasse sich kein Widerspruch
nachweisen, also eine ewig erschaffene Welt sei metaphysisch
möglich. Der Aquinate bekämpft die Lehre des Stagiriten
und bezeichnet sie als Häresie (In II. Sent. dist. 1 q. 1 a. 5

u. passim) und Irrtum: „Alius error fuit Aristotelis ponentis qui-
dem omnia a Deo producta esse, sed ab aeterno, et nullum fuisse

principium temporis, cum tarnen scriptum sit Gen. 1: In prin-
cipio creavit Dens coelum et terram. Et ad hoc (seil
ilium errorem) excludendum addit (Decretal.): Ab initio
temporis" (In Decretalem I. expositio. [Opusc. XXIII ed. Rom;
XIX ed. Parm.]). Und derjenige, der die Lehre des Aristoteles
als Irrtum und Häresie bekämpft, wird von P. Lahousse als

Nachtreter dieser Lehre bezeichnet! St. Thomas hat in dieser

Frage gelehrt, was Aristoteles gelehrt hat, und zwar blofs studio
ab Aristotele non discedendi!

Der in der andern Hälfte jener Phrase den Thomisten
gemachte Vorwurf ist auf seiten der traditionellen Gegner des

hl. Thomas stereotyp. In merkwürdigem Widerspruch hiermit
behaupten dieselben gleichwohl in demselben Atem, dafs in einigen
der wichtigsten Fragen der ganzen Theologie, z. B. in der

Gnadenlehre, die Thomisten Wortlaut und Sinn ihres Meisters
nicht nur nicht verstanden, sondern geradezu preisgegeben haben,

und dafs sie selbst, die doch in allen übrigen Stücken sich einer
freiem Auffassung des hl. Thomas rühmen, in diesen Fragen ihn

allein richtig verstehen und krampfhaft festhalten, als wenn der

Mantel des Propheten auf ihre Schultern gefallen wäre. Bezüglich

jenes den Thomisten gemachten Vorwurfes des zu strengen Festhaltens

am hl. Thomas ist es nicht uninteressant, sich der Worte wieder

zu erinnern, welche seiner Zeit der Katholik (1861; II. 595)



Falsche Anklagen gegen die Thomisten. 209

bezüglich des um die Erneuerung der thomistischen Studien in
Deutschland so hoch verdienten Plafsmann gebrauchte: „Sicherlich

wird die Gelehrsamkeit und die Pietät, mit welcher die

inconcussa dogmata D. Thomae Aquinatis hier festgehalten werden,
unsere Achtung verdienen, aber ebenso gewifs wird man auch

das Urteil wagen dürfen, dafs die Exklusivität sowohl als die

Starrheit, mit welcher hier das Interesse der thomistischen
Philosophie verfolgt wird, der Einwirkung derselben auf die

Zeitrichtungen hinderlich sein mufs. Eicht 20 Jahre vergehen seit
diesem gewagten Urteil, und das Oberhaupt der Kirche fordert
die Wiedereinführung der thomistischen Philosophie in die
katholischen Schulen zu dem Zweck, die durch und durch falschen

Zeitrichtungen wirksam zu bekämpfen!" — Bezüglich eines jener
„freieren" Nachfolger des hl. Thomas, nämlich des P. Liberatore,
hiefs es in der gleichen Zeitschrift: „Man wird es nicht wagen
können, ihn des sklavischen oder blinden Thomismus

anzuklagen; er studiert seinen Meister, nicht wie ein Schüler,
sondern wie ein späterer Meister; die Bewunderung, die er
für ihn hat, hält ihn nicht ab, ihm z. B. in der Erage über die

mögliche Ewigkeit der Welt entgegenzutreten" (a. a. 0. S. 601).
Später verwirkte P. Liberatore jedenfalls das zweifelhafte Lob
dieses Recensenten, denn nachdem er den hl. Thomas besser

studiert und verstanden hatte, entschied er sich auch in der
angeführten Erage für seine Lehre: „Ego a sententia S. Thomae

recedendum non censeo, nempe quod argumenta contra possi-
bilitatem absolutam creationis aeternae, quamvis valde probabilia
sint, tarnen plenam non pariant certitudinem" (Cosmologia cap. 1.

art. 6 n. 46; Prati 1883, II. 54).
Wir Thomisten sind also daran gewohnt, dafs uns von

gewisser Seite das zum Vorwurf gemacht wird, was wir selbst
ans zur gröfsten Ehre anrechnen und als gröfsten Vorteil für
die theologische Wissenschaft betrachten, nämlich das treue
Festbalten an der Lehre des gröfsten Theologen, den die Kirche bis

jetzt gehabt hat. Wir wissen uns dabei in Übereinstimmung
mit der Kirche selbst: „Volumus et tenore praesentium vobis

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 14



210 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

injungimus, — hat ein Vorgänger Leos XIII. (P. Urban V.)
gesagt — ut S. Thomae doctrinam tanquam veridicam et catho-

licam sectemini, eandemque studeatis totis viribus ampliare." —
Aber wir müssen doch noch zusehen, ob der Vorwurf des P.

Lahousse bezüglich des vorliegenden Lehrpunktes wenigstens
materiell auf Wahrheit beruht. Wir fragen uns also, ob denn

wirklich „omnes Thomistae" in dieser Lehre dem hl. Thomas

einfach nachfolgen.
Wir machten schon früher darauf aufmerksam, dafs die in

Rede stehende Lehre an sich von höchst untergeordneter
Bedeutung ist, und dafs sie in keiner Weise ein Fugstein im

Lehrgebäude des Aquinaten ist. Auch zeigten wir bereits, dafs die

meisten Schüler des hl. Thomas sich nicht darauf beschränkten,
an diese Frage, wie ihr Meister, in abwägend kritischer Weise

heranzutreten, sondern auch in positiv-thetischer Weise eine

Lösung derselben versuchten. In dieser thetischen Behandlung
unserer Frage aber gehen die Thomisten weit auseinander. Und
diese „dissensio Thomistarum" war von alters her in beiden

Lagern bekannt (Vgl. Bd. V. S. 152 ff.). Es blieb dem P.
Lahousse vorbehalten, herauszufinden, dafs alle Thomisten ihrem
Führer in dieser Frage einfach nachtreten. — In einem Punkte,
dem einzig wesentlichen (den aber nicht alle als solchen erkannten),

stimmten allerdings alle Thomisten mit ihrem Meister überein,
darin nämlich, dafs sie für ihre positive Lösung jener Frage keine

zwingende Beweiskraft in Anspruch nahmen. Das ist, wie
gesagt, das Einzige, was der hl. Thomas bezüglich dieser Frage
behauptet: mit nötigender Demonstration kann weder die

Notwendigkeit, noch die Unmöglichkeit einer ewigen Schöpfung

dargethan werden; dafs die Welt thatsächlich einen

zeitlichen Anfang hat, wissen wir mit absoluter Gewifsheit
nur aus dem Glauben. Wahrscheinlichkeit kann hierüber auch

die Vernunft gewinnen, nicht aber eine solche Gewifsheit, die

jeden Zweifel ausschliefst. Diese Wahrscheinlichkeit suchten die

Thomisten, jeder in seiner Art, zu erlangen, und damit gingen
sie über ihren Meister hinaus, obgleich sie im eigentlichen Kern



Endurteil über die Gegner. 211

der Frage, — sieh selbst dessen vielfach nicht bewufst1 — mit
ihm in Übereinstimmung blieben. Viel enger schlössen sich an
die eigentliche Fassung der Frage beim hl. Thomas die ältesten

Scholastiker an. Zu dem schon früher von uns erbrachten
Beweise hierfür (vgl. Bd. V. S. 141 ff.) möge es uns erlaubt sein,
hier noch das Zeugnis Wilhelms von Occam hinzuzufügen,
der mit seinem Ordensgenossen Duns Scotus hierin genau
übereinstimmt. Er ist ein Beleg mehr dafür, wie wenig der heil.
Thomas in seiner Auffassung „isoliert" geblieben ist, und dafs

nicht „alle grofsen Scholastiker aus der Franziskanerschule" wie
der hl. Bonaventura dachten. In II. Sent, quaest. 8 sagt Occam:

„Ad dubitationem de aeternitate mundi, utruin potuit fuisse ab

aeterno per potentiam divinam, dico, quod utraque pars potest
teneri, et neutra potest sufficienter reprobari. Quia tarnen non
videtur includere manifestam contradictionem, mundum fuisse
ab aeterno (licet Gaufredus dicat oppositum), ideo primo pono
rationes probantes, quod non potuit fuisse ab aeterno, quae inter
illas magis videntur concludere Sed istis rationibus non
obstantibus videtur quod nulla sit manifesta contradictio, crea-
turas fuisse ab aeterno, nec répugnât nec ex parte Dei, nec ex
parte creaturae

Es kann wohl kaum als ein Fortschritt des Denkens und

Wissens angesehen werden, dafs Neuere mit Aufserachtlassung
jener den Alten geläufigen Unterscheidung für ihre Ausführungen
über unsere Frage unbedenklich und schlechthin demonstrative

Beweiskraft in Anspruch nehmen. Ja, es macht einen geradezu
abstofsenden Eindruck, wenn man nach Durchgehung der
Geschichte dieses Lehrpunktes das solide und dabei zurückhaltende
Verfahren der Alten — welches immer ihre positive Lösung
gewesen sein mag — vergleicht mit gewissen Neueren, die in
der Behauptung der Möglichkeit einer anfangslos erschaffenen
Welt nichts wie „Widersprüche und Absurditäten" sehen und

rundweg behaupten: „Wir sind durch absolute
Denknotwendigkeit gezwungen, ein geschaffenes anfangsloses Sein für

1 Sehr klar war sich darüber Goudin, Physic, pars II. Disp. unie,
quaest. 1 art. IV: Observandum ad Obj. 1. (Urbeveteri 1859, III. 39.)

14*



212 Lehre d. hl. Thomas üb. die Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

eine offenbare Ungereimtheit zuhalten". (Stentrup S. 52f.)
Man begreift dann die Ironie, deren selbst der Heilige von Aquino
sich nicht erwehren konnte, dafs nämlich diese „soli sunt
homines, et cum eis oritur sapientia" — und seine Frage,
wie es denn komme, dafs tot nobilissimi Philosophorum diese

„offenbaren Ungereimtheiten" nicht gesehen haben. „Absoluter
Denknotwendigkeit" würden doch auch wohl diese sich gefügt
haben. In unserer kritischen Darstellung der Lehre des Aqui-
naten haben wir gefunden, dafs er seine Thesis bewiesen
hat, sowohl a priori als a posteriori. Alle von ihm geprüften
Beweisversuche ergaben sich als nicht „cogentes", „non necessariae"

u. s. w. Wir haben uns auch bemüht, die von Späteren
versuchten Beweise aufzufinden und zu prüfen. Und wir müssen

gestehen, dafs wir kaum einen einzigen neuen Beweisversuch

gefunden haben; alles Vorgebrachte ist nur ein Wiederaufwärmen
des vom hl. Thomas bereits Widerlegten, verbunden mit einem

kleinlichen Nörgeln an seiner Widerlegung. Gewifs darf man
also nicht glauben, durch neu erdachte Beweismomente das zur
Evidenz gebracht zu haben, was zur Zeit des Aquinaten noch

in Dunkel gehüllt gewesen sei.

Will man in dieser Frage, wie in allen anderen, an welche

ganze Jahrhunderte die Schärfe ihres Denkens gesetzt haben,

gedeihlich weiterarbeiten, so mufs man den Reingewinn der

Vorgänger, ihr Endergebnis, zum Ausgangspunkt nehmen. Darum
dürfen solche Fragen nur auf Grund einer genauen Kenntnis
der geschichtlichen Entwickelung der an sie gesetzten Geistesarbeit

und der etwa über sie geführten Kontroversen behandelt
werden. Wer das nicht thut, der fördert die Wissenschaft nicht,
sondern hält sie auf.

^33>-c


	Die Lehre des hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung

