Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Die Lehre des hl. Thomas bezlglich der Méglichkeit einer ewigen
Weltschopfung

Autor: Esser, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761698

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZUGLICH DER
MOGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHOPFUNG.
Von Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

VI

Wir fahren fort in der Priifung der gegen die Moglichkeit
einer ewig erschaffenen Welt vorgebrachten Griinde.

5. Ein weiterer derartiger Grund wird aus der gegebenen-
falls vorhandenen Unendlichkeit der Ursachen hergenommen. Wir
haben denselben bereits berithrt und im Voriibergehen auch ge-
lost. Seine gewshnliche Fassung ist diese: War die Welt immer,
so war ebenfalls immer Zeugung. Wenn aber das, dann muls
man eine ins Unendliche fortschreitende Zahl von bewirkenden
Ursachen annehmen; denn die Ursache z. B. dieses Menschen
war sein Vater, dessen Ursache ein anderer Mensch und so
fort ins Unendliche. Das ist aber nicht moglich, weil es sonst
nie zur Hervorbringung der Wirkung kommen kénnte.! — ,In
einer Verkettung von Bedingungen kann es keinen regressus in
infinitum geben, wenn das Bedingte existenzfihig sein soll, oder
mit andern Worten: eine ins Unendliche sich verlaufende Kette
von verwirklichten subordinierten Bedingungen ist nicht moglich.
Die Wahrheit dieses Satzes kann nicht beanstandet werden,
denn da die Erfiillung jeder Bedingung, bevor sie eintreten kann,
immer die Realisierung einer frilhern Bedingung voraussetzt, so
kann keine von allen thatsidchlich sich erfiillen, wenn die Voraus-
setzungen in das Endlose sich verlaufen und nicht eine erste
Bedingung wirklich gesetzt wird, von welcher dann die Erfiillung
der folgenden abhingt. Nun ist aber ein solcher regressus un-
vermeidlich, wenn das Universum keinen Anfang hat; wir konnen
somit die ewige Existenz der Welt nicht festhalten, ohne uns in
eine Menge von Widerspriichen und Absurditiaten zu verwickeln.*?
Dem hl. Thomas erscheint auch diese Begriindung nicht als

1 Contr. Gent. lib. 2. cap. 38 n. 5. Vgl. fiir die Antwort 1 q. 46 a.
2ad7; 1.2 q.1a.4; II. Sent. dist. 1 q. 1 a. 5 ad 5; Quodl. 9 q. 1 a. 1.
? Innsbrucker Zeitschrift fiir kath. Theologie, 2. Jahrg. (1878) 8. 485 {-



Die Ursachen wiiren nicht schlechthin unendlich. 181

notigend : ,non cogit“. Allerdings konnte eine Ursache ihre
Wirkung nicht hervorbringen, wenn sie in dieser Hervor-
bringung von unendlich vielen anderen mitwirkenden Ursachen
abhinge. In diesem Falle wire die Wirkung von der Thitig-
keit unendlich vieler zugleich vorhandener und wirkender Dinge
abhingig. Das Zusammenwirken dieser unendlich vielen Ursachen
wire fir das Zustandekommen der Wirkung wesentlich. Unter
diesen Umstinden konnte es allerdings nie zur Setzung einer
Wirkung kommen. Denn wirklich Unendliches kommt ja nie
ans Ende. — Handelte es sich dagegen um eine unendliche
Reihe aufeinanderfolgender Ursachen, deren jede ihre Wirkung
ganz und voll aus sich setzt, und fiir deren hervorbringende
Thitigkeit es ganz zufidllig (accidentell) ist, dals sie ihr Dasein
anderen Ursachen vor ihr, bis ins Unendliche zuriick, verdankt,
so ist diese Unendlichkeit fiir die Hervorbringung der Ursache
»secundum eos qui ponunt generationem perpetuam® keine Schwie-
rigkeit. Bei diesem Verhéltnis zwischen Ursache und Wirkung
kommt die auf seiten der erstern unter einem gewissen Gesichts-
punkt (secundum quid) vorhandene Unendlichkeit gar nicht in
Betracht. So liegt aber die Sache bei der Abstammung des
einen vom andern (causae univocae). Wire der Vater in seiner
Ursachlichkeit abhingig von einem Mit- und Ein-Wirken
seines Vaters, seines Grofsvaters und so fort ins Unendliche,
oder mit anderen Worten: wire der Sohn die Wirkung einer
Gesamtthiitigkeit unendlich vieler Vorfahren, so wire sein Zu-
standekommen eine Unmoglichkeit. So aber ist das Verhiltnis
nicht; vielmehr ist der Vater voll und ganz und unabhingig
von seinen Vorfahren die Ursache seines Sohnes. Man kann
also von einer unendlichen Zahl von Ursachen (qud causae) be-
ziglich dieses Menschen gar nicht reden. Wenn man dieses
thut, so spricht man von dem, was unter einem Gesichts-
Punkt (secundum quid) der Fall ist, so als wire es schlechthin
(simpliciter) so — und das ist ein Fehlschlufs. Die Unendlichkeit
liegt nicht auf seiten des Verursachen s, sondern nur darin,
dafs das Verursachende beziiglich seines eigenen Verursacht-
seins ein Glied einer anfangslosen d. h. unendlichen Kette ist.



182 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

Dagegen bemerkt Herr Langen (a. a. O. S. 18): ,Trigt
das Zeugende die Thatigkeit des Zeugens seinem Wesen nach
in sich, und brauche ich fiir diese Thitigkeit an und fir sich
nicht auf ein anderes Sein zuriickzugehen, so hat es doch diese
Thiatigkeit insofern, als es wirklich ist. Das Sein aber als Grund
der zeugenden Thitigkeit hat es von einem andern Zeugenden
empfangen; es ist als Seiendes und deshalb als Zeugenkonnendes
von einem andern bedingt. Bei den vorerst erwihnten Ursachen
war die jedesmalige Bedingtheit eine direkte; hier ist sie eine
indirekte. Hier also wiirde ich wie dort eine unendliche Reihe
von einander abhéngiger Bedingtbeiten erhalten, wenn ich
eine Anfangslosigkeit auf dem Gebiete der Zeugung zugeben
wollte. Ebenso sagt Herr Krause loc. cit. p. 10 n. 5. —
Aber in beiden Fillen wiirde es sich um wesentlich ver-
schiedene unendliche Bedingtheiten handeln: die eine ware
ein infinitum in actu, welches unmoglich ist, die andere ein in-
finitum in potentia oder in successione, welches nicht unmoglich
ist; dieses konnte ,durchlaufen” werden — wie beziiglich des
Seins, so auch beziiglich des Wirkens; nicht aber jenes.
Doch die Frage iiber die Durchlaufbarkeit einer unendlichen
Reihe wurde bereits frither im Sinne des Aquinaten entschieden.

Eine Einwendung gegen unsere bisherige Ausfiihrung kionnte
aus dem hl. Thomas selbst hergenommen werden, da er zum
Ausgangspunkt eines seiner Beweise fiir Gottes Dasein den
Grundsatz nimmt: ,,Non est possible, quod in causis efficientibus
procedatur in infinitum.“ Und er begriindet denselben damit,
dafs er sagt: ,,In omnibus causis efficientibus ordinatis primum
est causa medii, et medium est causa ultimi, sive media sint
plura, sive unum tantum. Remota autem causa, removetur effectus.
Ergo si non fuerit primum in causis efficientibus, non erit ulti-
mum, nec medium. Sed si procedatur in infinitum in causis
efficientibus, non erit prima causa efficiens. Et sic non erit nec
effectus ultimus, nec causae efficientes mediae: quod patet esse
falsum. Ergo est necesse ponere aliquam causam efficientem
primam, quam omnes Deum nominant‘ (1. q. 2 a. 3). Da der
englische Lehrer schlechthin von causae ordinatae spricht,



Gottesheweis bei der Annahme einer anfangslosen Welt. 183

so umfalst sein Beweis ebensowohl die causae per accidens
ordinatae, wie die causae per se subordinatae. (Diese Unter-
scheidung fillt mit der frither gegebenen zusammen. Vgl. Bd. VL
S. 401 ff.) Leugnet er nun hier die Moglichkeit eines processus
oder regressus in infinitum auch beziiglich der causae per
accidens subordinatae? Zweifellos. Und doch hebt diese Leug-
nung die vorher ausgesprochene Behauptung nicht auf. Warum
nicht? Weil beide Aulserungen auf wesentlich verschiedenen
Voraussetzungen beruhen. Er behauptet die Moglichkeit einer
unendlichen Reihe von Ursachen, die von einander nicht in ihrer
Bethitigung als solcher abhangen (oder vielmehr: er sieht in
einer solchen Behauptung keinen Widerspruch) unter der
Voraussetzung einer aufserweltlichen ersten Ursache
als Urheberin jener unendlichen Reihe. Er leugnet die
besagte Moglichkeit unter der Voraussetzung, dals es keinen
Gott gebe. Hier handelt es sich ja darum, das Dasein Gottes
erst zu beweisen; dort aber wird nicht blols das Dasein
Gottes, sondern auch seine schiopferische Thatigkeit voraus-
gesetzt. Handelt es sich ja um solche, ,qui sic posuerunt
mundum aeternum, quod tamen mundum a Deo factum dicerent.
Non enim mundum temporis volunt habere, sed suae creationis
itinm* (1. q. 46 a. 2 ad 1), m. a. W. man unterscheidet ge-
nau zwischen principium und initium. Die Spitze jenes
Beweises fiir Gottes Dasein liegt mithin nicht darin, zu zeigen,
dafs es innerhalb der Reihen von Ursachen eine erste geben
miisse — das wire ja noch gar nicht Gott; sondern vielmehr
darzuthun, dals es aulserhalb derselben ein nicht- verur-
sachtes Wesen geben mufs, von welchem alle Kausalitiat ausfliefst.
Deshalb liegt der Schwerpunkt des Beweises auch vielmehr in
dem Satz, dafs es nichts gebe, und nichts geben kionne quod
$it causa efficiens sui ipsius. Wir miissen also eine Quelle
annehmen, aus der alles Sein flielst. So falst der hl. Thomas
den Beweis anderswo in zwei Worten zusammen: ,,Cum nihil se
educat de non esse in esse, oportet causam aliam habere quod
incipit esse (De Potentia q. 3 a. 17). Wir verstehen deshalb
Dicht, wie Prof. Ko n ig (Schopfung u. Gotteserkenntnis, Frei-



184 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

burg 1885 8. 79) Straufls darin ,ganz recht” geben kann, dafls
er sagt: ,Wenn jedes Ding verursacht durch ein anderes ist,
und wenn das so fort ins Unendliche geht, dann kommen wir
freilich iiber die Welt nicht hinaus.“! Auch wenn diese Vor-
aussetzung zutrife, miifsten wir noch mit logischer Notwendigkeit
auf eine aufserhalb der Welt stehende Ursache derselben
schliefsen. Selbst P. Pesch, der in unserer Frage vom hl. Thomas
abweicht (Institut philos. natural. n. 533, Freiburg 1880 p. 570),
sagt demnoch (Die grofsen Weltritsel, Freiburg 1884 II. 134):
, Wir mochten nachdriicklichst betonen, dafs man die Notwendig-
keit einer ersten Ursache nicht verwechseln darf mit der Not-
wendigkeit eines zeitlichen Weltanfanges. Die erstere ist fiir
jeden klar, der nur deénken will. Ob hingegen nicht die Welt
hitte von Ewigkeit her — also ohne zeitlichen Anfang — existieren
konnen, diirfte nicht so einleuchtend sein.“ — Dafs in der Welt
neue Dinge entstehen, die vorher nicht da waren, sieht jeder mit
seinen eigenen Augen; sie werden, oder empfangen ihr Sein
von einem andern. Nun ist es aber unmiglich, dals alle be-
stehenden Dinge ihr Sein von einem andern haben, wenn
nicht etwas besteht, das aus sich ist. Denn wenn alle seienden
Dinge ohne irgend welche Ausnahme ab alio wiren, so gibe
es ein solches aliud, und gibe es doch auch wieder nicht. Es
gibe ein solches: denn es hat ja allem Ubrigen das Sein ge-
geben. Um dieses zu konnen, mufs es selbst dasein; dem Nichts
konnte man die Thitigkeit des Hervorbringens nicht beilegen.
Es giilbe aber auch wiederum kein aliud: da es ja in der Ge-
samtsumme aller seienden Dinge nicht enthalten ist. Als aliud
ist es ja eben von diesen verschieden. Will man also diesem

1 ,Auf dem Wege einer ordentlichen Schlufsfolgerung kommen wir
iiber die Welt nicht hinaus. Wenn von den Dingen in der Welt jedes
seinen Grund in einem andern hat, und so fort ins Unendliche, so er-
halten wir nicht die Vorstellung von einer Ursache, deren Wirkung die
Welt wiire, sondern einer Substanz, deren Accidenzien die einzelnen
Weltwesen sind. Wir erhalten keinen Gott, sondern ein auf sich selbst
ruhendes, im ewigen Wechsel der Erscheinungen sich gleichbleibendes
Universum“: Der alte und neue Glaube, 2. Aufl. Leipzig 1872, S. 116.



Auch eine ewige Welt fordert notwendig einen Schopfer. 185

Widerspruch entgehen, so muls man sagen: jenes aliud, jene
erste Ursache alles Seins, ist selbst nicht verursacht, es ist aus
sich selbst. Es ist aber das Erste, nicht notwendig im Sinne
eines zeitlichen Anfanges, sondern vielmehr des Urgrundes aller
Dinge, mit einem Wort, es ist das initium originis. Die Frage,
ob etwas von Gott verursacht sein konne ohne zeitlichen An-
fang (initium durationis), wird also damit in keiner Weise
beriihrt.

Daraus erhellt das Unzutreffende der Ausfiihrungen Froh-
schammers, der da meint: ,Wenn Thomas von Aquin einer-
seits gesteht: mundum incepisse aut habuisse durationis initium
sola fide temetur, und andererseits doch aus dem Dasein der
Welt auf das Dasein Gottes einen beweisenden Schluls ziehen
will, so gerdt er hierbei mit sich selbst in Widerspruch. Denn
wenn es nur geglaubt, nicht bewiesen werden kann, dals die
Welt einmal angefangen habe, dann kann es auch nur geglaubt,
vicht gewulst oder bewiesen werden, dals sie geschaffen worden
sei und also eines Schopfers bedurfte; und wenn dies, dann
kann auch nur geglaubt, nicht aber bewiesen werden, dafs ein
gottlicher Schopfer existiere. Denn die Notwendigkeit eines
Schopfers ist bedingt durch den Anfang der Schopfung; kann
dieser nur geglaubt werden, dann kann auch die Notwendigkeit
und Wirklichkeit eines Schopfers nur im Glauben angenommen,
nicht aber bewiesen werden aus dem Dasein der Welt; da nicht
eigentlich aus dem Dasein, sondern aus dem Anfange derselben
(dem Angef‘angenhaben) der Beweis gefithrt werden miifste.“1 —
Dafs letatere Voraussetzung nicht richtig ist, geht aus dem Ge-
sagten deutlich hervor. Wir zweifeln, ob in der ganzen éltern
Philosophie sich ein einzigesmal der Versuch nachweisen lifst,
den Beweis fiir Gottes Dasein auf die Notwendigkeit eines zeit-
lichen Anfanges der Welt zu stellen. Im Gegenteil schliefsen
Mmanche Altere gerade an die bejahende Frage nach der Mog-
lichkeit einer ewig erschaffenen Welt zum Abschlufs der Physik
dif‘: weitere Frage an: Wie man aus der Bewegung (dem eigent-

—_

' Einleitung in die Philosophie u. Grundrils der Meta-
Physik. Minchen 1858, . 114.



186 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschdpfung.

lichen Gegenstande der Physik im Sinne der Alten) zur Erkennt-
nis eines ersten Bewegers und seiner Attribute gelange — wie
ja auch Aristoteles in demselben Buch der Physik, in welchem
er die wirkliche Ewigkeit der Schopfung behauptet, die aus der
Bewegung und dem Verhéltnis von Ursache und Wirkung her-
genommenen Beweise fiir das Dasein Gottes vorbringt. Sie alle
gingen also fiir diese Beweise von der Notwendigkeit einer
ersten bewirkenden Ursache, nicht aber von jener eines zeit-
lichen Anfanges der Dinge aus. Und hitte einer versucht, zum
Ausgangspunkt seines Gottesbeweises die Notwendigkeit eines
zeitlichen Anfanges der Welt zu nehmen, so wiirde er sich
damit auf einen Boden gestellt haben, den ithm jeder mit Leichtig-
keit unter den Fiifsen hiitte wegziehen kénnen. P. Wieser hat
allerdings den Versuch gewagt, den ,Beweis fiir die Existenz
Gottes aus der Unmoglichkeit eines anfangslosen Daseins der
Welt“ zu fithren.! Die Mahnung des hl. Thomas, durch ein solches
Unterfangen doch nicht Wahrheiten, die auch in der Offenbarung
enthalten sind, dem Gespotte auszusetzen, ist fiir solche Theologen
nutzlos. P. Wieser hitte sich dieselben aber um so mehr zu
Herzen nehmen sollen, als man nicht leicht irgendwo die ganze
Grundlage seines Beweises, nimlich die Unmoglichkeit eines
anfangslosen Daseins der Welt, schlechter bewiesen finden wird
als bei ihm. Es ist geradezu unglaublich, welche Bedeutungen
er dem in dieser Frage zur Anwendung kommenden Wort un-
endlich unterlegt. Nur aus einem solchen Milsverstehen
der von ihm bekdmpften These erkliart es sich, dals er in der-
selben ,,Repugnanz®, ,,innern Widerspruch®, , viele Widerspriiche®,
,,absolut unlosbare Schwierigkeiten*, ,,Absurdititen®, ,eine Menge
von Widerspriichen und Absurdititen®, ,zahllose Widerspriiche",
,,ein Unding®, | Unsinn®, ja ,den Gipfel des Unsinns“ u. s. W.
sieht, wihrend er fiir die entgegenstehende These ,trotz ihrer
Evidenz® ,,die Argumente zu hiufen bedacht ist*, und ,,Evidenz-
griinde®, ja moch ,viel einleuchtendere Griinde* und ,,unumstols-
lichen Beweis“ zu erbringen wihnt. Auf solcher Grundlage

t Innsbrucker Zeitschr. fiir kath. Theologie. 2. Jahrg. (1878) S. 473 fr.



Gegner und Verteidiger des Aquinaten. 187

scheint es ihm dann leicht, das Dasein Gottes zu beweisen.
»oteht es fest, dafs die Welt mit ihrem successiven Sein einen
Anfang genommen, so scheint es kaum eines weiteren Beweises
zu bediirfen, dals sie einem von ihr wesentlich verschiedenen,
iberzeitlichen Wesen ihren Ursprung verdanke; der gesunde
Menschenverstand wenigstens wird sich mit diesem Resultat zu-
frieden geben. — Ob die theologische Wissenschaft diesen auf
neuer Grundlage aufgebauten Gottesbeweis als eine Bereicherung
und einen Fortschritt dankbar anerkennen wird, bleibt abzuwarten.
Auch Friedhoff, weiland Professor in Miinster, glaubte die
Gottesbeweise nur bei Annahme eines zeitlichen Anfanges der
Dinge aufrechthalten zu konnen. Besonders wart er dem heil.
Thomas vor, den (nach Vorgang des grofsen Kirchenvaters Kant
sogar von manchen Theologen sogenannten) kosmologischen Be-
weis, wie er gewohnlich gefalst wird, umgestofsen und zerstort
zu haben.! Die blofse Erwihnung geniigt zur Widerlegung.
Wir miissen iibrigens hinzufiigen, dafs der heil. Thomas
wiederholt gesteht, dafs sich das Dasein Gottes leichter beweisen
lasse unter Voraussetzung eines Anfangs der Welt. ,,Via effi-
Cacissima ad probandum Deum esse, est ex suppositione
Novitatis mundi; non autem sic, ex suppositione aeternitatis mundi,
qua posita, minus videtur esse manifestum quod Deus sit. Nam
S mundus et motus de mnovo incipit, planum est quod oportet
Poni aliquam causam, quae de novo producat mundum et mo-
tum, quia omne, quod de novo fit, ab aliquo innovatore oportet
Sumere originem, cum nihil educat se de potentia in actum, vel
de non esse in esse® (Contr. Gent. lib. 1 cap. 13). Ebenso sagt
er anderswo: ,,Manifestius mundus ducit in cognitionem divinae
}‘)Otentiae creantis, si mundus non semper fuit, quam si semper
fuisset; omne enim quod non semper fuit, manifestum est habere
“dusam; sed non ita manifestum est de eo quod semper fuit* (1. q. 46

' Uber die Kraft der menschl. Vernunft. S. 29 ff. Vgl
ebendas, . 7; ferner Dogmatik II. Bd.: Berichtigungen beziiglich der
Doktrin des h. Thomas, S.III ff. — Vgl. ,Die Frage iiber Beweisbarkeit
oder Unbeweisbarkeit des Anfangs der Welt in der Scholastik® im

Ka.tholik 1861. I. 651.



188 Lehre d. hl, Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

a. 1 ad 1. vgl. I1. Sent. dist. 2 q. 1 a. 3 ad 2). Ja, wie wir bereits
frither horten, fiilhrt der hl. Thomas dieses sogar als einen Kon-
venienz-Grund fir den Anfang der Welt an. ,,Ex hoc enim
manifeste apparet, quod res aliae praeter Ipsum ab Ipso esse habent,
quia non semper fuerunt* (Contr. Gent. lib. 2 cap. 38). Um aber
den Beweis fiir Gottes Dasein in dieser augenfilligen Weise
filhren zu konnen, mufs man es mit jemanden zu thun haben,
der den zeitlichen Anfang der Welt zugibt. Diesen zeitlichen
Anfang selbst mit Notwendigkeit zu -beweisen, so dals ein weiterer
Widerspruch unverniinftig wiére, hilt der hl. Thomas aber nicht
fir moglich. Deshalb ist es von vornherein sicherer, den Be-
weis nicht in jene schwierige Frage zu verwickeln, sondern ihn
ohne Riicksicht auf zeitlichen Anfang oder Nicht-Anfang zu
fihren. Nie stellt der Aquinate seinen Beweis auf jene Voraus-
setzung.

Wir konnen von dem bisher besprochenen Einwand nicht
Abschied nehmen, ohne den angefiihrten Theologen die unver-
gleichlich besseren Ausfithrungen Christian Wolfs gegeniiber-
zustellen. Derselbe ‘redet zuniichst von denjenigen, welche eine
wirklich ewige Welt annehmen, und zeigt, dafs auch sie es
noch zu einem geniigenden Beweis fiir Gottes Dasein bringen
konnen. ,,Cum quod aeternum est, existendi initium non habeat,
qui mundum aeternum esse statuit, negat, eum initium existendi
habere. Enimvero ex eo quod initinum existendi non habeat, seu
aliquando non extiterit, non necessario sequitur, quod ideo rationem
existentiae sufficientem habeat in seipso; sed hoc non obstante
rationem sufficientem in alio habere potest; saltem qui aeterni-
tatem eidem tribuit, defendere potest quod rationem existentiae
suae sufficientem habeat in alio . . . Fieri adeo potest ut, qui
mundum statuit esse aeternum, admittat ens a se quod a mundo
diversum, et in quo is rationem existentiae suae sufficientem
habet, consequenter Deum, mundi auctorem . . . (Man vergleiche
hier noch einmal die oben [S. 184] angefiihrte Aufserung von
Straufs). — Multo magis idem patet, ubi tantummodo defendit
aeternitatem mundi possibilem esse, cum tum manifestum sit,
rationem possibilitatis non quaeri in mundo, sed in ente alio, in



Die behauptete unendliche Vielheit von Menschenseelen. 189

quo ratio sufficiens reperitur, cur existere possit mundus, qua
posita ponitur quoque ipsa mundi existentia.“ Zur weitern Er-
klirung fiigt Wolf dann hinzu: ,,Oppido igitur falluntur, qui
sibi aliisque persuadere conantur, aeternitatem mundi esse pal-
marium atheismi (oder wie wir Bd. V. 8. 400 u. Bd. VII 8. 47
horten: materialismi) fundamentum. Etsi enim atheus defendere
teneatur aeternitatem mundi, atheismi tamen fundamentum non
est mundi aeternitas, sed aseitas, quae existentiam absolute ne-
cessariam infert, eamque independentem, ita ut ratio existentiae
sufficiens in ipso existente contineatur. Dudum hoc cognovere
Theologi et Philosophi, qui cum D. Thoma aeternitatem
mundi possibilem statuere. Quodsi enim aeternitas
mundi repugnaret existentiae Dei, ita ut, ea posita,
sequeretur non dari Deum, nec ejus possibilitatem de-
fendisset D. Thomas, cujus acumen in Theologia natu-
rali admirantur omnes, quibus idem dijudicandi facul-
tas data‘ (Theologia naturalis pars II sect, 1T cap. 1 § 447.
Francof. et Lips. 1737, 1. 412 f.).

6. Als schwerstes Bedenken gegen die Moglichkeit einer
anfangslosen Schopfung sieht der hl. Thomas dasjenige an, welches
Von der eigentiimlichen Natur des Menschen und seiner Seele
hergenommen wird. Wiiren nimlich — so sagt man — unzihlig
Viele Menschen vorangegangen, so wiren jetzt, da die mensch-
liche Seele unsterblich ist, unendlich viele Seelen wirklich und
Zugleich vorhanden, d. h. wir hitten unter dem Gesichtspunkt
der Vielheit ein infinitum in actu. Ein solches kann es aber
nicht geben.

Diesen Gegengrund sieht der Aquinate, wie gesagt, als den
gewichtigsten und schwierigsten an. ,Quod de anima objicitur,
flifﬁcilius est“ (Contr. Gent. lib. 2 cap. 38 ad 6); ,Inter rationes
lla est difficilior quae est de infinitate animarum® (Opusc. de
a?tern. mundi); ,Illa objectio inter alias est fortior (IL Sent.
d_mt- 1 q. 1 a 5 ad 6). Aber er meint, dieser Beweis kinne
Sich keinen besondern Erfolg versprechen, weil er zuviel voraus-
Setze (multa supponit). In der That setzt derselbe voraus 1) dafs
S ebensoviele Seelen als Menschen gibt; 2) dals jede Menschen-



190 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

seele unsterblich ist; 3) dals eine Seelenwanderung unmdglich
ist; 4) dals es etwas actu Unendliches nicht geben kann. Nun
leugnen aber gerade diejenigen Philosophen, welche hier in Be-
tracht kommen, entweder den einen oder den andern dieser
Punkte. In dieser Beziehung sagt der Aquinate an einer andern
Stelle (Contr. Gent. lib. 2 cap. 81), wo er von dem Verhaltnis
der Unsterblichkeit der Seelen zu der Annahme einer ewigen
Welt redet: ,,Aliqui aeternitatem mundi ponentes, in diversas
opiniones extraneas inciderunt. Quidam enim conclusionem sim-
pliciter concesserunt, dicentes animas humanas cum corporibus
penitus interire. — Alii vero dixerunt, quod de omnibus animabus
remanet aliquid unum separatum quod est omnibus commune,
scil. intellectus agens secundum quosdam (Alexander Aphro-
disaeus), vel cum eo intellectus possibilis secundum alios
(Averroes). — Alii autem posuerunt animas in sua multitudine
post corpora remanere; sed ne cogerentur animarum ponere in-
finitatem, dixerunt, animas easdem diversis corporibus uniri post
determinatum tempus: et haec fuit Platonicorum opinio (Plato,
Respubl lib. X; Phaedr. etc. In der Sum. theol. 1. q. 46 a.
2 ad 8 citiert der hl. Thomas als Litteratur fiir die Lehre von
der Seelenwanderung: 8. August. serm. 14 de Temp. cap. 4 et 5;
lib. de haeresibus, haeres. 46; De Civit. Dei, lib. 12 cap. 13). —
Quidam vero, omnia praedicta vitantes, dixerunt, non esse in-
conveniens, animas separatas actu existere infinitas; esse enim
infinitum actu in his quae non habent ad invicem ordinem, et
esse infinitum per accidens, quod ponere non reputant incon-
veniens: et est positio Avicennae et Algazelis. TUnd er fiigt
hinzu, dafs wahrscheinlich auch Avistoteles dieser Ansicht war.
Dieser namlich lehrte 1) die Ewigkeit der Welt und damit das
Vorhanden-gewesen-sein von unendlich vielen Menschen; 2) so-
viele Seelen als Korper; 3) die Seele ist unsterblich und 4) ein
actu Unendliches kann es nicht geben. Sollte Aristoteles nun
iibersehen haben, dafs aus den drei ersten Lehrpunkten dem
vierten ein Eintrag erwiichst? Schwerlich. Aber wir haben, dem
hl. Thomas zufolge, von ihm selbst keine Losung: ,Quid horum
(von den vorgenannten Auswegen) Aristoteles senserit, ab €0



Der Beweisversuch setzt Unerwiesenes voraus. 191

expressum non invenitur . . . Ultima tamen praedictarum opinio-
num principiis ab eo positis non repugnat; nam probat (Physic.
lib. 3 text. comm. 40 sqq.; De Coelo et Mundo lib. 1 text. 52 sqq.)
infinitum non esse actu in corporibus naturalibus, non autem
(probat, infinitum non esse actu) in substantiis immateria-
libus. Mit Bestimmtheit konnen wir also nicht wissen, wie
Aristoteles diese Schwierigkeit gelost haben wiirde, wie Thomas
abermals sagt in dem Opusc. de unitate intellectus contra
Averroistas gegen Ende: ,Quomodo autem haec Aristoteles
solveret, a nobis sciri non potest, quia illam partem Metaphysicae
non habemus, quam fecit de substantiis separatis. Dicit enim
Philosophus in lib. 2 Physic., quod de formis, quae sunt separatae,
in materia autem, inquantum sunt separabiles, considerare est
opus Philosophiae primae‘ (ndmlich der Metaphysik).t

Ein Beweis, dessen Priamissen aber so wenig evident sind,
dafs sie von den Gegnern rundweg geleugnet werden, kann ge-
wifs nicht demonstrativ genannt werden, Deshalb sagt der heil.
Thomas mit Recht von demselben: ,non est multum utilis. Und
das ist die Antwort, auf welche er sich an der angefiihrten Stelle
aus der Summa Contra Gentes beschrinkt. Etwas auf diese Ant-
wort zu erwidern, ist kaum moglich, da sie aul dem Begriff der
demonstratio beruht. Allerdings konnen die Primissen bewiesen
Werden, und sie sind von keinem besser bewiesen worden als
vVom hl, Thomas selbst — wir erinnern namentlich an die citierte
Sehrift gegen die Anhéinger des Averroes de unitate intellec-
tus — gaber dals ein so umstindliches Beweisverfahren es zur
vollen Bedeutung einer demonstratio bringe, kann nicht behauptet
Werden. Auf diesen Grund hin, sagt der hl. Thomas, zeige
auch der Rabbi Moses :(de perplexis veteris Testam. lib. 1)
»Praedictam rationem non esse demonstrationem.“ — Dazu
kommt noch, dafs er selbst in Ernst die eine der Pramissen,
Und zwar die wichtigste derselben, so sehr er auch selbst von
ihr wissenschaftlich iiberzeugt war, doch nicht als vollauf de-

—_—

! In dem Vorstehenden haben wir einen Beleg fir die scharfe und
8esunde Kritik des Aquinaten und fir sein Verstindnis fir die histori-

Sche Methode in der philosophischen Forschung.



192 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschépfung.

monstrativ bewiesen ansah, nidmlich jene von der Unméglichkeit
eines infinitum in actu. Andere, und zwar nicht blofs die oben-
genannten unchristlichen Philosophen, sondern auch katholische
Theologen gaben sogar riickhaltlos zu, dafs es actu unendlich
viele Seelen geben konne.! Wir erwihnten als solche bereits
frither die beiden Augustiner Generile Thomas von Stralsburg
und Gregorius von Rimini (loc. cit. a. 2: ,non est impossibile),
Benedictus Pererius, Vasquez u. a. Auch Leibniz ist dieser
Ansicht.? Vasquez sagt: ,,Infinitam multitudinem animarum nec
impossibilem censeo, nec contra mentem Aristotelis ut supra
(disput. 26 cap. 3) probavi, nec S. Thomas (Contr. Gent. lib. 2
cap. 38) putat impossibilem* (In I p. Disp. 177 cap. 5 n. 17).
Und Occam (in II. Sent. q. 8 ad 2) antwortet auf den in Rede
stehenden Einwurf kurzweg: ,,concedo quod infinitae possent
esse animae in actu . . .“ Diesen Philosophen gegeniiber wire
man also génzlich aufser stande, den vorliegenden Beweis bis
zur Demonstratio zu bringen.? In diesem Sinne sagt Prof.
Gutberlet (Metaphysik. Miinster 1880, 8. 225): , Die grolse
Menge der aus der Repugnanz einer aktual unendlichen Grifse
gegen die Ewigkeit der Welt vorgebrachten Griinde brauchen
wir hier nicht zu widerlegen. Jene Repugnanz ist nicht erwiesen
und hat bei ewiger unveranderter Dauer nicht statt.”

Eine andere Erwiderung des hl. Thomas auf die angefiihrte
Schwierigkeit ist diese: ,,Haec ratio non est ad propositum, quia
Deus mundum facere potuit sine hominibus et animabus, vel tunc
etiam potuit hominem facere quando fecit, si etiam totum alium

t In Ubereinstimmung mit dem hl. Thomas antwortet deshalb auch
Scotus (loc. cit. n. 20) auf den vorliegenden Einwand: ,Concederent
aliqui Philosophi, non esse impossibile infinitatem esse in accidentaliter
ordinatis, sicut patet per Avicennam‘ (lib. 6 de Metaph. c. de Causis).

? Réponse a I’ extrait de la lettre de Mr. Foucher, Opp. ed. Erd-
mann p. 118; Théod. part. 2 § 195 ibid. p. 564.

3 Krause (loc. cit. p. 9 n. 3) erwihnt die Thatsache, dals manche
scharfsinnige Philosophen in einer actu unendlichen Menge keinen Wider-
spruch sehen, und meint dennoch, das Gegenteil sei ,necessitate de-
monstratum.* Es ist klar, dafs die eine dieser Behauptungen die andere
aufhebt.



Leugnung der Voraussetzungen jenes Beweises. 193

mundum fecisset ab aeterno; et sic non remanerent post corpora
animae infinitae® (Opusc. de aeternitate mundi). — Diese
Erwiderung leugnet also die willkiirliche Annahme, dals mit
der anfangslosen Welt auch das Menschengeschlecht habe ewig
sein miissen. Diese Leugnung ist um so mehr begriindet, als
auch nach dem mosaischen Schopfungsbericht das ganze Uni-
versum vor dem Menschen geschaffen wurde, und als die griechi-
schen Viter glaubten, die Engel seien vor der Korperwelt er-
schaffen worden!; und sie wird um so wirksamer, als es an
Mitteln fehlt, jene willkiirliche Annahme zu beweisen. Damit
wire der ganzen Schwierigkeit der Boden unter den Fiifsen
weggezogen.

Doch, sagt man uns, ,,wir konnen in dieser Antwort keine
befriedigende Losung der Schwierigkeit sehen. Freilich ist es
ganz wahr, dafs Gott die Welt vor dem Menschen schaffen
konnte, und dafs somit die thatséichliche Voraussetzung, auf die
sich die Schwierigkeit stiitzt, nicht als eine notwendige betrachtet
werden darf: aber das ist ja auch gar nicht die Frage.“ (Wir
meinen, dafs dieses doch die Frage ist. Der gemachte Einwand
beruht auf einer thatsédchlichen Voraussetzung. Ich leugne
diese Voraussetzung; der Gegner kann sie nicht beweisen; also
mufs sein Einwand als grundlos fallen. Doch héren wir.) ,Die
Frage ist nur, ob jene Voraussetzung fiir moglich gehalten werden
konne und miisse. Denn wenn sie nicht unmoglich ist, dann
bleibt offenbar bei der Antwort des hl. Thomas die ganze Kraft
der Schwierigkeit bestehen“ (Stentrup, a. a. O. 8. 42). Wir
gestehen, dafs das, was hier als offenbar bezeichnet wird, uns
schwer verstindlich ist. Weshalb soll ich denn die Unmoglich-
keit einer Voraussetzung beweisen, wenn es mir geniigt, ihre
Wirklichkeit zu leugnen? Und wie soll eine Schwierigkeit be-

1 Vgl. S. Thom. Sum. theol. 1 q. 61 a. 3. — Auch der hl. Hierony-
mus (In ep. ad Tit. cap. 1) sagt: ,,Sex millia necdum nostri orbis im-
Plentur anni, et quantas prius aeternitates, quanta tempora, quantas
Saeculorum origines fuisse arbitrandum est, in quibus Angeli, Throni,
Dominationes, caeteraeque Virtutes servierint Deo et absque temporum
vicibus atque mensuris Deo jubente substiterint.*
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII. 13



194 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

stehen bleiben, wenn die Voraussetzung, auf welcher sie ruht,
fallen gelassen werden mulfs ?

Vielleicht erfahren wir mehr aus einer lateinischen Wieder-
gabe dieser Antwort: ,Nos non negamus — so sagt Professor
Krause loc. cit. pag. 17 — Deum mundum prius hominibus
creare potuisse. Ut hoc largiamur, nullius tamen est momenti.
Modo mundus aeternus sit, una cum eo Deum (sic) etiam animas
creare potuit; si potuit, mundus non est aeternus, nisi forte
infinitam animarum multitudinem una existere posse iterum con-
tendas.“ Der Sinn ist also dieser: Wenn die Welt ewig ist,
so konnte Gott mit ihr von Ewigkeit auch Seelen erschaffen;
daraus wiirde aber folgen, dafs es eine unendliche Zahl von
Seelen geben konne. — Damit ist der urspriingliche Einwand
gedndert. Zuvor war von der Wirklichkeit (actu infinitae
animae), jetzt ist von der Moglichkeit die Rede. Aber wir
fragen, konnte sich jemand selbst drger ins Gesicht schlagen,
als der so gefafste Einwand es thut? Wiirde sich wirklich jene
Folgerung mit logischer Notwendigkeit aus der Annahme ergeben,
dafs Gott von Ewigkeit her Seelen schaffen konnte, so wiirde
es doch einleuchtend sein, dals, wenn jene Folgerung als wider-
sprechend angenommen wird, die Voraussetzung unmdoglich ist.
Etwas Widersprechendes kann Gott eben nicht machen, weil es
in sich nicht machbar ist. Ist also in der Annahme des Gegners
eine unendliche Zahl von Seelen wegen innern Widerspruchs
unmoglich, und wiirde eine solche unendliche Zahl unter der
Voraussetzung, dafs Gott von Ewigkeit Seelen schaffen konnte,
als moglich erscheinen, so ergibe sich daraus mit Notwendigkeit,
dafs jene Voraussetzung unzuldssig ist, oder dafs Gott nicht
von Ewigkeit Seelen schaffen konnte. Damit briche dann wieder
das ganze Geriist zusammen, auf welches der umgemodelte Be-
weisversuch gestellt worden war. Natiirlich kann gegen uns
nichts gefolgert werden, wenn wir zugeben, dals Gott von Ewig-
keit keine Menschenseelen schaffen konnte. Denn daraus folgt
ja keineswegs, dafs Gott nicht von Ewigkeit die iibrige Welt
habe schaffen konnen, beziiglich deren der behauptete Wider-
spruch nicht besteht. Ubrigens miissen wir auch diese Gegner



Verschiedene Erklirungen des Zweckes der Schopfung. 195

wieder darauf aufmerksam machen, dals ihre Folgerung, mit der
sie die Sache abgethan zu haben vermeinen, nimlich der Schreck-
satz ,es kann unendlich viele Seelen geben®, von manchen Ver-
teidigern der Maoglichkeit einer anfangslosen Welt zugegeben
wird. Also stehen wir mit dieser Folgerung erst am Anfange
und nicht am Ende des zu erbringenden Beweises.

Doch der zuletzt genannte Schriftsteller versucht noch eine
andere Entgegnung. Sehen wir zu, ob diese besser standhilt.
Er sagt: ,Ex axiomate ... mundum hominis causa creatum
esse, sua sponte deduci potest, hominem tempore ortum et mundum
aeternum, haec duo inter se pugnare. Mundus aliqui aeternus
non ad hominem potissimum pertinet. Quae enim aeterna sunt,
nullum scopum paulatim attingere possunt, quia in illis evolutio
et explicatio nihil invenit, unde procedat; rerum aeternarum
scopus, finis, perfectio aut aeterna sunt aut nulla. Si vero mundus
initium habet, scopum habere ne tunc quidem desinit, quum
hominem multis saeculis post extitisse credamus.“ Das hatte
schon vorher Stockl (Die thomistische Lehre vom Weltanfange,
Katholik, 1883, 1. 358) gesagt: (Wenn der Mensch erst in der
Zeit erschaffen worden wire) ,,was hat denn die Welt von Ewig-
keit her bis zur Schaffung des Menschen fir einen Zweck gehabt?
Hat die Welt einen Anfang genommen, so kann ich zwischen
die Schopfung der Welt und die des Menschen eine, wenn auch
noch so grolse Zeitdauer hineinsetzen, wihrend welcher die
Schopfung sich bis zu dem Grade entwickelt hat, dals sie der
Wohnplatz des Menschen werden konnte; denn diese Entwicke-
lung, wenn auch noch so lange wihrend, war auf einen Zweck
hingerichtet, sie hatte ihren Zweck im Menschen. Aber wenn
die Welt ewig, anfangslos ist, so hat sie schon ewig bestanden,
als der Mensch auftrat, und da mufs man denn doch wohl fragen,
was hatte sie in dieser ihrer ewigen Dauer vor dem Auftreten
des Menschen fiir einen Zweck? Wir miissen gestehen, dafs wir
auf diese Frage keine Antwort geben konnen.

Die Antwort ist indessen nicht schwer. Wir antworten
zundchst mit Leugnung des Grundsatzes, dafs die Welt des

Menschen wegen da sei, in dem von den Gegnern ihm beige-
13%



196 Lehre d. hl. Thomas iib, d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

legten allgemeinen Sinne. In wie weit die iibrigen Geschopfe
des Menschen wegen da sind, erklirt der hl. Thomas durch
Darlegung des Zweckes der Schopfung: ,In partibus universi
unaquaeque creatura est propter suum proprium actum et per-
fectionem. Secundo autem creaturae ignobiliores sunt propter
nobiliores, sicut creaturae quae sunt infra hominem, sunt propter
hominem. Singulae autem creaturae sunt propter perfectionem
universi. Ulterius autem totum universum cum singulis. suis
partibus ordinatur in Deum sicut in finem: inquantum in eis per
quandam imitationem divina bonitas repraesentatur ad gloriam
Dei“ (1. q. 65 a. 2; vgl. 1L. Sent. dist. 1 q. 2 a. 3: Utrum omnia
facta sint propter hominem). Ks ist also nicht die Welt schlecht-
hin, die des Menschen wegen da ist, sondern nur die korperlichen,
materiellen Geschopfe, und auch diese sind nicht in erster Linie
(principaliter), sondern nur in zweiter Linie (secundarie) des
Menschen wegen da. Dals dieselben also ihren ,scopus, finis,
perfectio ohne den Menschen nicht erreichten, oder dals die
etwa ewige Welt vor dem Auftreten des Menschen keinen Zweck
gehabt habe, st unrichtig. — Zweitens. Unsere Gegner ver-
wechseln den finis intrinsecus mit dem finis extrinsecus,
den finis cujus mit dem finis cui. Nur der erstere wird bei
korperlichen, materiellen Wesen in der natiirlichen Ordnung durch
eine allmahliche ,jevolutio et explicatio erreicht, nicht aber der
letztere. — Drittens. Sobald vom Zweck der Werke Gottes
die Rede ist, haben wir es mit seiner potestas ordinaria zu
thun; was aber hier in Frage kommt, ist lediglich die potestas
Dei absoluta. Weder die Zweckmifsigkeit noch die Zweck-
widrigkeit einer anfangslosen Schiopfung steht in Frage, sondern
lediglich ihre innere Moglichkeit. Ob eine solche mit der Weis-
heit Gottes und mit seiner Vorsehung vertriiglich ist oder nicht,
das alles bleibt aufser Betracht; die Frage dreht sich um die
metaphysische Moglichkeit oder um Widerspruchslosigkeit. —
Schon frither machten wir deshalb darauf aufmerksam, dafs die
gegenwirtige Ordnung der Welt nicht zum Ausgangspunkt des
Beweises genommen werden darf. Aus ihr liefse sich ja hochstens
physische Unmoglichkeit einer anfangslosen Dauer herleiten.



Andere Annahme behufs Umgehung der Schwierigkeit. 197

Ist also nicht anderwirts bewiesen, dafs Gott nicht von Ewigkeit
schaffen konnte, so mufs man zugeben, dals er, falls er von
seiner absoluten Macht hatte Gebrauch machen wollen, eine solche
Ordnung der Dinge hitte treffen konnen, in welcher jede Un-
zukommlichkeit, also auch eine etwaige unendliche Zahl von
Seelen, umgangen worden wire.

Behufs Umgehung der aus einer actu unendlichen Zahl von
Menschenseelen hergenommenen Schwierigkeit konnte man ferner
auch antworten, Gott habe die Menschen und alle lebenden
Wesen von Ewigkeit schaffen konnen, so jedoch, dafs dieselben
erst in der Zeit gezeugt hatten. — Auf diese Antwort lielse
sich hochstens erwidern, dafs man dann zugeben miisse, die
lebenden Wesen (der Mensch) hitten eine unendliche Zeit mit
dem Zeugen warten, also ruhen miissen, obgleich doch alle er-
forderlichen Bedingungen zum Zeugen vorhanden gewesen wiren,
was jedenfalls nicht anginge. Aber darauf entgegnet Scotus
(loc. cit. n. 17) mit Recht: ,,Asinus non fuisset factus perfectior
ab aeterno ad generandum, quam Deus ad creandum; et tamen
per te oportuisset Deum quievisse a creando per infinitum quasi
imaginatum, ita quod contradictio esset ipsum aliquid creasse,
quin infinitum quasi praeteritum imaginatum praecessisset: et
tamen in creatione ejus, scil. in dando totum esse ei quod habet
In se esse, non videtur ita necessario includi novitas, sicut in
generatione quae est a privatione ad formam. Non igitur est
Inconveniens, si oportuit asinum generasse, quod quievisset per
infinitum imaginatum a parte ante ab illa actione, quae neces-
sario includit quod sit mova: cum ponas Deum necessario quie-
Visse ab illa actione, quam non ostendis includere formaliter
Dovitatem,“

Wir miissen jedoch auch jenes Schreckbild fiir die Phantasie
~~ seine unendliche Zeit des Wartens“ — zu zerstreuen suchen.
I‘St Jene mit Warten zugebrachte unendliche Zeit etwa so zu
ia.SSen, als sei seit der Schopfung, sagen wir des Menschen,
bis zu seinem ersten Zeugungsakt eine unendliche Dauer ver-
flossen? Offenbar nicht; denn sonst setzte man ja die Schopfung
als in einem bestimmten Zeitmoment geschehen voraus und be-



198 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

hauptete, zwischen zwei Grenzpunkten liege etwas Unbegrenztes
in der Mitte. Der Mensch selbst wire ja in der gemachten
Annahme ewig gewesen, sein Zeugen aber zeitlich. Doch
setzen wir an Stelle dieser Ausdriicke diejenigen, mit welchen
sie nach unserer frithern Erklirung gleichbedeutend sind. Unter
der erwiihnten Ewigkeit haben wir nichts anderes als eine nach
einer Seite hin unendliche d. h. anfangslose Dauer zu verstehen.
Und da die verdnderlichen Dinge, um deren Dauer es sich hier
handelt, von dem Begriff der Zeit unzertrennlich sind, so ist jene
schauerliche ,,Ewigkeit nichts anderes als anfangslose Zeit. Was
immer in einem bestimmten Punkte dieser immer (d. h. ohne
Anfang) flielsenden Zeit so geschihe, dafs dasselbe vorher noch
nicht geschehen wire, das hitte ein bestimmtes, d. h. berechen-
bares Alter; es wire das erste seiner Art und der Anfang einer
Reihe. Der anfangslos daseiende Mensch hitte nun — das ist
unsere Behauptung — anfangen konnen zu zeugen, d. h. diesen
Akt in einem bestimmten Zeitpunkt zum erstenmal vollziehen kon-
nen. Dann wire die Reihe der Gezeugten nach beiden Seiten hin
eine endliche, folglich auch die jetzt vorhandene Zahl der Menschen-
seelen eine begrenzte. Offenbar konnte man die Dauer, welche
jenem ersten Zeugungsakt vorhergegangen wire, nicht berechnen,
da sie ja keinen Anfang hitte. Aber jedenfalls kann der Ver-
stand sich mit dem Begriff einer anfangslosen Zeit leichter aus-
einandersetzen, als die Einbildungskraft mit der Vorstellung einer
unendlichen oder ewigen Dauer.

Doch lassen wir die verschiedenen Annahmen, unter denen
eine unendliche Zahl von Seelen umgangen wird, und die von
unseren Gegnern nicht als unzuldssig bewiesen werden konnen,
beiseite; — geben wir vielmehr zu, es lasse sich beziiglich
der Menschenseelen eine actu unendliche Zahl nicht umgehen;
— geben wir ferner zu, alle oben aufgezihlten Voraussetzungen
dieses Beweises seien evident bewiesen, namentlich also die Un-
moglichkeit einer actu unendlichen Vielheit; — mit einem Wort,
geben wir den bis jetzt von uns bekimpften Beweisversuch als
vollkommen gelungen, also als notigend, zu: so folgt daraus
doch moch nicht das Geringste gegen unsere Thesis. Warum



Ein Einzelwesen entscheidet nicht iiber den Artbegriff. 199

nicht? Der hl. Thomas sagt es mit einem einzigen Worte: ,,Haec
ratio particularis est . . . Nos autem intendimus universa-
liter an aliqua creatura fuerit (d. h. potuerit esse) ab aeterno*
(1 q. 46 a. 2 ad 8).

Es kommt nidmlich darauf an zu zeigen, dals die Begriffe
geschaffen-sein und ewig-sein sich gegenseitig ausschlie(sen.
Wire dasselbe also nur beziiglich eines geschaffenen Wesens
bewiesen, so wiirde das bei demselben zutreffen, nicht weil es
Geschopf ist, sondern weil es ein so beschaffenes Geschopf
ist. Das trifft ja héufig zu, dafs dasjenige, was beziiglich einer
Gattung (oder Art) von Wesen unzweifelhaft ist, bei einer be-
stimmten Art (oder einem Einzelwesen) derselben nicht der Fall
ist, Die Ausnahme ist danun nicht in der Zugehorigkeit zu der
Gattung (oder Art) begriindet, sondern in der eigentiimlichen
(specifischen oder individuellen) Beschaffenheit dieses Wesens.
Deshalb ist es gewils unbegriindet, wenn man sagt, dals ,mit
dieser Exception der Lehre von der Moglichkeit einer anfangs-
losen Dauer der Welt schon eine bedeutende Wunde beigebracht*
sei (Katholik 1861, I. 663). Welcher Eintrag erwéchst denn
der Lehre, dafs die hoher organisierten Tiere und der Mensch
finf Sinne haben, aus der Thatsache, dals es manche Blinde und
Taube gibt? Es handelt sich hier ja um das Wesen eines
Dinges. Das Wesen aber ist niemals rein und ausschliefslich in
einem Dinge, sondern stets im Verein mit Unterscheidungs-
Merkmalen, die nur in dieser Art und in diesem Einzelwesen
vorkommen, nicht aber in den iibrigen Dingen, die sonst mit
ihnen das gleiche Wesen teilen. Nicht alles also, was sich in
einem Dinge vorfindet, ist auf Rechnung seines Wesens zu
setzen, in dem es mit vielen anderen Dingen iibereinkommt; viel-
mehr ist manches eine ihm allein zukommende Eigentiimlich-
keit, die anderen gar nicht mitteilbar ist. Was wiirde sonst
aus unseren Originalen werden? — In dem vorliegenden
Falle wiirde also keineswegs folgen, dals die Unvertriiglichkeit
zwischen Mensch und Ewigkeit auf der Geschopflichkeit des
erstern, in welcher er mit allen anderen Geschopfen iiberein-
kommt, beruhe; im Gegenteil wiire es klar, dafls dieselbe in der



200 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

dem Menschen allein zukommenden Eigentiimlichkeit, seiner un-
sterblichen Seele, begriindet wire. Mithin bliebe die Frage nach
der Vertraglichkeit der Begrifle Geschiopf und Ewigkeit
davon ganz unberiihrt. Auch hier miissen wir noch einmal
wiederholen, dafs man auf metaphysische Moglichkeit oder
Unmoglichkeit nicht aus der physischen Beschaffenheit oder
dem physischen Wesen der in Rede stehenden Dinge schlielsen
kann, sondern lediglich aus dem Wesensbegriff. Der allen hier
beriihrten Wesen gemeinsame Begriff ist aber: Geschopf. Was
demnach in den einzelnen geschaffenen Dingen zu der Geschopf-
lichkeit hinzukommt, bleibt aufserhalb der Frage. '
Man konnte dem Einwurf auch eine andere Fassung geben,
in welcher er sich ebensowohl auf solche Wesen, die zu den
sog. permanentia in dem friither erkldrten Sinne gehoren, erstrecken
wiirde. Man konnte namlich sagen: Wenn Gott jeden Tag einen Stein
oder einen Engel erschaffen hitte, so wiren jetzt, wenn unend-
lich viele Tage voriibergegangen sind, actu unendlich viele Steine
oder Engel vorhanden. Wie man sieht, wird hierbei als selbst-
verstindlich vorausgesetzt, dals Gott an jedem der unendlich
vielen Tage ein solches Wesen schaffen konnte. ,Non potest
ulla ratio excogitari — sagt Vanhoonaeker L ¢ p. 59 —
cur, si potuerit Deus ab aeterno aliquam substantiam creare, non
potuisset deinceps pro suo beneplacito et quando volebat, condere
novas. Itaque si ab aeterno singula hora res aliqua creata fuisset
et nunc usque conservata, imprimis haberemus modo infinitam
multitudinem rerum actualiter existentium.“ — Joannes a
S. Thoma (Cursus philos. partis II p. I. [Physic.] quaest. 24
art. 2) und Soto (In VIIL lib. Physic. quaest. 2 conclus. 3)
nennen dieses ,unum ex fortissimis argumentis contra Philosophos
ponentes generationes ab aeterno.“ Und doch scheint die Ant-
wort so einfach und leicht zu sein! Sollte sich ndmlich aus der
gemachten Annahme ein Widerspruch ergeben, so miilsten wir
unterscheiden und sagen, Gott hitte tdglich oder stiindlich im
distributiven, aber nicht im kollektiven Sinne einen Engel
oder einen Stein erschaffen konnen. Das ist aber nicht so zu
verstehen, wie Joannes a S. Thoma es deutet ,si (divisive)



Eine unendliche Vielheit von Seelen wire nicht vorhanden. 201

quolibet die producit Angelum, et dies sunt infiniti, et Angeli
perseverant, infiniti sunt collective; numerationem enim dierum
sequitur illa infinitas collective. Vielmehr ist der Sinn jener
Unterscheidung dieser, dals Gott ,an jedem Tage“ einzeln ge-
nommen ein solches Geschopf hervorbringen konnte, aber nicht
»an Jedem Tage®“ ohne Ausnahme, d. h. er hatte die Macht, an
jedem beliebigen Tage zu schaffen, er konnte aber nicht an allen
Tagen oder an jedem einzelnen ohne Ausnahme schaffen, wenn
hieraus etwas Widersprechendes folgte. — Man konnte aber
auch von dieser Unterscheidung absehen und in anderer Weise
antworten. Sollte sich aus der Annahme, dals Gott in jeder
einzelnen Stunde oder an jedem einzelnen Tage ein dauerndes
Geschopf hervorbringe, ein Widerspruch ergeben, und lige der
Grund dieses Widerspruches auf seiten des Fortbestandes aller
so erschaffenen Dinge, so miifste man annehmen, dafs Gott eine
Anzahl dieser Geschopfe wieder zerstore oder zu Grunde gehen
lasse. Darin lage jedenfalls nichts Widersprechendes, wenn auch
Jene Geschopfe vermoge ihrer eigenen Natur ,fortdauernde*
wiaren. Zwar sagt Joannes a S. Thoma: , Multo minus dici
potest, quod si Deus quolibet die producat Angelum, tenebitur
alium annihilare. Unde enim constat teneri Deum ad annihilan-
dum, aut quid conducit annihilatio Angeli ad productionem alterius ?
Solum videtur hoc confingi ad effugiendum inconveniens, quod
ex illa sententia sequitur de infinito.“ Allerdings stellen wir
diese Annahme nur auf mit Riicksicht auf den uns gemachten
Einwurf. Aber so lange man uns nicht die Unméglichkeit dieser
Annahme nachweist, ist es klar, dals der Einwurf keine durch-
schlagende Kraft besitzt. — Dazu kommt noch, dafs man ganz
denselben Einwand erheben konnte auch abgesehen von einer
unendlichen Zahl von Tagen. Oder weshalb wollt Ihr Gott
uotigen, von einem Tag bis auf den andern zu warten mit der
Erschaffung einer Seele, eines Engels u. s. w.? Hitte er nicht
in jedem Augenblick dasselbe thun konnen? Dann aber wiren
an jedem Tage, ja in jeder Stunde unziihlige Dinge dieser Art
entstanden. Also wire Euere unendliche Zahl dann wohl schon
friiher zustande gekommen als jetzt, wo Ihr dieselbe erst annehmt



202 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Méglichkeit einer ewigen W eltschopfung.

nach Verlauf unendlich vieler Tage. — Doch das fiithrt uns zu
einer letzten grundstiirzenden Antwort auf die Schwierigkeit,
deren Haltlosigkeit wir schon in so mancherlei Weise gezeigt haben.

Wir leugnen, dals man es unter den gemachten und zu-
gegebenen Voraussetzungen mit einer actu unendlichen Zahl von
Menschenseelen zu thun hat. Wie konnte man einen Betrag,
der aus Hinzufiigung (Addition) entstanden ist, und zu dem noch
immer mehr hinzugefiigt wird, actu unendlich nennen? Oder ist
etwa die Zahl der zu erschaffenden Seelen schon zum Abschluls
gekommen? Und sind nicht die nach und nach entstandenen
Seelen je etwas Endliches? Und soll trotzdem ihre Gesamtheit
unendlich sein? Sieht man denn nicht, dafs man bei dieser An-
nahme in den Gesamtbetrag etwas hineinlegt, was in den Be-
standteilen nicht liegt? — Hierzu kommt, dals man von der
etwaigen Unendlichkeit von Tagen auf eine etwaige Unendlich-
keit von erschaffenen Wesen schliefst. Nun ist aber die Unend-
lichkeit der Tage nur eine synkategorematische, eine solche, die
in der Aufeinanderfolge besteht. Also ist von ihr aus ein Schluls
auf eine gleichzeitige, zusammenbestehende, kategorematische
Unendlichkeit unzuldssig. Man konnte hochstens schliefsen, dals
es eine anfangslos aufeinanderfolgende, also synkategorematisch
unendliche Vielheit von Schiopfungsakten gibt. Gegen eine
solche kann aber nicht, wie schon 6fters betont, das physische
Wesen der wirklich erschaffenen oder zu erschaffenden Dinge
(also hier die Unsterblichkeit der Menschenseelen oder die geistige
Natur der Engel u. s. w.) angefiihrt werden, weil es sich ja
um die absolute Macht Gottes und das metaphysische
Wesen der Dinge handelt. Dals aber Gott unter diesem Ge-
sichtspunkt die erschaffenen Seelen oder Engel wieder hitte
zerstoren konnen, wie wir vorher sagten, ist wohl kaum zu be-
zweifeln. — Wahr ist allerdings, dafs die jetzt vorhandenen
Menschenseelen nicht gezihlt werden konnen, weil man beim
Zihlen derselben nie zur ersten gelangen kann (wofern niimlich
auch Zeugung anfangslos stattgefunden hiitte). Aber etwas anderes
ist jene Unendlichkeit, die mit Anfangslosigkeit gleichbedeutend
ist, und jene Unendlichkeit, die in einer Summe bestehen soll.



Ein physisch-historischer Grund. 203

Dafs der allmihlich im Laufe der Zeit zusammengekommenen
Summe von Menschenseelen, von welcher der Einwurf redet,
Unendlichkeit zukomme, leugnen wir auf das Entschiedenste.

III. Die physisch-historischen Griinde, mit denen man ge-
wohnlich den Anfang dieser Welt darthut, bleiben fiir uns natiir-
lich aulser Betracht, da unsere Untersuchung sich blofs auf die
metaphysische Moglichkeit bezieht. Vielleicht denkt der hl. Thomas
an diese Griinde, wenn er sagt: , Quaedam earum sunt ita de-
biles, quod sua debilitate contrariae parti videntur probabilitatem
afferre” (Opusc. de aeternitate mundi). Nur einen derselben
wollen wir beriihren, da der hl. Thomas selbst ihn anfiihrt. Er
sagt (1 q. 46 a. 2 ad 4): ,Manifeste apparet, artes aliquas et
habitationes regionum ex determinatis temporibus incoepisse.
Sed hoc non esset, si mundus semper fuisset.

Dieser Beweisgrund findet sich bekanntlich schon bei Luc-
retius (De rerum natura, lib. V v. 321 ff.):

Si nulla fuit genitalis origo
Terrarum et Coeli, semperque aeterna fuere,
Cur supra bellum Thebanum et funera Trojae

Non alias aliei quoque res cecinere poetae?

Quo tot facta virum totiens cecidere, neque usquam
Aeterneis famae monumentis insita florent?

Verum, ut opinor, habet novitatem summa, recensque
Natura mundi est; neque pridem exordia coepit.
Quare etiam quaedam nunc artes expoliuntur;

Nunc etiam augescunt; nunc addita navigieis sunt

Multa . . .

Ahnlich heifst es auch bei Macrobius (In somnium Scipionis
lib. 2 cap. 10): ,Quis facile mundum semper fuisse consentiat,
cum et ipsa historiarum fides, multarum rerum cultum, emen-
dationemque vel inventionem ipsam recentem esse fateatur . .

Quis non hinc aestimet mundum quandoque coepisse, nec longam
retro ejus aetatem, cum abhinc ultra duo retro annorum millia
de excellenti rerum gestarum memoria ne Graeca quidem extat
historia? . . . Si enim ab initio, immo ante initium fuit mundus,



204 Lehre d. hl. Thomas itb. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschipfung.

ut Philosophi volunt: cur per innumerabilium seriem saeculorum
non fuerat cultus, quo nunc utimur inventus? non litterarum
usus, quo solo memoriae fulcitur aeternitas? cur denique mul-
tarum rerum experientia ad aliquas gentes recenti aetate per-
venit? . . . Haec omnuia videntur aeternitati rerum repugnare,
dum opinari nos faciunt, certo mundi principio paulatim singula
quaeque coepisse. Sed mundum quidem fuisse semper, philoso-
phia auctor est, conditore quidem Deo, sed non ex tempore:
siquidem tempus ante mundum esse non potuit, cum nihil aliud
tempora, nisi cursus solis efficiat.”

Der hl. Thomas antwortet hierauf: ,quod ponentes aeterni-
tatem mundi ponunt, aliquam regionem infinities esse mutatam
de inhabitabili in habitabilem, et e converso; et similiter ponunt,
quod artes propter diversas corruptiones et accidentia infinities
fuerunt inventae, et iterum corruptae. Unde Aristoteles dicit
(in lib. I Meteorol. cap. ult.), quod ridiculum est, ex hujusmodi
particularibus mutationibus opinionem accipere de novitate mundi
totius.* Dazu mulfs jeder sehen, dafs, wenn mit solchen Griinden
iiberhaupt etwas bewiesen wiirde, nur der Anfang des Menschen-
geschlechtes, keineswegs aber der Anfang der Welt bewiesen
wiirde.

Noch weniger beweist diesen Lactantius, wenn er gegen
Aristoteles sagt (Divin. Institut. lib. 2 cap. 11): ,,Cum videamus
singula quaeque animalia, quae ante non fuerant, incipere esse et
esse desinere, necesse est totum genus aliquando esse coepisse, et
aliquando desiturum esse quia coeperit . . . Apparet in Del
potestate esse vel vitam vel interitum generis humani. Quod si
potest occidere in totum, quia per partes occidit, apparet aliquando
esse ortum: et ut fragilitas initium, sic declarat et terminum.
Das beweist hochstens, dals die lebenden Wesen das Sein nicht
aus sich, sondern von einem andern haben.

Doch lassen wir diese Beweisversuche auf sich beruhen.



Mangelhafte Darstellungen der Geschichte dieses Streitpunktes. 209

Im Vorstehenden war unsere Absicht hauptséchlich diese,
eine vielfach milsverstandene und unrichtig dargestellte Lehre
des Aquinaten in ibrer wahren Fassung vorzulegen und auf ihre
Richtigkeit kritisch zu priifen. Nebenbei wollten wir aber auch
zeigen, welche Behandlun'é'nc‘iiésed}ehre in neuerer Zeit in scholis
catholicis, fiir welche P. Leo XIII. die Encyklika De instau-
randa D. Thomae Aquinatis philosophia erlassen hat, an-
gedeihen liefs. Da wir uns bei dieser Ausfilhrung der grofsten
Sachlichkeit beflissen und nur im Interesse der Wahrheit ge-
schrieben haben, so diirfen wir auch vom wissenschaftlichen
Gegner, dessen Streben nach der gleichen Wahrheit geht, er-
warten, dafs er unsere von den seinigen abweichenden Auf-
fassungen nur vom sachlichen Standpunkt aus beurteilen werde.
Wenn jemand, der einem Thomas von Aquin glaubt das Pensum
korrigieren zu konnen und ein volles , Ungeniigend® unter das-
selbe setzt, und dann, sobald ein anderer an seine Korrecturen
die Regeln der Dialektik anlegt, dieses als Ausfille auf seinen
geringen wissenschaftlichen Ruf bezeichnet: so konnen wir dieses
nicht anders denn als eine krankhafte Erscheinung bezeichnen,
die unser Mitleid verdiente, wenn sie nicht auf andere an-
steckend zu wirken sich bemiihte. Aber auch die unzweideutige
Aufserung solcher Krankheits-Symptone hat ihr Gutes.

Vor allem mufste es uns bei unserer Untersuchung auffallen,
dals man in unserer Zeit so ganz die Geschichte unseres Lehr-
Ppunktes vergessen zu haben scheint. Im Jahre 1861 erschienen
im Katholik mehrere Aufsitze, welche vorsitzlich ,die Frage
iiber Beweisbarkeit oder Unbeweisbarkeit des Anfanges der Welt
in der Scholastik“ behandelten. Diese Aufsitze haben das
Gute, dafs sie die Lehre des hl. Thomas iiber die Frage in
litterar-historischer Beziehung objektiv und richtig darlegen. Dals
sie die vom hl. Thomas angefiihrten und widerlegten Einwinde
ohne einen Versuch der Gegenwiderlegung einfach wieder gegen
seine Lehre ins Feld fiihren, lassen wir hier aulser Betracht.
Aber das miissen wir hervorheben, dals dieselben ihrer eigent-
lichen Aufgabe durchaus nicht gerecht werden. Von allen
Scholastikern werden nur Albert der Grofse, St. Thomas, St.



206 Lehie d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

Bonaventura, Heinrich von Gent und Duns Scotus — und zwar
die beiden letzteren nur andeutungsweise — angefiihrt. , Mit
Duns Scotus — so horen wir — ist dann auch der wissenschaft-
liche Streit, welcher uns bisher beschiftigt hat, zum Stillstand
gekommen* (II. 145). Wenn man mit dieser Aufstellung das
von uns (Bd. V. 8. 152) gegebene Litteratur-Verzeichnis, welches
indessen blofse Beispiele anfithren will, vergleicht, so wird man
gestehen miissen, dafs jene Artikel eine zu geringe Vertrautheit
mit der Scholastik verraten, als dals sie eine Grundlage zur
Weiterbildung der Wissenschaft bieten konnten.

In demselben Katholik vercffentlichte Prof. Stockl im
Jahre 1883 einen Aufsatz iiber ,,die thomistische Lehre vom
Weltanfange in ihrem geschichtlichen Zusammenhange®, in welchem
er (I. 352) behauptet: ,Keiner von den grofsen Scholas-
tikern des Mittelalters hat in der Frage um den An-
fang der Welt die Ansicht des hl. Thomas geteilt.l Alle
hielten sie an der Anmsicht fest, dals micht blofs die Schopfung
aus Nichts, sondern auch der Anfang der Welt sich demonstrativ
erweisen lasse, und dies zwar um so mehr, als im Begriffe der
Schopfung aus Nichts der Anfang der Welt schon enthalten sei.”
Und nachdem die vom hl. Thomas abweichende Lehre des heil.
Bonaventura kurz dargelegt worden ist, wird hinzugefiigt (S.355):
,Wie er, so denken auch alle grofsen Scholastiker der Franzis-
kanerschule . . . Die thomistische Ansicht ist daher ziemlich
isoliert geblieben. — Wenn man diese Worte liest, fragt man
sich, wie es moglich, dals der Verfasser einer verdienstvollen
Geschichte der Philosophie des Mittelalters in drei grolsen
Banden so schreiben kann. Und gleichwohl schreiben ihm
andere jenen im grellen Widerspruch mit der Geschichte der
Philosophie des Mittelalters stehenden Satz unbedenklich nach
(Krause 1. e. p. 4). Wenn wir irgend einen idltern Schrift-
steller, der unsere Frage beriihrt, aufschlagen, so erhalten wir
bessere geschichtliche Angaben. Wir nehmen aufs Geratewohl
den protestantischen Theologen Gerard Johann Vossius

! Dieser Satz steht im Originale selbst in Sperrdruck.



Falsche Anklagen gegen den hl. Thomas. 207

heraus, der in seinen in 3. Aufl. im Haag 1658 erschienenen
Theses Theologicae (Disp. I De creatione, pars altera,
thes, XIV p. 19) nach einer genauen Formulierung unserer
Frage sagt: ,, Ariminensis quidem, Gabriel, Occam et alii eorum
quos nominales vocant, contenderunt, quascunque orbis partes
potuisse Deo esse coaeternas. Durandus vero credidit, hoc iis
solum mundi partibus competere quae, ut loquitur, habent esse
permanens, uti coelum, Angelum, hominem. At Thomas, Her-
vaeus, Capreolus, Soncinas, Cajetanus, Sotus hoc privilegium
restringunt ad ea quae non inducant actualem infinitatem . .
Albertus vero, Henricus Gandavensis, Marsilius et Toletus negant
amide, creaturam ullam ab aeterno produci potuisse. In tanto
dissensu maluit Scotus wpoBinuatixae pro utraque sententia dis-
putare, quam certi aliquid definire.“ Mufs man nicht gegeniiber
einer solchen Litteratur-Angabe in einem nicht einmal ex professo
lber unsern (regenstand geschriebenen Buch aus dem 17. Jahr-
hundert die vorgenannten Aufsitze aus dem 19. Jahrhundert als
einen wahren Riickschritt bezeichnen? Woher nimmt man das
Recht, bei dieser Lage der Dinge mit einer gegen den hl. Thomas
und seine treuen Anhidnger gerichteten Spitze vom Fortschritt
der modernen Wissenschaft zu reden??!

Eine geradezu iiberraschende Unbedachtsamkeit liegt in
den folgenden kurzen Worten des P. Lahousse (Cosmologia,
Lovan. 1887 n. 540 p. 327): ,Hanc sententiam (demonstrari non
posse repugnare ut Deus ab aeterno mundum condidisset) studio
ab Aristotele non discedendi, tenent D. Thomas, eoque duce,
omnes Thomistae. — Das heilst zundchst: Der hl. Thomas ist
ein blinder Nachtreter des Aristoteles, und die Thomisten folgen
blindlings ihrem Meister.

Die erste Hilfte dieser Phrase war bis dahin das Schlag-
wort aller Gegner der kirchlich-scholastischen Wissenschaft; dals
man das gleiche jetzt auch auf katholischer Seite nachredet,
diirfte einigermafsen befremden. Im Verlauf unserer Abhandlung
hatten wir mehr als einmal Gelegenheit, auf die freie und ge-

1 Auf die Geschichte dieser Kontroverse in der patristischen Zeit
werden wir zuriickkommen.



208 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

sunde Kritik hinzuweisen, welche der Aquinate dem Stagiriten
gegeniiber anwendet (vgl. V. 145; VI. 407 f.; oben. 8. 191). Aber
beruht denn wenigstens in dem vorliegenden Falle jener Vor-
wurf, wenn auch nur scheinbar, auf Wahrheit? Durchaus nicht.
Die Lehre des Aristoteles und die des hl. Thomas iiber unsere
Frage sind génzlich verschiedene. Aristoteles lehrt eine wirk-
lich ewige Welt. Der hl. Thomas lehrt, in der Annahme einer
von Ewigkeit erschaffenen Welt lasse sich kein Widerspruch
nachweisen, also eine ewig erschaffene Welt sei metaphysisch
moglich. Der Aquinate bekdmpft die Lehre des Stagiriten
und bezeichnet sie als Haresie (In II. Sent. dist. 1 q. 1 a. 5
u. passim) und Irrtum: ,,Alius error fuit Aristotelis ponentis qui-
dem omnia a Deo producta esse, sed ab aeterno, et nullum fuisse
principium temporis, cum tamen scriptum sit Gen. 1: In prin-
cipio creavit Deus coelum et terram. Et ad hoc (scil
illum errorem) excludendum addit (Decretal.): Ab initio tem-
poris® (In Decretalem I. expositio. [Opuse. XXIII ed. Rom;
XIX ed. Parm.]). Und derjenige, der die Lehre des Aristoteles
als Irrtum und Héresie bekimpft, wird von P. Lahousse als
Nachtreter dieser Lehre bezeichnet! St. Thomas hat in dieser
Frage gelehrt, was Aristoteles gelehrt hat, und zwar blofs studio
ab Aristotele non discedendi!

Der in der andern Halfte jener Phrase den Thomisten ge-
machte Vorwurf ist auf seiten der traditionellen Gegner des
hl. Thomas stereotyp. In merkwiirdigem Widerspruch hiermit
behaupten dieselben gleichwohl in demselben Atem, dafs in einigen
der wichtigsten Fragen der ganzen Theologie, z. B. in der
Gnadenlehre, die Thomisten Wortlaut und Sinn ihres Meisters
nicht nur nicht verstanden, sondern geradezu preisgegeben haben,
und dals sie selbst, die doch in allen iibrigen Stiicken sich einer
freiern Auffassung des hl. Thomas riihmen, in diesen Fragen ihn
allein richtig verstehen und krampfhaft festhalten, als wenn der
Mantel des Propheten auf ihre Schultern gefallen wire. Beziiglich
jenes den Thomisten gemachten Vorwurfes des zu strengen Festhal-
tens am hl. Thomas ist es nicht uninteressant, sich der Worte wieder
zu erinnern, welche seiner Zeit der Katholik (1861; II. 595)



Falsche Anklagen gegen die Thomisten. 209

beziiglich des um die Erneuerung der thomistischen Studien in
Deutschland so hoch verdienten Plafsmann gebrauchte: ,,Sicher-
lich wird die Gelehrsamkeit und die Pietdt, mit welcher die
inconcussa dogmata D. Thomae Aquinatis hier festgehalten werden,
unsere Achtung verdienen, aber ebenso gewils wird man auch
das Urteill wagen diirfen, dafs die Exklusivitit sowohl als die
Starrheit, mit welcher hier das Interesse der thomistischen Philo-
sophie verfolgt wird, der Einwirkung derselben auf die Zeit-
richtungen hinderlich sein muls. Nicht 20 Jahre vergehen seit
diesem gewagten Urteil, und das Oberhaupt der Kirche fordert
die Wiedereinfiilhrung der thomistischen Philosophie in die katho-
lischen Schulen zu dem Zweck, die durch und durch falschen
Zeitrichtungen wirksam zu bekdmpfen!“ — Beziiglich eines jener
»freieren Nachfolger des hl. Thomas, nidmlich des P. Liberatore,
hiefs es in der gleichen Zeitschrift: ,,Man wird es nicht wagen
konnen, ihn des sklavischen (!) oder blinden (!) Thomismus an-
zuklagen; er studiert seinen Meister, nicht wie ein Schiiler,
sondern wie ein spiterer Meister; die Bewunderung, die er
fir ihn hat, hélt ihn nicht ab, ihm z B. in der Frage iiber die
mogliche Ewigkeit der Welt entgegenzutreten® (a. a. O. S. 601).
Spiter verwirkte P. Liberatore jedenfalls das zweifelhafte Lob
dieses Recensenten, denn nachdem er den hl. Thomas besser
studiert und verstanden hatte, entschied er sich auch in der an-
gefiihrten Frage fiir seine Lehre: , Ego a sententia S. Thomae
recedendum non censeo, nempe quod argumenta contra possi-
bilitatem absolutam creationis aeternae, quamvis valde probabilia
sint, tamen plenam non pariant certitudinem® (Cosmologia cap. 1.
art. 6 n. 46; Prati 1883, IL. 54).

Wir Thomisten sind also daran gewohnt, dafs uns von ge-
wisser Seite das zum Vorwurf gemacht wird, was wir selbst
uns zur grofsten Ehre anrechnen und als grofsten Vorteil fir
die theologische Wissenschaft betrachten, ndmlich das treue Fest-
halten an der Lehre des grofsten Theologen, den die Kirche bis
Jetzt gehabt hat. Wir wissen uns dabei in Ubereinstimmung
mit der Kirche selbst: ,Volumus et temore praesentium vobis

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII, 14



210 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

injungimus, — hat ein Vorginger Leos XIIL. (P. Urban V.)
gesagt — ut S. Thomae doctrinam tanquam veridicam et catho-
licam sectemini, eandemque studeatis totis viribus ampliare.” —
Aber wir miissen doch noch zusehen, ob der Vorwurf des P.
Lahousse beziiglich des vorliegenden Lehrpunktes wenigstens
materiell auf Wahrheit beruht. Wir fragen uns also, ob denn
wirklich ,,omnes Thomistae“ in dieser Lehre dem hl. Thomas
einfach nachfolgen.

Wir machten schon frither darauf aufmerksam, dafs die in
Rede stehende Lehre an sich von hochst untergeordneter Be-
deutung ist, und dals sie in keiner Weise ein Fugstein im Lehr-
gebiude des Aquinaten ist. Auch zeigten wir bereits, dals die
meisten Schiiler des hl. Thomas sich nicht darauf beschrinkten,
an diese Frage, wie ihr Meister, in abwéigend kritischer Weise
heranzutreten, sondern auch in positiv-thetischer Weise eine
Losung derselben versuchten. In dieser thetischen Behandlung
unserer Frage aber gehen die Thomisten weit auseinander. Und
diese ,,dissensio Thomistarum®“ war von alters her in beiden
Lagern bekannt (Vgl. Bd. V. 8. 152 ff.). Es blieb dem P.
Lahousse vorbehalten, herauszufinden, dals alle Thomisten ihrem
Fiihrer in dieser Frage einfach nachtreten. — In einem Punkte,
dem einzig wesentlichen (den aber nicht alle als solchen erkann-
ten), stimmten allerdings alle Thomisten mit ihrem Meister iiberein,
darin némlich, dafs sie fiir ihre positive Losung jener Frage keine
zwingende Beweiskraft in Anspruch nahmen. Das ist, wie ge-
sagt, das Einzige, was der hl. Thomas beziiglich dieser Frage
behauptet: mit notigender Demonstration kann weder die Not-
wendigkeit, noch die Unméglichkeit einer ewigen Schopfung
dargethan werden; dafs die Welt thatsdchlich einen zeit-
lichen Anfang hat, wissen wir mit absoluter Gewifsheit
nur aus dem Glauben. Wahrscheinlichkeit kann hieriiber auch
die Vernunft gewinnen, nicht aber eine solche Gewilsheit, die
jeden Zweifel ausschliefst. Diese Wahrscheinlichkeit suchten die
Thomisten, jeder in seiner Art, zu erlangen, und damit gingen
sie iiber ihren Meister hinaus, obgleich sie im eigentlichen Kern



Endurteil iber die Gegner. 211

der Frage, — sich selbst dessen vielfach nicht bewufst! — mit
ihm in Ubereinstimmung blieben. Viel enger schlossen sich an
die eigentliche Fassung der Frage beim hl. Thomas die &ltesten
Scholastiker an. Zu dem schon friilher von uns erbrachten Be-
weise hierfiir (vgl. Bd. V. 8. 141 ff) mdge es uns erlaubt sein,
hier noch das Zeugnis Wilhelms von Occam hinzuzufiigen,
der mit seinem Ordensgenossen Duns Scotus hierin genau iiber-
einstimmt. Er ist ein Beleg mehr dafir, wie wenig der heil.
Thomas in seiner Auffassung ,isoliert” geblieben ist, und dals
nicht ,alle grofsen Scholastiker aus der Franziskanerschule® wie
der hl. Bonaventura dachten. In II. Sent. quaest. 8 sagt Occam:
»Ad dubitationem de aeternitate mundi, utrum potuit fuisse ab
aeterno per potentiam divinam, dico, quod utraque pars potest
teneri, et neutra potest sufficienter reprobari. Quia tamen non
videtur includere manifestam contradictionem, mundum fuisse
ab aeterno (licet Gaufredus dicat oppositum), ideo primo pono
rationes probantes, quod non potuit fuisse ab aeterno, quae inter
illas magis videntur concludere ... Sed istis rationibus non
obstantibus videtur quod nulla sit manifesta contradictio, crea-
turas fuisse ab aeterno, nec repugnat nec ex parte Dei, nec ex
parte creaturae . . .“

Es kann wohl kaum als ein Fortschritt des Denkens und
Wissens angesehen werden, dals Neuere mit Aulserachtlassung
jener den Alten geliufigen Unterscheidung fir ihre Ausfiilhrungen
iiber unsere Frage unbedenklich und schlechthin demonstrative
Beweiskraft in Anspruch nehmen. Ja, es macht einen geradezu
abstofsenden Eindruck, wenn man nach Durchgehung der Ge-
schichte dieses Lehrpunktes das solide und dabei zuriickhaltende
Verfahren der Alten — welches immer ihre positive Losung
gewesen sein mag — vergleicht mit gewissen Neueren, die in
der Behauptung der Moglichkeit einer anfangslos erschaffenen
Welt nichts wie , Widerspriiche und Absurditdten“ sehen und
rundweg behaupten: ,Wir sind durch absolute Denknot-
Wwendigkeit gezwungen, ein geschaffenes anfangsloses Sein fiir
Wklar war sich dariiber Goudin, Physic. pars II Disp. unic,

quaest. 1 art. IV: Observandum ad Obj. 1. (Urbeveteri 1859, IIL. 39.)
14



212 Lehre d. hl. Thomas iib. die Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

eine offenbare Ungereimtheit zuhalten”. (Stentrup 8.52f.)
Man begreift dann die Ironie, deren selbst der Heilige von Aquino
sich nicht erwehren konnte, dals nidmlich diese ,soli sunt
homines, et cum eis oritur sapientia® — und seine Frage,
wie es denn komme, dals tot nobilissimi Philosophorum diese
,offenbaren Ungereimtheiten nicht gesehen haben. , Absoluter
Denknotwendigkeit“ wiirden doch auch wohl diese sich gefiigt
haben. In unserer kritischen Darstellung der Lehre des Aqui-
naten haben wir gefunden, dafs er seine Thesis bewiesen
hat, sowohl a priori als a posteriori. Alle von ihm gepriiften Be-
weisversuche ergaben sich als nicht ,,cogentes®, , non necessariae“
u. s. w. Wir haben uns auch bemiiht, die von Spiteren ver-
suchten Beweise aufzufinden und zu priifen. Und wir miissen
gestehen, dafs wir kaum einen einzigen neuen Beweisversuch
gefunden haben; alles Vorgebrachte ist nur ein Wiederaufwirmen
des vom hl. Thomas bereits Widerlegten, verbunden mit einem
kleinlichen Norgeln an seiner Widerlegung. Gewils darf man
also nicht glauben, durch neu erdachte Beweismomente das zur
Evidenz gebracht zu haben, was zur Zeit des Aquinaten noch
in Dunkel gehiillt gewesen sei.

Will man in dieser Frage, wie in allen anderen, an welche
ganze Jahrhunderte die Schirfe ihres Denkens gesetzt haben,
gedeihlich weiterarbeiten, so muls man den Reingewinn der
Vorginger, ihr Endergebnis, zum Ausgangspunkt nehmen. Darum
diirfen solche Fragen nur auf Grund einer genauen Kenntnis
der geschichtlichen Entwickelung der an sie gesetzten Geistes-
arbeit und der etwa iiber sie gefiihrten Kontroversen behandelt
werden. Wer das nicht thut, der fordert die Wissenschaft nicht,
sondern hilt sie auf.



	Die Lehre des hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung

