
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


142 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

so seien dies Ausnahmen, welche die Regel bestätigen. Aber
Albert der Grofse ist doch, wie uns Fr. selbst belehrt, Urheber
dieser ganzen, der Wissenschaft hinderlichen Theorie des
intellektuellen Erkennens! Der Grund des Hindernisses mufs also
wohl anderswo liegen; denn läge er in der Natur der scholastischen

Philosophie, so mufste er doch vor allem in Aristoteles,
ihrer ersten Quelle und in Albert dem Grofsen, ihrem Begründer,
sich wirksam erweisen. Fürwahr, die Vertreter der
Naturwissenschaften würden, unbehindert in ihren empirischen Forschungen,

für die wissenschaftliche Begründung und Verarbeitung
der von ihnen aufgehäuften Thatsachen nur gewinnen, wenn sie
statt bei Hegel oder Herbart, bei Kant oder Mill, bei Aristoteles
in die Schule gehen und ihre wissenschaftlichen Grundbegriffe
berichtigen und läutern würden.

DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

<X$C

40° B. Gott durchaus verschieden von den Kreaturen be¬

züglich seiner Thätigkeit. a) In Gott ist keine
passive Potenz.

Bisher wurde dargethan, dafs Gott seinem Wesen nach

grundverschieden ist von allen Geschöpfen. Seine Wesenheit ist
Dasein. In Gott sind Wesenheit und Dasein nicht unterschieden.

Diesen Satz nennt P. Kleutgen gewifs nicht der Scholastik
eigentümlich. Wir haben gesehen, bemerkt er weiter, wie

stark dieser Satz hervorgehoben wurde, um die Verschiedenheit
des unerschaffenen und erschaffenen Seins zu behaupten: der

Mensch ist nicht, weil er Mensch ist; aber Gott ist, weil er



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 143

Gott ist; seine Wesenheit ist es zu sein.1 Wir haben früher
nachgewiesen, dafs der Unterschied zwischen Wesenheit und
Dasein in Gott kein realer, dals er aber sehr wohl ein

virtueller, secundum modum concipiendi sein könne. Letzteres
mufs er sogar sein wegen der Beschränktheit unserer Denkkraft

und der übergrofsen Vollkommenheit des göttlichen Wesens.

Nun bemerkt der hl. Thomas, ein jedes Wesen besitze eine

natürliche Neigung zur Thätigkeit.2 Wir werden demnach unsere
Aufmerksamkeit der Thätigkeit Gottes zuwenden müssen, um zu

sehen, wie Gott sich hinsichtlich seiner Thätigkeit von den

Geschöpfen unterscheidet. Unsere Aufgabe liefse sich durch den

einfachen Satz des englischen Meisters: modus operandi sequitur
nioduin essendi 1. p. q. 89. a. 1. sehr kurz und bündig erledigen.
Allein es ist von Interesse, die Sache weitläufiger zu verfolgen.

Wir haben in der Ordnung der Thätigkeit, in ordine ope-
rativo ein zweifaches zu unterscheiden: das Princip der Thätigkeit,

und die Thätigkeit selber. Das Thätigkeitsprincip nennen
^ir Potenz, Vermögen, Kraft. Jede Thätigkeit geht aus irgend
einer Potenz hervor. Findet sich nun in Gott eine Potenz als
Drincip der Thätigkeit? Der englische Meister antwortet darauf :

„Ad hujus quaestionis evidentiam sciendum, quod potentia
dicitur ab actu. Actus autem est duplex: scilicet primus, qui est

forma; et secundus, qui est operatio. Et sicut videtur ex
communi hominum intellectu nomen actus primo fuit attributum
°Perationi. Sic enim quasi oinnes intelligunt actum. Secundo

autem exinde fuit translatum ad formam, inquantum forma est

PDneipium operationis et finis. Unde et similiter duplex est po-
tentia; una activa, cui respondet actus, qui est operatio. Et huic
PDmo nomen potentiae videtur fuisse attributum. Alia est po-
fentia passiva, cui respondet actus primus, qui est forma, ad
fiuam similiter videtur secundario nomen potentiae devolutum.
Sicut autem nihil patitur nisi ratione potentiae passivae, ita nihil
al?A nisi ratione actus primi, qui est forma. Dictum est enim,
d^d^udApsum primo nomen actus ex actione devenit. Deo autem

1 Philos, d. Vorzeit 2. B. 2. Aufl. No. 950. S. 743.
2 Metaph. 1. 1. lect. 1.



144 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

convenit esse actum purum et primum. Unde ipsi convenit
maxime agere, et suam similitudinem in alia diffundere. Et ideo

ei maxime conveDit potentia activa. Nam potentia activa dicitur,
secundum quod est principium actionis.

Sed est sciendum, quod intellectus noster Deum exprimere
nititur sicut aliquid perfectissimum. Et quia in ipsum devenire

non potest nisi ex effeetuum similitudine, neque in creaturis in-
venit aliquid summe perfectum, quod omnino imperfectione careat:
ideo ex diversis perl'ectionibus in creaturis repertis ipsum nititur
designare, quamvis cuilibet illarum perfectionum aliquid desit;
ita tarnen, quod quidquid alicui istarum perfectionum imperfectio-
nis adjungitur totum a Deo amoveatur. Verbi gratia: esse sig-
nificat aliquid completum et simplex, sed non subsistens.
Substantia autem aliquid subsistens signifient, sed alii subjectum.
Ponimus ergo in Deo substantiam et esse. Sed substantiam ra-
tione subsistentiae, non ratione substandi: esse vero ratione sim-

plicitatis et complementi, non ratione inbaerentiae, qua alteri
inhaeret. Et similiter attribuimus Deo operationem ratione
ultimi complementi, non ratione ejus in quod operatio transit.
Potentiam vero attribuimus ratione ejus quod permanet, et quod
est principium ejus, non ratione ejus quod per operationem
completur.1

Aus dieser Stelle des hl. Thomas geht hervor, dafs Gott
ein Thätigkeitsprincip, eine Potenz besitzt. Er hat diese Potenz

im höchsten vollkommensten Grade, und sie ist durchaus
verschieden von den Potenzen der Geschöpfe.

Die in dieser Stelle des englischen Meisters ausgesprochenen
Grundsätze sind zu wichtig, als dafs wir sie blofs citieren könnten,
ohne uns eingehender damit zu beschäftigen. Das Princip des

hl. Thomas, dafs wir in Gott das Sein nicht als etwas Inhä-

rierendes auffassen, weist hinreichend klar hin auf den realen
Unterschied dieses Seins in den Geschöpfen. Darf in Gott das

Sein nicht als etwas Inhärierendes gedacht werden, so mufs

es in den Kreaturen offenbar etwas Inhärierendes sein. Nun läfst

1 de potentia q. 1. a. 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 145

sieh aber von der Wesenheit eines Dinges absolut nicht
behaupten, sie bilde etwas Inh ärierendes, qua alteri inhaeret. Sie

kann folglieh nicht real eins und dasselbe ausmachen mit ihrem
Sein. Doch genug davon. Wir müssen jetzt vernehmen, was
St. Thomas über das Thätigkeitsprincip sagt. Zunächst unterliegt

es keinem Zweifel, dafs jede Thätigkeit ein Princip fordert.
Das Wesen der Thätigkeit selbst verlangt ein Princip. (Est autem
de ratione operationis habere principium non de ratione essentiae.)
Die Potenz bildet das Princip sowohl für die Thätigkeit, als

auch für den Effect. (Potentia non solum est operationis
principium, sed etiam effectus.) (1. c. ad 1.) Wodurch wird dieses

Thätigkeitsprincip konstituiert? Durch die Thätigkeit selbst? Das

ist unmöglich, weil diese ja den Effect bildet. Das Princip mufs

schon konstituiert sein, damit ein Effect aus ihm hervorgehe. Wir
können darum die Ansicht des P. Kleutgen nicht voll und ganz
teilen, welcher bemerkt, die Thätigkeit verhalte sich zur Kraft,
die in ihr sich äufsert, wie das Dasein zur Wesenheit.1 Each
der Anschauung dieses Gelehrten wird die Kraft, also das Princip
thatsäehlich durch die Thätigkeit konstituiert. Allein das schliefst
einen Widerspruch in sich. Das konstituierte Princip ist früher,
wenigstens der Natur nach, als das, was durch dieses Princip
konstituiert wird. Die Thätigkeit wäre demzufolge der Natur nach

früher als das Princip der Thätigkeit, die Wirkung früher als die

Ursache. Eine Beziehung, relatio, wird allerdings durch die

Thätigkeit konstituiert, nämlich die relatio des Effectes zu seiner
Ursache. Das Princip, die Ursache, besteht aber nicht in einer

Beziehung.
Der hl. Thomas hat sich sehr klar darüber ausgesprochen.

Die Potenz bezeichnet ihm zufolge nicht eine Beziehung des

Principes, sonst wäre sie ja in der Kategorie der Relatio. Sie

bezeichnet vielmehr etwas, was Princip ist, etwas, wodurch
das Agens thätig ist.2 Das Princip der Thätigkeit oder des

Beidens ist demnach keine Beziehung, sondern eine absolute
Borm. Hierin liegt das Wesen der Potenz. Darum rechnet

1 1. c. Nr. 952. S. 746.
2 1. p. q. 41. a. 5. ad. 1. — de potentia q. 1. a. 1. ad. 3.

•Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 10



146 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Aristoteles die Potenz zu den Qualitäten, obgleich beiden per accidens

eine Beziehung zukommt.1 Daraus folgt unwiderleglich, dafs die

Thätigkeit an und für sich zu dem Princip ihrer eigenen Ursache
sich nicht wie die Existenz zur Wesenheit verhält. Die Wesenheit

wird durch das Dasein in ordine entitativo konstituiert,
erhält durch das Dasein Wirklichkeit. Die Ursache, das Princip,
aber kann in ordine operativo nicht durch die Thätigkeit
konstituiert werden, Wirklichkeit erlangen. Das Dasein geht nicht
aus der Wesenheit hervor, sondern mufs von aufsen kommen.

Dagegen mufs die Thätigkeit aus dem Princip, aus der Ursache
herausfliefsen. Aus diesem Grunde mufs das Princip der Natur
nach früher sein, kann folglich nicht durch die Thätigkeit
konstituiert werden. Das Princip ist ja dasjenige, wodurch eine

Thätigkeit zustande kommt, erst Wirklichkeit erhält. Die Potenz

bildet somit das effektive Formalprincip fiir die Thätigkeit, nicht
aber umgekehrt die Thätigkeit das effektive oder konstitutive
Formalprincip für die Potenz oder Ursache. Dies gilt von den

geschöpflichen Ursachen sowohl, wie nicht minder von der ersten :

Gott. Konstituierte die Thätigkeit das Princip oder die Ursache
dieser Thätigkeit, so wäre Gott thatsächlich Princip oder Ursache

in der Zeit, weil die Wirkungen in der Zeit erfolgen. Eine
Ansicht dieser Art darf nicht verteidigt werden. Aber auch

in den Kreaturen mufs das Thätigkeitsprincip durch etwas anderes

als durch die Thätigkeit selber konstituiert werden. Der Unterschied

zwischen dem Principe der Thätigkeit und dieser letztern
selbst kann nicht scharf und eindringlich genug betont werden.
Den Grund dafür werden wir noch im Verlaufe der gegenwärtigen

Abhandlung näher kennen lernen. Ebenso mufs ein für
allemal daran festgehalten werden, dafs die Thätigkeit nicht das

Thätigkeitsprincip konstituiert. „Quia cujuslibet actionis prin-
cipium est aliqua forma inhaerens, ideo aliquid potest dici agens
duobus modi8; vel ipsa actione, quae denominat agentem, et

non est principium ejus; vel forma, quae est principium
actionis in agente, et secundum quid principium agentis."2

1 de potentia q. 2. a. 2. 2 1. d. 32. q. 1. a. 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 147

Die Thätigkeit ist also an und für sich weder mit dem

Thätigkeitsprincip sachlich identisch, noch ein konstitutiver Teil
derselben. Der engliche Lehrer nennt an der vorhin angezogenen
Stelle das Thätigkeitsprincip Potenz. Er unterscheidet aber

eine zweifache Potenz: eine passive und eine aktive. Die passive
ist empfangendes, aufnehmendes, die aktive gebendes, andern
mitteilendes Princip. Die passive Potenz besitzt Empfänglichkeit
für eine Form, die aktive Art die Fähigkeit, einen Akt, eine

Thätigkeit zu entfalten. Die erste Vorbedingung aber für eine

Thätigkeit in einem Dinge ist, dafs es eine Form besitze. Was
haben wir nun unter dieser Form zu verstehen? Welche Form
ist Thätigkeitsprincip? Vielleicht die Form, wodurch eine Wesenheit

als solche konstituiert wird? Offenbar an und für sich nicht,
denn in diesem Falle wäre einDing eo ipso, dafs es eine Wesenheit

hat, auch schon thätig. Diese Form kann nicht der

Seinsordnung (in ordine essendi), sie mufs der Thätigkeitsordnung
(in ordine operativo) angehören. Allerdings können diese beiden

Ordnungen, wie wir alsbald sehen werden, in einem Wesen
zusammenfallen. An und für sich jedoch mufs das nicht geschehen.
Das Wesen, in welchem diese beiden Ordnungen real eins und
dasselbe sind, unterscheidet sich eben dadurch von allen andern.
Und dieses Wesen ist Gott.

Gott ist erster und reinster Akt, bemerkt S. Thomas, und

aus diesem Grunde kommt es ihm am allermeisten zu, thätig
zu sein, seine Ähnlichkeit über andere auszugiefsen. Die aktive
Potenz ist ihm am allermeisten eigen, und diese bildet das Princip
der Thätigkeit. Diese wenigen Worte sind für unsere Frage
entscheidend. Gott ist die erste und reine Wirklichkeit, die
Wesenheit unterscheidet sich in ihm nicht sachlich vom Dasein,
sie ist daher nicht in der Potenz zum Dasein, sie empfängt das

Dasein nicht, nimmt es nicht in sich auf. Und welche
Folgerungen leitet der englische Lehrer daraus ab? Wir wollen sie

näher betrachten.
Gott besitzt keine passive Potenz.
Der passiven Potenz entspricht nach der Erklärung des Doctor

Angelicus eine Form. Die passive Potenz hat die Bestimmung,
10*



148 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

eine Form aufzunehmen, sich von dieser Form determinieren

zu lassen. Sie mufs darum vorerst vervollkommnet werden, um
eine Thätigkeit ausüben zu können.1 Diese Vervollkommnung
geht von einem Agens aus, welches objektiv, durch Darstellung
eines Objektes, oder subjektiv, durch Bewegung, oder auch durch

Mitteilung einer bleibenden Form, auf die Potenz einwirkt.2
Diese doppelte Einwirkung des Agens auf ein Subjekt mufs mit
Bezug auf Gott ganz und gar bestritten werden. Gott hat somit
keine passive Potenz. In der That! Die passive Potenz folgt
einem Seienden in der Potenz, einer Wesenheit, die sich real

von ihrem Dasein unterscheidet.® Gott aber ist nicht ein Seiendes

in der Potenz, seine Wesenheit unterscheidet sich nicht
sachlich vom Dasein. Darum kann eine passive Potenz nicht
folgen. Gott hat keine Unvollkommenheit, keinen Defekt in sich,

was jeder passiven Potenz zukommt, sondern er ist reine
Wirklichkeit, schlechthin und allseitig vollkommen. In ihm ist für
eine Unvollkommenheit kein Raum.4 Er kann weder bewegt
werden noch leiden,3 da ihm die reine Wirklichkeit ohne irgend
welche Beimischung eigen ist.6 Sein Wesen, das reine
Wirklichkeit bildet, schliefst somit jede passive oder stoffliche Potenz

aus. Er kann auch nicht eine Zuständlichkeit, einen habitus

besitzen, weil er dadurch nicht endgültig vollkommen wäre.
Seine Wesenheit ist ohne Frage die Ursache für alle Dinge,
jedoch nicht etwa in der Weise, dafs man ihr etwas beifügen
könnte, wodurch sie eigentliche und vollkommene Ursache würde.7
Die erste Bedeutung der Potenz ist dahin zu verstehen, dafs

ein Ding nicht leiden könne, was zumal Gott eigen ist in
Anbetracht seiner reinen Wirklichkeit, die alles Stoffliche ausschliefst.

Er kann infolge dessen keinen Akt, keine Form aufnehmen, die

sich zu ihm wie die Vollkommenheit und das Complement
verhielten.8 Daher fallen das Princip des Seins und der Thätigkeit
in Gott zusammen.9 Die Beweise, welche gegen eine passive
Potenz in Gott bezüglich der Seiusordnung (in ordine entitativo)

1 3. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2. 2 1. 2. q. 9. a. 1. 3 2. c. g. c. 7.

4 1. p. 9. 25. a. 1. 6 ib. a. 3. ad. 1. 3 1. d. 42. q. 1. a. 1. 7 1. d. 35 q.
1. a. 5. und ad 1. 8 1. d. 42. q. 1. a. 1. und ad. 1. 9 1. c. a. 2. ad 2.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 149

vorgebracht werden, haben somit ihre volle Gültigkeit auch
hinsichtlich der Thätigkeit (in ordine operativo). Sie betreffen ja
sachlich ein und dasselbe Princip. Dafs aber Gott bezüglich des

Seins keine passive Potenz haben könne, läfst sich ohne grofse
Mühe in folgender Weise darthun.

Jede mit einer Potenz gemischte Substanz kann bezüglich
dessen, was dieser Potenz angehört, auch nicht sein. Denn das,

was sein kann, kann ebenso auch nicht sein. Gott aber kann

unmöglich nicht sein. Dem widerstreitet seine Ewigkeit. Das,

was manchmal in der Möglichkeit oder in der Potenz, manchmal

dagegen in der Wirklichkeit oder in actu sich befindet, ist
der Zeit nach früher in der Potenz als in actu. Wenigstens
kann es dies sein. Der Akt hingegen ist schlechthin früher
als die Potenz. Keine Potenz führt sich selber in den Akt über,
vielmehr mufs jede durch dasjenige Wirklichkeit erhalten, was
schon actu ist. Was immer daher auf irgend eine Weise in
der Potenz ist, das setzt ein anderes voraus, das früher ist als
es selber. Da nun Gott das erste Seiende und die erste
Ursache bildet, so kann er unmöglich ein anderes, früheres voraussetzen,

folglich auch nicht eine passive Potenz haben. Das durch
sich notwendige Sein besitzt in keiner Weise ein mögliches Sein,
denn das durch sich notwendige Sein hat keine Ursache. Jedes

mögliche Sein hingegen hat eine Ursache. Gott ist das durch
sich notwendige Sein, weil seine Wesenheit mit dem Dasein

sächlich identisch ist. Darum besitzt er kein mögliches Sein,
somit auch keine Potenz in seinem Wesen.1

Ganz dasselbe mufs von der Thätigkeit Gottes behauptet
Werden nach dem Grundsatze des englischen Lehrers, dafs : „modus
operandi sequitur modum essendi"; und: ,,in Deo idem est prin-
Clpium essendi et operandi". Und in der That wirkt jedes Ding,
insofern es actu ist. Was also nicht durch und durch (totus)
Akt oder Wirklichkeit ist, das wirkt auch nicht durch sich ganz,
sondern durch einen Teil von sich. Dann kann es aber nicht
erstes Agens sein, denn es ist durch Anteilnahme an einem

1 1. c. g. c. 16.



150 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

andern, nicht durch seine Wesenheit thätig. Gott aber ist erstes
Agens, daher reiner Akt ohne Beimischung einer Potenz. Darum
ist er auch nicht leidensfähig, nicht veränderlich oder beweglich.
Die Bewegung, das Leiden ist ein Akt des in der Potenz sich

Befindlichen.1

Früher wurde hervorgehoben, dafs die passive Potenz auf

doppelte Weise bewegt und bestimmt werden könne: objektiv
und subjektiv. Objektiv durch das Objekt selbst, oder auch

durch denjenigen, der ein Objekt vorstellt. Das Bewegende,
Bestimmende aber mufs stets früher sein als das Bewegliche
und zu Bestimmende, wie S. Thomas soeben gelehrt hat. Nun
kann aber unmöglich etwas anderes früher sein als Gott. Wir
kämen damit ins Unendliche und Gott wäre nicht Gott. Er
kann damit keine passive Potenz haben bezüglich irgend eines

Objektes. Kein Objekt kann bewegend oder bestimmend auf
Gott einwirken. Damit fällt die scientia media. Die scientia
media hat überhaupt kein bestimmtes Objekt. Besäfse sie

selbst eines, es diente zu nichts, weil aufser der göttlichen Wesenheit

kein Objekt bestimmend auf Gott einwirkt. Er ist nicht
zu irgend einem in der Potenz. Folglich kann keines für ihn
das medium in quo bilden. Gottes Wesenheit stellt alle Dinge
als an und für sich mögliche dar. Hat irgend eines Beziehung

zur Existenz, stellt seine Wesenheit irgend eines unter dieser

Beziehung vor, so ist die einzige Ursache dafür in der freien

Selbstbestimmung des göttlichen Willens zu suchen.2

Ebenso wenig darf behauptet werden, dafs Gott subjektiv
in der Potenz sei. Abgesehen davon, dafs wir dann auch in
dieser Beziehung zu keinem Ende kämen, widerspricht das

Bewegtwerden der Vollkommenheit Gottes. Bewegt kann nur
dasjenige werden, was noch nicht alles besitzt, was noch nicht

an dem terminus der letzten Vollkommenheit angelangt ist. Der
Zweck jeder Bewegung ist klar vorgezeichnet. Gott, der reine

Akt, entbehrt aber keiner Vollkommenheit, denn er ist das Sein

selbst, und dieses bildet die letzte Vollkommenheit eines Dinges.

1 1. c. — lib. 2. c. 7. 2 1. d. 35. q. 1. a. 2. a. 3. bes. a. 5.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 151

Er hat somit alles, weil es über das letzte hinaus nichts mehr

gibt, was zu erreichen wäre. Etwas anderes als ein Sein könnte
er durch die Bewegung ohnedies nicht erlangen. Er hat aber
schon alles Sein. Weder in ordine entitativo, noch in ordine

operativo geht ihm etwas ab.

Wir wollen die Beweise des hl. Thomas, dafs Gott keine

passive Potenz haben könne, nicht weiter fortsetzen, sondern

unsere Aufmerksamkeit einer andern Folgerung zuwenden.
41. b) Gott besitzt im eigentlichen Sinne auch keine aktive

Potenz.

Wir lesen im hl. Thomas folgende merkwürdige Sätze: „Die
Potenz Gottes darf in keiner Weise eine passive genannt werden;
sie ist aber auch nicht eine wahre aktive. Man müfste sie

eigentlich überaktiv nennen."1 Anderswo schreibt der englische
Meister: „Die Potenz in Gott ist weder eigentlich aktiv noch

passiv." Als Grund dafür gibt S. Thomas an, dafs von Gott
weder die Kategorie, das Prädikament der Aktio, noch das der
Passio ausgesagt werden könne.2 An vielen andern Stellen jedoch
behauptet der englische Lehrer schlechthin, Gott besitze eine aktive
Potenz. Wie lassen sich diese beiden verschiedenen Ansichten
des Meisters vereinen?

Erinnern wir uns, wie S. Thomas früher die aktive Potenz
definiert hat. Sie ist nach ihm das Princip der Thätigkeit und
der Wirkung. Die aktive Potenz eines jeden Dinges richtet sich

Bach der Form, oder nach der Natur desselben. Sie folgt daher

entweder in Wirklichkeit (realiter) oder wenigstens gemäfs unserer
Auffassung der Form.3 Die Form oder Natur in Gott ist aber
nichts anderes als das Sein. Das Sein bildet somit das Princip
für die Thätigkeit. Der Unterschied zwischen dem Sein, in sich
betrachtet, und dem Sein als Thätigkeitsprincip liegt nicht in
^ott selber, sondern in unserer Auffassung. Das Thätigkeits-
Pmncip ist folglich in Gott, nicht wie bei den Geschöpfen, etwas
zur Natur oder Form Hinzugefügtes. Und dieses Princip wird

1 1. d. 7. q. 1. a. 1. ad. 3. 2 de potentia q. 2. a. 1. ad. 1.
3 3- P- q. 13. a. 1.



152 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

nicht durch die Thätigkeit completiert oder vervollkommnet.1
Die Potenz ist nach unsern Begriffen, die wir aus den Kreaturen
schöpfen, ein Zufalliges oder Accidens und gehört der Kategorie,
dem Prädikamente der Qualität an. Die Potenz Gottes aber ist
real nichts anderes als seine eigene Wesenheit. Darum kann

man ebenso gut und richtig von ihm aussagen, er habe keine
aktive Potenz.2 In den Kreaturen bildet die Potenz das Princip
der Thätigkeit und des Effektes. In Gott ist sie blofs Princip
des Effektes, nicht aber der Thätigkeit. Princip der Thätigkeit
ist seine Wesenheit selber. Allerdings fassen wir sie auch unter
dem Gesichtspunkte einer Potenz auf.8 Was immer Princip
einer Thätigkeit ist, kann im allgemeinen Potenz genannt werden,

gleichviel ob dieses Princip mit der Wesenheit real identisch
ist oder nicht.4

Wie haben wir uns also die Potenz in Gott zu denken?
Der hl. Thomas gibt hierüber folgenden Aufschlufs : „Quia vero
nihil est sui ipsius prineipium, cum divina actio non sit aliud

quam ejus potentia, manifestum est ex praedictis, quod potentia
non dicitur in Deo sicut prineipium actionis, sed sicut prineipium
facti. Et quia potentia respectum ad alterum importât in ratione

prineipii: — est enim potentia activa prineipium agendi in aliud,
ut patet per Philosoph, in 5. metaph. — manifestum est, quod

potentia dicitur de Deo per respectum ad facta secundum rei

veritatem, non per respectum ad actionem, nisi secundum
modum intelligendi, prout intellectus noster diversis con-

ceptionibus utrumque considérât, scilicet divinam potentiam et

ejus actionem. Unde si aliquae actiones Deo conveniant, quae
non in aliquod factum transeant, sed maneant in agente, respectu
harum non dicetur in Deo potentia, nisi secundum modum intelligendi,

non secundum rei veritatem. Hujus modi autem actiones

sunt intelligere et velle. Potentia igitur Dei proprie loquendo
non respicit hujusmodi actiones, sed solos effectus. Intellectus

igitur et voluntas in Deo non sunt ut potentiae, sed solum ut

1 de potentia q. 1. a. 1. c. und ad 1. 5. 9. 2 1. c. ad 11.
8 1 p. q. 25. a. 1. ad 3. 4 1. p. q. 41. a. 4. ad. 3.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 153

actiones. Patet etiam ex praedictis, quod multitudo actionum,

quae Deo attribuuntur, ut intelligere, velle, producere res et
similia, non sunt diversae res, cum quaelibet harum actionum in
Deo sit ipsum ejus esse, quod est unum et idem."1

Der Inhalt dieser Stelle ist in sich selber klar. Unter Potenz

verstehen wir ein Princip. Jedes Princip aber unterscheidet sich

von dem, dessen Princip es ist. Indessen mufs ein zweifacher
Unterschied hinsichtlich der Eigenschaften angenommen werden,
die wir von Gott aussagen. Der eine Unterschied ist ein
sachlicher, der andere gemäfs unserer Auffassung. Sachlich
unterscheidet sich Gott durch seine Wesenheit von allen Dingen,
deren schöpferische Ursache er ist. Die Thätigkeit hingegen
unterscheidet sich in Gott vom Agens selber blofs unserer
Auffassung nach, sonst bildete ja die Thätigkeit in Gott ein Accidens.
In Bezug auf jene Thätigkeiten, denen gemäfs die Dinge,
entweder wesentlich oder persönlich von Gott unterschieden,
hervorgehen, kann Gott eine Potenz in der eigentlichen Bedeutung
eines Principes zugeschrieben werden. Gleichwie wir daher in
Gott eine Potenz zu erschaffen annehmen, ebenso sagen wir die
Potenz zu zeugen und zu hauchen (spirandij von ihm aus. Allein
das Verstehen und Wollen sind nicht Akte jener Art, die den

Ausgang eines Dinges von Gott bezeichnet, welches wesentlich
oder persönlich sieh von Gott unterscheidet. Hinsichtlich dieser

Akte sagen wir folglich die Potenz von Gott nicht im eigentlichen

Sinne aus, sondern nur gemäfs unserer Auffassung und

Bezeichnung. Der Verstand und das Verstehen werden in Gott
verschieden bezeichnet, obgleich das Verstehen Gottes selbst mit
seiner AVesenheit identisch ist, und aus diesem Grunde kein
Princip hat.2 Die Thätigkeit Gottes unterscheidet sich also nicht
sachlich von seiner Wesenheit. Darum kann man im eigentlichen
Sinne auch nicht sagen, diese Thätigkeit habe ein Princip. Gott
hat kein Princip seiner Wesenheit, und eben diese Wesenheit
1§t real auch zugleich Thätigkeit. Mit Becht bemerkt daher der
eoglische Lehrer, nichts sei Princip seiner selbst. Hätte aber

1 2. c. g. c. 10. * 1. p. q. 41. a. 4. ad. 3.



154 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Gott eine Potenz, so müfste angenommen werden, er besitze ein

Princip seiner selbst. Denn Gottes Thätigkeit ist real identisch
mit seiner Potenz, und diese wiederum real identisch mit der
Wesenheit.

Diese letztere Wahrheit stellt S. Thomas durch folgende

Argumente fest. Die aktive Potenz kommt einem Dinge zu,
insofern es in actu ist. Nun ist aber Gott der Akt selber. Er
ist nicht ein wirklich Seiendes (actu ens) durch einen von ihm
selber sachlich unterschiedenen Akt. In ihm findet sich keine
Potentialität vor. Er selbst, sein Wesen ist folglich real identisch
mit der aktiven Potenz. Wäre diese Potenz nicht mit ihm
sachlich eins und dasselbe, so hätte sie Gott durch Anteilnahme

an der Potenz eines andern. Allein von Gott darf nichts durch
Anteilnahme ausgesagt werden, weil seine Wesenheit real identisch

ist mit dem Dasein. Die aktive Potenz bildet ja eine

Vollkommenheit des Dinges, welchem sie zukommt. Jede
göttliche Vollkommenheit aber ist im Dasein enthalten. Dies gilt
folgerichtig auch von seiner aktiven Potenz. Sie ist somit real
identisch mit dem Dasein, und dieses, wie schon des öftern
gezeigt wurde, mit der Wesenheit. Wo immer die Potenz sich

real von der Substanz unterscheidet, da bilden die Potenzen

accidentelle Vollkommenheiten. Daher sehen wir, dafs die
Potenzen der Geschöpfe der Kategorie der Qualität angehören.
Von einem Accidens in Gott aber kann keine Rede sein. Gott
ist ein durch sich selber Thätiges. Das durch sich selber Thätige
wirkt durch seine eigene Wesenheit. Nun ist die aktive
Potenz nichts anderes als dasjenige, wodurch jemand thätig ist.

Woraus zur Evidenz folgt, dafs Gottes Wesenheit selber in ihm
aktive Potenz ist.1

Aus alledem geht zur Genüge klar hervor, dafs der Unterschied

zwischen der Wesenheit und aktiven Potenz in Gott nicht

ein realer ist. Es besteht blofs eine distinctio rationis, allerdings
mit einem Fundamente in Gott selber. Darum kann man auch,

wie S. Thomas zutreffend bemerkt, von Gott nicht so sehr aus-

1 2. c. g. c. 8.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 155

sagen, er sei das Princip der Thätigkeit, als vielmehr, er bilde
das Princip dessen, was durch ihn hervorgebracht wird (non

principium actionis, sed principium facti). Die aktive Potenz in
Gott bezieht sich somit im eigentlichen Sinne auf die Wirkungen,
auf die Effekte.

Wir sehen demnach, wie der englische Lehrer seine

Beweisführung überall auf die reale Identität der göttlichen Wesenheit

mit ihrem Dasein stützt. Gott besitzt im eigentlichen Sinne

keine aktive Potenz, denn diese ist sachlich eins und dasselbe

mit seiner Wesenheit, und die Wesenheit unterscheidet sich

nicht real vom Dasein. Das göttliche Dasein aber hat kein

Princip, es kann nicht von einem andern kommen. Noch viel

weniger vermag es, wie die Pantheisten träumen, durch sich

selber erst zu werden, oder sich selber hervorzubringen. Wo die

Wesenheit sachlich eins und dasselbe ist mit dem Dasein, da

kann unmöglich letzteres aus ersterer hervorgehen. Nihil est

suiipsius principium, erklärt der Doctor Angelicus. Was durch
seine Wesenheit existiert, das ist, das kann nie erst werden,
das braucht keine Ursache, das kennt kein Princip, aus dem

es hervorgehen könnte. Gegen diese zweite Schlufsfolgerung
aus der Lehre des hl. Thomas läfst sich ebensowenig, wie gegen
die erste, irgend etwas Vernünftiges einwenden. Der Abstand
Gottes von den Geschöpfen ist und bleibt ein unendlicher,
bezüglich der Potenz, hinsichtlich des Thätigkeits princip es.

P. Kleutgen schreibt, die Lehre der Scholastik vortragend,
über unsern Gegenstand: „Aber um darzuthun, dafs diese

Wirklichkeit (in Gott) durchaus rein und ungetrübt ist, bedarf es

uun ferner des Beweises, dafs es in Gott auch kein Werden
oder Hervorgehen der Eigenschaften aus dem Wesen gibt.
Wir könnten hier auf den schon erörterten Satz, dafs Gottes
Vollkommenheiten zwar unserm Denken, aber nicht auch ihrem
Sein nach von der Wesenheit und unter sich verschieden sind,

zurückweisen (n: 185); allein es wird auch für die folgende
Untersuchung über die Unendlichkeit Gottes von Bedeutung sein,
dieselbe Wahrheit mit dem hl. Thomas noch in anderer Weise
zu begründen.



156 Das Verhältnis (1er Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wenn die Eigenschaften Gottes ihrem Sein nach mit
der Wesenheit nicht Eines wären, sondern wie wir sie aus
dieser begreifen, also aus ihr einen wirkliehen Ursprung hätten,
so miifsten sie in Gott als etwas, das seine Wesenheit
vervollkommnete und bestimmte, sein; wie wir sie denn auch als

Vollkommenheiten und Bestimmungen der Wesenheit bezeichnen.

Sun kann aber in Gottes Wesenheit, weil sie das Sein ist,
nichts, was sie bestimmte und vervollkommnete, gedacht werden.
Man bemerke, dafs das Sein hier nicht im Gegensatz zu der

Erscheinung, oder gar nach neuerem Sprachgebrauch im Gegensatz

zum Dasein, sondern dafs es vielmehr gerade für Dasein

oder Wirklichkeit steht. Denn eben dieses wurde ja erwiesen,
dafs es Gottes Wesenheit ist, wirklich zu sein. Fafst man
also das Sein in dieser eigentlichsten Bedeutung, so ist zwar
ein Seiendes, aber niemals das Sein Subjekt, das durch
Bestimmungen vervollkommnet wird. Vollkommen ist ein Ding
dadurch, dafs es in der Wirklichkeit ist, was es sein kann.

Bestimmungen also, die vervollkommnen, sind Grund der
Wirklichkeit. Solcher Bestimmungen aber ist das Sein nicht fähig:
denn es selbst ist ja Wirklichkeit, und als solche das Vollkommenste

von allen; es wird nicht vervollkommnet, sondern macht
vollkommen. Oder ist nicht jedwedes dadurch unvollendet, dafs

es nur dem Vermögen nach ist, und also des Seins gebricht?
Und wird es nicht dadurch vollendet, dafs es statt der blofsen

Möglichkeit die Wirklichkeit, also das Sein empfängt? Somit

verhält sich das Sein auch in den endlichen Dingen zu

dem, wovon es ausgesagt wird, nie wie ein Empfangendes,
sondern wie ein Empfangenes, welches dadurch, dafs es in
einem Subjekte ist, dieses wirklich macht. Allerdings
wird in den endlichen Dingen das Sein auch durch die Wesenheit

bestimmt; aber das ist keine vervollkommnende, sondern
eine beschränkende Bestimmung. Wenn ich sage: „das Sein des

Menschen" — so ist der Mensch es, der durch das Sein wirklich
ist; das Sein aber ist durch die menschliche Natur insofern
bestimmt, als es nur dieses, d. h. menschliches Sein ist. Ein solches



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 157

Seiende nun kann nicht, insofern es (schon wirklich) ist, sondern
insofern es nicht (wirklich) ist, Subjekt einer vervollkommnenden
Bestimmung sein. Gibt es also ein Seiendes, welches das
Sein selbst ist, so sind in ihm keine solche Bestimmungen
denkbar."1

Die Scholastik lehrt also nach dem Zeugnisse des P. Kleutgen,
in Gottes Wesenheit könne es keine beschränkenden oder
vervollkommnenden Bestimmungen geben. Gott könne keine passiven
oder aktiven Eigenschaften, Potenzen haben. Und warum dies?
Weil Gott das Sein selbst ist. Das Sein aber ist niemals

Subjekt von Bestimmungen. Es ist nicht Subjekt von
vervollkommnenden Bestimmungen, weil es selber die Wirklichkeit und
als solche das Vollkommenste von allen ist. Das Sein wird
nicht vervollkommnet, sondern es selber macht vollkommen. Das

Sein selbst kennt an und für sich keine beschränkenden

Bestimmungen, denn es ist als solches das Vollkommenste von allen.
Beschränkt wird es blofs durch die Aufnahme in einem Subjekte.
Allein das Sein selbst wird au und für sich in keinem Subjekte
aufgenommen, weil es mit dem Subjekte real identisch sein kann.
Gas Aufnehmende und Aufgenommene können sachlich eins und
dasselbe sein. Gottes Wesenheit nun besteht darin, wirklich
zu sein. Gott ist nicht ein Seiendes, sondern das Sein. Ein
Seiendes kann Subjekt für weitere Bestimmungen bilden, das

Sein selbst dagegen niemals. Fallen Wesenheit und Dasein in
Bins zusammen, so ist von einer Beschränkung oder
Vervollkommnung keine Rede.

Weist diese Argumentation der Scholastik, welcher P. Kleutgen
zustimmt, nicht klar auf den realen Unterschied zwischen Wesenheit

und Dasein in den Geschöpfen, und auf die reale Identität
dieser beiden in Gott hin? Beweist aber diese Argumention noch

etwas, wenn man in allem Endlichen, wie derselbe Gelehrte
Sagt,2 irgend einen beliebigen Unterschied zwischen Wesenheit

und Dasein annimmt?

1 Philos, d. Vorz. 2. B. 2. Aufl. n. 951. S. 745 ff.
2 1. c. n. 949. S. 742.



158 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

42. c) Gottes Thätigkeit ist kein Effekt oder Produkt der
aktiven Potenz.

Wir können hier die Bedeutung des Wortes: „Thätigkeit"
bei dem hl. Thomas: „operatio", oder auch: „actio", nur kurz
berühren. In unserem Werke über: „die Willensfreiheit" wurde
ausführlicher davon gehandelt, worauf wir verweisen zu müssen

glauben.
Zunächst nennt der englische Lehrer die Thätigkeit Gottes:

„operatio"; jene der Geschöpfe hingegen: „operatum". Seine

Worte sind:

„Ubicunque sunt plura agentia ordinata, inferius movetur a

superiori, sicut in homine corpus movetur ab anima, et inferiores
vires a ratione. Sic igitur actiones et motus inferioris principii
sunt magis operata quaedam, quam operationes. Id autem,
quod pertinet ad supremum principium, est proprie operatio;
puta si dicamus in homine, quod ambulare, quod est pedum, et
palpare, quod est manuum sunt quaedam hominis operata, quorum
unum operatur anima per pedes, aliud per manus. Et quia est
eadem anima operans per utrumque, ex parte ipsius operantis,
quod est primum principium movens, est una et indifférons operatio.
Ex parte autem ipsorum operatorum differentia invenitur."1

Der Unterschied, welchen der englische Meister hier
andeutet, läfst sich in folgender Weise darstellen. Die Thätigkeit
der Geschöpfe ist etwas Hervorgebrachtes, ein Effekt. Sie

unterscheidet sich demnach real von der Wesenheit und aktiven Potenz

des Agens. Darum heifst sie : „etwas Gewirktes, operatum quod-
dam." Die Thätigkeit Gottes hingegen ist mit der Wesenheit
und aktiven Potenz sachlich identisch, somit nicht ein Effekt,
nicht etwas Gewirktes. Der Beweis dafür, dafs die göttliche
Thätigkeit sachlich eins und dasselbe ausmache mit seiner Wesenheit

und operativen Potenz, kann unschwer erbracht werden.
Sie ist real identisch mit der Potenz; denn wenn zwei einem

Dritten gleich sind, so sind sie es auch untereinander. Die Potenz

ist in Gott real identisch mit der Substanz, ebenso, wie wir gleich

1 3. p. q. 19. a. 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 159

zeigen werden, die Thätigkeit real identisch mit der Substanz.

Folglich ist auch die Thätigkeit sachlich eins und dasselbe mit
der Potenz. Die Thätigkeit eines Dinges bildet das Complement
für die Potenz, denn sie verhält sich als Accidenz zur Potenz

wie die Wirklichkeit zur Möglichkeit, oder wie der actus seeun-
dus zum actus primus. Die göttliche Potenz aber weifs von
keinem Complement, sie ist durch sich selbst vollkommen, weil
sie real identisch ist mit der Wesenheit. Die Thätigkeit, mufs
daher sachlich identisch sein mit der Potenz. Gleich wie die
aktive Potenz ein Agens, ebenso mufs die Wesenheit ein Ens
bilden. Die göttliche Potenz ist aber nichts anderes als die
Wesenheit selber. Die Thätigkeit Gottes ist folglich sein Dasein.
Weil aber das Dasein real identisch ist mit der Substanz, mufs

es auch die Thätigkeit sein. Wo immer die Thätigkeit nicht
real dasselbe ist mit der Substanz des Agens, da verhält sie

sich wie ein Accidens, welches sich in einem Subjekte befindet.
Aus diesem Grunde gehört die Thätigkeit in eine der neun Kate-
gorieen des Accidens. Allein Gott besitzt kein Accidens.1 Sie

unterscheidet sich folglich in ihm nicht real von der Potenz.

Die Thätigkeit Gottes unterscheidet sich auch nicht sachlich
von seiner Wesenheit oder Substanz. Gottes Thätigkeiten gehen

Wirklichkeit nicht auf ein anderes Subjekt über, sondern sind

^manente Akte. Alles aber, was sich in Gott selbst befindet, ist
real identisch mit seiner Substanz. Die Thätigkeit macht folglich

davon keine Ausnahme. Die Verstandesthätigkeit Gottes
'st identisch mit dem Verstände, und der Verstand mit der
Substanz. Es tritt darum wieder das vorhin erwähnte Gesetz der
Gleichheit in Kraft. Da die Thätigkeit vorzüglicher ist als die

Möglichkeit, thätig zu sein, der actus secundus vornehmer als
^er actus primus, in Gott aber nicht das eine vollkommener,
'lus andere weniger vollkommen sein kann, so leuchtet ein, dafs
•He Thätigkeit, der actus secundus, sachlich dasselbe sein mufs

dem actus primus. Der actus primus aber ist identisch mit
^er Substanz. Folglich gilt ganz dasselbe auch vom actus secun-

1 2. c. g. c. 9.



160 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

dus. Dazu kommt noch, dafs Gott im entgegengesetzten Falle

bezüglich der Thätigkeit in der Potenz wäre, was von Gott
unter keinen Umständen angenommen werden darf. Überdies

wäre in diesem Falle das Ziel für Gott ein anderes als er selber,
denn jede Substanz ist wegen ihrer Thätigkeit da, indem diese

Thätigkeit den Zweck, das Ziel bildet, um dessentwillen die

vernünftigen Wesen und die Kreaturen überhaupt existieren.1
Aus alledem ergibt sich der notwendige Schlufs, dafs in

Gott alles real identisch ist. Der Grund dieser Identität liegt
in der Identität der Wesenheit und des Daseins.2 Gleichwie das

Verstehen in ihm eins und dasselbe ist mit dem Dasein, ebenso

ist dies der Fall bezüglich seines Wollens.3 Aber auch Gottes

Wesenheit ist sachlich identisch mit dem Verstehen und Wollen.4
Darum ist die Thätigkeit in Gott nicht etwas Vornehmeres als

die Potenz,5 weil überhaupt keine Potenz, sondern nur die reine

Thätigkeit, der actus purus vorhanden ist.6 Und weil Gott keine
Potenz hat, kann er auch keinerlei habitus besitzen.7 Die Lehre
des hl. Thomas über die soeben besprochene Identität in Gott
wiederholt sich in seinen verschiedenen Werken so oft, dafs eine

vollzählige Angabe der Stellen kaum durchführbar erscheint,
unter allen Umständen aber langweilig würde.

P. Kleutgen schliefst an seine früher von uns citierte
Beweisführung folgende an. „Es ist nun nicht schwer, aus dem

Gesagten auch die Wahrheit des letzten Satzes, dafs in Gott
die Thätigkeit nicht Erscheinung des Wesens, sondern das

Wesen selbst ist, zu erkennen. Dafs es in Gott kein zeitliches
Entstehen oder Aufhören einer Thätigkeit geben kann, ist durch

alles, was über sein unwandelbares und ewiges Sein gesagt

wurde, hinlänglich erwiesen. Wir müssen also die Thätigkeit,
von der die Bede ist, nicht mit jener, durch die in uns Gedanken

oder Entschlüsse werden, sondern vielmehr mit dem ruhigen
Betrachten der Wahrheit und dem schon entschiedenen Wollen

vergleichen. Denn ganz gewil's kann es in Gott nur eine solche

1 1. c. g. c. 45. 2 1. p. q. 14. a. 4. 8 1. c. q. 19. a. 1*

4 1. c. a. 4. ad. 2. 5 1. c. q. 25. a. 1. ad. 2. 6 1. e. q. 54. a. '•
7 1. 2. q. 40. a. 4.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 161

ruhige Thätigkeit geben. Von dieser also fragt es sich, ob sie,

wie in uns zeitlich, so in ihm ewig aus seinem Wesen als dessen

Erscheinung hervorgehe. Eine solche Thätigkeit verhält sich

zur Kraft, die in ihr sich äufsert, wie das Dasein zur Wesenheit;
nicht als wenn auch das Dasein in irgend einem Dinge aus der

Wesenheit hervorgehen könnte, sondern insofern die Thätigkeit
die Wirklichkeit der Kraft, und das Dasein die Wirklichkeit der
Wesenheit ist. Die Wirklichkeit aber ist immer als die Vollendung

und Vollkommenheit zu betrachten, sei nun das Vermögen,
dem sie entspricht, Vermögen zu sein, oder zu thun. Nun wurde
soeben gezeigt, dafs es in Gott keine Vermögen gibt, die als

Kräfte, Fähigkeiten, Eigenschaften von seinem Wesen
unterschieden wären. Somit wäre seine Fähigkeit, wenn sie Aufserung
einer Kraft oder Fähigkeit wäre (nicht blofs die Vollkommenheit,
sondern auch) eine Vervollkommnung der göttlichen Wesenheit.
Da nun diese Wesenheit gerade im Dasein und in der
Wirklichkeit besteht, so ist in ihm eine Vervollkommnung, die

Verwirklichung wäre, undenkbar. Das Wesen nämlich als das

eigentlichste Selbst des Dinges ist das erste in ihm, das von
allem andern, was in ihm sein kann, vorausgesetzt wird. Ist
nun dieses Erste eben die Wirklichkeit, so schliefst es von dem

Dinge jede blofse Möglichkeit aus, und alle Verwirklichung, die

ja immer ein Unwirkliches voraussetzt, ist in ihm unmöglich.1
Bei Aristoteles und den Scholastikern ist das erste Sein eben

dadurch das erste, dafs in ihm nicht Sein und Nichtsein
vereinigt, sondern alles lautere Wirklichkeit ist.2 Ein Unterschied

von der gröfsten Bedeutung darf nicht übersehen werden. Von
den göttlichen Personen bekennen wir dem Glauben gemäfs einen

wirklichen Ursprung, und darum auch einen wirklichen
Unterschied, eine reale Mehrheit, die ganz unabhängig von unserm
Denken da ist. Aber wenn wir die göttliche Wesenheit als

Grund gewisser Vollkommenheiten bezeichnen, wenn wir sodann

zwischen ihr und der Thätigkeit Gottes unterscheiden; so

dürfen wir deshalb kein wirkliches Entspringen der Voll-

1 1. c. n: 952. S. 746. 5 1. c. n: 953. S. 748.

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 11



162 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

kommenheiten aus der Wesenheit, noch auch einen wirklichen,
obgleich ewigen Übergang vom Vermögen zum Thun, vom Sein

zum Erscheinen annehmen. Ahnlich verhält es sich nun auch

mit jenen Vollkommenheiten, die wir als abhängig von seiner

Thätigkeit denken, der Weisheit, Liebe und Seligkeit. Man kann

keinen wirklichen Ursprung derselben behaupten. Wofern
man also glaubt, aus dem angegebenen Grunde auch hier das

Wort Werden gebrauchen zu dürfen, so darf man doch deshalb

in Gott kein Werden, das Verwirklichung und Entwicklung wäre,
denken. Weil wir Gott nicht, wie er in sich selbst ist, mit
einem entsprechenden Gedanken auffassen, noch mit einem Kamen

nennen könuen; so müssen wir uns mehrerer bedienen, welche
das eine absolute Wesen in vielfacher Beziehung ausdrücken.

Aber wir dürfen deshalb diese Kamen nicht in ihrer eigentümlichen

und immer beschränkten Bedeutung auf Gott übertragen,
und dadurch die Verschiedenheit, die in unsern Begriffen ist,
in Gott denkend eine reale Mehrheit in ihn setzen.1

Wir können hiermit unsern Beweis schliefsen. Wir Menschen
entnehmen den Inhalt unserer Begriffe den Geschöpfen. Was
wir in den Kreaturen und wie wir es in ihnen finden, so sagen
wir es von ihnen aus. Das eine wissen wir, nämlich, dafs alle

Begriffe, die wir uns bilden, auf Gott übertragen, dem Wesen

Gottes selbst nicht entsprechen. Es besteht blofs eine Analogie
zwischen dem, was in den Geschöpfen, und dem, was in Gott
ist. Die Thätigkeit der Kreaturen gehört einer Kategorie an,
sie ist somit beschränkt, sie bildet ein Accidens, welches der

Substanz, als ihrem Subjekte inhäriert. Sie unterscheidet sich

infolge dessen sachlich von der Substanz, denn sie bildet ja eine

eigene, von der Substanz unterschiedene Kategorie. Ebenso

vervollkommnet sie ihr Subjekt, die Substanz, weil jedes
Accidens für die Substanz eine Vollkommenheit ausmacht, die

Substanz in irgend einer Weise vollendet.

Woher stammt nun die Thätigkeit, dieses Ens in den

Geschöpfen? Wer ist Ursache dieser Thätigkeit? Gott? Und er

allein? Gott verursacht allerdings die Thätigkeit eines jeden
1 1. 1. c. n: 955. S. 751.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 163

Geschöpfes, aber er bildet nicht die alleinige Ursache derselben.

Wir reden ja von der Thätigkeit der Kreaturen. Sie selbst

wirken somit eine Thätigkeit, sonst könnte sie ihnen nicht
zugeschrieben werden, sonst wäre es nicht ihre Thätigkeit. Daraus

folgt unwiderleglich, dafs diese Thätigkeit ein Effekt, eine Wirkung,
etwas Hervorgebrachtes und zwar von den Geschöpfen selber
Gewirktes (operatuin) ist. Dies beweist abermals den realen
Unterschied zwischen dem Agens und der Actio oder Thätigkeit.
Ursache und Wirkung können nicht sachlich eins und dasselbe

sein. Ebensowenig kann die Ursache sich selber*hervorbringen,
was behauptet werden müfste, falls die reale Identität der
Ursache und Wirkung verteidigt würde. Bildet nun das Agens
die Ursache der Thätigkeit, so kann in diesem Sinne die Thätigkeit

nicht eine Vollkommenheit des Agens bilden. Die Wirkung
als solche kann nicht vollkommener sein als ihre Ursache,
somit auch nicht ihre Ursache vervollkommnen. Sie gibt folglich

in diesem Sinne nur Zeugnis von der Vollkommenheit ihrer
Ursache. Als inhärierendes Accidens dagegen bildet die Thätigkeit

eine Vollkommenheit des Agens.
Wie verhält es sich nun mit dem Agens? Was nennen wir

Agens? Ist die Wesenheit eines Dinges, oder die Potenz
desselben Agens? Der englische Meister antwortet darauf: „potentia
non significat ipsam relationem principii, alioquin esset in genere
relationis; sed significat id, quod est prineipium, non quidem
sicut agens dicitur prineipium, sed sicut id, quo agens agit,
dicitur prineipium."1 Die Substanz, oder richtiger gesprochen das

Suppositum, bei den vernünftigen Wesen die Person, ist
dasjenige, welches eine Thätigkeit ausübt. Das Agens quod wird
v°m Suppositum resp. von der Person gebildet. Weil aber die
Substanz das Suppositum, die Person in den geschaffenen Dingen
nicht real identisch ist mit dem Vermögen, mit der Potenz,
deshalb ist in diesen Wesen das Agens quod auch nicht ein und
dasselbe mit dem Agens quo oder mit der Potenz. Die Substanz,
das Suppositum, die Person wirkt also nicht unmittelbar durch
81 eh, sondern durch etwas Hinzugefügtes. Die Potenz unter-

1 1. p. q. 41. a. 5. ad 1.

il*



164 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

scheidet sich demnach ebenfalls real von den drei vorhin
genannten Agenden. Sie ist für sie ein Accidens, ein Hinzugefügtes.
Dieses Accidens geht zwar aus den konstitutiven Principien des

Wesens per naturalem resultantiam hervor, ist aber trotzdem

nicht, oder gerade deshalb weil es hervorgeht, nicht mit dem

Wesen real identisch. Die konstitutiven Principien der Wesenheit

sind nicht im eigentlichen Sinne effekt ive Ursache (causa

efficiens) der aus ihnen hervorgehenden Potenzen, während das

Agens mit seinen Potenzen im wahren Sinne hervorbringende
Ursache (c. efficiens) für die Thätigkeit ist. Darum verhält sieh

die geschöpfliche Thätigkeit zu der Potenz und dem Agens in
dieser Beziehung nicht wie das Dasein zu der Wesenheit. Die

Wesenheit bringt nicht als causa efficiens ihre Existenz hervor,
wie das Agens als quod und die Potenz als quo effektiv eine

Thätigkeit setzen. Weil indessen jedes Accidens zu seinem
Subjekte wie das Dasein zur Wesenheit sich verhält, deshalb kann
man behaupten, die Thätigkeit bilde das Dasein für die operative
Potenz und das Agens als solche.

Ganz anders gestaltet sich das Verhältnis in Gott. Aus
Gottes Wesenheit gehen in Wirklichkeit (realiter) weder
Potenzen, noch Thätigkeiten hervor. Da ist alles sachlich
Gottes Wesenheit selber, der Unterschied wird blofs von uns

gemacht, besteht nur in unserer Auffassung.
43° d) Gott ist nicht manchmal in der Möglichkeit, in der

Potenz, manchmal hingegen in der Wirklichkeit zu
einer Thätigkeit.

Die Potenz für eine Thätigkeit kann sich in einem
zweifachen Zustande befinden. Sie ist entweder passive, oder aber
aktive Potenz. Die passive Potenz als solche kann niemals eine

Thätigkeit ausüben. Sie mufs früher vervollkommnet werden
durch die Form des entsprechenden Aktiven. Dies bezeugt der
hl. Thomas mit den Worten: „nulla potentia passiva potest in
actum exire, nisi compléta per formam activi, per quam fit
in actu."1 Nun haben wir aber gesehen, dafs Gott überhaupt

1 3. d. 14. q. 1. a. 1. qti. 2.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 165

nicht vervollkommnungsfähig ist. Er kann nicht complet
werden, weil er es schon ist. Er ist nicht fähig, eine Form
als Complement zu empfangen, weil er seinem innersten Wesen
nach das Sein, die erste und letzte Form bildet. Ebenso wenig
kennt er ein Aktives, von welchem er diese Form erhalten,
wodurch er vervollkommnet werden könnte. Er selbst ist das

erste Aktive, und alle andern sind es durch ihn.
Dazu kommt, dafs Gott, wie wir früher nachgewiesen, gar

keine passive Potenz besitzt. Die passive Potenz bedeutet
Möglichkeit, Potentialität, im Gegensatz zu Wirklichkeit, Aktualität.
Sie ist somit etwas Unvollkommenes. In Gott aber gibt es nur
Wirklichkeit, in jeder Beziehung Aktualität. Ebenso mufs jede
Unvollkommenheit von Gott ferngehalten werden. Weiter wurde
früher dargethan, dafs die passive Potenz von ihrem Objekte
informiert wird. Das Objekt verhält sich zur passiven Potenz

wie das movens non motum, und die Potenz wie das mobile.
Das Objekt ist demnach früher, in diesem Sinne auch
vollkommener als das mobile. Allein Gott wird nur von seiner eigenen
Wesenheit oder Form informiert, niemals von irgend einem
Objekte, das von ihm selber sich unterschiede. Er verhält sich
auch nicht wie das mobile, denn er selbst ist das primum movens,
das movens non motum. Er ist sachlich Subjekt und Objekt
zugleich. Von einem äufsern Objekte kann er nicht bestimmt
und bewegt werden; jedes innere aber ist real identisch mit
seiner Wesenheit, und diese mit seinem Dasein.

Endlich wurde schon gezeigt, dafs die passive Potenz ein

Erincip braucht, um in Thätigkeit übergehen, eine Thätigkeit
ausüben zu können. Allein in Gott gibt es nicht im eigentlichen
Sinne ein Princip der Thätigkeit, weil diese letztere sich weder
vom Princip, von der Potenz noch von der Wesenheit
unterscheidet. Die Thätigkeit geht nicht real aus der Potenz hervor.
Aus der passiven Potenz kann so wie so nicht ohne weiters
eine Thätigkeit hervorgehen. Das ist nur aus der aktiven möglich,
ßie passive müfste demnach vorerst aktive werden. Dies
geschieht jedoch nicht von selbst, sondern dadurch, dafs die passive
Potenz durch eine vom Aktiven mitgeteilte Form complet wird.



166 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Von selbst, oder durch Umwandlung der passiven in eine aktive
kann es nicht geschehen, denn, bemerkt der englische Lehrer,
gleichwie der Stoff nie Kraft, die Materie nie Form, ebenso wird
die passive Potenz niemals jaktive.1 Es wäre somit nur möglich
durch Mitteilung einer Form. Allein das wurde soeben als

unstatthaft zurückgewiesen. Gott ist nicht in der Lage, irgend
eine Form von einem Aktiven zu erhalten. •

Fügen wir dem noch bei, dafs in diesem Falle eine

Zusammensetzung stattfinden müfste, weil die passive Potenz sich

so wenig in die aktive umwandeln läfst, wie der Stoff in die

Kraft. Der Stoff wird durch die Form zwar verwirklicht, actu;
allein er wird niemals Form, oder das, wodurch er verwirklicht
worden ist. Die Form kann ebenso den Stoff nur dadurch

verwirklichen, dafs sie ihn informiert, mit ihm eine Zusammensetzung
eingeht. Ganz dasselbe gilt nach der Lehre des hl. Thomas

von der passiven Potenz. Die Potenz mufs informiert werden

von jener Form, welche das Aktive ihr mitteilt. Sie wird
dadurch nicht die mitgeteilte Form selber, in diese Form
umgeändert, sondern geht mit ihr eine Zusammensetzung ein. Gott
ist aber einfach in jeder Beziehung, er ist die Einfachheit selbst.
Darum kann er unmöglich blofs der Potenz nach thätig sein.

Die blofse Möglichkeit thätig zu sein widerstreitet allen seinen

Eigenschaften und Vollkommenheiten; sie steht im hellen Widerspruch

mit seinem ganzen Wesen. Eine reine Wirklichkeit,
ein actus purus in jeder Hinsicht, der trotzdem noch die

Möglichkeit für einen fernem Akt in sich hat, läfst sich ein für
allemal gar nicht denken. Somit ist unsere Behauptung gerechtfertigt,

dafs Gott niemals in der Möglichkeit sei, eine Thätig-
keit zu vollziehen, sondern immer in der Wirklichkeit oder in

actu. Gott ist aber auch nicht eigentlich in der aktiven Potenz

oder in actu mit Bezug auf eine Thätigkeit.
Die aktive Potenz ist nach dem hl. Thomas nichts anderes

als dasjenige, wodurch jemand thätig ist. So sagt der englische
Meister irgendwo: „omne quod est per aliud reducitur ad id,

1 4. d. 44. q. 2. a. 1. qu. 3. — 1. p. q. 79. a. 10.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 167

quod est per se sicut ad. primum. Alia vero agentia reducuntur
in Deum sicut in primum agens. Est igitur agens per se. Quod
autem per se agit per suam essentiam agit. Id autem, quo
qui8 agit est ejus activa potentia. Ipsa igitur Dei essentia

est ejus activa potentia."1 In dieser Stelle ist mit aller wünschenswerten

Klarheit ausgesprochen, was unter der aktiven Potenz

verstanden werden mufs. Sie bildet das principium quo des

Agens, das Princip, wodurch eine Thätigkeit zustande kommt.
Dieses Principium quo ist aber dem hl. Thomas in Gott dessen

Wesenheit selber. Allein Gottes Wesenheit ist, wie früher
bewiesen wurde, real identisch mit der Thätigkeit. Darum kann
Gott nicht i n der aktiven Potenz sein hinsichtlich seiner Thätigkeit.

Wie man nicht sagen kann, Gottes Dasein bilde a parte
rei das quo est für seine Wesenheit, ebenso kann nicht behauptet
werden, seine Wesenheit sei das quo agit mit Bezug auf die

Thätigkeit. Seine mit der Thätigkeit real identische Wesenheit
wäre in diesem Falle das was, und zugleich das, wodurch dieses

was hervorgebracht wird (quod agitur). Das hiefse einen hellen

Widerspruch verteidigen. Gott ist folglich nicht in actu oder
i n der aktiven Potenz.

Ist Gott in der aktiven Potenz hinsichtlich seiner Thätigkeit,
so mufs diese letztere sich real von der Potenz unterscheiden.
Dafs dieses nicht der Fall sein könne, wurde bereits dargethan.
Aber es folgt noch etwas anderes aus jener Annahme. Der
hl. Thomas erhebt gegen den Satz, dafs in Gott eine potentia
generativa sei, den Einwurf: „quidquid exit ab aliqua potentia,
®ive sit potentia agentis, sive materiae, prius est in potentia
quam in actu. Sed generatio filii a Pâtre non est hujusmodi,
°um sit aeterna. Ergo non exit ab aliqua potentia." Der
englische Meister antwortet darauf: „illud est verum, quando actus
differt realiter a potentia a qua exit. Tunc enim oportet, quod
prius sit in potentia quam in actu, vel tempore, vel natura. Sed
!U Deo est omnino idem re essentia, potentia et operatio, sed
différant tantum ratione. Et ideo in divinis non valet."2 Wo

1 2. c. g. c. 8. n. 5. 2 1. d. 7. q. 1. a. 1. ad. 1.



168 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

immer die aktive Potenz sich von der Thätigkeit sachlich
unterscheidet, da ist das Agens oder die potentia in actu der Zeit
oder der Natur nach früher als der Akt, welcher aus dieser
Potenz hervorgeht. Wir sagen die aktive Potenz, denn von
dieser spricht offenbar der englische Meister. Von der passiven
hatte er ja behauptet, dafs sie niemals in eine Thätigkeit übergehe.

Sie müsse vorerst durch eine vom Aktiven mitgeteilte
Porm complet, mit andern Worten potentia in actu oder aktive
Potenz werden, dann endlich gehe eine Thätigkeit aus ihr hervor.
Es ist somit klar, dafs S. Thomas die aktive Potenz meint, wenn
er von ihr behauptet, sie müfste der Zeit, oder wenigstens der
Natur nach früher sein als die Thätigkeit, welche in
Wirklichkeit (realiter) aus ihr hervorgeht. Nun dürfen wir aber in
Gott kein früher und später, sei es der Zeit, sei es der Natur
nach in Wirklichkeit (realiter) annehmen. Wir fassen zwar
Gottes Wesenheit als früher, denn sein Dasein, und sein Dasein
als früher, denn seine Ewigkeit oder Dauer;1 allein in der
Wirklichkeit oder a parte rei verhält sich die Sache nicht so. Das
eine ist, wie S. Thomas an dieser Stelle bemerkt, blofs secundum

nostrum intellectum früher als das andere. Darum kann Gott
nicht in der aktiven Potenz sein zu seiner Thätigkeit. Die
Potenz ist in ihm weder der Zeit, noch der Natur nach früher,
als seine Thätigkeit.

Es wurde ferner schon bewiesen, dafs in Gott der
Wirklichkeit nach (realiter) kein Thätigkeitsprincip existiert. Gott
ist, erklärt S. Thomas, eigentlich nur das Princip des Effektes,
nicht aber das Princip der Thätigkeit. Nun bildet aber nach

der Lehre des englischen Meisters die aktive Potenz das Princip
der Thätigkeit.2 Diese Potenz ist das Princip, wodurch die

Thätigkeit hervorgebracht wird. Somit ergibt sich wieder
dieselbe Schlufsfolgerung, dafs Gott nicht in der aktiven Potenz

zu seiner Thätigkeit sein könne. In Gott darf keinerlei Werden,
fieri im eigentlichen Sinne angenommen werden. Denn das Werden
setzt nach unsern Begriffen ein Nichtsein voraus. Gottes Wesenheit

1 1. d. 19. q. 2. a. 1. ad. 1. 2 1. p. q. 25. a. 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 169

aber enthält kein Nichtsein, die reine Wirklichkeit, der actus

purus schliefst eo ipso jedes Nichtsein aus. Versteht man unter
Werden überhaupt nur ein Entstehen oder Entspringen,
so kann es allerdings von Gott ausgesagt werden. Das Nähere
hierüber bringt die Lehre von der Trinität. Bezüglich der

Thätigkeit indessen gibt es in Gott keinen wirklichen,
sondern blofs einen von uns gedachten Ursprung.

44° e) Gott ist nicht mittels einer Bewegung thätig.
Der hl. Thomas behauptet, Gottes Thätigkeit gehöre keiner

Kategorie, keinem Prädicamente an. „Actio secundum quod est

praedicamentum dicit aliquid fluens ab agente et cum motu. Sed

in Deo non est aliquid medium secundum rem inter ipsum et

opus suum. Et ideo non dicitur agens actione, quae est
praedicamentum, sed actio sua est substantia."1

Wir verstehen unter Thätigkeit etwas mittelst einer

Bewegung aus dem Agens Herausfliefsendes. Eine solche Bewegung,
ein solches Herausfliefsen findet aber in der Wirklichkeit (secundum

rem) bei Gott nicht statt. Zum genaueu Verständnisse
dieser Stelle ist es notwendig, die Lehre des englischen Meisters
über die Thätigkeit genauer in Erwägung zu ziehen. S. Thomas

sagt über die Thätigkeit folgendes: „primo oportet cognoscere
originem alicujus ab alio ex motu. Quia enim aliqua res a sua

dispositione removeatur per motum, manifestum fit, hoc ab aliqua
causa accidere. Et ideo actio secundum primam nominis im-

positionem importât originem motus. Sicut enim motus, prout est
in mobili ab aliquo dicitur passio, ita origo ipsius motus secundum

quod incipit ab alio et terminatur in id, quod movetur vocatur
actio. Remoto igitur motu actio nihil aliud importât quam ordinem

criginis, secundum quod a causa aliqua vel principio procedit in
'd, quod est a principio. Unde cum in divinis non sit motus,
actio personalis producentis personam nihil aliud est quam habi-
tudo principii ad personam, quae est a principio."2

Thätigkeit ist also dem hl. Thomas in erster Linie, gemäfs
der ersten Benennung, soviel als Ursprung einer Bewegung.

1 1. d. 8. q. 4 a. 8. ad 3. 2 1. p. q. 41. a. 1. ad 2.



170 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Die von einem andern mitgeteilte Bewegung in dem beweglichen

Subjekte heilst Leiden. Der Ursprung dieser Bewegung, die von
einem andern ihren Anfang nimmt, und in dem Bewegten ihren
Abschlufs findet, wird Thätigkeit genannt. Die Bewegung schliefst
somit ein gewisses Eliefsen aus dem einen in das andere, aus

dem Agens in das Patiens in sich. Läfst man die Bewegung

weg, so bedeutet die Thätigkeit nichts anderes, als die Beziehung
des Ursprunges, die Beziehung nicht als solche oder ihrem Wesen
nach gefafst, sondern als in einem Principe, in einer Ursache

begründet, als aus einem Princip, aus einer Ursache

hervorgehend betrachtet. Nehmen wir z. B. die Erhitzung als Thätigkeit,

und denken wir uns die Bewegung, das Uberfliefsen auf

das, was heifs wird, hinweg, so haben wir in dieser Thätigkeit
blofs die Beziehung des Ursprungs, die in der Hitze selbst ihr
Pundament besitzt. Die Hitze bildet ja das unmittelbare Princip
derselben. Ähnlich verhält es sich mit dem Leiden, der Passio.

Die Thätigkeit bedeutet somit an und für sich oder ihrem Wesen
nach blofs die Beziehung des Ursprunges, allein in diesem
Zustande betrachtet bildet sie etwas Abstraktes. In der Wirklichkeit
existiert keine Thätigkeit (actio), sondern nur ein Thätigsein (agere).
Dieses agere aber schliefst ein in der Wirklichkeit existierendes

Princip, eine reale Ursache in sich, die wir Agens nennen. Dieses

Thätigkeitsprincip ist etwas Reales, folglich mufs das Nämliche
auch von dem Thätigsein, von dem agere gelten. Auch das

agere ist ein ens. In Gott ist es Substanz, in den Geschöpfen
Accidens. Darum inhäriert es den Kreaturen, obgleich die

Thätigkeit an und für sich, ihrem innersten Wesen nach nicht
etwas Inhärierendes bezeichnet. Manche Autoren wollten aus

den vorhin citierten Worten des hl. Thomas den Beweis ableiten,
dafs die Thätigkeit stets im Leidenden als ihrem Subjekte sei.

Allein Cajetan bemerkt mit Recht, der englische Meister rede

hier von der Thätigkeit als solcher, nicht aber insofern sie

Substanz oder Accidens ist. Die Thätigkeit als solche ist in gar
keinem Subjekte, sondern etwas aus dem Agens Ausfliefsendes.
Daher sagt der hl. Thomas irgendwo: „nihil prohibet aliquid esse

inhaerens, quod tarnen non signifieatur ut inhaerens; sicut etiam



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 171

actio non signifieatur ut i n agente; sed ut ab agento. Et
tarnen constat, actionem esse in agente." 1

Wie verhält sich nun die Thätigkeit zu der Bewegung?
Ist sie mit derselben real identisch? Offenbar nicht, denn die

Thätigkeit bildet die Ursache der Bewegung als solcher. Die

Bewegung ist eine Wirkung des Agens, und das Leiden eine

Wirkung der Bewegung. Das Agens berührt mittelst der

Bewegung, insofern diese vom Agens stammt, das Subjekt, welches
leidet. In diesem Sinne nennen wir die Bewegung das Bewegtwerden

des Subjektes, den Akt des Passiven. Ursache und

Wirkung aber können niemals sächlich eins und dasselbe sein.

An dieser Begriffsbestimmung der Thätigkeit und Bewegung
mufs um so mehr festgehalten werden, als die Konfusion hierüber

alle möglichen Unrichtigkeiten im Gefolge hat. Prof. Satolli
z. B. gibt unbedingt zu, dafs Gott den Willen der Geschöpfe

bewege. Allein, bemerkt er fortwährend, nicht blofs einmal,
diese Bewegung ist nichts anderes als die Thätigkeit des
Willens. Diese Ansicht ist aber grundfalsch. Die Thätigkeit
ist etwas vom Agens Ausgehendes, die Bewegung hingegen
etwas im Beweglichen. Die Bewegung, resp. das Bewegtwerden
'st ein Akt des Beweglichen. Das Bewegliche aber ist
unvollkommen. Darum ist die Bewegung ein Akt des Unvollkommenen,
Vüe S. Thomas im 11. Buche der Metaphysik, Lectio 9

weitläufig darthut. Die Thätigkeit hingegen ist der Akt eines
Vollkommenen. Die Unrichtigkeit jener Behauptung geht aber noch

deutlicher aus der Definition der Bewegung hervor. Der
englische Meister sagt: „Motus est actus moventis ut aquo, mobilis
autem ut in quo, et non actus mobilis ut a quo, neque
moventis ut in quo. Et ideo actio moventis dicitur actio, mobilis
vero passio."2 Aus dieser Stelle geht unwiderleglich hervor,
dafs die Bewegung, resp. das Bewegtwerden des Willens unmöglich

real identisch sein kann mit der Thätigkeit. Die Bewegung
gehört der Kategorie: „passio", die Thätigkeit der Kategorie:
»actio" an.

Kun hält es nicht mehr schwer, den Unterschied zwischen

1 de potentia q. 8. a. 2. 2 Metaph. lib. 11. lect. 9.



172 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

der göttlichen und geschöpflichen Thätigkeit klarzustellen. Die

Thätigkeit der Geschöpfe gehört einer Kategorie an. Infolge
dessen bedeutet sie etwas real vom Agens Ausfliefsendes. Die
Kreatur wirkt daher mittelst der Thätigkeit. Diese Thätigkeit
ist ein Mittelding zwischen dem Agens und dem Effekte, der
durch die Thätigkeit herorgebrachten Wirkung. In Gott

dagegen geht die Thätigkeit nicht real (non secundum rem) aus

dem Agens hervor, sie bildet vielmehr sachlich eins und dasselbe

mit dem Agens. Darum ist auch keine wirkliche, reale Bewegung
in Gott möglich. Eine Thätigkeit, die nicht in der Wirklichkeit
ausfliefst, die nicht mit einer Bewegung verknüpft ist, darf auch

nicht unter die Kategorie: „actio" gerechnet werden. Mit Recht
erklärt darum der Doctor Angelieus unter Berufung auf den

Kommentator, die Thätigkeit werde von Gott und den Geschöpfen
in analoger Weise, nicht univok ausgesagt.1 Wie man
überhaupt keine Vollkommenheit von Gott und den Kreaturen in
univoker Weise aussagen kann, ebenso darf dies auch nicht in
Bezug auf die Thätigkeit geschehen. Die Thätigkeit geht in Gott
nur unserer Auffassung nach aus der aktiven Potenz hervor.
Aus der Wesenheit tritt ein Akt heraus, und dieser ist der
actus secundus, der auch Thätigkeit oder operatio heifst. Dieser
Akt gehört dem Agens, also demjenigen an, was eine Wesenheit

hat, der Wesenheit selbst aber als dem Principe der Thätigkeit
fagendi). Zwischen der Wesenheit und Thätigkeit dieser Art
in der Mitte steht die Kraft, die sich von beiden, in den

Geschöpfen real, in Gott unserer Auffassung nach unterscheidet.2
Die Thätigkeit Gottes vollzieht sich somit nicht nach Art einer

Bewegung (per modum motus), sondern nach Art des Wirkens
(per modum operationis), das sich von der Bewegung wie das

Vollkommene vom Unvollkommenen unterscheidet. Die Bewegung
nämlich geht von der Potenz in den Akt über.3 Dadurch wird
die Kreatur agens in actu. Und vom Agens in actu geht die

Thätigkeit real aus.

Wo immer daher die Thätigkeit real unterschieden ist von

1 2. d. 17. q. 1. a. 2. ad 4. — d. 18. q. 2. a. 2. 2 1. d. 7. q. 1.

a. 1. ad 2. s ]. c. ad 3.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 173

der Substanz, da mufs auf irgend eine Weise eine Bewegung
platzgreifen. Denn das Agens geht von neuem in eine Thätig-
keit über, und es ist in ihm jetzt eine Thätigkeit, die früher
nicht war.1 Dieses wird auch von P. Kleutgen zugestanden.
Der genannte Gelehrte bemerkt: „Wohl mag ein Wesen nicht
blofs Empfänglichkeit für die Bestimmung, die es in der
Veränderung erhält, sondern auch das Vermögen besitzen, dieselbe
sich zu geben; es kann dennoch dieses Vermögen sich selber
nicht genügen. Denn, wenn es die Bestimmung, sei es einen
Zustand oder eine Eigenschaft, die es hervorbringen konnte, bis

dahin nicht hervorbrachte, so mufs es jetzt, da es ihn hervorbringt,

eben hiezu bestimmt werden, und also bereits eine Änderung,

und sei es auch nur die Hebung eines Hindernisses,
eingetreten sein."2 P. Kleutgen spricht hier von einer V eränderung,
die bei der Thätigkeit der Geschöpfe stattfindet. Eine Veränderung
ohne Bewegung aber läfst sich schlechterdings nicht denken.
Diese Veränderung ist ja nichts anderes als der Übergang vom
einen Zustande in den andern. Sie schliefst somit eine

Bewegung in sich. Dieser Übergang nun von der Unthätigkeit
zur Thätigkeit und umgekehrt fehlt in Gott. Es findet sich
darum in ihm auch keine Bewegung. „Actus divinae cognitionis
non est aliquid diversum ab ejus essentia, cum in eo sit idem

mtellectus et intelligere, quia sua actio est sua essentia. Unde

per hoc, quod cognoscit aliquid extra se, ejus cognitio non potest
dici dissiliens vel defluens."8 In Gott ist kein reales
I*rincip der Thätigkeit. Daher kann diese letztere auch nicht
in der Wirklichkeit (realiter) aus diesem Princip herausfliefsen.
Damit ist jede Bewegung von selbst ausgeschlossen. Die We sen-
he it Gottes ist und bleibt immer Thätigkeit.4 Aus diesem
Grunde hat S. Thomas vorhin gelehrt, die Potenz, welche wir
von Gott aussagen, sei eigentlich weder aktiv noch passiv, weil
ln ihm weder die Kategorie: „actio", noch: „passio" existiere.5
Alles in Gott steht aufserhalb der Gattung des geschöpflichen Seins.6

1 1. d. 8. q. 3. a. 1. ad 4. » Philos, d. Vorz. 2. B. 2. Aufl. n: 9, 4.
676. s (je veritate q. 2. a. 5. ad 15. 4 de potentia q. 1. a. 1. ad 1. 8.

de potentia 2. a. 1. ad 1. 6 de potentia q. 7. a. 10. — 1. p. q. 28. a. 1. ad 3.



174 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

So folgt denn aus dieser Lehre der Scholastik mit aller
Bestimmtheit, dafs es in Gott keinerlei Bewegung im eigentlichen
Sinne geben könne. Und nicht allein die Scholastik behauptet
dieses, sondern auch Aristoteles. Denn auch ihm ist Gott der

unbewegliche Beweger. Gott ist wesentlich Beweger,
d. h. ihm kommt nicht allein das Dasein, sondern auch das

Bewegen, das Wirken wesentlich zu. Er selbst aber, und zwar
er allein ist unbeweglich, weil Sein und Thätigkeit in ihm
real eins und dasselbe sind.1 Er besitzt keine Potentialität, was
mit der Beweglichkeit unvereinbar ist. Ebenso wenig ist er

zusammengesetzt. Jedes Bewegliche aber mufs zusammengesetzt
sein, weil es in der Bewegung teilweise das Nämliche bleibt,
teilweise sich ändert. Der Zweck der Bewegung resp. des

Bewegtwerdens geht dahin, dafs das Bewegliche durch die Bewegung
etwas erlange. Allein Gott ist im Vollbesitze alles Seins.2 Gott
fängt daher nie an, etwas zu wollen, was er früher nicht wollte,
noch hört er auf zu wollen, was er früher wollte.3 Allerdings
spricht der englische Lehrer manchmal von einer Bewegung in
Gott. Von der göttlichen Weisheit wird gesagt (Sap. 7. 24),
dafs sie beweglicher sei denn jede Bewegung. Die Bewegung
darf jedoch hier nicht im eigentlichen Sinne verstanden werden.
Es kann nur von einer Ähnlichkeit die Rede sein, insofern nämlich

die ewige Weisheit allen Kreaturen ihre Ähnlichkeit
aufprägt.4 Die Bewegung der ewigen Weisheit unterscheidet sich

aber, wie S. Thomas betont, in zweifacher Weise von der eigentlichen

Bewegung. Zunächst ist nicht die ewige Weisheit selbst
als numerisch die nämliche in diesem und jenem Geschöpfe,
sondern ihre Ähnlichkeit. Zweitens ist auch nicht die Rede

von der Ordnung der Zeit, sondern der Natur. Der Natur nach

früher, wenn auch nicht der Zeit nach, haben die vorzüglicheren
Geschöpfe, die Engel an Gottes Güte Anteil. 5

Noch in einem andern Sinne kann von Gott die Bewegung

ausgesagt werden. Wird nämlich die Thätigkeit, das Erkennen
und Wollen überhaupt Bewegung genannt, so unterliegt es keinem

1 Quodl. q. 10. a. 5. 2 1. p. q. 9. a. 1. 3 1. p. q. 19. a. 7.

4 1. p. q. 9. a. 1. ad 2. 5 1. d. 8. q. 3. a. 1. ad 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 175

Zweifel, dafs Gott sich selber bewegt. Er erkennt und will
oder liebt sich selber.1 Allein eine Bewegung, wie wir sie in
den Kreaturen hinsichtlich dieser Akte annehmen müssen, darf
von Gott nicht ausgesagt werden. Der englische Meister erklärt
ja ausdrücklich, dafs diese Thätigkeiten in Gott ohne irgend
eine Bewegung vor sich gehen. Es besteht somit, wie in
allen andern Vollkommenheiten, so auch in dieser blofs eine

Ähnlichkeit oder ein analoges Verhältnis. Die Geschöpfe gehen
bei der Thätigkeit aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit, aus
der Potenz in den Akt über. Diesbezüglich sind sie darum Gott
durchaus unähnlich, weil Gott einen solchen Übergang ganz und

gar nicht kennt. Der Grund davon ist die sächliche Identität
aller göttlichen Vollkommenheiten mit der Wesenheit und dem

Dasein. Diese reale Identität wurzelt aber darin, dafs in Gott
Wesenheit und Dasein sachlich eins und dasselbe bilden. Da
ist alles die höchste Einfachheit, die lautere Wirklichkeit, da

gibt es nur den actus purus hinsichtlich des Wesens und der
Thätigkeit oder Wirksamkeit. So führt uns also der englische
Meister abermals zurück zu dem Grundprincip, dafs Gott total
anders ist als die Geschöpfe, denn Deus est suum esse; et suum
esse est suum intelligere et suum velle.

45° f) In Gott gibt es in der Wirklichkeit nur eine einzige

Thätigkeit.
„Operatio Dei est sua essentia. Unde sicut essentia est

Una, ita operatio est una in re, sed plurificatur per diversas

''ationes; sicut etiam est ex parte essentiae, quae, licet sit una,
c°nsiderantur tarnen in ea plures rationes attributorum.2 Sicut
voluntas et essentia et sapientia in Deo idem sunt re, sed ratione
distinguuntur, ita etiam distinguuntur et operationes secundum
rationem diversarum attributorum, quamvis sit una tan tum ipsius
°Peratio, quae est sua essentia3 Multitudo actionum, quae Deo
ättribuuntur, ut intelligere, velle, producere res et similia, non
Runt diversae res, quum quaelibet harum actionum in Deo sit
'Psurn ejus esse, quod est unum et idem.4 Operatio Dei potest

1 1. c. ad 2. — l. p. q. 9. a. 1. ad 1. 2 1. d. 2. q. 1. a. 2. ad 2.
• c- d. 43. q. 2. a. 1. ad. 2. 4 2. c. g. c. 10.



176 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

considerari vel ex parte operantis, vel ex parte operati. Si ex
parte operantis, sic in Deo non est nisi una operatio, quae est

sua essentia. Non enim agit res per actionem aliquam, quae
sit media inter Deum et ipsum factum, sed per suum intelligere
et suum velle, quae sunt ipsius esse."1

Aus diesen Stellen des englischen Meisters ist klar und
bestimmt zu entnehmen, dal's in Gott der Wirklichkeit nach

speeifiseh und numerisch nur eine einzige Thätigkcit existiert.
Zum bessern Verständnisse dient es indessen, wenn wir das

Princip der Einheit und der Vielheit bezüglich der Thätigkeiten
etwas eingehender betrachten. Wir lassen dem Doctor Angelicus
das Wort.

„Unitas et pluralitas actionis potest ex duobus considerari.
Uno modo ex parte subjecti agentis. Et ex hoc consideratur
unitas seu pluralitas actionis secundum numerum, sicut et quod-
libet aliud accidens habet numeralem unitatem vel pluralitatem
ex parte subjecti. Haec enim visio vel auditio Socratis est alia
numéro a visione vel auditione Socratis. Alio modo potest con-
siderare unitas vel pluralitas actionis ex parte prineipii, quo
agens operatur. Et ex hoc actio dicitur esse una, vel plures
secundum speciem, sicut visio et auditio sunt operationes specie
différentes. Procedit enim actio ab agente secundum rationem

virtutis, qua agit. Nec obstat, quod actiones reeipiunt speciem
secundum objecta, quia determinatae virtutes determinata objecta

respiciunt. Considerandum tarnen, quod si virtus quae est actionis

prineipium, ab alia superiori virtute moveatur, operatio ab ipsa

procédons non solum est actio, sed etiam passio, inquantum
scilicet procedit a virtute, quae a superiori movetur. In homine

autem omnes virtutes sensitivae partis moventur quodammodo

a voluntate, sicut a quodam prineipio primo. Et ideo et audire

et videre et imaginari et concupiscere et irasci non tantum sunt

actiones, sed etiam quaedam passiones procedentes a motione

voluntatis, inquantum scilicet homo ex propria voluntate ad prae-
dicta progreditur. Et ideo licet in uno homine secundum diversas

1 de potentia q. 7. a. 1. ad 11.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 177

potentias et habitus videantur esse plures acticraes specie différentes

tarnen, quia omnes procedunt ab una prima actione voluntatis,
dicitur esse una actio unius hominis, sicut si unus artifex per
multa instrumenta operaretur, una ejus actio diceretur
Quaecunque virtus non habet dominium sui actus sic a superiori
movetur, quod ipsa non agit, sed potius agitur. Unde Philoso-

phus dicit, quod sensus non est alicujus actionis principium. Sed

virtus, quae habet dominium sui actus, scilicet voluntas, sic
movetur a superiori, scilicet a Deo, quod non solum
agitur, sed etiam agit. Operatio alicujus speciem et uni-
tatem habet a primo principio pertinente ad eandem naturam,
sicut voluntas, a qua habent unitatem omnes actiones hnmanae,
est quoddam principium intrinsecum humanae naturae. Non autem

aliquae actiones habent unitatem ex hoe, quod reducuntur in

aliquod principium primum alterius naturae, alioquin sequeretur,
quod omnium rerum esset actio una, quia est unum principium
primum movens omnia, scilicet Deus."1

S. Thomas stellt hier ein doppeltes Princip auf für die

Beurteilung, ob ein Thätiges nur eine oder mehrere Thätigkeiten
vollziehe. Die numerische Einheit ist nach der Einheit des

Agens, die specifische nach der Einheit der Kraft, wodurch das

Agens thätig ist, zu bemessen. Dem entsprechend wird auch die
Mehrheit der Thätigkeiten sich nach der Vervielfältigung dieses

zweifachen Principes richten. Gibt es mit Bezug auf die Thätig-
keit Gottes nur ein Agens, und zugleich nur eine Kraft, so

folgt mit aller Bestimmtheit, dafs der Wirklichkeit nach (realiter)
in Gott nur eine einzige Thätigkeit möglich ist. Dies ist nun
auch thatsächlich der Fall.

Das Subjekt oder Agens (agens quod) in Gott ist die
göttliche Wesenheit. Sie bildet in der Wirklichkeit den erkennenden

Verstand, das erkannte Objekt, die intelligible Species und
das thatsächliche Erkennen. Zwischen allen diesen besteht die
höchste reale Einheit.2 Darüber darfein Zweifel nicht aufkommen.
»Intellectus divinus non intelligit essentiam suam per aliquam
speciem differentem essentialiter aut realiter ab ipsa essentia sua.

1 de unione Verb, incarn. a. 5. 2 1. p. q. Id. a. 4.
•Tahrbucli für Philosophie etc. VI. 52



178 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Nihilominus tarnen ipse intelligit essentiani suam per essentiam
suam. Unde essentia se habet ut intelligens, et ut intellecta,
et ut quo intelligitur."1 Das Nämliche gilt vom göttlichen Willen.
Der Wille Gottes unterscheidet sich ebenso wenig real vom
Verstände, wie vom unmittelbaren Objekte.2 Damit ist die Einheit

des Agens oder Subjektes und dadurch die Einheit der

Thätigkeit hinreichend festgestellt. Es gibt eben nur eine

einzige göttliche Wesenheit, und zwar ist diese Wesenheit
numerisch, nicht nur specifisch eine. Darum existiert in Gott
auch nur numerisch eine Thätigkeit. Die numerische Einheit
oder Mehrheit hängt ja nach S. Thomas von der numerischen

Einheit oder Vielheit des Subjektes, des Agens quod ab.

Wie verhält es sich aber mit der specifischen Einheit der

göttlichen Thätigkeit? Diese mufs berechnet worden nach der
Einheit der Kraft, des Thätigkeitsprincipes (principium quo).
Der hl. Thomas nennt dasjenige, wodurch ein Ding thätig ist,
Potenz. Potentia significat id quod est principium, non quidem
sicut agens dicitur principium, sed sicut id, quo agens agit,
dicitur principium.3 Nun hat aber Gott in der Wirklichkeit blofs
eine einzige Potenz, nämlich seine Wesenheit. Er erkennt
und will alles per suam essentiam. Gott ist durch sich
thätig. Was durch sich wirkt, das wirkt durch seine Wesenheit.

Dasjenige, wodurch ein Ding thätig ist, nennen wir
aktive Potenz. Somit ist in Gott die Wesenheit aktive Potenz.4

Da nun Gott nur eine einzige Wesenheit besitzt, so kann es in

ihm auch nur specifisch eine Thätigkeit geben. Der englische
Meister fordert für die specifische Einheit der Thätigkeit, dafs

das erste Princip, wodurch ein Ding thätig ist, zur nämlichen
Natur gehöre, die das Agens besitzt. Ist dieses in Gott der

Fall? Ohne Zweifel, denn Gott wird von keinem andern bewegt,
er erhält nicht die Kraft oder die aktive Potenz, wodurch er

wirkt, von einem andern. Dieses Princip gehört vielmehr seiner

eigenen Natur an, ja es ist mit eben dieser Natur real eins und

dasselbe. Die specifische Einheit der Thätigkeit Gottes ist somit

1 1. d. 27. q. 2. a. 1. ad 4. 2 de veritat q. 23. a. 6. c und ad 5.
s 1. p. q. 41. a. 5. ad 1. 4 2. c. g. c. 8.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 179

über jeden Zweifel erhaben. Dafs aber diese specifisch und
numerisch eine Tkätigkeit real identisch ist mit der Wesenheit
und dem Dasein Gottes, wurde früher gezeigt. Gott ist in jeder
Beziehung die Einfachheit (omnino simplex), die gröfstmögliche
Yollkommenheit.

„Absolut vollkommen," schreibt P. Kleutgen, „ist nur jenes
Wesen, dem nichts gebricht, was als Sein und Wirklichkeit
gedacht werden kann, als das Unendliche. Von demjenigen nun,
in welchem Wesenheit und Sein dasselbe sind, mufs die
Vollkommenheit, sowohl in dem einen, als in dem andern Sinne

ausgesagt werden. Es ist in ihm keine Entwicklung denkbar —
dies wurde oben daraus gezeigt, dafs das Sein überhaupt keiner

verwirklichenden Bestimmung fähig ist — es mufs aber

auch alle denkbare Vollkommenheit umfassen, und dies wird
daraus erkannt, dafs jenes Sein, welches mit der Wesenheit
eines und dasselbe ist, auch keine beschrändenden
Bestimmungen zuläfst.1 Es ist in der That richtig, dafs der
englische Meister den tiefsten innersten Grund für alle Vollkommenheit

in Gott in die reale Identität der göttlichen Wesenheit mit
ihrem Dasein setzt. Die Vollkommenheit des Seins, wie nicht
minder jene der Thätigkeit besteht nach dem hl. Thomas, wo
immer wir uns in seinen Werken erkundigen wollen, in der

Thatsache, dafs Gottes Wesenheit eins und dasselbe ausmacht

mit seinem Dasein. Die Thätigkeit Gottes ist ihm real identisch

mit dem Thätigkeitsprincip, mit der aktiven Potenz, mit der
Wesenheit und mit dem Dasein. Darum sagt man mit viel
gröfserer Genauigkeit und im eigentlichsten Sinne richtig, Gott
sei Akt, nicht aber er sei in actu. Gott ist Akt, actus essendi
et actus operandi. Er befindet sich nicht in actu essendi, noch
auch in actu operandi. Gott ist nicht verwirklicht, sondern

wirklich. Er bildet die reine Wirklichkeit, während die
Wirklichkeit essendi und operandi der Geschöpfe mit einer Potenz
°der Potentialität gemischt erscheint.

1 1. c. L : 958. S. 756 ff.

1-2*


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

