Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

142 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

so seien dies Ausnahmen, welche die Regel bestitigen. Aber
Albert der Grofse ist doch, wie uns Fr. selbst belehrt, Urheber
dieser ganzen, der Wissenschaft hinderlichen Theorie des in-
tellektuellen Erkennens! Der Grund des Hindernisses muls also
wohl anderswo liegen; denn lige er in der Natur der scholasti-
schen Philosophie, so mulste er doch vor allem in Aristoteles,
ihrer ersten Quelle und in Albert dem Grolsen, ihrem Begrinder,
sich wirksam erweisen. Fiirwahr, die Vertreter der Natur-
wissenschaften wiirden, unbehindert in ihren empirischen Forsch-
ungen, fir die wissenschaftliche Begriindung und Verarbeitung
der von ihnen aufgehauften Thatsachen nur gewinnen, wenn sie
statt bei Hegel oder Herbart, bei Kant oder Mill, bei Aristoteles
in die Schule gehen und ihre wissenschaftlichen Grundbegriffe
berichtigen und lautern wiirden.

ST "W -RU—

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

—_—e®o——

40° B. Gott durchaus verschieden von den Kreaturen be-
ziiglich seiner Thatigkeit. a) In Gott ist keine pas-
sive Potenz.

Bisher wurde dargethan, dafs Gott seinem Wesen nach
grundverschieden ist von allen Geschopfen. Seine Wesenheit ist
Dasein. In Gott sind Wesenheit und Dasein nicht unterschieden.
Diesen Satz nennt P. Kleutgen gewils nicht der Scholas-
tik eigentiimlich. Wir haben gesehen, bemerkt er weiter, wie
stark dieser Satz hervorgehoben wurde, um die Verschiedenheit
des unerschaffenen und erschaffenen Seins zu behaupten: der
Mensch ist nicht, weil er Mensch ist; aber Gott ist, weil er



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 143

—_— B

Gott ist; seine Wesenheit ist es zu sein.! Wir haben friiher
nachgewiesen, dafs der Unterschied zwischen Wesenheit und
Dasein in Gott kein realer, dals er aber sehr wohl ein vir-
tueller, secundum modum concipiendi sein konne. Letzteres
muls er sogar sein wegen der Beschridnktheit unserer Denk-
kraft und der iibergrofsen Vollkommenheit des géttlichen Wesens.

Nun bemerkt der hl. Thomas, ein jedes Wesen besitze eine
natiirliche Neigung zur Thétigkeit.?2 Wir werden demnach unsere
Aufmerksamkeit der Thitigkeit Gottes zuwenden miissen, um zu
sehen, wie Gott sich hinsichtlich seiner Thitigkeit von den Ge-
schopfen unterscheidet. Unsere Aufgabe liefse sich durch den
einfachen Satz des englischen Meisters: modus operandi sequitur
modum essendi 1. p. q. 89. a. 1. sehr kurz und biindig erledigen.
Allein es ist von Interesse, die Sache weitldufiger zu verfolgen.

Wir haben in der Ordnung der Thitigkeit, in ordine ope-
rativo ein zweifaches zu unterscheiden: das Princip der Thitig-
keit, und die Thitigkeit selber. Das Thitigkeitsprincip nennen
Wir Potenz, Vermogen, Kraft. Jede Thiitigkeit geht aus irgend
€iner Potenz hervor. Findet sich nun in Gott eine Potenz als
p rincip der Thitigkeit? Der englische Meister antwortet darauf:

»Ad hujus quaestionis evidentiam sciendum, quod potentia
dicitur ab actn. Actus autem est duplex: scilicet primus, qui est
forma; et secundus, qui est operatio. Et sicut videtur ex
COmmuni hominum intellectu nomen actus primo fuit attributum
Operationi. Sic enim quasi omnes intelligunt actum. Secundo
dutem exinde fuit translatum ad formam, inquantum forma est
Principium operationis et finis. Unde et similiter duplex est po-
tentia; una activa, cui respondet actus, qui est operatio. Kt huic
Primo nomen potentiae videtur fuisse attributum. Alia est po-
tentig passiva, cui respondet actus primus, qui est forma, ad
dUam similiter videtur secundario nomen potentiae devolutum.
Slc_“t autem nihil patitur nisi ratione potentiae passivae, ita nihil
81t nisi ratione actus primi, qui est forma. Dictum est enim,
Mpsum primo nomen actus ex actione devenit. Deo autem

' Philos. d, Vorzeit 2. B. 2. Aufl. No. 950. S. 748.
* Metaph. 1. 1. lect. 1.



144 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

convenit esse actum purum et primum. Unde ipsi convenit
maxime agere, et suam similitudinem in alia diffundere. Kt ideo
el maxime convenit potentia activa. Nam potentia activa dicitur,
secundum quod est principium actionis.

Sed est sciendum, quod intellectus noster Deum exprimere
nititur sicut aliquid perfectissimum. Kt quia in ipsum devenire
non potest nisi ex effectuum similitudine, neque in creaturis in-
venit aliquid summe perfectum, quod omnino imperfectione careat:
ideo ex diversis perfectionibus in creaturis repertis ipsum nititur
designare, quamvis cuilibet illarum perfectionum aliquid desit;
ita tamen, quod quidquid alicui istarum perfectionum imperfectio-
nis adjungitur totum a Deo amoveatur. Verbi gratia: esse sig-
nificat aliquid completum et simplex, sed non subsistens. Sub-
stantia antem aliquid subsistens significat, sed alii subjectum.
Ponimus ergo in Deo substantiam et esse. Sed substantiam ra-
tione subsistentiae, non ratione substandi: esse vero ratione sim-
plicitatis et complementi, non ratione inhaerentiae, qua alteri
inhaeret. Kt similiter attribuimus Deo operationem ratione
ultimi complementi, non ratione ejus in quod operatio transit.
Potentiam vero attribuimus ratione ejus quod permanet, et quod
est principium ejus, non ratione ejus quod per operationem
completur.t

Aus dieser Stelle des hl. Thomas geht hervor, dals Gott
ein Thitigkeitsprinecip, eine Potenz besitzt. Er hat diese Potenz
im hochsten vollkommensten Grade, und sie ist durchaus ver-
schieden von den Potenzen der Geschiopfe.

Die in dieser Stelle des englischen Meisters ausgesprochenen
Grundsitze sind zu wichtig, als dals wir sie blofs citieren konnten,
ohne uns eingehender damit zu beschiftigen. Das Princip des
hl. Thomas, dafs wir in Gott das Sein nicht als etwas Inhé-
rierendes auffassen, weist hinreichend klar hin auf den realen
Unterschied dieses Seins in den Geschopfen. Darf in Gott das
Sein nicht als etwas Inhirierendes gedacht werden, so muls
es in den Kreaturen offenbar etwas Inhiéirierendes sein, Nun lfst

! de potentia q. 1. a. 1.



Das Verhilltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 145

sich aber von der Wesenheit eines Dinges absolut nicht be-
haupten, sie bilde etwas Inh érierendes, qua alteri inhaeret. Sie
kann folglich nicht real eins und dasselbe ausmachen mit ihrem
Sein. Doch genug davon. Wir miissen jetzt vernehmen, was
St. Thomas iiber das Thitigkeitsprincip sagt. Zunéchst unter-
liegt es keinem Zweifel, dals jede Thatigkeit ein Princip fordert.
Das Wesen der Thitigkeit selbst verlangt ein Princip. (Est autem
de ratione operationis habere principium non de ratione essentiae.)
Die Potenz bildet das Princip sowohl fiir die Thitigkeit, als
auch fiir den Effect. (Potentia non solum est operationis prin-
cipium, sed etiam effectus.) (L c¢. ad 1.) Wodurch wird dieses
Thatigkeitsprincip konstituiert? Durch die Thatigkeit selbst? Das
ist unmoglich, weil diese ja den Effect bildet. Das Princip mufs
schon konstituiert sein, damit ein Effect aus ihm hervorgehe. Wir
kénnen darum die Apsicht des P. Kleutgen nicht voll und ganz
teilen, welcher bemerkt, die Thitigkeit verhalte sich zur Kraft,
die in ihr sich dufsert, wie das Dasein zur Wesenheit.! Nach
der Anschauung dieses Gelehrten wird die Kraft, also das Princip
thatsichlich durch die Thétigkeit konstituiert. Allein das schlieflst
einen Widerspruch in sich. Das konstituierte Princip ist friiher,
wenigstens der Natur nach, als das, was durch dieses Princip
konstituiert wird. Die Thitigkeit wire demzufolge der Natur nach
friiher als das Princip der Thitigkeit, die Wirkung friiher als die
Ursache. Eine Beziehung, relatio, wird allerdings durch die
Thiitigkeit konstituiert, nimlich die relatio des Effectes zu seiner
Ursache. Das Princip, die Ursache, besteht aber nicht in einer
Beziehung.

Der hl. Thomas hat sich sehr klar dariiber ausgesprochen.
Die Potenz bezeichnet ihm zufolge nicht eine Beziehung des
Principes, sonst wire sie ja in der Kategorie der Relatio. Sie
bezeichnet vielmehr etwas, was Princip ist, etwas, wodurch
das Agens thitig ist.2 Das Princip der Thitigkeit oder des
Leidens ist demnach keine Beziehung, sondern eine absolute

Form. Hierin liegt das Wesen der Potenz. Darum rechnet
‘h\_———

11, ¢. Nr. 952. S. 746.
1. p. q. 41. a. 5. ad. 1. — de potentia q. 1. a. 1. ad. 3.

Jalrbuch fiir Philosophie ete. VI. 10



146 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Aristoteles die Potenz zu den Qualititen, obgleich beiden per accidens
eine Beziehung zukommt.! Daraus folgt unwiderleglich, dals die
Thatigkeit an und fiir sich zu dem Princip ihrer eigenen Ursache
sich nicht wie die Existenz zur Wesenheit verhalt. Die Wesen-
heit wird durch das Dasein in ordine entitativo konstituiert, er-
hilt durch das Dasein Wirklichkeit. Die Ursache, das Princip,
aber kann in ordine operativo nicht durch die Thatigkeit kon-
stituiert werden, Wirklichkeit erlangen. Das Dasein geht nicht
aus der Wesenheit hervor, sondern muls von aufsen kommen.
Dagegen mufs die Thatigkeit aus dem Princip, aus der Ursache
herausfliefsen. Aus diesem Grunde mufs das Princip der Natur
nach frither sein, kann folglich nicht durch die Thitigkeit kon-
stituiert werden. Das Princip ist ja dasjenige, wodurch eine
Thatigkeit zustande kommt, erst Wirklichkeit erhdlt. Die Potenz
bildet somit das effektive Formalprincip fur die Thétigkeit, nicht
aber umgekehrt die Thitigkeit das effektive oder konstitutive
Formalprincip fir die Potenz oder Ursache. Dies gilt von den
geschopflichen Ursachen sowohl, wie nicht minder von der ersten:
Gott. Konstituierte die Thitigkeit das Princip oder die Ursache
dieser Thatigkeit, so wire Gott thatséchlich Princip oder Ursache
in der Zeit, weil die Wirkungen in der Zeit erfolgen. Eine
Ansicht dieser Art darf nicht verteidigt werden. Aber auch
in den Kreaturen mufs das Thatigkeitsprincip durch etwas anderes
als durch die Thatigkeit selber koustituiert werden. Der Unter-
schied zwischen dem Principe der Thitigkeit und dieser letztern
selbst kann nicht scharf und eindringlich genug betont werden.
Den Grund dafiir werden wir noch im Verlaufe der gegenwér-
tigen Abhandlung ndher kennen lernen. KEbenso muls ein fiir
allemal daran festgehalten werden, dafs die Thatigkeit nicht das
Thatigkeitsprincip konstituiert. ,,Quia cujuslibet actionis prin-
cipium est aliqua forma inhaerens, ideo aliquid potest dici agens
duobus modis; vel ipsa actione, quae denominat agentem, et
non est principium ejus; vel forma, quae est principium-
actionis in agente, et secundum quid principium agentis.*?

! de potentia q. 2. a. 2. 2 1. d. 32. q. 1. a. 1.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 147

Die Thitigkeit ist also an und fiir sich weder mit dem
Thétigkeitsprincip sachlich identisch, noch ein konstitutiver Teil
derselben. Der engliche Lehrer nennt an der vorhin angezogenen
Stelle das Thitigkeitsprincip Potenz. Er unterscheidet aber
eine zweifache Potenz: eine passive und eine aktive. Die passive
ist empfangendes, aufnehmendes, die aktive gebendes, andern
mitteilendes Princip. Die passive Potenz besitzt Empfinglichkeit
fiir eine Form, die aktive Art die Fahigkeit, einen Akt, eine
Thatigkeit zu entfalten. Die erste Vorbedingung aber fiir eine
Thétigkeit in einem Dinge ist, dafs es eine Form besitze. Was
haben wir nun unter dieser Form zu verstehen? Welche Form
1st Thatigkeitsprincip? Vielleicht die Form, wodurch eine Wesen-
heit als solche konstituiert wird? Offenbar an und fiir sich nicht,
denn in diesem Falle wire einDing eo ipso, dafs es eine Wesen-
heit hat, auch schon thitig. Diese Form kann nicht der Seins-
ordnung (in ordine essendi), sie muls der Thitigkeitsordnung
(in ordine operativo) angehdren. Allerdings konnen diese beiden
Ordnungen, wie wir alsbald sehen werden, in einem Wesen zu-
sammenfallen. An und fiir sich jedoch muls das nicht geschehen.
Das Wesen, in welchem diese beiden Ordnungen real eins und
dasselbe sind, unterscheidet sich eben dadurch von allen andern.
Und dieses Wesen ist Gott.

Gott ist erster und reinster Akt, bemerkt S. Thomas, und
aus diesem Grunde kommt es ihm am allermeisten zu, thétig
zu sein, seine Ahnlichkeit iiber andere auszugiefsen. Die aktive
Potenz ist ihm am allermeisten eigen, und diese bildet das Princip
der Thitigkeit. Diese wenigen Worte sind fiir unsere Frage
entscheidend. Gott ist die erste und reine Wirklichkeit, die
Wesenheit unterscheidet sich in ihm nicht sachlich vom Dasein,
sie ist daher nicht in der Potenz zum Dasein, sie empfingt das
Dasein nicht, nimmt es nicht in sich auf. Und welche Folge-
Tungen leitet der englische Lehrer daraus ab? Wir wollen sie
ndher betrachten.

Gott besitzt keine passive Potenz.

Der passiven Potenz entspricht nach der Erklarung des Doctor
Angelicus eine Form. Die passive Potenz hat die Bestimmung,

10*



148 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

eine Form aufzunehmen, sich von dieser Form determinieren
zu lassen. Sie muls darum vorerst vervollkommnet werden, um
eine Thitigkeit ausiiben zu konnen.! Diese Vervollkommnung
geht von einem Agens aus, welches objektiv, durch Darstellung
eines Objektes, oder subjektiv, durch Bewegung, oder auch durch
Mitteilung einer bleibenden Form, auf die Potenz einwirkt.?
Diese doppelte Einwirkung des Agens auf ein Subjekt mufs mit
Bezug auf Gott ganz und gar bestritten werden. Gott hat somit
keine passive Potenz. In der That! Die passive Potenz folgt
einem Seienden in der Potenz, einer Wesenheit, die sich real
von ihrem Dasein unterscheidet.? Gott aber ist nicht ein Seien-
des in der Potenz, seine Wesenheit unterscheidet sich mnicht
sachlich vom Dasein. Darum kann eine passive Potenz nicht
folgen. Gott hat keine Unvollkommenheit, keinen Defekt in sich,
was jeder passiven Potenz zukommt, sondern er ist reine Wirk-
lichkeit, schlechthin und allseitig vollkommen. In ihm ist fiir
eine Unvollkommenheit kein Raum.* Er kann weder bewegt
werden noch leiden,® da ihm die reine Wirklichkeit ohne irgend
welche Beimischung eigen ist.® Sein Wesen, das reine Wirk-
lichkeit bildet, schliefst somit jede passive oder stoffliche Potenz
aus. Er kann auch nicht eine Zustidndlichkeit, einen habitus
besitzen, weil er dadurch nicht endgiiltig vollkommen wire.
Seine Wesenheit ist ohne Frage die Ursache fiir alle Dinge,
jedoch nicht etwa in der Weise, dalfs man ihr etwas beifiigen
konnte, wodurch sie eigentliche und vollkommene Ursache wiirde.”
Die erste Bedeutung der Potenz ist dahin zu verstehen, dals
ein Ding nicht leiden konne, was zumal Gott eigen ist in An-
betracht seiner reinen Wirklichkeit, die alles Stoffliche ausschlielst.
Er kann infolge dessen keinen Akt, keine Form aufnehmen, die
sich zu ihm wie die Vollkommenheit und das Complement ver-
hielten.® Daher fallen das Princip des Seins und der Thatigkeit
in Gott zusammen.” Die Beweise, welche gegen eine passive
Potenz in Gott beziiglich der Seinsordnung (in ordine entitativo)

13d14.q. l.a. 1l.qu. 2. 2 1. 2. q. 9. a.1. 82 ¢ g c 7
©1.p.9.25. a. 1. 5ib.a, 3. ad. 1. ¢1.d.42,q.1.a.1, 71. d 35Q.
l.a.5 und ad 1. #1.d.42. q. 1. a. 1. und ad. 1. ¢ l.c. a. 2. ad 2.



Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 149

vorgebracht werden, haben somit ihre volle Giiltigkeit auch hin-
sichtlich der Thiétigkeit (in ordine operativo). Sie betreffen ja
sachlich ein und dasselbe Princip. Dals aber Gott beziiglich des
Seins keine passive Potenz haben konne, ldfst sich ohne grofse
Miihe in folgender Weise darthun.

Jede mit einer Potenz gemischte Substanz kann beziiglich
dessen, was dieser Potenz angehort, auch nicht sein. Denn das,
was sein kann, kann ebenso auch nicht sein. Gott aber kann
unmoglich nicht sein. Dem widerstreitet seine Ewigkeit. Das,
was manchmal in der Moglichkeit oder in der Potenz, manch-
mal dagegen in der Wirklichkeit oder in actu sich befindet, ist
der Zeit nach frither in der Potenz als in actu. Wenigstens
kann es dies sein. Der Akt hingegen ist schlechthin friither
als die Potenz. Keine Potenz fiihrt sich selber in den Akt iiber,
vielmehr mufs jede durch dasjenige Wirklichkeit erhalten, was
schon actu ist. Was immer daher auf irgend eine Weise in
der Potenz ist, das setzt ein anderes voraus, das frither ist als
es selber. Da nun Gott das erste Seiende und die erste Ur-
sache bildet, so kann er unmoglich ein anderes, fritheres voraus-
setzen, folglich auch nicht eine passive Potenz haben. Das durch
sich notwendige Sein besitzt in keiner Weise ein mogliches Sein,
denn das durch sich notwendige Sein hat keine Ursache. Jedes
mogliche Sein hingegen hat eine Ursache. Gott ist das durch
sich notwendige Sein, weil seine Wesenheit mit dem Dasein
Sachlich identisch ist. Darum besitzt er kein mogliches Sein,
Somit auch keine Potenz in seinem Wesen.?

Ganz dasselbe muls von der Thitigkeit Gottes behauptet
Werden nach dem Grundsatze des englischen Lehrers, dafs: ,,modus
Operandi sequitur modum essendi; und: ,in Deo idem est prin-
‘Cipium essendi et operandi. Und in der That wirkt jedes Ding,
sofern es actu ist. Was also nicht durch und durch (totus)
Akt oder Wirklichkeit ist, das wirkt auch nicht durch sich ganz,
Sondern durch einen Teil von sich. Dann kann es aber nicht
Erstes Agens sein, denn es ist durch Anteilnahme an einem
e

1. ¢ g. c. 16.



150 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec.

andern, nicht durch seine Wesenheit thitig. Gott aber ist erstes
Agens, daher reiner Akt ohne Beimischung einer Potenz. Darum
1st er auch nicht leidensfdhig, nicht veranderlich oder beweglich.
Die Bewegung, das Leiden ist ein Akt des in der Potenz sich
Befindlichen.!

Frither wurde hervorgehoben, dals die passive Potenz auf
doppelte Weise bewegt und bestimmt werden konne: objektiv
und subjektiv. Objektiv durch das Objekt selbst, oder auch
durch denjenigen, der ein Objekt vorstellt. Das Bewegende,
Bestimmende aber muls stets frither sein als das Bewegliche
und zu Bestimmende, wie S. Thomas soeben gelehrt hat. Nun
kann aber unmdéglich etwas anderes friiher sein als Gott. Wir
kdmen damit ins Unendliche und Gott wire nicht Gott. Er
kann damit keine passive Potenz haben beziiglich irgend eines
Objektes. Kein Objekt kann bewegend oder bestimmend auf
Gott einwirken. Damit fallt die scientia media. Die scientia
media hat iiberhaupt kein bestimmtes Objekt. Besilse sie
selbst eines, es diente zu nichts, weil aulser der géttlichen Wesen-
heit kein Objekt bestimmend auf Gott einwirkt. Er ist nicht
zu irgend einem in der Potenz. Folglich kann keines fiir ihn
das medium in quo bilden. Gottes Wesenheit stellt alle Dinge
als an und fur sich mogliche dar. Hat irgend eines Beziehung
zur Existenz, stellt seine Wesenheit irgend eines unter dieser
Beziehung vor, so ist die einzige Ursache dafiir in der freien
Selbstbestimmung des gottlichen Willens zu suchen.?

Ebenso wenig darf behauptet werden, dals Gott subjektiv
in der Potenz sei. Abgesehen davon, dals wir dann auch in
dieser Beziehung zu keinem Ende kimen, widerspricht das
Bewegtwerden der Vollkommenheit Gottes. Bewegt kann nur
dasjenige werden, was noch nicht alles besitzt, was noch nicht
an dem terminus der letzten Vollkommenheit angelangt ist. Der
Zweck jeder Bewegung ist klar vorgezeichnet. Gott, der reine
Akt, entbehrt aber keiner Vollkommenheit, denn er ist das Sein
selbst, und dieses bildet die letzte Vollkommenheit eines Dinges.

1l e —1ib. 2. ¢. 7. 21.d. 35. q. 1. a. 2. a. 3. bes. a. b.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. i3

Er hat somit alles, weil es iiber das letzte hinaus nichts mehr
gibt, was zu erreichen wéire. Etwas anderes als ein Sein konnte
er durch die Bewegung ohnedies nicht erlangen. Er hat aber
schon alles Sein. Weder in ordine entitativo, noch in ordine
operativo geht ihm etwas ab.

Wir wollen die Beweise des hl. Thomas, dals Gott keine
passive Potenz haben konne, nicht weiter fortsetzen, sondern
unsere Aufmerksamkeit einer andern Folgerung zuwenden.

41. b) Gott besitzt im eigentlichen Sinne auch keine aktive

Potenz.

Wir lesen im hl. Thomas folgende merkwiirdige Sitze: ,,Die
Potenz Gottes darf in keiner Weise eine passive genannt werden;
sie ist aber auch nicht eine wahre aktive. Man miilste sie
eigentlich iiberaktiv nennen.“! Anderswo schreibt der englische
Meister: ,,Die Potenz in Gott ist weder eigentlich aktiv noch
passiv.“ Als Grund dafir gibt S. Thomas an, dals von Gott
weder die Kategorie, das Priadikament der Aktio, noch das der
Passio ausgesagt werden kénne.2 An vielen andern Stellen jedoch
behauptet der englische Lehrer schlechthin, Gott besitze eine aktive
Potenz. Wie lassen sich diese beiden verschiedenen Ansichten
des Meisters vereinen?

Erinnern wir uns, wie S. Thomas friiher die aktive Potenz
definiert hat. Sie ist nach ihm das Princip der Thitigkeit und
der Wirkung. Die aktive Potenz eines jeden Dinges richtet sich
nach der Form, oder nach der Natur desselben. Sie folgt daher
entweder in Wirklichkeit (realiter) oder wenigstens gemils unserer
Auffassung der Form.3 Die Form oder Natur in Gott ist aber
nichts anderes als das Sein. Das Sein bildet somit das Princip
fir die Thatigkeit. Der Unterschied zwischen dem Sein, in sich
betrachtet, und dem Sein als Thitigkeitsprincip liegt nicht in
Gott selber, sondern in unserer Auffassung. Das Thatigkeits-
Princip ist folglich in Gott, nicht wie bei den Greschipfen, etwas
2ur Natur oder Form Hinzugefiigtes. Und dieses Princip wird

—_—

, 11.4d 7. q. 1. a. 1. ad. 8, 2 de potentia q. 2, a. 1. ad. 1.
8.p.q.13. a. 1.



152 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

nicht durch die Thitigkeit completiert oder vervollkommnet.!
Die Potenz ist nach unsern Begriffen, die wir aus den Kreaturen
schopfen, ein Zufilliges oder Accidens und gehort der Kategorie,
dem Pradikamente der Qualitat an. Die Potenz Gottes aber ist
real nichts anderes als seine eigene Wesenheit. Darum kann
man ebenso gut und richtig von ihm aussagen, er habe keine
aktive Potenz.? In den Kreaturen bildet die Potenz das Princip
der Thatigkeit und des Effektes. In Gott ist sie blofs Princip
des Effektes, nicht aber der Thatigkeit. Princip der Thitigkeit
ist seine Wesenheit selber. Allerdings fassen wir sie auch unter
dem Gesichtspunkte einer Potenz auf.® Was immer Princip
einer Thatigkeit ist, kann im allgemeinen Potenz genannt werden,
gleichviel ob dieses Princip mit der Wesenheit real identisch
ist oder nicht.*

Wie haben wir uns also die Potenz in Gott zu denken?
Der hl. Thomas gibt hieriiber folgenden Aufschluls: ,,Quia vero
nihil est sui ipsius principium, cum divina actio non sit alind
quam ejus potentia, manifestum est ex praedictis, quod potentia
non dicitur in Deo sicut principium actionis, sed sicut principium
facti. Kt quia potentia respectum ad alterum importat in ratione
principii: — est enim potentia activa principium agendi in aliud,
ut patet per Philosoph. in 5. metaph. — manifestum est, quod
potentia dicitur de Deo per respectum ad facta secundum rei
veritatem, non per respectum ad actionem, nisi secundum
modum intelligendi, prout intellectus mnoster diversis con-
ceptionibus utrumque considerat, scilicet divinam potentiam et
ejus actionem. Unde si aliquae actiones Deo conveniant, quae
non in aliquod factum transeant, sed maneant in agente, respectu
harum non dicetur in Deo potentia, nisi secundum modum intelli-
gendi, non secundum rei veritatem. Hujus modi autem actiones
sunt intelligere et velle. Potentia igitur Dei proprie loquendo
non respicit hujusmodi actiones, sed solos effectus. Intellectus
igitur et voluntas in Deo non sunt ut potentiae, sed solum ut

! de potentia q. 1. a. 1. ¢, und ad 1. 5. 9. 2 ], c. ad 1L
1p.q. 25. a. 1. ad 3. 4+ 1. p. q. 41. a. 4. ad. 8.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 153

actiones. Patet etiam ex praedictis, quod multitudo actionum,
quae Deo attribuuntur, ut intelligere, velle, producere res et
similia, non sunt diversae res, cum quaelibet harum actionum in
Deo sit ipsum ejus esse, quod est unum et idem.*“!

Der Inhalt dieser Stelle ist in sich selber klar. Unter Potenz
verstehen wir ein Princip. Jedes Princip aber unterscheidet sich
von dem, dessen Princip es ist. Indessen muls ein zweifacher
Unterschied hinsichtlich der Eigenschaften angenommen werden,
die wir von Gott aussagen. Der eine Unterschied ist ein sach-
licher, der andere gemils unserer Auffassung. Sachlich unter-
scheidet sich Gott durch seine Wesenheit von allen Dingen,
deren schopferische Ursache er ist. Die Thitigkeit hingegen
unterscheidet sich in Gott vom Agens selber blofs unserer Auf-
fassung nach, sonst bildete ja die Thétigkeit in Gott ein Accidens.
In Bezug auf jene Thitigkeiten, denen gemifs die Dinge, ent-
weder wesentlich oder personlich von Gott unterschieden, her-
vorgehen, kann Gott eine Potenz in der eigentlichen Bedeutung
eines Principes zugeschrieben werden. Gleichwie wir daher in
Gott eine Potenz zu erschaffen annehmen, ebenso sagen wir die
Potenz zu zeugen und zu hauchen (spirandi) von ihm aus. Allein
das Verstehen und Wollen sind nicht Akte jener Art, die den
Ausgang eines Dinges von Gott bezeichnet, welches wesentlich
oder personlich sich von Gott unterscheidet. Hinsichtlich dieser
Akte sagen wir folglich die Potenz von Gott nicht im eigent-
lichen Sinne aus, sondern nur gemils unserer Auffassung und
Bezeichnung. Der Verstand und das Verstehen werden in Gott
verschieden bezeichnet, obgleich das Verstehen Gottes selbst mit
Seiner Wesenheit identisch ist, und aus diesem Grunde kein
Princip hat.? Die Thitigkeit Gottes unterscheidet sich also nicht
Sachlich von seiner Wesenheit. Darum kann man im eigentlichen
Sinne auch nichs sagen, diese Thitigkeit habe ein Princip. Gott
bat kein Princip seiner Wesenheit, und eben diese Wesenheit
18t real auch zugleich Thitigkeit. Mit Recht bemerkt daher der
nglische Lehrer, nichts sei Princip seiner selbst. Hitte aber
—

'2.c.g ¢ 10. 21, p. q. 41, a. 4. ad. 3.



154 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Gott eine Potenz, so miifste angenommen werden, er besitze ein
Princip seiner selbst. Denn Gottes Thitigkeit ist real identisch
mit seiner Potenz, und diese wiederum real identisch mit der
Wesenbheit.

Diese letztere Wahrheit stellt S. Thomas durch folgende
Argumente fest. Die aktive Potenz kommt einem Dinge zu, in-
sofern es in actu ist. Nun ist aber Gott der Akt selber. Er
ist nicht ein wirklich Seiendes (actu ens) durch einen von ihm
selber sachlich unterschiedenen Akt. In ihm findet sich keine
Potentialitit vor. KEr selbst, sein Wesen ist folglich real identisch
mit der aktiven Potenz. Ware diese Potenz nicht mit ihm
sachlich eins und dasselbe, so hitte sie Gott durch Anteilnahme
an der Potenz eines andern. Allein von Gott darf nichts durch
Anteilnahme ausgesagt werden, weil seine Wesenheit real iden-
tisch ist mit dem Dasein. Die aktive Potenz bildet ja eine
Vollkommenheit des Dinges, welchem sie zukommt. Jede gott-
liche Vollkommenheit aber ist im Dasein ‘enthalten. Dies gilt
folgerichtig auch von seiner aktiven Potenz. Sie ist somit real
identisch mit dem Dasein, und dieses, wie schon des oftern ge-
zeigt wurde, mit der Wesenheit. Wo immer die Potenz sich
real von der Substanz unterscheidet, da bilden die Potenzen
accidentelle Vollkommenheiten. Daher sehen wir, dals die Po-
tenzen der Geschopfe der Kategorie der Qualitit angehoren.
Von einem Accidens in Gott aber kann keine Rede sein. Gott
ist ein durch sich selber Thétiges. Das durch sich selber Thitige
wirkt durch seine eigene Wesenheit. Nun ist die aktive
Potenz nichts anderes als dasjenige, wodurch jemand thatig ist.
Woraus zur Evidenz folgt, dals Gottes Wesenheit selber in ihm
aktive Potenz ist.!

Aus alledem geht zur Geniige klar hervor, dals der Unter-
schied zwischen der Wesenheit und aktiven Potenz in Gott nicht
ein realer ist. Hs besteht blofs eine distinctio rationis, allerdings
mit einem Fundamente in Gott selber. Darum kann man auch,
wie S. Thomas zutreffend bemerkt, von Gott nicht so sehr aus-

12, ¢08 ¢ 8



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 155

sagen, er sel das Princip der Thitigkeit, als vielmehr, er bilde
das Princip dessen, was durch ihn hervorgebracht wird (non
principium actionis, sed principium facti). Die aktive Potenz in
Gott bezieht sich somit im eigentlichen Sinne auf die Wirkungen,
auf die Effekte.

Wir sehen demnach, wie der englische Lehrer seine Be-
weisfilhrung iiberall auf die reale Identitit der gottlichen Wesen-
heit mit ihrem Dasein stiitzt. Gott besitzt im eigentlichen Sinne
keine aktive Potenz, denn diese ist sachlich eins und dasselbe
mit seiner Wesenheit, und die Wesenheit unterscheidet sich
nicht real vom Dasein. Das gottliche Dasein aber hat kein
Princip, es kann nicht von einem andern kommen. Noch viel
weniger vermag es, wie die Pantheisten traumen, durch sich
selber erst zu werden, oder sich selber hervorzubringen. Wo die
Wesenheit sachlich eins und dasselbe ist mit dem Dasein, da
kann unmoglich letzteres aus ersterer hervorgehen. Nihil est
Suiipsius principium, erklart der Doctor Angelicus. Was durch
seine Wesenheit existiert, das ist, das kann nie erst werden,
das braucht keine Ursache, das kennt kein Princip, aus dem
es hervorgehen konnte. Gegen diese zweite Schlulsfolgerung
aus der Lehre des hl. Thomas lifst sich ebensowenig, wie gegen
die erste, irgend etwas Verniinftiges einwenden. Der Abstand
Gottes von den Geschopfen ist und bleibt ein unendlicher, be-
ziiglich der Potenz, hinsichtlich des Thitigkeitsprincipes.

P. Kleutgen schreibt, die Lehre der Scholastik vortragend,
iber unsern Gegenstand: ,,Aber um darzuthun, dafls diese Wirk-
lichkeit (in Gott) durchaus rein und ungetriibt ist, bedarf es
nun ferner des Beweises, dals es in Gott auch kein Werden
oder Hervorgehen der Eigenschaften aus dem Wesen gibt.
Wir kionnten hier auf den schon erorterten Satz, dafs Gottes
Vollkommenheiten zwar unserm Denken, aber nicht auch ihrem
Sein nach von der Wesenheit und unter sich verschieden sind,
Zuriickweisen (n: 185); allein es wird auch fiir die folgende
Untersuchung iiber die Unendlichkeit Gottes von Bedeutung sein,
dieselbe Wahrheit mit dem hl. Thomas noch in anderer Weise
Zu begriinden.



156 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wenn die Eigenschaften Gottes ihrem Sein nach mit
der Wesenheit nicht Eines wiren, sondern wie wir sie aus
dieser begreifen, also aus ihr einen wirklichen Ursprung hétten,
so miifsten sie in Gott als etwas, das seine Wesenheit vervoll-
kommnete und bestimmte, sein; wie wir sie denn auch als Voll-
kommenheiten und Bestimmungen der Wesenheit bezeichnen.
Nun kann aber in Gottes Wesenheit, weill sie das Sein ist,
nichts, was sie bestimmte und vervollkommnunete, gedacht werden.
Man bemerke, dals das Sein hier nicht im (Gegensatz zu der
Erscheinung, oder gar nach neuerem Sprachgebrauch im Gegen-
satz zum Dasein, sondern dals es vielmehr gerade fiir Dasein
oder Wirklichkeit steht. Denn eben dieses wurde ja erwiesen,
dals es Gottes Wesenheit ist, wirklich zu sein. Falst man
also das Sein in dieser eigentlichsten Bedeutung, so ist zwar
ein Seiendes, aber niemals das Sein Subjekt, das durch Be-
stimmungen vervollkommnet wird. Vollkommen ist ein Ding
dadurch, dals es in der Wirklichkeit ist, was es sein kann.
Bestimmungen also, die vervollkommnen, sind Grund der Wirk-
lichkeit. Solcher Bestimmungen aber ist das Sein nicht fihig:
denn es selbst ist ja Wirklichkeit, und als solche das Vollkom-
menste von allen; es wird nicht vervollkommnet, sondern macht
vollkommen. Oder ist nicht jedwedes dadurch unvollendet, dals
es nur dem Vermigen nach ist, und also des Seins gebricht?
Und wird es nicht dadurch vollendet, dafls es statt der blofsen
Méglichkeit die Wirklichkeit, also das Sein empfingt? Somit
verhilt sich das Sein auch in den endlichen Dingen zu
dem, wovon es ausgesagt wird, nie wie ein Empfangendes,
sondern wie ein Empfangenes, welches dadurch, dafs es in
einem Subjekte ist, dieses wirklich macht. Allerdings
wird in den endlichen Dingen das Sein auch durch die Wesen-
heit bestimmt; aber das ist keine vervollkommnende, sondern
eine beschriinkende Bestimmung. Wenn ich sage: ,,das Sein des
Menschen“ — so ist der Mensch es, der durch das Sein wirklich
i1st; das Sein aber ist durch die menschliche Natur insofern be-
stimmt, als es nur dieses, d. h. menschliches Sein ist. Ein solches



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 157

I U N

Seiende nun kann nicht, insofern es (schon wirklich) ist, sondern
insofern es mnicht (wirklich) ist, Subjekt einer vervollkommnenden
Bestimmung sein. Gibt es also ein Seiendes, welches das
Sein selbst ist, so sind in ihm keine solche Bestimmungen
denkbar.“!

Die Scholastik lehrt also nach dem Zeugnisse des P. Kleutgen,
in Gottes Wesenheit konne es keine beschriinkenden oder ver-
vollkommnenden Bestimmungen geben. Gott konue keine passiven
oder aktiven Eigenschaften, Potenzen haben. Und warum dies?
Weil Gott das Sein selbst ist. Das Sein aber ist niemals
Subjek t von Bestimmungen. Es ist nicht Subjekt von vervoll-
kommnenden Bestimmungen, weil es selber die Wirklichkeit und
als solche das Vollkommenste von allen ist. Das Sein wird
nicht vervollkommnet, sondern es selber macht vollkommen. Das
Sein selbst kennt an und fiir sich keine beschrinkenden Be-
stimmungen, denn es ist als solches das Vollkommenste von allen.
Beschriinkt wird es blofs darch die Aufnahme in einem Subjekte.
Allein das Sein selbst wird an und fir sich in keinem Subjekte
aufgenommen, weil es mit dem Subjekte real identisch sein kann.
Das Aufnehmende und Aufgenommene kinnen sachlich eins und
dasselbe sein. Gottes W esenheit nun besteht darin, wirklich
zu sein. Gott ist nicht ein Seiendes, sondern das Sein. Ein
Seiendes kann Subjekt fiir weitere Bestimmungen bilden, das
Sein selbst dagegen niemals. Fallen Wesenheit und Dasein in
Eins zusammen, so ist von einer Beschrinkung oder Vervoll-
l'Zommmmg keine Rede.

Weist diese Argumentation der Scholastik, welcher P. Kleutgen
Zustimmt, nicht klar auf den realen Unterschied zwischen Wesen-
heit und Dasein in den Geschopfen, und auf die reale Identitat
dieser beiden in Gott hin? Beweist aber diese Argumention noch
etwas, wenn man in allem Endlichen, wie derselbe Gelehrte
Sagt,? irgend einen beliebigen Unterschied zwischen Wesen-
heit und Dasein annimmt?

—

1 Philos. d. Vorz. 2. B. 2. Aufl. n. 951. S, 745 ff.
21 c. n. 949. S. 742,



158 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

42. ¢) Gottes Thatigkeit ist kein Effekt oder Produkt der

aktiven Potenz.

Wir konnen hier die Bedeutung des Wortes: , Thatigkeit*
bei dem hl. Thomas: ,operatio”, oder auch: ,actio”, nur kurz
beriithren. In unserem Werke iiber: ,,die Willensfreiheit“ wurde
ausfithrlicher davon gehandelt, worauf wir verweisen zu miissen
glauben.

Zundchst nennt der englische Lehrer die Thatigkeit Gottes:
,soperatio; jene der Geschipfe hingegen: ,operatum®. Seine
Worte sind:

,Ubicunque sunt plura agentia ordinata, inferius movetur a
superiori, sicut in homine corpus movetur ab anima, et inferiores
vires a ratione. Sic igitur actiones et motus inferioris principii
sunt magis operata quaedam, quam operationes. Id autem,
quod pertinet ad supremum principium, est proprie operatio;
puta si dicamus in homine, quod ambulare, quod est pedum, et
palpare, quod est manuum sunt quaedam hominis operata, quorum
unum operatur anima per pedes, aliud per manus. Et quia est
eadem anima operans per utrumque, ex parte ipsius operantis,
quod est primum principium movens, est una et indifferens operatio.
Ex parte autem ipsorum operatorum differentia invenitur.*1

Der Unterschied, welchen der englische Meister hier an-
deutet, ldfst sich in folgender Weise darstellen. Die Thatigkeit
der Geschopfe ist etwas Hervorgebrachtes, ein Effekt. Sie unter-
scheidet sich demnach real von der Wesenheit und aktiven Potenz
des Agens. Darum heifst sie: ,etwas Gewirktes, operatum quod-
dam.“ Die Thitigkeit Gottes hingegen ist mit der Wesenheit
und aktiven Potenz sachlich identisch, somit nicht ein Effekt,
nicht etwas Gewirktes. Der Beweis dafiir, dals die gottliche
Thatigkeit sachlich eins und dasselbe ausmache mit seiner Wesen-
heit und operativen Potenz, kann unschwer erbracht werden.

Sie ist real identisch mit der Potenz; denn wenn zwei einem
Dritten gleich sind, so sind sie es auch untereinander. Die Potenz
ist in Gott real identisch mit der Substanz, ebenso, wie wir gleich

3. p.q. 19, a. 1.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 159

zeigen werden, die Thitigkeit real identisch mit der Substanz.
Folglich ist auch die Thitigkeit sachlich eins und dasselbe mit
der Potenz. Die Thitigkeit eines Dinges bildet das Complement
fur die Potenz, denn sie verhalt sich als Accidenz zur Potenz
wie die Wirklichkeit zur Moglichkeit, oder wie der actus secun-
dus zum actus primus. Die gittliche Potenz aber weifs von
keinem Complement, sie ist durch sich selbst vollkommen, weil
sie real identisch ist mit der Wesenheit. Die Thétigkeit, muls
daher sachlich identisch sein mit der Potenz. Gleich wie die
aktive Potenz ein Agens, ebenso muls die Wesenheit ein Ens
bilden. Die gottliche Potenz ist aber nichts anderes als die
Wesenheit selber. Die Thitigkeit Gottes ist folglich sein Dasein.
Weil aber das Dasein real identisch ist mit der Substanz, muls
es auch die Thitigkeit sein. Wo immer die Thatigkeit nicht
real dasselbe ist mit der Substanz des Agens, da verhilt sie
sich wie ein Accidens, welches sich in einem Subjekte befindet.
Aus diesem Grunde gehort die Thitigkeit in eine der neun Kate-
gorieen des Accidens. Allein Gott besitzt kein Accidens.! Sie
unterscheidet sich folglich in ihm nicht real von der Potenz.

Die Thiatigkeit Gottes unterscheidet sich auch nicht sachlich
von seiner Wesenheit oder Substanz. Gottes Thétigkeiten gehen
In Wirklichkeit nicht auf ein anderes Subjekt iiber, sondern sind
Immanente Akte. Alles aber, was sich in Gott selbst befindet, ist
Teal identisch mit seiner Substanz. Die Thatigkeit macht folg-
lich ‘davon keine Ausnahme. Die Verstandesthiitigkeit Gottes
I8t identisch mit dem Verstande, und der Verstand mit der Sub-
Stanz, Hs tritt darum wieder das vorhin erwihnte Gesetz der
Gleichheit in Kraft. Da die Thitigkeit vorziiglicher ist als die
Mﬁglichkeit, thitig zu sein, der actus secundus vornehmer als
der actus primus, in Gott aber nicht das eine vollkommener,
das andere weniger vollkommen sein kann, so leuchtet ein, dals
die Thatigkeit, der actus secundus, sachlich dasselbe sein muls
Wit dem actus primus. Der actus primus aber ist identisch mit
der Substanz. Folglich gilt ganz dasselbe auch vom actus secun-
iU

12.¢c.g ¢ 9.



160 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

dus. Dazu kommt noch, dals Gott im entgegengesetzten Falle
beziiglich der Thatigkeit in der Potenz wire, was von Gott
unter keinen Umstinden angenommen werden darf. Uberdies
wire in diesem Falle das Ziel fiir Gott ein anderes als er selber,
denn jede Substanz ist wegen ihrer Thitigkeit da, indem diese
Thatigkeit den Zweck, das Ziel bildet, um dessentwillen die ver-
niinftigen Wesen und die Kreaturen iiberhaupt existieren.!

Aus alledem ergibt sich der notwendige Schlufs, dafs in
Gott alles real identisch ist. Der Grund dieser Identitit liegt
in der Identitit der Wesenheit und des Daseins.? Gleichwie das
Verstehen in ihm eins und dasselbe ist mit dem Dasein, ebenso
ist dies der Fall beziiglich seines Wollens.? Aber auch Gottes
Wesenheit ist sachlich identisch mit dem Verstehen und Wollen.*
Darum ist die Thitigkeit in Gott nicht etwas Vornehmeres als
die Potenz,5 weil tiberhaupt keine Potenz, sondern nur die reine
Thétigkeit, der actus purus vorbanden ist.® Und weil Gott keine
Potenz hat, kann er auch keinerlei habitus besitzen.” Die Lehre
des hl. Thomas iiber die soeben besprochene Identitit in Gott
wiederholt sich in seinen verschiedenen Werken so oft, dals eine
vollzahlige Angabe der Stellen kaum durchfiihrbar erscheint,
unter allen Umstinden aber langweilig wiirde.

P. Kleutgen schliefst an seine frither von uns citierte Be-
weisfithrung folgende an. ,HEs ist nun nicht schwer, aus dem
Gesagten auch die Wahrheit des letzten Satzes, dals in Gott
die Théatigkeit nicht Erscheinung des Wesens, sondern das
Wesen selbst ist, zu erkennen. Dals es in Gott kein zeitliches
Entstehen oder Aufhiren einer Thitigkeit geben kann, ist durch
alles, was iiber sein unwandelbares und ewiges Sein gesagt
wurde, hinlénglich erwiesen. Wir miissen also die Thitigkeit,
von der die Rede ist, nicht mit jener, durch die in uns Gedanken
oder Entschliisse werden, sondern vielmehr mit dem ruhigen
Betrachten der Wahrheit und dem schon entschiedenen Wollen
vergleichen. Denn ganz gewils kann es in Gott nur eine solche

11, c. g c. 4D, 2 1. p. g 14. a, 4, 31 ¢ q 19 a. L
l.ca 4 ad. 2. 5 lec q 2. a l.ad 2. ¢ 1 ¢ q. b4, a. 1.
1. 2. q. 49. a. 4.

4
7



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 161

ruhige Thatigkeit geben. Von dieser also fragt es sich, ob sie,
wie in uns zeitlich, so in ihm ewig aus seinem Wesen als dessen
Erscheinung hervorgehe. Eine solche Thitigkeit verhalt sich
zur Kraft, die in ihr sich dufsert, wie das Dasein znr Wesenheit;
nicht als wenn auch das Dasein in irgend einem Dinge aus der
Wesenheit hervorgehen konnte, sondern insofern die Thitigkeit
die Wirklichkeit der Kraft, und das Dasein die Wirklichkeit der
Wesenheit ist. Die Wirklichkeit aber ist immer als die Vollen-
dung und Vollkommenheit zu betrachten, sei nun das Vermogen,
dem sie entspricht, Vermogen zu sein, oder zu thun. Nun wurde
soeben gezeigt, dals es in Gott keine Vermodgen gibt, die als
Krifte, Fibigkeiten, Eigenschaften von seinem Wesen unter-
schieden wiren. Somit wire seine Fihigkeit, wenn sie Aufserung
einer Kraft oder Fahigkeit wire (nicht blofs die Vollkommenheit,
sondern auch) eine Vervollkommnung der gottlichen Wesenheit.
Da nun diese Wesenheit gerade im Dasein und in der Wirk-
lichkeit besteht, so ist in ihm eine Vervollkommnung, die Ver-
wirklichung wére, undenkbar. Das Wesen ndmlich als das
eigentlichste Selbst des Dinges ist das erste in ihm, das von
allem andern, was in ibm sein kann, vorausgesetzt wird. Ist
nun dieses Erste eben die Wirklichkeit, so schliefst es von dem
Dinge jede blofse Moglichkeit aus, und alle Verwirklichung, die
Ja immer ein Unwirkliches voraussetzt, ist in ihm unmoglich.!
Bei Aristoteles und den Scholastikern ist das erste Sein eben
dadurch das erste, dals in ihm nicht Sein und Nichtsein ver-
einigt, sondern alles lautere Wirklichkeit ist.? Ein Unterschied
von der grofsten Bedeutung darf nicht iibersehen werden. Von
den gittlichen Personen bekennen wir dem Glauben gemafs einen
Wirklichen Ursprung, und darum auch einen wirklichen
Unterschied, eine reale Mehrheit, die ganz unabhéngig von unserm
Denken da ist. Aber wenn wir die gottliche Wesenheit als
Grund gewisser Vollkommenheiten bezeichnen, wenn wir sodann
Zwischen ihr und der Thitigkeit Gottes unterscheiden; so
diirfen wir deshalb kein wirkliches Entspringen der Voll-
—
11 c n:952. 8. 746. 2 1. c. n: 953. S. 748.
Jahrbuch fiir Philosophie ete, VII. 11



162 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

kommenheiten aus der Wesenheit, noch auch einen wirklichen,
obgleich ewigen Ubergang vom Vermogen zum Thun, vom Sein
zum Erscheinen annehmen. Ahnlich verhilt es sich nun auch
mit jenen Vollkommenheiten, die wir als abhidngig von seiner
Thatigkeit denken, der Weisheit, Liebe und Seligkeit. Man kann
keinen wirklichen Ursprung derselben behaupten. Wofern
man also glaubt, aus dem angegebenen Grunde auch hier das
Wort Werden gebrauchen zu diirfen, so darf man doch deshalb
in Gott kein Werden, das Verwirklichung und Entwicklung wire,
denken. Weil wir Gott nicht, wie er in sich selbst ist, mit
einem entsprechenden Gedanken auffassen, noch mit einem Namen
nennen konnen; so miissen wir uns mehrerer bedienen, welche
das eine absolute Wesen in vielfacher Beziehung ausdriicken.
Aber wir diirfen deshalb diese Namen nicht in ihrer eigentiim-
lichen und immer beschrinkten Bedeutung auf Gott iibertragen,
und dadurch die Verschiedenheit, die in unsern Begriffen ist,
in Gott denkend eine reale Mehrheit in ihn setzen.!

Wir kénnen hiermit unsern Beweis schliefsen. Wir Menschen
entnehmen den Inhalt unserer Begriffe den Geschopfen. Was
wir in den Kreaturen und wie wir es in ihnen finden, so sagen
wir es von ihnen aus. Das eine wissen wir, nimlich, dafs alle
Begriffe, die wir uns bilden, auf Gott iibertragen, dem Wesen
Grottes selbst nicht entsprechen. Es besteht blofs eine Analogie
zwischen dem, was in den Geschopfen, und dem, was in Gott
ist. Die Théatigkeit der Kreaturen gehirt einer Kategorie an,
sie ist somit beschrankt, sie bildet ein Accidens, welches der
Substanz, als ihrem Subjekte inhériert. Sie unterscheidet sich
infolge dessen sachlich von der Substanz, denn sie bildet ja eine
eigene, von der Substanz unterschiedene Kategorie. Ebenso
vervollkommnet sie ihr Subjekt, die Substanz, weil jedes
Accidens fiir die Substanz eine Vollkommenheit ausmacht, die
Substanz in irgend einer Weise vollendet.

Woher stammt nun die Thitigkeit, dieses Ens in den Ge-
schopfen? Wer ist Ursache dieser Thatigkeit? Gott? Und er
allein? Gott verursacht allerdings die Thitigkeit eines jeden

1 1.1 e n: 955. S. 751.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 163

Geschopfes, aber er bildet nicht die alleinige Ursache derselben.
Wir reden ja von der Thitigkeit der Kreaturen. Sie selbst
wirken somit eine Thitigkeit, sonst konnte sie ihnen nicht zu-
geschriecben werden, sonst wire es nicht ihre Thitigkeit. Daraus
folgt unwiderleglich, dafs diese Thétigkeit ein Effekt, eine Wirkung,
etwas Hervorgebrachtes und zwar von den Geschopfen selber
Gewirktes (operatum) ist. Dies beweist abermals den realen
Unterschied zwischen dem Agens und der Actio oder Thatigkeit.
Ursache und Wirkung konnen nicht sachlich eins und dasselbe
sein. Ebensowenig kann die Ursache sich selber hervorbringen,
was behauptet werden miilste, falls die reale Identitit der Ur-
sache und Wirkung verteidigt wiirde. Bildet nun das Agens
die Ursache der Thitigkeit, so kann in diesem Sinne die Thatig-
keit nicht eine Vollkommenheit des Agens bilden. Die Wirkung
als solche kann nicht vollkommener sein als ihre Ursache,
somit auch nicht ihre Ursache vervollkommnen. Sie gibt folg-
lich in diesem Sinne nur Zeugnis von der Vollkommenheit ihrer
Ursache. Als inhirierendes Accidens dagegen bildet die Thiitig-
keit eine Vollkommenheit des Agens.

Wie verhiélt es sich nun mit dem Agens? Was nennen wir
Agens? Ist die Wesenheit eines Dinges, oder die Potenz des-
selben Agens? Der englische Meister antwortet darauf: ,,potentia
non significat ipsam relationem principii, alioquin esset in genere
relationis; sed significat id, quod est principium, non quidem
sicut agens dicitur principium, sed sicut id, quo agens agit,
dicitur principium.“! Die Substanz, oder richtiger gesprochen das
Suppositum, bei den verniinftigen Wesen die Person, ist das-
jeﬂige, welches eine Thatigkeit ausiibt. Das Agens quod wird
vom Suppositum resp. von der Person gebildet. Weil aber die
Substanz das Suppositum, die Person in den geschaffenen Dingen
Dicht real identisch ist mit dem Vermdgen, mit der Potenz, des-
halb ist in diesen Wesen das Agens quod auch nicht ein und
dasselbe mit dem Agens quo oder mit der Potenz. Die Substanz,
das Suppositum, die Person wirkt also nicht unmittelbar durch

Sich, sondern durch etwas Hinzugefiigtes. Die Potenz unter-
_\_‘kﬁ—————
1. p. q. 41, a. 5. ad 1.

11*



164 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

scheidet sich demnach ebenfalls real von den drei vorhin ge-
nannten Agentien. Sie ist fiir sie ein Accidens, ein Hinzugefiigtes.
Dieses Accidens geht zwar aus den konstitutiven Principien des
Wesens per naturalem resultantiam hervor, ist aber trotzdem
nicht, oder gerade deshalb weil es hervorgeht, nicht mit dem
Wesen real identisch. Die konstitutiven Principien der Wesen-
heit sind nicht im eigentlichen Sinne effektive Ursache (causa
efficiens) der aus ihnen hervorgehenden Potenzen, wihrend das
Agens mit seinen Potenzen im wahren Sinne hervorbringende
Ursache (c. efficiens) fir die Thétigkeit ist. Darum verhilt sich
die geschopfliche Thitigkeit zu der Potenz und dem Agens in
dieser Beziehung nicht wie das Dasein zu der Wesenheit. Die
Wesenheit bringt nicht als causa efficiens ihre Existenz hervor,
wie das Agens als quod und die Potenz als quo effektiv eine
Thétigkeit setzen. Weil indessen jedes Accidens zu seinem Sub-
jekte wie das Dasein zur Wesenheit sich verhilt, deshalb kann
man behaupten, die Thitigkeit bilde das Dasein fiir die operative
Potenz und das Agens als solche.

Ganz anders gestaltet sich das Verhiltnis in Gott. Aus
Gottes Wesenheit gehen in Wirklichkeit (realiter) weder
Potenzen, noch Thitigkeiten hervor. Da ist alles sachlich
Gottes Wesenheit selber, der Unterschied wird blofs von uns
gemacht, besteht nur in unserer Auffassung.

43° d) Gott ist nicht manchmal in der Moglichkeit, in der

Potenz, manchmal hingegen in der Wirklichkeit zu
einer Thatigkeit.

Die Potenz fiir eine Thitigkeit kann sich in einem zwei-
fachen Zustande befinden. Sie ist entweder passive, oder aber
aktive Potenz. Die passive Potenz als solche kann niemals eine
Thatigkeit ausiiben. Sie muls frither vervollkommnet werden
durch die Form des entsprechenden Aktiven. Dies bezeugt der
hl. Thomas mit den Worten: ,nulla potentia passiva potest in
actum exire, nisi completa per formam activi, per quam fit
in actu.“! Nun haben wir aber gesehen, dals Gott iiberhaupt

13.d 14, ¢. 1. a. 1. qu. 2.




Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 165

nicht vervollkommnungsfiahig ist. Er kann nicht complet
werden, weil er es schon ist. Er ist nicht fahig, eine Form
als Complement zu empfangen, weil er seinem innersten Wesen
nach das Sein, die erste und letzte Form bildet. Ebenso wenig
kennt er ein Aktives, von welchem er diese Form erhalten, wo-
durch er vervollkommnet werden konnte. Er selbst ist das
erste Aktive, und alle andern sind es durch ihn.

Dazu kommt, dals Gott, wie wir frither nachgewiesen, gar
keine passive Potenz besitzt. Die passive Potenz bedeutet Mog-
lichkeit, Potentialitdt, im Gegensatz zu Wirklichkeit, Aktualitit.
Sie ist somit etwas Unvollkommenes. In Gott aber gibt es nur
Wirklichkeit, in jeder Beziehung Aktualitdt. Ebenso mufs jede
Unvollkommenheit von Gott ferngehalten werden. Weiter wurde
frither dargethan, dals die passive Potenz von ihrem Objekte
informiert wird. Das Objekt verhélt sich zur passiven Potenz
wie das movens non motum, und die Potenz wie das mobile.
Das Objekt ist demnach frither, in diesem Sinne auch voll-
kommener als das mobile. Allein Gott wird nur von seiner eigenen
Wesenheit oder Form informiert, niemals von irgend einem Ob-
jekte, das von ihm selber sich unterschiede. Er verhilt sich
auch nicht wie das mobile, denn er selbst ist das primum movens,
das movens non motum. Er ist sachlich Subjekt und Objekt
zugleich. Von einem d#ufsern Objekte kann er nicht bestimmt
und bewegt werden; jedes innere aber ist real identisch mit
seiner Wesenheit, und diese mit seinem Dasein.

Endlich wurde schon gezeigt, dals die passive Potenz ein
Princip braucht, um in Thitigkeit iibergehen, eine Thétigkeit aus-
iiben zu konnen. Allein in Gott gibt es nicht im eigentlichen
Sinne ein Princip der Thitigkeit, weil diese letztere sich weder
vom Princip, von der Potenz noch von der Wesenheit unter-
Scheidet. Die Thitigkeit geht nicht real aus der Potenz hervor.
Aus der passiven Potenz kann so wie so nicht ohne weiters
eine Thiitigkeit hervorgehen. Das ist nur aus der aktiven miglich.
Die passive miifste demnach vorerst aktive werden. Dies ge-
Schieht jedoch nicht von selbst, sondern dadurch, dals die passive
Potenz durch eine vom Aktiven mitgeteilte Form complet wird.



166 Das Verbhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Von selbst, oder durch Umwandlung der passiven in eine aktive
kann es nicht geschehen, denn, bemerkt der englische Lehrer,
gleichwie der Stoff nie Kraft, die Materie nie Form, ebenso wird
die passive Potenz niemals aktive.! Ks wire somit nur moglich
durch Mitteilung einer Form. Allein das wurde soeben als
unstatthaft zuriickgewiesen. Gott ist nicht in der Lage, irgend
eine Form von einem Aktiven zu erhalten.

Fiigen wir dem noch bei, dafs in diesem Falle eine Zu-
sammensetzung stattfinden miilste, weil die passive Potenz sich
so wenig in die aktive umwandeln lifst, wie der Stoff in die
Kraft. Der Stoff wird durch die Form zwar verwirklicht, actu;
allein er wird niemals Form, oder das, wodurch er verwirklicht
worden ist. Die Form kann ebenso den Stoff nur dadurch ver-
wirklichen, dafs sie ihn informiert, mit ihm eine Zusammensetzung
eingeht. Ganz dasselbe gilt nach der Lehre des hl. Thomas
von der passiven Potenz. Die Potenz mufs informiert werden
von jener Form, welche das Aktive ihr mitteilt. Sie wird da-
durch nicht die mitgeteilte Form selber, in diese Form umge-
andert, sondern geht mit ihr eine Zusammensetzung ein. Gott
ist aber einfach in jeder Beziehung, er ist die Einfachheit selbst.
Darum kann er unmoglich blofs der Potenz nach thitig sein.
Die blofse Moglichkeit thatig zu sein widerstreitet allen seinen
Eigenschaften und Vollkommenheiten; sie steht im hellen Wider-
spruch mit seinem ganzen Wesen. Eine reine Wirklichkeit,
ein actus purus in jeder Hinsicht, der trotzdem noch .die Mog-
lichkeit fiir einen fernern Akt in sich hat, lalst sich ein fiir
allemal gar nicht denken. Somit ist unsere Behauptung gerecht-
fertigt, dals Gott niemals in der Moglichkeit sei, eine Thitig-
keit zu vollziehen, sondern immer in der Wirklichkeit oder in
actu. Gott ist aber auch nicht eigentlich in der aktiven Potenz
oder in actu mit Bezug aut eine 'Thitigkeit.

Die aktive Potenz ist nach dem hl. Thomas nichts anderes
als dasjenige, wodurch jemand thitig ist. So sagt der englische
Meister irgendwo: ,omne quod est per aliud reducitur ad id,

‘4, d. 44. q. 2. a. 1. qu. 3. — 1. p. q. 79. a. 10.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 167

quod est per se sicut ad primum. Alia vero agentia reducuntur
in Deum sicut in primum agens. Est igitur agens per se. Quod
autem per se agit per suam essentiam agit. Id autem, quo
quis agit est ejus activa potentia. Ipsa igitur Dei essentia
est ejus activa potentia.“! In dieser Stelle ist mit aller wiinschens-
werten Klarheit ausgesprochen, was unter der aktiven Potenz
verstanden werden mufs. Sie bildet das principium quo des
Agens, das Princip, wodurch eine Thitigkeit zustande kommt.
Dieses Principium quo ist aber dem hl. Thomas in Gott dessen
Wesenheit selber. Allein Gottes Wesenheit ist, wie frither be-
wiesen wurde, real identisch mit der Thétigkeit. Darum kann
Gott nicht in der aktiven Potenz sein hinsichtlich seiner Thétig-
keit. Wie man nicht sagen kann, Gottes Dasein bilde a parte
rei das quo est fiir seine Wesenheit, ebenso kann nicht behauptet
werden, seine Wesenheit sei das quo agit mit Bezug auf die
Thatigkeit. Seine mit der Thitigkeit real identische Wesenheit
ware in diesem Falle das was, und zugleich das, wodurch dieses
was hervorgebracht wird (quod agitur). Das hielse einen hellen
Widerspruch verteidigen. Gott ist folglich nicht in actu oder
in der aktiven Potenz.

Ist Gott in der aktiven Potenz hinsichtlich seiner Thatigkeit,
80 mufs diese letztere sich real von der Potenz unterscheiden.
Dafs dieses nicht der Fall sein konne, wurde bereits dargethan.
Aber es folgt noch etwas anderes aus jener Annahme. Der
hl. Thomas erhebt gegen den Satz, dals in Gott eine potentia
generativa sei, den Einwurf: ,quidquid exit ab aliqua potentia,
sive sit potentia agentis, sive materiae, prius est in potentia
quam in actu. Sed generatio filii a Patre non est hujusmodi,
cum sit aeterna. Ergo non exit ab aliqua potentia.“ Der eng-
lische Meister antwortet darauf: ,illud est verum, quando actus
differt realiter a potentia a qua exit. Tunc enim oportet, quod
Prius sit in potentia quam in actu, vel tempore, vel natura. Sed
In Deo est omnino idem re essentia, potentia et operatio, sed
differunt tantum ratione. Et ideo in divinis non valet“2 Wo
T

'2.¢'g.c.8nb5 21,d 7.q. 1. a. 1. ad. L.



168 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

immer die aktive Potenz sich von der Thatigkeit sachlich unter-
scheidet, da ist das Agens oder die potentia in actu der Zeit
oder der Natur nach friither als der Akt, welcher aus dieser
Potenz hervorgeht. Wir sagen die aktive Potenz, denn von
dieser spricht offenbar der englische Meister. Von der passiven
hatte er ja behauptet, dafs sie niemals in eine Thitigkeit iiber-
gehe. Sie miisse vorerst durch eine vom Aktiven mitgeteilte
Form complet, mit andern Worten potentia in actu oder aktive
Potenz werden, dann endlich gehe eine Thatigkeit aus ihr hervor.
Es ist somit klar, dals S. Thomas die aktive Potenz meint, wenn
er von ihr behauptet, sie miifste der Zeit, oder wenigstens der
Natur nach friiher sein als die Thatigkeit, welche in Wirk-
lichkeit (realiter) aus ihr hervorgeht. Nun diirfen wir aber in
Gott kein frither und spiter, sei es der Zeit, sei es der Natur
nach in Wirklichkeit (realiter) annehmen. Wir fassen zwar
Gottes Wesenheit als friither, denn sein Dasein, und sein Dasein
als frither, denn seine Ewigkeit oder Dauer;! allein in der Wirk-
lichkeit oder a parte rei verhdlt sich die Sache nicht so. Das
eine ist, wie S. Thomas an dieser Stelle bemerkt, blofs secundum
nostrum intellectum friiher als das andere. Darum kann Gott
nicht in der aktiven Potenz sein zu seiner Thatigkeit. Die
Potenz ist in ihm weder der Zeit, noch der Natur nach friiher,
als seine Thatigkeit.

Es wurde ferner schon bewiesen, dafs in Gott der Wirk-
lichkeit nach (realiter) kein Thétigkeitsprincip existiert. Gott
ist, erklart S. Thomas, eigentlich nur das Princip des Effektes,
nicht aber das Princip der Thatigkeit. Nun bildet aber nach
der Lehre des englischen Meisters die aktive Potenz das Princip
der Thatigkeit.2 Diese Potenz ist das Princip, wodurch die
Thatigkeit hervorgebracht wird. Somit ergibt sich wieder die-
selbe Schlufsfolgerung, dafs Gott nicht in der aktiven Potenz
zu seiner Thétigkeit sein kénne. In Gott darf keinerlei Werden,
fieri im eigentlichen Sinne angenommen werden. Denn das Werden
setzt nach unsern Begriffen ein Nichtsein voraus. Gottes Wesenheit

11, d. 19, q:'2; 8. 1. ad. '1," *.1. p.'q. 25. &, 1.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 169

aber enthélt kein Nichtsein, die reine Wirklichkeit, der actus
purus schliefst eo ipso jedes Nichtsein aus. Versteht man unter
Werden iiberhaupt nur ein Entstehen oder Entspringen,
so kann es allerdings von Gott ausgesagt werden. Das Néhere
hieriber bringt die Lehre von der Trinitdt. Beziiglich der
Thétigkeit indessen gibt es in Gott keinen wirklichen, son-
dern blofs einen von uns gedachten Ursprung.

44° e) Gott ist nicht mittels einer Bewegung thitig.

Der hl. Thomas behauptet, Gottes Thatigkeit gehire keiner
Kategorie, keinem Pridicamente an. ,,Actio secundum quod est
praedicamentum dicit aliquid fluens ab agente et cum motu. Sed
in Deo non est aliquid medium secundum rem inter ipsum et
opus suum. Et ideo non dicitur agens actione, quae est prae-
dicamentum, sed actio sua est substantia.“!

Wir verstehen unter Thétigkeit etwas mittelst einer Be-
wegung aus dem Agens Herausflie[sendes. Eine solche Bewegung,
ein solches Herausfliefsen findet aber in der Wirklichkeit (secun-
dum rem) bei Gott nicht statt. Zum genauen Verstindnisse
dieser Stelle ist es notwendig, die Lehre des englischen Meisters
iiber die Thitigkeit genauer in Erwigung zu ziehen. 8. Thomas
sagt iiber die Thitigkeit folgendes: ,primo oportet cognoscere
originem alicujus ab alio ex motu. Quia enim aliqua res a sua
dispositione removeatur per motum, manifestum fit, hoc ab aliqua
causa accidere. Et ideo actio secundum primam nominis im-
Positionem importat originem motus. Sicut enim motus, prout est
In mobili ab aliquo dicitur passio, ita origo ipsius motus secundum
quod incipit ab alio et terminatur in id, quod movetur vocatur
actio. Remoto igitur motu actio nihil aliud importat quam ordinem
originis, secundum quod a causa aliqua vel principio procedit in
id, quod est a principio. Unde cum in divinis non sit motus,
actio personalis producentis personam nihil aliud est quam habi-
tudo prineipii ad personam, quae est a principio.

Thétigkeit ist also dem hl. Thomas in erster Linie, geméls

der ersten Benennung, soviel als Ursprung einer Bewegung.
-_——_g_!—_—

"1.d.8.q. 4.8 ad 8. 21 p. q 41. a. 1. ad 2.

“o



170 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Die von einem andern mitgeteilte Bewegung in dem beweglicken
Subjekte heilst Leiden. Der Ursprung dieser Bewegung, die von
einem andern ihren Anfang nimmt, und in dem Bewegten ihren
Abschlufs findet, wird Thatigkeit genannt. Die Bewegung schlielst
somit ein gewisses Fliefsen aus dem einen in das andere, aus
dem Agens in das Patiens in sich. Lalst man die Bewegung
weg, so bedeutet die Thitigkeit nichts anderes, als die Beziehung
des Ursprunges, die Beziehung nicht als solche oder ihrem Wesen
nach gefalst, sondern als in einem Principe, in einer Ursache
begriindet, als aus einem Princip, aus einer Ursache hervor-
gehend betrachtet. Nehmen wir z. B. die Erhitzung als Thitig-
keit, und denken wir uns die Bewegung, das Uberfliefsen auf
das, was heils wird, hinweg, so haben wir in dieser Thitigkeit
blofs die Beziehung des Ursprungs, die in der Hitze selbst ihr
Fundament besitzt. Die Hitze bildet ja das unmittelbare Princip
derselben. Ahnlich verhilt es sich mit dem Leiden, der Passio.
Die Thatigkeit bedeutet somit an und fir sich oder ihrem Wesen
nach blofs die Beziehung des Ursprunges, allein in diesem Zu-
stande betrachtet bildet sie etwas Abstraktes. In der Wirklichkeit
existiert keine Thitigkeit (actio), sondern nur ein Thiltigsein (agere).
Dieses agere aber schliefst ein in der Wirklichkeit existierendes
Princip, eine reale Ursache in sich, die wir Agens nennen. Dieses
Thatigkeitsprincip ist etwas Reales, folglich mufs das Namliche
auch von dem Thétigsein, von dem agere gelten. Auch das
agere ist ein ens. In Gott ist es Substanz, in den Geschopfen
Accidens. Darum inhériert es den Kreaturen, obgleich die
Thatigkeit an und fir sich, ihrem innersten Wesen nach nicht
etwas Inhirierendes bezeichnet. Manche Autoren wollten aus
den vorhin citierten Worten des hl. Thomas den Beweis ableiten,
dals die Thitigkeit stets im Leidenden als ihrem Subjekte sei.
Allein Cajetan bemerkt mit Recht, der englische Meister rede
hier von der Thitigkeit als solcher, nicht aber insofern sie
Substanz oder Accidens ist. Die Thatigkeit als solche ist in gar
keinem Subjekte, sondern etwas aus dem Agens Ausfliefsendes.
Daher sagt der hl. Thomas irgendwo: ,nihil prohibet aliquid esse
inhaerens, quod tamen non. significatur ut inhaerens; sicut etiam



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 171

actio non significatur ut in agente; sed ut ab agente. Et
tamen constat, actionem esse in agente.“!

Wie verhdlt sich nun die Thitigkeit zu der Bewegung?
Ist sie mit derselben real identisch? Offenbar nicht, denn die
Thiitigkeit bildet die Ursache der Bewegung als solcher. Die
Bewegung ist eine Wirkung des Agens, und das Leiden eine
Wirkung der Bewegung. Das Agens beriihrt mittelst der Be-
wegung, insofern diese vom Agens stammt, das Subjekt, welches
leidet. In diesem Sinne nennen wir die Bewegung das Bewegt-
werden des Subjektes, den Akt des Passiven. Ursache und
Wirkung aber kionnen niemals siichlich eins und dasselbe sein.

An dieser Begriffsbestimmung der Thitigkeit und Bewegung
mufs um so mehr festgehalten werden, als die Konfusion hier-
liber alle moglichen Unrichtigkeiten im Gefolge hat. Prof. Satolli
z. B. gibt unbedingt zu, dafs Gott den Willen der (eschipfe
bewege. Allein, bemerkt er fortwiihrend, nicht blofs einmal,
diese Bewegung ist nichts anderes als die Thiitigkeit des
Willens. Diese Ansicht ist aber grundfalsch. Die Thitigkeit
ist etwas vom Agens Ausgehendes, die Bewegung hingegen
etwas im Beweglichen. Die Bewegung, resp. das Bewegtwerden
ist ein Akt des Beweglichen. Das Bewegliche aber ist unvoll-
kommen. Darum ist die Bewegung ein Akt des Unvollkommenen,
wie S. Thomas im 11. Buche der Metaphysik, Lectio 9 weit-
ldufig darthut. Die Thitigkeit hingegen ist der Akt eines Voll-
kommenen. Die Unrichtigkeit jener Behauptung geht aber noch
deutlicher aus der Definition der Bewegung hervor. Der eng-
lische Meister sagt: ,,Motus est actus moventis ut a quo, mobilis
autem ut in quo, et non actus mobilis ut a quo, neque mo-
ventis ut in quo. Et ideo actio moventis dicitur actio, mobilis
vero passio.“2 Aus dieser Stelle geht unwiderleglich hervor,
dafs die Bewegung, resp. das Bewegtwerden des Willens unmog-
lich real identisch sein kann mit der Thitigkeit. Die Bewegung
Behirt der Kategorie: ,,passio®; die Thitigkeit der Kategorie:
»actio' an,

Nun hilt es nicht mehr schwer, den Unterschied zwischen
\———_‘__,

tde po-tentia q. 8. a. 2. 2 Metaph, lib. 11. lect. 9.



172 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

der gottlichen und geschopflichen Thatigkeit klarzustellen. Die
Thitigkeit der Geschopfe gehort einer Kategorie an. Infolge
dessen bedeutet sie etwas real vom Agens Ausflielsendes. Die
Kreatur wirkt daher mittelst der Thitigkeit. Diese Thatigkeit
ist ein Mittelding zwischen dem Agens und dem Effekte, der
durch die Thétigkeit herorgebrachten Wirkung. In Gott da-
gegen geht die Thitigkeit nicht real (non secundum rem) aus
dem Agens hervor, sie bildet vielmehr sachlich eins und dasselbe
mit dem Agens. Darum ist auch keine wirkliche, reale Bewegung
in Gott méglich. Eine Thitigkeit, die nicht in der Wirklichkeit
ausflielst, die nicht mit einer Bewegung verkniipft ist, darf auch
nicht unter die Kategorie: ,actio”“ gerechnet werden. Mit Recht
erklart darum der Doctor Angelicus unter Berufung auf den
Kommentator, die Thitigkeit werde von Gott und den Geschopfen
in analoger Weise, nicht univok ausgesagt.! Wie man iiber-
haupt keine Vollkommenheit von Gott und den Kreaturen in
univoker Weise aussagen kann, ebenso darf dies auch nicht in
Bezug auf die Thatigkeit geschehen. Die Thitigkeit geht in Gott
nur unserer Auffassung nach aus der aktiven Potenz hervor.
Aus der Wesenheit tritt ein Akt heraus, und dieser ist der
actus secundus, der auch Thatigkeit oder operatio heilst. Dieser
Akt gehort dem Agens, also demjenigen an, was eine Wesenheit
hat, der Wesenheit selbst aber als dem Principe der Thatigkeit
(agendi). Zwischen der Wesenheit und Thatigkeit dieser Art
in der Mitte steht die Kraft, die sich von beiden, in den Ge-
schopfen real, in Gott unserer Auffassung nach unterscheidet.?
Die Thitigkeit Gottes vollzieht sich somit nicht nach Art einer
Bewegung (per modum motus), sondern nach Art des Wirkens
(per modum operationis), das sich von der Bewegung wie das
Vollkommene vom Unvollkommenen unterscheidet. Die Bewegung
namlich geht von der Potenz in den Akt iiber.® Dadurch wird
die Kreatur agens in actu. Und vom Agens in actu geht die
Thitigkeit real aus.

Wo immer daber die Thitigkeit real unterschieden ist von

12,d.17.q. 1. 2. 2. ad 4. — d. 18. q. 2. 2. 2. 2 1.d. 7. q. 1.
a. 1, ad 2. 31, ¢. ad 8.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 173

der Substanz, da mufs auf irgend eine Weise eine Bewegung
platzgreifen. Denn das Agens geht von neuem in eine Thatig-
keit iiber, und es ist in ihm jetzt eine Thatigkeit, die friiher
nicht war.! Dieses wird auch von P. Kleutgen zugestanden.
Der genannte Gelehrte bemerkt: ,,Wohl mag ein Wesen nicht
blofs Empfanglichkeit fiir die Bestimmung, die es in der Ver-
dnderung erhélt, sondern auch das Vermogen besitzen, dieselbe
sich zu geben; es kann dennoch dieses Vermogen sich selber
nicht geniigen. Denn, wenn es die Bestimmung, sei es einen
Zustand oder eine Eigenschaft, die es hervorbringen konnte, bis
dahin nicht hervorbrachte, so mufls es jetzt, da es ihn hervor-
bringt, eben hiezu bestimmt werden, und also bereits eine Ande-
rung, und sei es auch nur die Hebung eines Hindernisses, ein-
getreten sein.“2 P. Kleutgen spricht hier von einer Verdnderung,
die bei der Thitigkeit der Geschopfe stattfindet. Eine Verinderung
ohne Bewegung aber lidfst sich schlechterdings nicht denken.
Diese Verdinderung ist ja michts anderes als der Ubergang vom
einen Zustande in den andern. Sie schlielst somit eine Be-
wegung in sich. Dieser Ubergang nun von der Unthitigkeit
zur Thitigkeit und umgekehrt fehlt in Gott. HEs findet sich
darum in ihm auch keine Bewegung. ,Actus divinae cognitionis
hon est aliquid diversum ab ejus essentia, cum in eo sit idem
intellectus et intelligere, quia sua actio est sua essentia. Unde
per hoc, quod cognoscit aliquid extra se, ejus cognitio non potest
dici dissiliens vel defluens.“3 In Gott ist kein reales
Princip der Thitigkeit. Daher kann diese letztere auch nicht
in der Wirklichkeit (realiter) aus diesem Princip herausfliefsen,
Damit ist jede Bewegung von selbst ausgeschlossen. Die Wesen-
heit Gottes ist und bleibt immer Thatigkeit.* Aus diesem
Grunde hat S. Thomas vorhin gelehrt, die Potenz, welche wir
Von Gott aussagen, sei eigentlich weder aktiv noch passiv, weil
! ihm weder die Kategorie: ,actio, noch: ,passio” existiere.?
Alles in Gott steht aufserhalb der Gattung des geschopflichen Seins. ¢

\-\_\_—_.—_
'1.d 8. q. 3. a. 1. ad 4. ? Philos. d. Vorz. 2. B. 2. Aufl. n: 9, 4,
58- 676. 3 de veritate q. 2. a. 5. ad 15. * de potentia q. 1. a. 1. ad 1. 8.
de potentia 2. a. 1. ad 1. ¢ de potentia q. 7.a.10. — 1. p. g. 28. a. 1.ad 3.



174 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

So folgt denn aus dieser Lehre der Scholastik mit aller
Bestimmtheit, dals es in Gott keinerlei Bewegung im eigentlichen
Sinne geben konne. Und nicht allein die Scholastik behauptet
dieses, sondern auch Aristoteles. Denn auch ihm ist Gott der
unbewegliche Beweger. Gott ist wesentlich Beweger,
d. h. ihm kommt nicht allein das Dasein, sondern auch das Be-
wegen, das Wirken wesentlich zu. Er selbst aber, und zwar
er allein ist unbeweglich, weil Sein und Thatigkeit in ihm
real eins und dasselbe sind.! Er besitzt keine Potentialitit, was
mit der Beweglichkeit unvereinbar ist. Ebenso wenig ist er
zusammengesetzt. Jedes Bewegliche aber muls zusammengesetzt
sein, weil es in der Bewegung teilweise das Namliche bleibt,
teilweise sich dndert. Der Zweck der Bewegung resp. des Be-
wegtwerdens geht dahin, dals das Bewegliche durch die Bewegung
etwas erlange. Allein Gott ist im Vollbesitze alles Seins.?2 Gott
fangt daher nie an, etwas zu wollen, was er frither nicht wollte,
noch hort er auf zu wollen, was er frither wollte.® Allerdings
spricht der englische Lehrer manchmal von einer Bewegung in
Gott. Von der gottlichen Weisheit wird gesagt (Sap. 7. 24),
dals sie beweglicher sei denn jede Bewegung. Die Bewegung
darf jedoch hier nicht im eigentlichen Sinne verstanden werden.
Es kann nur von einer Ahnlichkeit die Rede sein, insofern nim-
lich die ewige Weisheit allen Kreaturen ihre Ahnlichkeit auf-
pragt.t Die Bewegung der ewigen Weisheit unterscheidet sich
aber, wie S, Thomas betont, in zweitacher Weise von der eigent-
lichen Bewegung. Zuniichst ist nicht die ewige Weisheit selbst
als numerisch die nédmliche in diesem und jenem Geschopte,
sondern ihre Ahnlichkeit. Zweitens ist auch nicht die Rede
von der Ordnung der Zeit, sondern der Natur. Der Natur nach
frither, wenn auch nicht der Zeit nach, haben die vorziiglicheren
Geschopfe, die Engel an Gottes Giite Anfteil.?

Noch in einem andern Sinne kann von Gott die Bewegung
ausgesagt werden. Wird némlich die Thitigkeit, das Erkennen
und Wollen iiberhaupt Bewegung genannt, so unterliegt es keinem

1 Quodl. q. 10. a. 5. 2 1. p. q 9. a 1. &1 p q 19 a 7
‘t1.p.q.9a.1,.ad23 51,4.8,q.8 a 1. ad 1,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 175

Ziweifel, dals Gott sich selber bewegt. Er erkennt und will
oder liebt sich selber.! Allein eine Bewegung, wie wir sie in
den Kreaturen hinsichtlich dieser Akte annehmen miissen, darf
von Gott nicht ausgesagt werden. Der englische Meister erklirt
Ja ausdriicklich, dals diese Thitigkeiten in Gott ohne irgend
eine Bewegung vor sich gehen. Es besteht somit, wie in
allen andern Vollkommenheiten, so auch in dieser blofs eine
Ahnlichkeit oder ein analoges Verhiltnis. Die Geschopfe gehen
bei der Thatigkeit aus der Moglichkeit in die Wirklichkeit, aus
der Potenz in den Akt iiber. Diesbeziiglich sind sie darum Gott
durchaus unéihnlich, weil Gott einen solchen Ubergang ganz und
gar nicht kennt. Der Grund davon ist die sidchliche Identitat
aller gottlichen Vollkommenheiten mit der Wesenheit und dem
Dasein. Diese reale Identitit wurzelt aber darin, dals in Gott
Wesenheit und Dasein sachlich eins und dasselbe bilden. Da
ist alles die hochste Einfachheit, die lautere Wirklichkeit, da
gibt es nur den actus purus hinsichtlich des Wesens und der
Thitigkeit oder Wirksamkeit. So fiihrt uns also der englische
Meister abermals zuriick zu dem Grundprincip, dals Gott total
anders ist als die Geschopfe, denn Deus est suum esse; et suum
€8se est suum intelligere et suum velle.

45° f) In Gott gibt es in der Wirklichkeit nur eine einzige

Thatigkeit,

»Operatio Dei est sua essentia. Unde sicut essentia est
Una, ita operatio est una in re, sed plurificatur per diversas
ationes; sicut etiam est ex parte essentiae, quae, licet sit una,
Considerantur tamen in ea plures rationes attributorum.? Sicut
Voluntas et essentia et sapientia in Deo idem sunt re, sed ratione
diStinguuntur, ita etiam distinguuntur et operationes secundum
Tationem diversarum attributorum, quamvis sit una tantum ipsius
OPeratio, quae est sua essentia® Multitudo actionum, quae Deo
ttribuuntur, ut intelligere, velle, producere res et similia, non
“unt diversae res, quum quaelibet harum actionum in Deo sit
wesse, quod est unum et idem.* Operatio Del potest

11-(:.&(12.--—1.p.q.9.a.1.adl. 21,d 2 q. 1. a. 2. ad 2,

al'c.d43 (
+49.q. 2. a. 1, ad. 2. 42 ¢ g oc 10.



176 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

considerari vel ex parte operantis, vel ex parte operati. Si ex
parte operantis, sic in Deo non est nisi una operatio, quae est
sua essentia. Non enim agit res per actionem aliquam, quae
sit media inter Deum et ipsum factum, sed per suum intelligere
et suum velle, quae sunt ipsius esse.“!

Aus diesen Stellen des englischen Meisters ist klar und
bestimmt zu entnehmen, dals in Gott der Wirklichkeit nach
specifisch und numerisch nur eine einzige Thitigkeit existiert.
Zum bessern Verstindnisse dient es indessen, wenn wir das
Princip der Einheit und der Vielheit beziiglich der Thitigkeiten
etwas eingehender betrachten. Wir lassen dem Doctor Angelicus
das Wort.

»Unitas et pluralitas actionis potest ex duobus considerari.
Uno modo ex parte subjecti agentis. Kt ex hoc consideratur
unitas seu pluralitas actionis secundum numerum, sicut et quod-
libet aliud accidens habet numeralem unitatem vel pluralitatem
ex parte subjecti. Haec enim visio vel auditio Socratis est alia
numero a Visione vel auditione Socratis. Alio modo potest con-
siderare unitas vel pluralitas actionis ex parte principii, quo
agens operatur. Kt ex hoc actio dicitur esse una, vel plures
secundum speciem, sicut visio et auditio sunt operationes specie
differentes. Procedit enim actio ab agente secundum rationem
virtutis, qua agit. Nec obstat, quod actiones recipiunt speciem
secundum objecta, quia determinatae virtutes determinata objecta
respiciunt. Considerandum tamen, quod si virtus quae est actionis
principium, ab alia superiori virtute moveatur, operatio ab ipsa
procedens non solum est actio, sed etiam passio, inquantum
scilicet procedit a virtute, quae a superiori movetur. In homine
autem omnes virtutes sensitivae partis moventur gquodammodo
a voluntate, sicut a quodam principio primo. Kt ideo et audire
et videre et imaginari et concupiscere et irasci non tantum sunt
actiones, sed etiam quaedam passiones procedentes a motione
voluntatis, inquantum scilicet homo ex propria voluntate ad prae-
dicta progreditur. Et ideo licet in uno homine secundum diversas

! de potentia q. 7. a. 1. ad 11.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 177

potentias et habitus videantur esse plures actiones specie differen-
tes tamen, quia omnes procedunt ab una prima actione voluntatis,
dicitur esse una actio unius hominis, sicut si unus artifex per
multa instrumenta operaretur, una ejus actio diceretur. . . . .
Quaecunque virtus non habet dominium sui actus sic a superiori
movetur, quod ipsa non agit, sed potius agitur. Unde Philoso-
phus dicit, quod sensus non est alicujus actionis principium. Sed
virtus, quae habet dominium sui actus, scilicet voluntas, sic
movetur a superiori, scilicet a Deo, quod non solum
agitur, sed etiam agit. . . . Operatio alicujus speciem et uni-
tatem habet a primo principio pertinente ad eandem naturam,
sicut voluntas, a qua habent unitatem omnes actiones hnmanae,
est quoddam principium intrinsecum humanae naturae. Non autem
aliquae actiones habent nunitatem ex hoec, quod reducuntur in
aliquod principium primum alterius naturae, alioquin sequeretur,
quod omnium rerum esset actio una, quia est unum principium
primum movens omnia, scilicet Deus.“!

S. Thomas stellt hier ein doppeltes Princip auf fiir die
Beurteilung, ob ein Thitiges nur eine oder mehrere Thitigkeiten
vollziehe. Die numerische Einheit ist nach der Einheit des
Agens, die specifische nach der Einheit der Kraft, wodurch das
Agens thitig ist, zu bemessen. Dem entsprechend wird auch die
Mehrheit der Thitigkeiten sich nach der Vervielfiltigung dieses
zweifachen Principes richten. Gibt es mit Bezug auf die Thitig-
keit Gottes nur ein Agens, und zugleich nur eine Kraft, so
folgt mit aller Bestimmtheit, dafs der Wirklichkeit nach (realiter)
in Gott nur eine einzige Thatigkeit moglich ist. Dies ist nun
anch thatsdchlich der Fall.

Das Subjekt oder Agens (agens quod) in Gott ist die gott-
liche Wesenheit. Sie bildet in der Wirklichkeit den erkennen-
den Verstand, das erkannte Objekt, die intelligible Species und
das thatsichliche Erkennen. Zwischen allen diesen besteht die
héchste reale Einheit.2 Dariiber darfein Zweifel nicht aufkommen.
»lntellectus divinus non intelligit essentiam suam per aliquam
Speciem differentem essentialiter aut realiter ab ipsa essentia sua.

—~—

' de unione Verb. incarn. a. 5. 2 1. p. q. 14. a. 4.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI,

(R



178 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Nihilominus tamen ipse intelligit essentiam suam per essentiam
suam. Unde essentia se habet ut intelligens, et ut intellecta,
et ut quo intelligitur.“! Das Nadmliche gilt vom gottlichen Willen.
Der Wille Gottes unterscheidet sich ebenso wenig real vom
Verstande, wie vom unmittelbaren Objekte.? Damit ist die Ein-
heit des Agens oder Subjektes und dadurch die Einheit der
Thatigkeit hinreichend festgestellt. Es gibt eben nur eine ein-
zige gottliche Wesenheit, und zwar ist diesc Wesenheit
numerisch, nicht nur specifisch eine. Darum existiert in Gott
auch nur numerisch eine Thitigkeit. Die numerische Einheit
oder Mehrheit hingt ja nach S. Thomas von der numerischen
Einheit oder Vielheit des Subjektes, des Agens quod ab.
Wie verhilt es sich aber mit der specifischen Einheit der
gottlichen Thatigkeit? Diese mufs berechnet werden nach der
Einheit der Kraft, des Thitigkeitsprincipes (principium quo).
Der hl. Thomas nennt dasjenige, wodurch ein Ding thitig ist,
Potenz. Potentia significat id quod est principium, non quidem
sicut agens dicitur principium, sed sicut id, quo agens agit,
dicitur principium.® Nun hat aber Gott in der Wirklichkeit blofs
eine einzige Potenz, nimlich seine Wesenheit. Er erkennt
und will alles per suam essentiam. Gott ist durch sich
thatig. Was durch sich wirkt, das wirkt durch seine Wesen-
heit. Dasjenige, wodurch ein Ding thitig ist, nennen wir
aktive Potenz. Somit ist in Gott die Wesenheit aktive Potenz.*
Da nun Gott nur eine einzige Wesenheit besitzt, so kann es in
ihm auch nur specifisch eine Thitigkeit geben. Der englische
Meister fordert fiir die specifische Einheit der Thatigkeit, dals
das erste Princip, wodurch ein Ding thitig ist, zur ndmlichen
Natur gehore, die das Agens besitzt. Ist dieses in Gott der
Fall? Ohne Zweifel, denn Gott wird von keinem andern bewegt,
er erhédlt nicht die Kraft oder die aktive Potenz, wodurch er
wirkt, von einem andern. Dieses Princip gehort vielmehr seiner
eigenen Natur an, ja es ist mit eben dieser Natur real eins und
dasselbe. Die specifische Einheit der Thiitigkeit Gottes ist somit

11.d.27. q. 2. a. 1. ad 4. ? de veritat q. 23. a. 6. ¢ und ad b
*1.p.q 4l.a. 5.ad 1. 42 ¢c. g c 8.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 179

iiber jeden Zweifel erhaben. Dals aber diese specifisch und
numerisch eine Tkitigkeit real identisch ist mit der Wesenheit
und dem Dasein Gottes, wurde frither gezeigt. Gott ist in jeder
Beziehung die Einfachheit (omnino simplex), die grolstmigliche
Vollkommenheit.

»Absolut vollkommen,” schreibt P. Kleutgen, ,,ist nur jenes
Wesen, dem nichts gebricht, was als Sein und Wirklichkeit ge-
dacht werden kaun, als das Unendliche. Von demjenigen nun,
iIn welchem Wesenheit und Sein dasselbe sind, muls die Voll-
kommenheit, sowohl in dem einen, als in dem andern Sinne aus-
gesagt werden. Es ist in ihm keine Entwicklung denkbar —
dies wurde oben daraus gezeigt, dafs das Sein iiberhaupt keiner
verwirklichenden Bestimmung fdhig ist — es mufls aber
auch alle denkbare Vollkommenheit umfassen, und dies wird
daraus erkannt, dafs jenes Sein, welches mit der Wesenheit
eines und dasselbe ist, auch keine beschrandenden Be-
stimmungen zuldfst.! Es ist in der That richtig, dafs der eng-
lische Meister den tiefsten innersten Grund fiir alle Vollkommen-
heit in Gott in die reale Identitit der géttlichen Wesenheit mit
ihrem Dasein setzt. Die Vollkommenheit des Seins, wie nicht
minder jene der Thitigkeit besteht nach dem hl. Thomas, wo
immer wir uns in seinen Werken erkundigen wollen, in der
Thatsache, dafs Gottes Wesenheit eins und dasselbe ausmacht
mit seinem Dasein. Die Thatigkeit Gottes ist ihm real identisch
mit dem Thatigkeitsprincip, mit der aktiven Potenz, mit der
Wesenheit und mit dem Dasein. Darum sagt man mit viel
grofserer Genauigkeit und im eigentlichsten Sinne richtig, Gott
sel Akt, nicht aber er sei in actu. Gott ist Akt, actus essendi
et actus operandi. Er befindet sich nicht in actu essendi, noch
auch in actu operandi. Gott ist nicht verwirklicht, sondern
Wirklich. Er bildet die reine Wirklichkeit, wihrend die
Wirklichkeit essendi und operandi der Geschopfe mit einer Potenz
_Ofi_el‘ Potentialitdt gemischt erscheint.

Y1oe. b: 958, S, 756 ff,

e
12*



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

