Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Ultima Critica di Ausonio Franchi. Parte seconda Del Sen-
timento. Milano, Palma. 1891.1

Unter den neuesten litterarischen Erscheinungen auf dem Gebiete
der Philosophie diirften nur wenige geeignet sein, das Gefithl ungetriibter
Befriedigung in dem Grade zu erregen, wie die ,Letzte Kritik* des vor-
maligen Rationalisten und Gegners der christlichen Philosophie, des
italienischen Philosophen Ausonio Franchi. Das Werk Franchis gereicht
uns zu um so grolserer Genugthuung, als das Urteil, das ein so kompe-
tenter Richter iiber den Entwicklungsgang fillt, welchen die Philosophie
insbesondere seit Kant genommen, genau mit demjenigen tbereinstimmt,
das wir seit Jahren wiederholt ausgesprochen und gegen verschiedene
von Kant beeinflufste Richtungen verteidigt haben. Die Ultima critica
ist eine Art von destructio destructionis, die deshalb nicht mehr, wie
die erste Kritik, zerstort, sondern aufbaut. Die Bekehrung des neuen
Paulus ist griindlich. Der ehemalige Jinger Kants ist — zweifellos nach
schweren Geisteskimpfen — zu der Einsicht gelangt, dals es nur eine
wahre Philosophie gibt, und dafls diese keine andere ist, als die schola-
stische, die katholische, dals die Freiheit und innere Wahrheit der phi-
losophischenWissenschaft durch die Abhiingigkeit von und die Orientierung
an dem christlichen Glauben nicht gefihrdet, sondern gesichert wird.
Eminent scholastisch ist ihm gleichbedeutend mit musterhaft katholisch
(S. 485). ,Der christliche Theismus und Spiritualismus ist das einzige
System, das in seinen Doktrinen wissenschaftlicherseits und in seinen
Glaubenssiitzen religioserseits der individuellen Vernunft alles bietet, was
ihren Wissensdurst und ihr Glaubensbediirfnis hienieden befriedigen
kann, und der socialen Vernunft alles, was erforderlich ist fiir die rechte
Leitung des Gewissens und offentlichen Lebens; fir die richtige Be-
stimmung von Pflichten und Rechten, den gebiihrenden Schutz der
Interessen und Sitten, fiir die Gerechtigkeit der biirgerlichen und Staats-
gesetze, fir den Frieden und das Gedeihen der Vélker und Staaten.”

Wir haben hier ein Werk vor uns, von dem wir im Zweifel sind,
was mehr zu bewundern sei, die Gelehrsamkeit oder der Scharfsinn oder
die Seelenstiirke, die sich darin kundgeben. Mit der Schirfe und Sicher-
heit des Auges und der Hand, womit der geiibte Arzt in die Schiden
eines fremden Organismus eingreift, legt der Verf. dar und zerstort die
rationalistischen Wahngebilde, die seine jugendliche Phantasie gefangen
nahmen. Was wir von den Heiligen rithmen, nachsichtig gegen andere,
strenge gegen sich selbst zu sein, gilt vom Urteil des Verf., der unnach-
sichtig gegen die eigenen Verirrungen fremden Ansichten die moglichst
giinstige Seite abzugewinnen sucht. Die ergreifende Selbstanklage des
Verf. S. 390 wird auf keinen fithlenden Leser ihren Eindruck verfehlen.

Der Inhalt des vorliegenden zweiten Bandes bildet eine geradezu
vernichtende Kritik des sog. Gefiihlsrationalismus, die auch fiir uns einen
hohén Wert beansprucht, da sich noch immer Philosophen und Theologen
finden, die sich von den Einflissen Kants, Jakobis, Schleiermachers u. s. w.
nicht frei zu erhalten wissen. In diesem Sinne, nicht in dem einer syste-
matischen Theorie des Gefiihls haben wir den Titel dieses Bandes: del

t Vgl. uber den ersten Teil dieses Jahrb. Bd. IV. S. 378.



108 Litterarische Besprechungen.

sentimento (was teils unserem ,,Sinne“, teils unserem , Gefiihl“ entspricht)
zu verstehen. Der Gang der Untersuchung schlielst sich der &lteren
Schrift des Verf.,, gegen die sich die ultima critica richtet, an. Zwei
Thesen sucht der positive Teil jener Schrift durchzufithren: 1. Der Sinn
{sentimento) ist ein Erkenntnisvermigen; 2. er erkennt nicht blofs die
Phanomene der korperlichen, sondern auch der geistigen Welt (ist eine
Art ,Sinn“ wie fiir das Sinnliche so auch fir das Geistige S. 7. 8). Das
Urteil der ult. crit. nun geht dahin, dafs die erste These richtig, aber
nicht geniigend, weil ohne Riicksicht auf die deutsche Philosophie ver-
teidigt sei. Durch Tetens, Kant und Herbart war an die Stelle der
scholastischen Zweiteilung eine Dreiteilung nicht der Seelenvermogen (die
als nichtige scholastische Entititen verworfen wurden), sondern der Be-
wufstseinszustinde,! nimlich des Erkennens, Fiihlens und Wollens
gesetzt und das Fiihlen auf Lust und Unlust zurickgefiihrt worden.
Man nahm einerseits dem Gefiihl (Sinn) alle Bedeutung fir die Erkennt-
nis und machte andererseits dasselbe zu etwas Urspriinglichem, Unredu-
cierbarem. Zwei falsche Theorieen, wovon die erste den Unterschied
des intellektuellen und sinnlichen Erkennens aufhebt, die zweite aber
Lust und Unlust zu urspriinglichen Funktionen macht, obgleich sie nur
Zustande des Erkenntnis- und Willensvermdgens oder beider zugleich
sind. Denn Lust und Unlust empfindet man, je nachdem Sion und In-
tellekt im Erkennen, Begehren und Wollen in vollkommener und geord-
neter Weise sich bethiitigen oder nicht, ihr Ziel, das Wahre und Gute
erreichen oder nicht, worin auch das Schéne als eine besondere Form
des einen oder andern enthalten ist. ,Jene theoretische Erhebung der
Lust (des piacere) war aber nur zu natiirlich in einem Jahrhundert, das
aus dem Wohlgefallen sein praktisches Lebensgesetz, seine Religion, seinen
Gott gemacht hat.”

Ein weiterer Mangel, fihrt der Verf, in der Kritik seines Werkes
fort, ist, dals der Apriorismus der Kantianer, Rosminianer und anderer nicht
bekiimpft und gegen den Empirismus der wesentliche Unterschied von
Intellekt und Sinn nicht erwiesen, mit andern Worten nicht gezeigt wurde,
dafs das sinnliche Erkennen und sein Princip nie sich zum intellektuellen
entwickeln konne, also die materialistische Psychologie, dieses Ungeheuer
der modernen Wissenschaft, eine Wissenschaft von der Seele, die in der
Vertilgung der Menschenseele und der Entmenschlichung des Menschen
besteht, nicht widerlegt wurde.

Die zweite These, dafls der Sinn (das Gefiihl) das Intelligible zum
Objekt habe, ist falsch. Es liegt ein doppelter Irrtum darin: 1. eine
Vermischung der sinnlichen mit der intellektuellen Erkenntnis, 2. der
erkennenden mit der affektiven Funktion. Gefiihl in letzterem Sinne ist
kein erkennendes Vermdgen, sondern setzt die Erkenntnis voraus, eine
sinnliche oder eine geistige; Bedingung des sinnlichen Affektes ist irgend
eine Erkenntnis sinnlicher Gegenstinde, Bedingung des geistigen eine in-
tellektuelle Erkenntnis. Der erstere ist eine Neigung des sinnlichen
Begehrens, der letztere eine solche des Willens. Die Versuche der durch
die Kantsche Kritik irregefithrten Philosophie, auf das Gefiihl, den natiir-
lichen Giauben u. s. w. eine Metaphysik zu bauen, scheiterten und ,der
meine mehr als irgend einer“ (S. 16). Da das Gefiihl ein Erkennen vor-
aussetzt, so ist jedes System, das der Schwiiche des Intellekts durch
das Geftihl abhelfen will, ein Luftschlofs, die Philosophie, die nicht

Vgl unsere Besprechung der Wolffschen Schrift: Uber das Bewulst-
sein und sein Objekt. Jahrb. Bd. VL S. 235 ff.



Litterarische Besprechungen. 109

Vernunftwissenschaft ist, ist nichts. Nimmt man die Schlulsfolgerungen
der Kritik der reinen Vernunft als legitime und apodiktische an, so ist
die Realitit sowie die Erkenntnis alles Ubersinnlichen unwiderbringlich
abgethan. Aus diesem Abgrund gibt es keinen Ausweg als die Riickkehr
zur christlichen Philosophie und zum katholischen Glauben. S. 17f.
Wie die Studie tber das Gefithl, so ist auch die Kritik derselben
in zwei Teile eingeteilt, in die Einleitung und den Traktat. Die
Einleitung behandelt in fiinf Artikeln das Verhiltnis der Philosophie zur
Religion nach den verschiedenen Systemen, diese sind 1. solche, die den
einen Terminus, die Philosophie, 2. solche, die den andern Terminus, die
Religion, negieren, 3. solche, die Religion und Philosophie vermischen,
4. solche, die sie trennen. — Der Rationalist (d. h. der Verf, als er noch
Saulus war) bringt das Christentum in Gegensatz zur Vernunft, indem
er die Unterscheidung des Natiirlichen und Ubernatiirlichen (Rationalen
und Positiven) aulser acht lifst, und behauptet, die natiirliche Vernunft
sei nach christlicher Auffassung absolute Sklavin des Glaubens, wibrend
sie nur relativ in Sachen des Glaubens und des religiésen Gesetzes der
kirchlichen Autoritit unterworfen ist. — Falsch sind die praktischen Ar-
gumente des Rationalisten, falsch auch das theoretische Argument: im
Christentum gelte als einziges Kriterium des Wahren und Gewissen der
Glaube, die Philosophie habe aus sich nur Irrtum und Zweifel. Diese
Behauptung ist falsch, denn das Christentum schreibt der Vernunft die
selbstandige Erkenntnis von religiosen und sittlichen Wahrheiten zu und
die christliche Philosophie anerkennt ein natiirliches Wahrheitskriterium,
wihrend die emancipierte Philosophie in Agnosticismus verfiel ; der richtige
Schlufs wird daher lauten statt, also existiert im christlichen System
keine Philosophie: also existiert allein im Christentum Philosophie. Weit
entfernt, dafs, wie der Rationalist will, die Existenz der Vernunft mit
der des Ubernatiirlichen unvereinbar ist, ist gerade das Ubernatiirliche
das Allernatiirlichste und das Uberverniinftige das Rationalste (seinem
Dasein nach als Forderung und objektiv-notwendige Voraussetzung). Die
christliche Philosophie beansprucht keine andere Unfehlbarkeit und Ab-
solutheit als die Wissenschaft iiberhaupt, die ihre Principien (jede Wissen-
schaft in ihrem Bereiche) als unfehlbar und absolut betrachtet. Der
Begriff der christlichen Philosophie enthilt keinen Widerspruch, wie der
Rationalist meint. (S. 42 ff.) Fir die Moglichkeit einer christlichen Phi-
losophie spricht schon die Thatsache, dafs es christliche Philosophen
gibt, die durch Scharfsinn und aufrichtige Wahrheitsliebe unter den ersten
hervorragen. Dagegen lifst sich nicht einwenden, dals es auch sittliche
Materialisten gibt, obgleich Materialismus und Sittlichkeit sich aus-
schliefsen, denn solche Materialisten bilden die Ausnahme; iiberdies wiire
in diesem Falle der Widerspruch nicht ein formeller zwischen Lehre
und Lehre, sondern zwischen Lehre und Praxis. Das sittliche Leben
des (theoretischen) Materialisten beweist also nicht die Vereinbarheit
seiner Lehre mit dem Sittengesetz und der Moral; dagegen beweist die
Thatsache der christlichen Philosophie die Vereinbarkeit der rationalen
Philosophie (des Vernunftwissens) und des christlichen Glaubens. Sagt
man, die Art, wie die christlichen Philosophen Glauben und Vernunft
vereinbaren, sei eine kiinstliche, gemachte, weil sie ihre philosophischen
Ansichten immer nach dem Dogma zurichten, so ist mit der Unter-
Scheidung von subjektiven und objektiven Kriterien zu antworten.
Nicht jedes subjektive Kriterium steht im Gegensatze zum objektiven,
es kann solche subjektive Kriterien geben, die der Erkenntnis der
Wahrheit forderlich sind. Das der Erkenntnis der Wahrheit forderliche



110 Litterarische Besprechungen.

subjektive Kriterium ist Liebe zur Weisheit, zur Wahrheit, die mit Geist
und Herz zu umfassen ist. Nach dem Gestéindnis des Verf. kam ihm
die Erkenntnis der Falschheit des rationalistischen Kriteriums (absolute
Ausschliefsung jeder tibernatiirlichen Thatsache und jedes tiberverniinftigen
Begriffs) durch die Erfahrung der schlimmen Folgen jener Ausschlielsung,
die zur Negation jedes religiésen und moralischen Princips fithrte. (8. 65.)
Das beste subjektive Kriterium ist der moralische Einfluls; die Moral
ist jedoch ungeniigend, wenn es nicht die christliche, genauer die katho-
lische Moral ist, fiir welche die kirchliche Autoritit die hochste Instanz
bildet. In der That die Friichte des Unglaubens bilden die beste Apo-
logie des Glaubens. Ex fructibus eorum cognoscetis eos.

In seiner fritheren Kritik der die Religion leugnenden Systeme
des Philosophismus der Encyklopidisten und ihrer socialistischen Nach-
folger findet der Verf. (im 1I. Artikel) aulser der falschen Amnsicht, die
Religion entspringe aus einem Instinkte, zwei Méngel zu verbessern; der
eine bestehe in der Unterlassung, den Anspruch der revolutiondiren Phi-
losophie, welche die sociale Ordnung herstellen und die Freiheit sichern
zu konnen glaubt, zuriickzuweisen; der andere in der Berufung auf ein
organisches Gesetz des Fortschritts, kraft dessen der Mensch trotz des
Verfalls der Religion in der Vervollkommnung fortschreite. Der vom
Rationalisten angenommene Verfall der Religion sei eine Fabel, keine
Thatsache, die saintsimonistische Wiedergeburt aber bedeute nach dem
Zeugnisse Bazards (Doctrine Saint-Simonienne) eine Rehabilitation der
Materie in Gott selbst (S. 79), d. h. die Emancipation des Fleisches (die,
wie wir hinzufiigen wollen, nicht minder aus der idealistischen Ver-
geistigung der Korperwelt und der Setzung der so vergeistigten Materie
in Gott als Konsequenz sich ergibt) und die Erneuerung des Cyreniismus
und Epikurdismus, in welchen wenigstens aufrichtig und ohne Heuchelei
der Gedanke ausgesprochen ist, den jene unter dem Scheine einer neuen
Religion zu verbergen suchen. Statt die Religion zu reformieren, mogen
diese Reformatoren an sich selbst reformieren!

Der Vermischung von Religion und Philosophie (III. Art.)) machen
sich zwei Arten von Systemen schuldig, die einen (Kant, Saint-Simon
u. a.) verwandeln die Religion in ein philosophisches Moralsystem, die
andern (Leroux u. s. w.) erheben wissenschaftliche Gesetze zu religitsen
Dogmen. Der Verf. nimmt die Konzession an Kant zuriick, dafs ohne
sichere Gotteserkenntuis eine Moral und ein Pflichtbewulstsein bestehen
konne. Keine experimentelle Erkenntnis des Menschen vermag die mora-
lische Ordnung und deren Griinde zu erforschen. Der Begriff der Ver-
pflichtung schlielst ein verpflichtendes Princip, ein verpflichtetes Subjekt
und einen Gegenstand der Verpflichtung in sich. Die moralische Ordnung
kann nicht von Menschen stammen, sondern nur vom Urheber der Natur,
denn wie diese sich nicht selbst das Sein gegeben, so hat sie sich auch
nicht das Ziel bestimmt (S. 87). Gegen die Behauptung des Rationalisten
wird in sehr beredten Worten gezeigt, dals die Liebe (caritas) eine spe-
cifisch christliche Tugend sei, keineswegs ein Erbteil des hebriischen
Ascetismus und der griechischen Philosophie.

Im vierten Artikel (Trennung der Philosophie und Religion) ver-
teidigt der Verf. die Unterscheidung tiibernatiirlicher (Glaubens-)Wahr-
heiten und Vernunftwahrheiten, die keineswegs an den Lehren Voltaires,
Humes und Kants die Schuld trage (S. 121). Das frithere Urteil des
Verfs, iiber die neuere Philosophie, die mitten unter den mannigfaltigsten
Systemen auf dasselbe Fundament des absoluten Rationalismus zuriick-
gehe, weicht einer strengen Verwerfung; ,umfassend und fruchtbar® sind



Litterarische Besprechungen. 111

ihre Doktrinen, insofern sie wegen ihrer umfassenden Irrtiimer und ihrer
Fruchtbarkeit an Ubeln ohne Zweifel in capite libri gesetzt zu werden
verdienen (S. 123).

Der fiinfte Artikel enthidlt eine Widerlegung des fritheren Systems
des Verfs. Das Gefiihl (Sinn) galt ihm als die Grundlage der Philosophie
wie der Religion; die Religion rationalisiere das Gefithl durch das Symbol,
die Philosophie durch den Begriff: eine Auffassung, die den Fragepunkt
gar nicht berithre, da die Religion, die hier mit der Philosophie ver-
glichen werde, die natiirliche sei, die selbst einen Teil der Philosophie
(Metaphysik) ausmache. Der Begriff des Rationalismus, der alle Kr-
kenntnis einschliefsen, die auf dem Wege der Autoritit erlangte aber
ausschliefsen wolle, sei widersprechend. (S. 132.) Der wahre Rationalismus,
der die vom Rationalisten erhobenen berechtigten Anspriiche erfiille, sei
kein anderer als die christliche Philosophie. Statt mit dem Rationalisten
von ehemals die Gotteserkenntnis als Gefithlssache zu erkliren, ist der
Verf. zur Uberzeugung gelangt, dals die Thesen vom Dasein Gottes, von
den negativen Attributen u. s. w. mit mathematischer Strenge bewiesen
werden (eine Aufserung, die wir unter dem Vorbehalt unterschreiben,
dals, was eigentlich selbstverstandlich, unter mathematischer Strenge das
Zwingende, jede Moglichkeit des Irrtums und Zweifels Ausschlielsende
des Beweises verstanden wird, da sich die Eigentiimlichkeit der mathe-
matischen Objekte, ad oculos demonstriert werden zu kénnen, vom Gegen-
stand der religiosen Erkenntnis nicht aussagen lifst). Der Rationalist
ist konsequenterweise Phinomenalist, Subjektivist, Agnosticist. Das Zu-
gestindnis, der Rationalist sei Antagonist des Christentums, enthilt bereits
das Verdammungsurteil des Rationalismus; denn durch diesen Gegensatz
wird er zum Atheismus und Materialismus'in der realen, zum Skepticismus
und Agnosticismus in der idealen Welt.

Im zweiten Kapitel, dem Traktat, werden folgende vier Punkte
besprochen: 1. die Theorie des Gefiihls, 2. der Begriff einer Philosophie
der Geschichte, 3. die Polemik gegen Rosmini, 4. die Vergleichung des
Rationalismus mit dem Dogmatismus. Der Verf. geht, was den ersten
Punkt betrifft, auf den wichtigen Unterschied des sinnlichen und intel-
lektuellen Erkennens ein und zeigt, dals der Sinn eine eigene Erkenntnis-
weise besitze, dals es aber fiir das Gute und Schone keinen ,Sinu“ gebe,
indem die vulgiiren Begriffe des Guten und Schonen demselben intellek-
tuellen Vermégen angehoren, wie die wissenschaftlichen Begriffe, die wir
davon haben. Sinn = Sensation ist zu unterscheiden vom Sinn = In-
tellekt, und Sinn = Erkenntnis von Sinn (Gefithl) = Affekt. Treffend
werden die Begriffe des Wissens und Glaubens erliutert (S. 174).

Was der Verf. im zweiten Punkte: Wissenschaft und Geschichte
mit Recht bekampft, ist die Annahme eines Princips, das iberzeugende
Rechenschaft vom Gang der menschlichen Ereignisse zu geben und die
Geschichte in eine Wissenschaft zu iibersetzen vermdchte. Wissenschaft
und Geschichte differieren in Bezug auf Stoff und Form. Materie der
Wissenschaft sind die konstitutiven Gesetze des Wesens der
Dinge, Gegenstand der Geschichte die successiven Zustinde ihres
Daseins. Daher die Allgemeinheit und Notwendigkeit des Wissens, die
Partikularitait und Kontingenz der Geschichte. Form des Wissens ist
die strenge Abfolge in der logischen und der strenge Zusammenhang in
der ontologischen Ordnung; Form der Geschichte dagegen die Erziihlung
und Beschreibung. Der geschichtliche Zusammenhang ist kein gleich-
forrr_xiger und kontinuierlicher, sondern ein durch Storungen und Ano-
malieen aller Art unterbrochener. — Die Leugnung der Freiheit und



112 Litterarische Besprechungen.

Anspruch auf Allwissenheit wiren die Bedingungen einer eigentlichen
Wissenschaft der Geschichte., Die kritische Behandlung der geschicht-
lichen Zeugnisse und die Beurteilung der Thatsachen und Ereignisse im
Lichte philosophischer Grundsiitze ist damit nicht ausgeschlossen.

Der dritte Artikel heschiftigt sich mit Rosmini und Benjamin Con-
stant. Rosmini nimlich widerlegte in seiner Schrift: Frammenti di una
storia dell’ empieta groéfstenteils mit Argumenten, die er nicht seinem
eigenen System, sondern der christlichen Philosophie entlehnte, die in
Benj. Constants Werke de la Religion niedergelegten falschen Ansichten.
Franchi hatte in seiner fritheren Schrift Benj. Constants Partei ergriffen;
in der vorliegenden aber nimmt er die christliche Philosophie gegen Con-
stant in Schutz. Der einschligige Abschnitt fiillt den grofsten Teil des
Bandes und enthiilt eine Fiille der interessantesten Untersuchungen, die
wir, um nicht zu weitldufig zu werden, pur in kurzen Umrissen skiz-
zieren konnen. Der Verf. verbreitet sich tiber den Charakter unseres
Jahrhunderts, schildert die Natur und Konsequenzen des von Constant
und ehemals von ihm selbst vertretenen Gefiihlsrationalismus, zeigt,
wie der Rationalismus den Unterschied von wahrer Religion und
falschen Religionen aufhebt; die wahre Religion konne nur eine
sein; denn die géttliche und geoffenbarte Religion sei ihrer Natur nach
einzig und unteilbar. Fernerhin handelt der Verf. vom geschicht-
lichen Kriterium (das Christentum schopfte nicht aus orientalischen
Religionssystemen, nicht aus dem Neuplatonismus), vom Ursprung des
menschlichen Verderbens, vom Glauben des Atheismus und
Skepticismus (deren Glauben an die Freiheit= Ziigellosigkeit nicht mit
dem Glauben an Gott auf eine Stufe gestellt werden konne). Ferner
iiber relative und absolute Wahrheit der Erkenntnis (indem
die Behauptung des Rationalismus von der Relativitit alles Erkennens
durch sorgfiltige Unterscheidung der Termini relativ und absolut wider-
legt und gezeigt wird, wie der Rationalismus dem Wortlaut nach die
absolute, in Wahrheit aber jede Erkenntnis leugne). Ferner iiber Ver-
inderlichkeit und Unverdnderlichkeit der Wahrheit, Abso-
lutheit und Relativitit der Religion, die im Dasein Gottes ihr
objektives, das subjektive bedingende Element hat, iiber wahren Gott
und falsche Gotter (die der Rationalist auf eine Linie stellt, die
Gottheit zum Spielball menschlicher Einbildung stempelnd), iber Fehl-
barkeit und Unfehlbarkeit der Vernunft, absolute und rela-
tive Gewilsheit derReligion, wahres und falsches Martyrtum
(das christliche Martyrtum bezeugt direkt die Thatsache, nicht die sub-
jektive Uberzeugung; ist das Martyrtum eine Tugend, so gibt es kein
solches des Irrtums; das Martyrtum Hulsert sich nicht in Kampf und
Angriff, sondern in Geduld und Ergebung); iiber das subjektive und
objektive Element der Religion (die rationalistische Theorie von
der Relativitit und Subjektivitit der Erkenntnis, auf die realen Existenzen
angewendet, fihrt zur Annahme, dals Gott eine vom menschlichen Ge-
danken unabhiingige Kxistenz nicht besitze, und betrachte man mit dem
Rationalismus als Kriterinm des Realen die Perception — sinnliche Wahr-
nehmung —, so fihrt dies zum Materialismus, ja zur Leugnung der
Existenz des Korperlichen, da, was wahrgenommen wird, nicht die Sub-
stanz, sondern ihre Phéinomene sind); tiber Realitit und Illusion
des Gottesbegriffs (vom Monotheismus ausgehend verfiel die Mensch-
heit in Siinde und Gétzendienst, wurde aber durch den Erléser zur Er-
kenntnis des wahren Gottes zuriickgefiihrt, von welch letzterer der Ra-
tionalismus vergeblich zu einer hoheren Stufe der Gotteserkenntnis sich



Litterarische Besprechungen. 113

erheben will); iber das Natiirliche und Ubernatiirliche in der
Religion (mit einer glinzenden Parallele der Moral des Christentums
und der Moral oder besser Immoralitit des Rationalismus und einer
siegreichen Verteidigung jener gegen den heutzutage — auch bei Pida-
gogen beliebten Vorwurf des Eudidmonismus); iiber moralisches Ge-
setzundNaturgesetze (die sich wesentlich von einander unterscheiden,
indem jenes von einem hoheren Willen entspringend als Gebot und Be-
fehl einem untergebenen Willen gegeniibertritt, der dieses Gebot
sowenig als sein Dasein sich selbst gegeben); endlich iber Verpflich-
tung, Gewissen und moralische Natur. Alle in diesem Abschnitt
erorterten Fragen werden unter der Fiihrung des hl. Thomas, dessen
Ausspriiche hiufig des Ausfiithrlichen mitgeteilt werden, einer befriedigenden
Losung zugefiihrt.

Im vierten Artikel vergleicht der Verf. den Dogmatismus mit dem
Rationalismus sowohl vom theoretischen als praktischen Gesichtspunkt.
Der Verf., der wie kaum ein anderer in der Lage ist, die wahre Natur
und innerste Tendenz des Rationalismus zu durchschauen, entwirft davon
folgendes Bild. ,Die Zerstorung aller specifischen Gesetze der mensch-
lichen Natur in den Handlungen des Einzelnen und den Einrichtungen
der Gesellschaft, die Zerstérung der gesamten moralischen und religiésen
Ordnung, die Verkehrung des gesamten Lebens des Menschen in eine
gewisse Modifikation des Organismus und des ganzen menschlichen Orga-
nismus in ein gewisses Resultat der Thitigkeit und der mechanischen
Gesetze des Stoffes: das ist der Rationalismus.“ (S. 407.) Dagegen ,die
Anordnung des individuellen und socialen Lebens nach theoretischen und
praktischen auf Vernunfteinsicht oder einleuchtenden Beweis begriindeten
(resetzen, die zugleich mit dem natiirlichen Glauben und mit der Auto-
ritit der gottlichen Offenbarung tibereinstimmen: das ist der christliche
Dogmatismus.“ (S. 408.)

In den vier Abschnitten des Anhangs verteidigt der Verf. den Schluls
vom Endlichen aufs Unendliche (bei Cousin) gegen die Einwendungen
Hamiltons, beleuchtet durch das Zeugnis eines Anhingers der kritischen
Philosopbie deren praktische und theoretische Friichte (eine Erdrterung,
die wir den Freunden Kants unter Philosophen und Theologen dringend
empfehlen), zeigt, dals das Bewulstsein der moralischen Freiheit nicht
Tauschung sein konne, wobei die ,wahnwitzige“ idealistische Theorie
von der Subjektivitit der sensiblen Qualititen eine wohlbegriindete und
entschiedene Zuriickweisung erfihrt, und setzt sich endlich beziiglich der
Bestimmung von Wissenschaft und Geschichte mit einigen Vertretern
abweichender Ansichten (Wolf, Brandis, Zeller und P, Pesch) auseinander.
Uber des iibrigens hochverdienten P. Pesch Auffassung der Geschichte
als Wissenschaft haben auch wir bereits dhnliche Bedenken in diesem
Jahrbuch V S. 109 gedufsert und die Avsicht ausgesprochen, welche die
des Aristoteles und der Scholastik ist, dals die Geschichte einer eigent-
lich und streng wissenschaftlichen Behandlung nicht fihig sei.

Wir schlielsen, indem wir (von einigen relativ nebensichlichen
Punkten in der Begriffsbestimmung der Religion und der Auffassung
des Kreationsdogmas als einer strikt-supernaturalen Wahrheit abgesehen)
unsere volle Ubereinstimmung ausdriicken, und empfehlen allen, denen
es aufrichtig um Orientierung in den wichtigsten Fragen des Lebens zu
thun ist, das klassisch geschriehene Werk als eine gleich belehrende und
anziehende Lektiire.

Miinchen. Dr. M. Glofsner,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII. 8



114 Litterarische Besprechungen.

Die Idee des Schiomen in der Weltgestaltung bei Thomas
von Aquino, Inauguraldissertation von Wilhelm Mols-
dorf. Jena 18Y1.

Die vorliegende Schrift verdanken wir der Anregung, die Prof.
Eucken in Jena dem Studium der thomistischen Philosophie gegeben. Sie
behandelt die Frage, wie im System des hl. Thomas unter dem Einfluls
der antiken Weltanschauung der Begriff des Schonen objektiv in der
Weltgestaltung zur Verwendung kommt (S. 9). Die Quelle, aus welcher
der Verf. schopft, sind die beiden Summen. Nach diesen gehe der Be-
griff der Schonheit in dem einer harmonischen Ordnung auf (S.11).
Diese zerlegt sich in Festsetzung (ratio ordinis) und Ausfiihrung
(executio ordinis). Die letztere ist Ergebnis der virtus operativa, welche
sich auch untergeordneter Krifte bedient (§ 2). Beziglich der ratio
ordinis unterscheidet sich die thomistische von der platonischen Lehre
dadurch, dals sie nicht zum sokratischen Begriff das Objekt, sondern
zum personlichen Gottesgeist ein vermittelndes Glied fir die Schopfung
der Welt sucht: die ideellen Urbilder im gottlichen Verstande, in deren
Vielheit eine harmonische Einheit herrscht, welche sich in den im Stoffe
verwirklichten, eine Stufenfolge bildenden Formen wiederspiegelt. Durch
den Menschen aber, in welchem sich wie in einem Mikrokosmos die
Elemente und Vorziige der tiefer stehenden Geschdpfe zur schénen Har-
monie verbinden, ist die materielle Welt wie in einem Horizonte mit der
immateriellen verkniipft (§ 3. 1). Eine wichtige Rolle ist dem Ubel in
der Ordnung des Universums zugeteilt (§ 3. 3), iiber dessen isthetischer
Bedeutung Thomas die étiologische und praktische nicht zur Geltung habe
kommen lassen (?). — Zur wirklichen Verihnlichung mit Gott gelange
das Universum durch die geschipfliche Mitwirkung zur Ausfithrung
der Ordnung, was sowohl von der immateriellen als materiellen Welt
gelte (§ 4).

Die Darstellung der thomistischen Lehre kann im allgemeinen als
eine gewissenhafte und getreue bezeichnet werden; das Urteil aber iiber
ihren wissenschaftlichen Wert ist durch moderne Vorurteile getriibt.
Zwar sucht der Verf. ,der Grofsartigkeit der hier wirksamen Principien
wie der Knergie, mit welcher sie ausgefiihrt werden“, gerecht zu werden.
Wenn er aber der ,isthetischen® Weltbetrachtung des hl, Thomas die
schiarfere Scheidung von Subjekt und Objekt, deren die Neueren sich be-
wulst geworden, und den stirker zum Bewulstsein gekommenen Kampf
ums Dasein (S. 47) entgegenhdlt und meint, das vom hl. Thomas ent-
worfene Weltbild kénne den Charakter der stirksten Subjektivitit nicht
verleugnen, so geht aus seiner eigenen Darstellung der thomistischen
Lehre, die gottliche Anordnung und geschiopfliches Wirken so vortrefflich
zu verbinden weils, das Gegenteil hervor. Schonheit und Zweckmilsigkeit
ist in den Dingen, nicht vom Subjekt in die Dinge hineingelegt. Die
moderne Trennung von Subjekt und Objekt (die iibrigens gelegentlich in
eine ebenso einseitige Vereinerleiung umschligt) ist ein Irrtum und ein
Abfall von der hoheren thomistischen Anschauung, nicht ein Fortschritt
iber diese hinaus. Die sechshundert Jahre aber, die uns von Thomas
trennen, konnen kein Hindernis bilden, zu seinem héheren und wahreren
Standpunkt zuriickzukehren. Die Wahrheit ist nicht an Zeit und Raum
gebunden und das spitere System ist nicht schon aus dem Grunde das
an Wahrheitsgehalt reichere, weil es das spiitere ist. Auch in dem
Agnosticismus der Neueren, der die Probleme der Willensfreiheit, des
Ursprungs des Ubels als unlésbar zur Seite liegen lifst, kénnen wir einen



Litterarische Besprechungen. 115

Fortschritt nicht erkennen. Oder soll das Christentum fir Vernunft und
Philosophie wirklich absolut unfruchtbar sein? In Wahrheit ist es ein
Licht, das die Vernunft auch im eigenen Gebiete klarer schauen lilst.
— Schief ist das Urteil S. 21. DerVerf. iibersieht das per se und secundum
generationis rationem, das auf einen andern moglichen Gesichtspunkt in
der Beantwortung der Frage hinweist. In der Engellehre ist der heil.
Thomas nicht, wie der Verf. meint, von der Phantasie, sondern teils von
der Offenbarung, teils von dem Begriffe des Geistes und der geistigen
Wirkungweise geleitet. Durchaus gegen den Sinn des englischen Lehrers
ist der Satz: ,Das Bose ist darum etwas Notwendiges und Unvermeid-
liches“ (S. 45).

Dafs man in den Kreisen des Verf.s mit dem System des hl. Thomas
sich beschiftigt, ist ein erfreuliches Zeichen der Zeit und verdient unsere
Anerkennung und Aufmunterung. Wir wiinschen, dem Verf. ofter auf
diesem Wege zu begegnen.

Gegen den Materialismus. Gemeinfalsliche Flugschriften. Unter
Mitwirkung von M. Carriere, O. v. du Prel, C. Gerster,
O. Hansson, O. v. Leixner, A. Ullrich herausgegeben von
H. Schmidkunz, Privatdocent der Philosophie an der
Universitit Minchen., Nr. 1. Materialismus und Asthetik
von M. Carriere, Prof. der Asthetik an der Universitit
Miinchen.— Nr. 2. Gedanken einesArbeiters iiber Gott
undWelt von Gustav Buhr, — Nr. 3. Der Materialismus

in der Litteratur von Ola Hansson. — Stuttgart 1892.

Den Zweck des neuen, an sich unzweifelhaft sehr zeitgemilsen
Unternehmens (Vgl. Uberblick S, 7) eines auf breitester Unterlage sich
bewegenden und fir weiteste Kreise berechneten Broschiirencyklus ,,Gegen
den Materialismus“ kennzeichnen wir mit den Worten des vom Heraus-
geber unterschriebenen ,Uberblicks“: alle diejenigen Gruppen des heutigen
Lebens zu Wort kommen zu lassen, die an der Bekimpfung des Mate-
rialismus ein sachliches Interesse tragen. Das Unternehmen will keinem
anderen Streben, als jenem negativen dienen (wobei das Grundwesen des
Materialismus freilich nur relativ bestimmt und in die einseitige Wiir-
digung der korperlich-materiellen Erscheinungen iiber den seelischen oder
geistigen gesetzt wird, Uberbl. S. 5), insbesondere keinen von den Mit-
arbeitern vertretenen und nach ihrer Meinung den Materialismus er-
setzenden positiven Standpunkt zu einem fiir die ibrigen bindenden
machen, weshalb es denn auch ganz konsequent erscheint, dals die
,Schriftleitung“ jedes Eingehen in die Specialititen u. s. w. der Mit-
arbeiter ablehnt (S. 4. 5). Auch die besonderen Interessen der Kirche
sollen zur Geltung kommen (S.8). Diese Bestimmung des Zweckes mag
ihre Vorteile haben, sofern sie alle Kriifte gegen einen gemeinsamen
Feind vereinigt, die Kritik aber wird bei der Beurteilung der einzelnen
Beitrage ihr Augenmerk auch auf die positive Seite richten miissen.
Um so mehr wird dies der Fall sein miissen, als infolge der erwihnten
relativen Begriffsbestimmungen des Materialismus selbst von einem Mate-
rialismus der Religion und des Dogmas geredet wird (S. 3), sowie von
einem Kapitulieren des neuen Reiches in religioser Beziehung vor Rom,
sowie in kiinstlerischer Beziehung vor dem mit Pulver besiegten Gegner
(S. 2. 8). Wirde nicht zugleich von dem Bunde des Liberalismus mit
dem Materialismus gesprochen, so konnte man versucht sein, trotz der

8'



116 Litterarische Besprechungen.

angestrebten Weitherzigkeit des Unternehmens darin eine Manifestation
und Reaktion jenes Idealismus zu erblicken, der, dem positiven Christen-
tum ebenso wie dem Materialismus abgeneigt, seine Herrschaft durch
einen einseitigen Realismus erschiittert und untergraben sieht. In dieser
Auffassung konnte man durch das der Feder eines M. Carriere anver-
traute Debut bestirkt werden. Lassen wir indes bis auf weiteres diese
Vermutungen auf sich beruhen und nehmen wir jeden Beitrag unmittelbar,
wie er sich selbst gibt, indem wir ihn jedoch, wie gesagt, zugleich auf
seinen positiven Wert im Kampfe gegen den Materialismus priifen.

Drei Abhandlungen liegen uns bereits vor. Die erste tiber Mate-
rialismus und Asthetik von M. Carriére. Dals der bekannte
Miinchener Asthetiker zunichst das von ihm seit Jahren bebaute Gebiet
gegen den materialistischen Einbruch zu verteidigen bemiiht ist, begreift
sich. Ks lilst sich auch nicht leugnen, dafs C. in seiner Broschiire gegen
die materialistische Asthetik (im Grunde ein widersprechender Begriff,
eine Art von hilzernem Eisen) einige wuchtige Schlige fithrt. Dagegen
miissen wir sogleich unserem ersten antimaterialistischen Paladine gegen-
iiber bezweifelu, ob sein positiver Standpunkt geeignet sei, den Materia-
lismus in der Wurzel zu ertdten. Wir haben uns an einem andern Orte
iiber das Verhiltnis des Idealismus, als dessen Vertreter Carriére speciell
im Gebiete der Asthetik zu betrachten ist, zum Materialismus ausge-
sprochen (der moderne Idealismus. Miinster 1880 S. 5—32). An dieser
Stelle sei nur folgendes bemerkt. Der Materialismus kann solange nicht
itberwunden werden, als nicht der Geist in seine vollen Rechte einge-
setzt wird. Dies kann aber nicht dadurch geschehen, dafs die Materie
vergeistigt und als blofses Phéinomen betrachtet wird, wie von M. Car-
riere und den Anhéingern des modernen Idealismus geschieht. Der Stoff
mufs in seiner Wesenhaftigkeit, aber auch in seinem wesentlichen Unter-
schiede vom geistigen Sein, und damit zugleich das Wahrheitsmoment,
sowie die Falschheit des Materialismus anerkannt und festgestellt werden.
Jenseits des stofflichen Seins und iber ihm erhaben steht der Geist als
ein von der Materie freies, unabhiingiges Sein. Ahnlich verhilt es sich
mit dem g6ttlichen Sein. Auch dieses mufs in sein volles Recht dem
ganzen und halben Pantheismus gegeniiber eingesetzt werden, wenn der
Materialismus mit Erfolg bekimpft werden soll. Wer mit Carriere die
Materie als Moment des geistigen Seins auffalst und mit diesem zugleich
— denn Carriére lehrt die Weltimmanenz Gottes — in Gott setzt, zieht,
indem er die Materie vergeistigt und vergottlicht, die Gottheit selbst ins
Geschopfliche und Materielle hernieder. Folgerichtig wird dann auch die
Offenbarung und das Christentum seines iibernatiirlichen Charakters und
seiner fibernatiirlichen Kraft entkleidet und seiner besten Kraft als Faktor
im individuellen wie socialen Leben beraubt. In solcher Riistung schligt
man den Goliath des Materialismus nicht tot. Die Emancipation des
Fleisches ist vollkommen berechtigt, wenn die Materie gottlich und ein
Moment im gdittlichen Leben ist. Nur das positive Christentum, nur die
christliche Philosophie, die den wesentlichen Unterschied von Geist und
Materie sowie die absolute Transcendenz Gottes festhiilt, ist imstande,
den Kampf siegreich in Theorie und Leben zu fithren. — Carriére sucht
sich zwar iiber das Sinnlich-Reizende zum Begriff des Sinnlich-Schénen
zu erheben und betrachtet das Schone mit Schelling und den idealisti-
schen Philosophen als das erscheinende Ideale, vermag sich aber zu dem
Begriff des Geistig-Schonen ebensowenig zu erschwingen, als er imstande
zu sein scheint, das reine Wesen des Gedankens, den keineswegs, wie C.
mit W. v. Humboldt meint, erst die Sprache bildet, zu fassen und in der



Litterarische Besprechungen. 117

B S — - —

Religion Wahrheit und Falschheit (Buddha und die Propheten u. s. w.
S. 82) zu unterscheiden. :

Die zweite Broschiire fiihrt sich durch ein empfehlendes Vorwort
Theobald Zieglers bei dem Leser ein, in welchem Aufschliisse iiber die
personlichen Verhiltnisse des Verf.s gegeben werden und unter anderm
mitgeteilt wird, dafs sich derselbe vom dogmatischen Christentum los-
gemacht und der Philosophie in die Arme geworfen habe, die ihn nicht
zu radikalen, sondern zu positiven Resultaten gefiihrt habe (S.5). Das
Schriftchen selbst ist beachtenswert und gibt Zeugnis von einem redlichen
Streben, bewegt sich aber in den unklaren Ideen und verschwommenen
Phantasieen einer falschen, theosophischen Mystik. Aulserdem trigt sie,
wie zu erwarten, den Stempel des Autodidakten, dessen Vorziige (vgl. die
trefflichen Bilder, in denen der Verf. vom Gewissen spricht, S. 17) und
Fehler (s. die verworrenen Vorstellungen von Zeit und Raum 8. 9 ff).

Um den Verf. und seinen Versuch gerecht zu beurteilen, miilste
man genauere Angaben iiber seine Lektiire und Erlebnisse besitzen, be-
sonders auch itber die Gestalt, in welcher ihm das ,dogmatische Christen-
tum“ gegeniibergetreten ist. Wahrheit, Arbeit und Wohlergehen ist
unserem denkenden Arbeiter der beste Wahlspruch; er richtet an die
Besitzenden die Mahnung: ,Solange es noch Kutbehrende gibt, kénneun
sich auch die Besitzenden niemals so recht eigentlich wohl fihlen, denn
solange haben sie ein Pulverfals unter ihrem Schemel“ (S. 29).

Was uns betrifft, so stebt uns fest, dals die sociale Frage (durch
die der Materialismus erst zur Lebensmacht wird), so erfreulich wir es
finden, dafs nicht alle Arbeiter eine Beute des Atheismus geworden sind
(S. 5), durch den Mysticismus dieses modernen Jakob Béhme ebensowenig
gelost und der Materialismus iiberwunden wird, als dies durch die Car-
riéresche Asthetik und den pangermanischen Rembrandtismus Hanssons,
iiber dessen Abbandlung wir noch zu referieren haben, geschehen
diirfte.

Die dritte Broschiire verfolgt ein dhnliches Ziel, wie die erste,
jedoch in engerem Rahmen, indem sie wie jene die Unmdoglichkeit einer
materialistischen Asthetik, die Unvereinbarkeit des Materialismus mit der
Dichtkunst, der schonen Litteratur und der litterarischen Kritik nachzu-
weisen sucht. Der Verf. spricht sich hieriiber S. 31 dahin aus: ,Ich habe ver-
sucht,.in grofsen und allgemeinen Ziigen nachzuweisen, dals die naturali-
stische Litteratur in verschiedenen L#ndern und bei Individualititen von
verschiedenen Anlagen, in Ideen wie in Technik, in Poesie wie in Prosa,
unter einem entschieden bestimmenden KEinfluls dieser Betrachtungsart
in Leben und Natur steht, die das Jahrhundert beherrscht und aus der
das ganze moderne Leben im Guten und Bosen, in Gesellschaft und
Moral, Wissenschaft und Kunst sich gestaltet hat.“ Hansson steht auf dem
Standpunkt der absoluten Subjektivitiit, wie er in der anonymen Schrift:
Rembrandt als Erzieher, mit deren pangermanischer und kiinstlerischer
Tendenz der Verf. sympathisiert, und die er der gallisch-romanischen,
biirgerlichen, materialistisch-mechanischen, einseitig-verstindigen und ob-
jektiven als die organische, subjektiv - kiinstlerische entgegensetzt (S. 9 ff.),
vertreten ist. Das kiinstlerische Produkt ist ihm nichts anderes als die
Art der Schwingungen gerade dieser Individualitit, die individuellen
Schwingungen hérbar gemacht in einem Raume des absoluten Schweigens
der aufseren Wirklichkeit (S. 82). Demgemils wird als die einzig mog-
liche Art litterarischer Kritik jene bezeichnet, die in dem Sensibilitits-
umfang der kritischen Personlichkeit besteht (S.30). Der Verf. kennt eben
keine andere objektive Kritik als die eines Taine und Brandes (S. 31 ff.),



118 Litterarische Besprechungen.

die alle Geisteserscheinungen aus dem Milieu erkliren will, wie die
materialistische Naturforschung und die realistische Litteratur alles auf
das doppelte Milieu der #ufsern Umgebung und der Vererbung zuriick-
fiihren. — Nach unserer Ansicht kann die falsche Objektivitit des ,Rea-
lismus“ nicht durch die Geltendmachung einer ebenso falschen Subjekti-
vitit, sondern nur durch die wahre Objektivitit, durch die Wiederher-
stellung einer Wissenschaft, die noch andere objektive Principien, als
atomistische, mathematische und mechanische zulilst, dberwunden, und
die Kunst wie die litterarische Kritik auf solide Grundlagen gestellt
werden. — Der Verf. zeigt genane Bekanntschaft mit den verschiedenen
Litteraturen und entwirft in Umrissen ein Bild der litterarischen Be-
wegung neuesten Datums in den nordischen Léndern, in Frankreich und
Deutschland. — Die ,grofsen Hysterischen der mittelalterlichen Nonnen-
kloster wiirden wir, besonders in populiren Flugschriften gegen den
-‘Materialismus, lieber vermissen, nicht minder das Mérchen von Leos X,
Ausspruch iiber die Fabel von Christus, das M. Carriére aufzuwirmen
fiir gut findet.
Miinchen. Dr. M. Glo[sner.

Das Verhiiltnis des Thomas von Aquino zum Judentum und
zur jiidischen Litteratur (Avicebron und Maimonides).
Von Dr. Guttmann, Landrabbiner zu Hildesheim. Git-
tingen 1891.

Die fleifsige und verdienstvolle Arbeit des auf dem Gebiete der
jidischen Religionsphilosophie vielfach thiitigen und bewanderten Ver-
fassers verbreitet sich in drei Abschnitten iiber das Verhiltnis des heil.
Thomas zum Judentum iiberhaupt und zur Philosophie Ibn Gabirols
(Avicebron), sowie zur Religionsphilosophie des Maimonides im besondern.
— Der Verf. ist redlich bemiiht, den grofsen Geistesheroen des Mittel-
alters gerecht zu werden, vermag sich aber von den bekannten Vorurteilen
nicht ganz zu trennen. Er meint, ein Wissen im eigentlichen Sinne gebe
es im Mittelatter nicht, weil durch den Autorititsglauben der freien und
voraussetzungslosen Erforschung der Wahrheit auf allen Gebieten eine
fast uniibersteigliche Schranke gezogen sei. Wenn das Wesen des Wissens
in der Gewilsheit und Evidenz der Principien und der Stringenz der Be-
weise gelegen ist, so kann offenbar trotz ihrer Achtung vor und Unter-
werfung unter die Autoritit den mittelalterlichen Philosophen ein wahres
Wissen nicht abgesprochen werden; denn in jener Beziehung waren ihre
Anforderungen weit strenger, als die der Neueren, die schliefslich dahin
gelangt sind, dafs sie die Philosophie als Werk der Freiheit, d. i. freier
(phantastischer!) Konstruktion erkliren. Ein Hindernis der Wissenschaft
konnte nur eine falsche, unberechtigte Autoritiit sein; dals die christliche
Offenbarung eine solche sei, ist noch nicht bewiesen. Endlich frage ich,
ob sich denn die Freiheit nur durch den Widerspruch gegen die Auto-
ritit und nicht auch durch Unterwerfung unter dieselbe auf Grund der
Einsicht in ihre Wahrheit und Legitimitit bethiitigen konne und diirfe?

Im ersten Abschnitt rihmt der Verf. die Vorurteilsfreiheit, mit
welcher Thomas die Ansichten eines Maimonides wiirdigt, und hebt am
Schlusse hervor, dafs sich bei ihm fast nirgend eine Spur jener ,be-
riichtigten Art von Talmudgelehrsamkeit finde, wie sie den christlichen
Theologen nicht selten von jiidischen Konvertiten zugefithrt wurde
(S. 14). — Im zweiten Abschnitt wird die vom hl. Thomas gegebene



Litterarische Besprechungen. 119

Darstellung der Lehre des Ibn Gabirol von der Zusammensetzung der
Geist- wie Korperwesen aus Stoff und Form als eine ebenso verstindnis-
volle als durch wissenschaftliche Objektivitit ausgezeichnete charakteri-
siert. Die durch Thomas’ Autoritit aus dem Dominikanerorden verbannte
Lehre aber habe im Franciskanerorden Eingang gefunden und so das
Geistesleben des Mittelalters von der Litteratur des Judentums eine
Foérderung erfahren, die in einem merkwiirdigen Gegensatz zu der Ab-
neigung und Geringschitzung stehe, mit der auch die Triger dieses
(Geisteslebens den Angehorigen des jiidischen Stammes begegneten (?)
S. 30).

Im dritten und ausfiihrlichsten Abschnitte bietet der Verf. eine
sorgfiltige und erschopfende Darstellung der Berithrungspunkte der tho-
mistischen Lehre mit Maimonides in der Theorie von Vernunft und Offen-
barung, sowie der Gotteserkenntnis (S. 33 ff.), der Lehre von Gott und
den gottlichen Attributen (8. 40 ff.), von der Schopfung (8. 58ff.), endlich
den biblischen Geboten (S. 80 ff.). Maimonides habe dem christlichen
Forscher den Gang gewiesen, wie das schwierige Problem der Verein-
barung der aristotelischen Philosophie mit der Offenbarung zu losen sei.
— Wie uns scheint, iiberschiitzt der Verf. die Ubereinstimmung der
christlichen Lehre mit Platon ebensosehr wie den Gegensatz, in dem
angeblich Aristoteles zu ibhr steht. Der Kiirze wegen sei nur auf die
Philosophie im kirchlichen Dogma und in den Schriften der Viter hin-
gewiesen. Schlielslich sei bemerkt, dals nicht iiberall Abhingigkeit ist,
wo Ubereinstimmung sich findet. Selbst in der Frage der Beweisbarkeit
des Weltanfangs (die Thomas mit Maimonides verneint) wahrt sich der
englische Lehrer die Selbstindigkeit des Urteils und erweist sich als der
unbestechliche Forscher der Wahrheit, der frei von jeder Sucht der Neu-
heit und Originalitit das Wahre und Giltige iiberall anerkennt und sich
aneignet, wo er es findet. Denn mit Recht galt den mittelalterlichen
Philosophen das Gut der Wissenschaft als Gemeingut. —

Minchen. Dr. M. Glofsner.

Darstellung der Philosophie von Joseph Othmar Ritter von
Rauscher. Herausgegeben von Dr. Cilestin Wolf's-
gruber. I. Band. Saulgau, Kitz. 1891.

Der Benediktiner Dr. Colestin Wolfsgruber, welcher um die oster-
reichische Kirchengeschichte durch die Biographie der Wiener Erzbischife
Migazzi und Rauscher sich sehr verdient gemacht, hat sich entschlossen,
das Lebensbild des letztern durch Herausgabe seiner hinterlassenen
Schriften zu vervollstindigen. Frither liefs er seine Hirtenbriefe und
Reden erscheinen, jetzt beschenkt er uns mit der Sammlung seiner phi-
losophischen Schriften. Der erste Band liegt hier vor; drei -weitere
erkenntnis-theoretischen Inhalts sollen folgen.

Der erste Band umfaflst die ganze theoretische Philosophie in vier
Teilen: Seelenkunde, Denklehre, Metaphysik, Asthetik auf 293 Seiten.
Unmaéglich kénnen wir daher eine eingehende Darstellung der Philosophie
erwarten; sondern es ist blofs ein Uberblick iiber die Philosophie, sowie
ihn R. aus seinen philosophischen Studien gewonnen. In den freien
Stunden besonders der spitern Jahre war es die Lieblingsbeschiftigung
des .hochseligen Kardinals, Philosophie zu betreiben. Dazu bewogen ihn
sowohl eigenes Interesse wie auch die heftigen Angriffe gegen die katho-
lischen Glaubenswahrheiten, welche grofsenteils der falschen Philosophie



120 Litterarische Besprechungen.

entspringen. Leider blieb R. die scholastische Philosophie unbekannt,
und seine ganze Darstellung der Philosophie fulst auf den Principien der
neuern deutschen Philosophen, wie es bei der damaligen Zeitrichtung
wohl begreiflich ist. Wir wollen blofs die Darlegung jener Wahrheiten,
welche mit der Offenbarung in innerem Zusammenhange stehen, niher
ins Auge fassen. Im zweiten Abschnitte der Metaphysik spricht R. von
Gott. Kein anderes Argument wird fir das Dasein Gottes erbracht als
das Bewulstsein des menschlichen Geistes, es gebe eine letzte Ursache,
es existiere ein Gott. ,Die Ahnung einer iiberirdischen Macht, welche
iiber dem Irdischen waltet, wird nicht einmal bei den gesunkensten
Stimmen vermilst, und wo etwas einem Staate Ahnliches angetroffen
wird, dort findet sich auch ein Religionsverein vor.“ (S. 185.) Was er
sonst iiber das Dasein Gottes vorbringt, ist nur eine nihere Bestimmung
Gottes als eines geistigen, {iberirdischen Wesens unter der Voraussetzung,
dals er existiert, Darum gibt er auch die Beweiskraft der herkéomm-
lichen Argumente preis, insofern sie sich nicht auf das menschliche Be-
wulstsein stiitzen. Den ontologischen gestaltet er folgendermalsen um:
Weil ich Gott ahne, so ist er, was ebenso eine berechtigte Folgerung
sei, wie wenn wir sagen: weil wir den Baum sehen, so ist er (S. 202).
Der kosmologische und physikotheologische Beweis hat nur dann Gel-
tung, wenn wir die Eigentiimlichkeit des menschlichen Geistes in Be-
tracht zichen.

R. sagt gegen Kant, welcher behauptet, der physiko - theologische
Gottesbeweis fihre nur zur Anerkennung eines weisen Bildners, nicht
aber eines Urhebers der Sinnenwelt: dies ist nicht unwahr; allein der
Beweis, in seiner Vollstindigkeit entwickelt, vermittelt zugleich die An-
erkennung eines geistigen Urhebers der Geister, und dies wird fir die
Begriindung des Glaubens an Gott stets die Hauptsache bleiben, Wen
die Forschung soweit gefithrt hat, dafs er ein wissendes, wollendes Wesen
als den Urheber der Geister, und jede geistige Vollkommenheit als den
schwachen Abglanz der Vollkommenheit des Urhebers erkennt, der wird
auch die Erginzung, die das Christentum dem reinen Gottesbegriff dar-
bietet, als die Befriedigung eines innersten Bediirfnisses fithlen und nicht
versucht sein zu wiahnen, derjenige, welcher den Geist ins Dasein gerufen,
konne durch das Korperliche beschrinkt werden. Ist aber Gott durch
das Korperliche in keiner Beziehung beschriinkt, so muls das Korperliche
durch seinen Willen und hiermit seine Schopfung sein. (S.204.) Wie man
gieht, beruft sich R. in letzter Instanz auf den Glauben, da er die Mangel-
haftigkeit seiner Beweisfithrung wohl selbst fiithlte. Dasselbe gilt beziiglich
der Unsterblichkeit der Seele und der Schopfung; denn R. gibt selbst zu:
,wer abgesehen von Gottes Dasein die Unsterblichkeit beweisen will, der
wird nie zu einem geniigenden Ergebnisse kommen“ (S. 218), und sein
Beweis iiber die Notwendigkeit der Schépfung wird auch niemand iber-
zeugen.

R. hat eben nur aus den Neueren geschdopft, ohne auf die Scholastik
Riicksicht zu nehmen; gerade diese hitte ihm viel grofsere Klarheit der
Begriffe und schirfere Pricision des Ausdruckes geliehen, die wir bei
unseren Philosophen oft vermissen, und ihn in den Stand gesetzt, mit
schiagenden Griinden seine These zu erhidrten; so aber mufs er den
Riickzug blasen, seine Position als Philosoph raumen und die Ohnmacht
des menschlichen Geistes bekennen, diese rein natiirlichen Wahrheiten
demonstrativ darzuthun. Die Scholastik, welche so geschmiht wird wegen
ibres Grundsatzes: die Philosophie ist die Magd der Theologie, hat die
Rechte und Wirde der Vernunft jedenfalls mehr gewahrt als die neuere



Ungarischer Litteraturbericht. 121

Philosophie, da sie stringente Beweise fiir Thesen erbringt, welche die
neuere Philosophie sehr ungeniigend begriindet oder dem Glauben iber-
lassen mufs, wenn sie dieselben nicht aufgeben kann.

Die Richtung R.s haben wir angedeutet; sonst ist das Buch sehr
belehrend und empfehlenswert. Auf gedringtem Raum findet man die
wichtigsten Fragen der Philosophie berithrt, so dals Unkundige einen
Einblick gewinnen in die Art und Weise, wie die neuern Philosophen
die Philosophie behandeln. Besonders der vierte Teil, die Asthetik, ent-
hialt viel des Schénen und Interessanten und zeugt vom Kunstsinne des
seligen Kardinals.

Graz. Fr. Thomas M. Rigger O. Pr.

UNGARISCHER LITTERATURBERICHT.

Boleseleti Folyéirat. Phil. Zeitschrift v. Dr. Kiss, Vierter Jahr-
gang. DBudapest.

Heft I. Der Organismus und der Gedanke. Vorgelesen auf der
intern. Gelehrtenversammlung zu Paris am 12. April 1888 v. J. Gar-
dair, abers. v. Dr, Kiss. 8. 1. Ist das Princip der Kausalitiit ein
analytisches oder synthetisches Urteil? v. Amelie de Margerie. Vor-
geles. auf der internat. Gelehrtenversammlung zu Paris. S, 23. Der Ver-
fagser nimmt an, dals das Princip der Kausalitit ein synthetisches Urteil,
ist also mit den neueren Scholastikern in Widerspruch. — Vom Syllo-
gismus v. P. Angelicus. S. 56. — Begriff, Aufgabe und Einteilung der
Philosophie. v. Dr. Kiss. 8. 77, — Die ethische Berechtigung der Zins-
forderung. v. Varady. 8. 121, — Die Immaterialitit der menschlichen
Seele. v. Dr. Sandorfy. S. 138. — Uber das Wesen der unorganischen
Korper. v, Dr. Kiss. S. 155. — Phil. Bewegung, Vermischtes. S. 174.
Die ung. Sprache in der Philosophie. S. 180. — Litterarische Nach-
richten. S. 274, — Die Werke Gutberlets recens. v. Dr. Kiss. —
Die Freiheit des menschlichen Willens. v. Dr. Max Schichter, recens.
v. Dr. Werner. — Der Socialismus, v. Dr. Ambrus, recens. v. Varady.
— J. Christus, das Ideal des Pidagogen, v. Dr. Steinberger, recens.
v. Varady. — Zeitschriften. S. 211.

Heft 1I. Die Lehre Spencers von der Ausbildung der Dinge, im
Lichte der gesunden Philosophie betrachtet, v. Gemeiner. Vogelesen
auf der internat. Gelehrtenversammlung zu Paris, ibers. v. Dr. Kiss
8. 220. — Die synthetischen Urteile a priori, v. T. F. O’Mahony, vor-
gelesen auf der internat. Gelehrtenversammlung zu Paris, iibers. von Dr.
Kiss. S. 236. — Plato im Mittelalter, v. Ch. Huit, vorgelesen auf der
internat. Gelehrtenversammlung zu Paris, iibers. v. Dr. Kiss. S, 240. —
Der Glaube, v. Szabé. S. 254. — Philosophie und Theologie, v. Dr. Szé-
kely. 8. 277. — Die Freiheit des menschlichen Willens, gegen die De-
terministen. v. Dr. Klinger. S. 297. — Begriff, Aufgabe und Einteilung
der Philosophie. v. Dr. Kiss. S. 332. — Phil. Bewegung. Vermischtes.
8. 348, — Die ung. Sprache in der Philosophie. S. 857. — Litterarische
Nachrichten. S. 366. — S, Thomas, doct. Ang. Opera Omnia. jussu
Impensoque Leonis XIIL. P. M. edita, Tom, III. et IV. recens. Dr Kiss.
— Zeitschriften und Biicherschau. S. 368.

Heft III. und 1V (Doppelheft) Zur Feier seiner Eminenz Kard.
Haynald, Erzb. v. Kalocsa, mit dem Bildnis desselben, v. Munkacsy.
— Patiendo mereri (Wahlspruch Haynalds). v. Dr. Névery. S. 376. —



	Litterarische Besprechungen

