
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Ultima Critica di Ausonio Franciii. Parte seconda Del Sen-
timento. Milano, Palma. 1891.1

Unter den neuesten litterarischen Erscheinungen auf dem Gebiete
der Philosophie dürften nur wenige geeignet sein, das Gefühl ungetrübter
Befriedigung in dem Grade zu erregen, wie die „Letzte Kritik" des
vormaligen Rationalisten und Gegners der christlichen Philosophie, des
italienischen Philosophen Ausonio Franchi. Das Werk Franchis gereicht
uns zu um so gröfserer Genugthuung, als das Urteil, das ein so kompetenter

Richter über den Entwicklungsgang fällt, welchen die Philosophie
insbesondere seit Kant genommen, genau mit demjenigen übereinstimmt,
das wir seit Jahren wiederholt ausgesprochen und gegen verschiedene
von Kant beeinflufste Richtungen verteidigt haben. Die Ultima critica
ist eine Art von destructio destructions, die deshalb nicht mehr, wie
die erste Kritik, zerstört, sondern aufbaut. Die Bekehrung des neuen
Paulus ist gründlich. Der ehemalige Jünger Kants ist — zweifellos nach
schweren Geisteskämpfen — zu der Einsicht gelangt, dafs es nur eine
wahre Philosophie gibt, und dafs diese keine andere ist, als die
scholastische, die katholische, dafs die Freiheit und innere Wahrheit der phi-
losophischenWissenscbaft durch die Abhängigkeit von und die Orientierung
an dem christlichen Glauben nicht gefährdet, sondern gesichert wird.
Eminent scholastisch ist ihm gleichbedeutend mit musterhaft katholisch
(S. 485). „Der christliche Theismus und Spiritualismus ist das einzige
System, das in seinen Doktrinen wissenschaftlicherseits und in seinen
Glaubenssätzen religiöserseits der individuellen Vernunft alles bietet, was
ihren Wissensdurst und ihr Glaubensbedürfnis hienieden befriedigen
kann, und der socialen Vernunft alles, was erforderlich ist für die rechte
Leitung des Gewissens und öffentlichen Lebens; für die richtige
Bestimmung von Pflichten und Rechten, den gebührenden Schutz der
Interessen und Sitten, für die Gerechtigkeit der bürgerlichen und
Staatsgesetze, für den Frieden und das Gedeihen der Völker und Staaten."

Wir haben hier ein Werk vor uns, von dem wir im Zweifel sind,
was mehr zu bewundern sei, die Gelehrsamkeit oder der Scharfsinn oder
die Seelenstärke, die sich darin kundgeben. Mit der Schärfe und Sicherheit

des Auges und der Hand, womit der geübte Arzt in die Schäden
eines fremden Organismus eingreift, legt der Verf. dar und zerstört die
rationalistischen Wahngebilde, die seine jugendliche Phantasie gefangen
nahmen. Was wir von den Heiligen rühmen, nachsichtig gegen andere,
strenge gegen sich selbst zu sein, gilt vom Urteil des Verf., der unnachsichtig

gegen die eigenen Verirrungen fremden Ansichten die möglichst
günstige Seite abzugewinnen sucht. Die ergreifende Selbstanklage des
Verf. S. 390 wird auf keinen fühlenden Leser ihren Eindruck verfehlen.

Der Inhalt des vorliegenden zweiten Bandes bildet eine geradezu
vernichtende Kritik des sog. Gefühlsrationalismus, die auch für uns einen
hohènWert beansprucht, da sich noch immer Philosophen und Theologen
finden, die sich von den Einflüssen Kants, Jakobis, Schleiermachers u. s. w.
nicht frei zu erhalten wissen. In diesem Sinne, nicht in dem einer
systematischen Theorie des Gefühls haben wir den Titel dieses Bandes: del

1 Vgl, über den ersten Teil dieses Jahrb. Bd. IV. S. 378.



108 Litterarische Besprechungen.

sentimento (was teils unserem „Sinne", teils unserem „Gefühl" entspricht)
zu verstehen. Der Gang der Untersuchung schliefst sich der älteren
Schrift des Verf., gegen die sich die ultima critica richtet, an. Zwei
Thesen sucht der positive Teil jener Schrift durchzuführen: 1. Der Sinn
(sentimento) ist ein Erkenntnisvermögen; 2. er erkennt nicht hlofs die
Phänomene der körperlichen, sondern auch der geistigen Welt (ist eine
Art „Sinn" wie für das Sinnliche so auch für das Geistige S. 7. 8). Das
Urteil der ult. crit. nun geht dahin, dafs die erste These richtig, aber
nicht genügend, weil ohne Rücksicht auf die deutsche Philosophie
verteidigt sei. Durch Tetens, Kant und Herbart war an die Stelle der
scholastischen Zweiteilung eine Dreiteilung nicht der Seelenvermögen (die
als nichtige scholastische Entitäten verworfen wurden), sondern der Be-
wufstseinszustände,1 nämlich des Erkennens, Fühlens und Wollens
gesetzt und das Fühlen auf Lust und Unlust zurückgeführt worden.
Man nahm einerseits dem Gefühl (Sinn) alle Bedeutung für die Erkenntnis

und machte andererseits dasselbe zu etwas Ursprünglichem, Unredu-
cierbarem. Zwei falsche Theorieen, wovon die erste den Unterschied
des intellektuellen und sinnlichen Erkennens aufhebt, die zweite aber
Lust und Unlust zu ursprünglichen Funktionen macht, obgleich sie nur
Zustände des Erkenntnis- und Willensvermögens oder beider zugleich
sind. Denn Lust und Unlust empfindet man, je nachdem Sinn und
Intellekt im Erkennen, Begehren und Wollen in vollkommener und geordneter

Weise sich bethätigen oder nicht, ihr Ziel, das Wahre und Gute
erreichen oder nicht, worin auch das Schöne als eine besondere Form
des einen oder andern enthalten ist. „Jene theoretische Erhebung der
Lust (des piacere) war aber nur zu natürlich in einem Jahrhundert, das
aus dem Wohlgefallen sein praktisches Lebensgesetz, seine Religion, seinen
Gott gemacht hat."

Ein weiterer Mangel, fährt der Verf. in der Kritik seines Werkes
fort, ist, dafs der Apriorismus der Kantianer, Rosminianer und anderer nicht
bekämpft und gegen den Empirismus der wesentliche Unterschied von
Intellekt und Sinn nicht erwiesen, mit andern Worten nicht gezeigt wurde,
dafs das sinnliche Erkennen und sein Princip nie sich zum intellektuellen
entwickeln könne, also die materialistische Psychologie, dieses Ungeheuer
der modernen Wissenschaft, eine Wissenschaft von der Seele, die in der
Vertilgung der Menschenseele und der Entmenschlichung des Menschen
besteht, nicht widerlegt wurde.

Die zweite These, dafs der Sinn (das Gefühl) das Intelligible zum
Objekt habe, ist falsch. Es liegt ein doppelter Irrtum darin: 1. eine
Vermischung der sinnlichen mit der intellektuellen Erkenntnis, 2. der
erkennenden mit der affektiven Funktion. Gefühl in letzterem Sinne ist
kein erkennendes Vermögen, sondern setzt die Erkenntnis voraus, eine
sinnliche oder eine geistige; Bedingung des sinnlichen Affektes ist irgend
eine Erkenntnis sinnlicher Gegenstände, Bedingung des geistigen eine
intellektuelle Erkenntnis. Der erstere ist eine Neigung des sinnlichen
Begehrens, der letztere eine solche des Willens. Die Versuche der durch
die Kantsche Kritik irregeführten Philosophie, auf das Gefühl, den natürlichen

Glauben u. s. w. eine Metaphysik zu bauen, scheiterten und „der
meine mehr als irgend einer" (S. 16). Da das Gefühl ein Erkennen
voraussetzt, so ist jedes System, das der Schwäche des Intellekts durch
das Gefühl abhelfen will, ein Luftschlofs, die Philosophie, die nicht

1 Vgl. unsere Besprechung der Wölfischen Schrift: Über das Bewufst-
sein und sein Objekt. Jahrb. Bd. VI. S. 235 ff'.



Litterarische Besprechungen. 109

Vernunftwissenschaft ist, ist nichts. Nimmt man die Schlufsfolgerungen
der Kritik der reinen Vernunft als legitime und apodiktische an, so ist
die Realität sowie die Erkenntnis alles Ubersinnlichen unwiderbringlich
abgethan. Aus diesem Abgrund gibt es keinen Ausweg als die Rückkehr
zur christlichen Philosophie und zum katholischen Glauben. S. 17 f.

Wie die Studie über das Gefühl, so ist auch die Kritik derselben
in zwei Teile eingeteilt, in die Einleitung und den Traktat. Die
Einleitung behandelt in fünf Artikeln das Verhältnis der Philosophie zur
Religion nach den verschiedenen Systemen, diese sind 1. solche, die den
einen Terminus, die Philosophie, 2. solche, die den andern Terminus, die
Religion, negieren, 3. solche, die Religion und Philosophie vermischen,
4. solche, die sie trennen. — Der Rationalist (d.h. derVerf, als er noch
Saulus war) bringt das Christentum in Gegensatz zur Vernunft, indem
er die Unterscheidung des Natürlichen und Übernatürlichen (Rationalen
und Positiven) aufser acht läfst, und behauptet, die natürliche Vernunft
sei nach christlicher Auffassung absolute Sklavin des Glaubens, während
sie nur relativ in Sachen des Glaubens und des religiösen Gesetzes der
kirchlichen Autorität unterworfen ist. — Falsch sind die praktischen
Argumente des Rationalisten, falsch auch das theoretische Argument: im
Christentum gelte als einziges Kriterium des Wahren und Gewissen der
Glaube, die Philosophie habe aus sich nur Irrtum und Zweifel. Diese
Behauptung ist falsch, denn das Christentum schreibt der Vernunft die
selbständige Erkenntnis von religiösen und sittlichen Wahrheiten zu und
die christliche Philosophie anerkennt ein natürliches Wahrheitskriterium,
während die emaneipiertePhilosophie in Agnosticismus verfiel; der richtige
Schlufs wird daher lauten statt, also existiert im christlichen System
keine Philosophie: also existiert allein im Christentum Philosophie. Weit
entfernt,, dafs, wie der Rationalist will, die Existenz der Vernunft mit
der des Übernatürlichen unvereinbar ist, ist gerade das Übernatürliche
das Allernatürlichste und das Übervernünftige das Rationalste (seinem
Dasein nach als Forderung und objektiv-notwendige Voraussetzung). Die
christliche Philosophie beansprucht keine andere Unfehlbarkeit und
Absolutheit als die Wissenschaft überhaupt, die ihre Principien (jede Wissenschaft

in ihrem Bereiche) als unfehlbar und absolut betrachtet. Der
Begriff der christlichen Philosophie enthält keinen Widerspruch, wie der
Rationalist meint. (S. 42 ff.) Für die Möglichkeit einer christlichen
Philosophie spricht schon die Thatsache, dafs es christliche Philosophen
gibt, die durch Scharfsinn und aufrichtige Wahrheitsliebe unter den ersten
hervorragen. Dagegen läfst sich nicht einwenden, dafs es auch sittliche
Materialisten gibt, obgleich Materialismus und Sittlichkeit sich aus-
schliefsen, denn solche Materialisten bilden die Ausnahme; überdies wäre
in diesem Falle der Widerspruch nicht ein formeller zwischen Lehre
und Lehre, sondern zwischen Lehre und Praxis. Das sittliche Leben
des (theoretischen) Materialisten beweist also nicht die Vereinbarheit
seiner Lehre mit dem Sittengesetz und der Moral; dagegen beweist die
Thatsache der christlichen Philosophie die Vereinbarkeit der rationalen
Philosophie (des Vernunftwissens) und des christlichen Glaubens. Sagt
man? die Art, wie die christlichen Philosophen Glauben und Vernunft
vereinbaren, sei eine künstliche, gemachte, weil sie ihre philosophischen
Ansichten immer nach dem Dogma zurichten, so ist mit der
Unterscheidung von subjektiven und objektiven Kriterien zu antworten.
Nicht jedes subjektive Kriterium steht im Gegensatze zum objektiven,
us kann solche subjektive Kriterien geben, die der Erkenntnis der
Wahrheit förderlich sind. Das der Erkenntnis der Wahrheit förderliche



110 Litterarische Besprechungen.

subjektive Kriterium ist Liebe zur Weisheit, zur Wahrheit, die mit Geist
und Herz zu umfassen ist. Nach dem Geständnis des Verf. kam ihm
die Erkenntnis der Falschheit des rationalistischen Kriteriums (absolute
Ausschliefsung jeder übernatürlichen Tbatsache und jedes übervernünftigen
Begriffs) durch die Erfahrung der schlimmen Folgen jener Ausschliefsung,
die zur Negation jedes religiösen und moralischen Princips führte. (S. 65.)
Das beste subjektive Kriterium ist der moralische Einflufs; die Moral
ist jedoch ungenügend, wenn es nicht die christliche, genauer die katholische

Moral ist, für welche die kirchliche Autorität die höchste Instanz
bildet. In der That die Früchte des Unglaubens bilden die beste Apologie

des Glaubens. Ex fructibus eorum cognoscetis eos.
In seiner früheren Kritik der die Religion leugnenden Systeme

des Philosophismus der Encyklopädisten und ihrer socialistischen Nachfolger

findet der Verf. (im II. Artikel) aufser der falschen Ansicht, die
Religion entspringe aus einem Instinkte, zwei Mängel zu verbessern; der
eine bestehe in der Unterlassung, den Anspruch der revolutionären
Philosophie, welche die sociale Ordnung herstellen und die Freiheit sichern
zu können glaubt, zurückzuweisen; der andere in der Berufung auf ein
organisches Gesetz des Fortschritts, kraft dessen der Mensch trotz des
Verfalls der Religion in der Vervollkommnung fortschreite. Der vom
Rationalisten angenommene Verfall der Religion sei eine Fabel, keine
Tbatsache, die saintsimonistisclie Wiedergeburt aber bedeute nach dem
Zeugnisse Bazards (Doctrine Saint-Simonienne) eine Rehabilitation der
Materie in Gott selbst (S. 79), d. h. die Emancipation des Fleisches (die,
wie wir hinzufügen wollen, nicht minder aus der idealistischen
Vergeistigung der Körperwelt und der Setzung der so vergeistigten Materie
in Gott als Konsequenz sich ergibt) und die Erneuerung des Cyrenäismus
und Epikuräismus, in welchen wenigstens aufrichtig und ohne Heuchelei
der Gedanke ausgesprochen ist, den jene unter dem Scheine einer neuen
Religion zu verbergen suchen. Statt die Religion zu reformieren, mögen
diese Reformatoren an sich selbst reformieren!

Der Vermischung von Religion und Philosophie (III. Art.) machen
sich zwei Arten von Systemen schuldig, die einen (Kant, Saint-Simon
u. a.) verwandeln die Religion in ein philosophisches Moralsystem, die
andern (Leroux u. s. w.) erheben wissenschaftliche Gesetze zu religiösen
Dogmen. Der Verf. nimmt die Konzession an Kant zurück, dafs ohne
sichere Gotteserkenntnis eine Moral und ein Pflichtbewufstsein bestehen
könne. Keine experimentelle Erkenntnis des Menschen vermag die moralische

Ordnung und deren Gründe zu erforschen. Der Begriff der
Verpflichtung schliefst ein verpflichtendes Princip, ein verpflichtetes Subjekt
und einen Gegenstand der Verpflichtung in sich. Die moralische Ordnung
kann nicht von Menschen stammen, sondern nur vom Urheber der Natur,
denn wie diese sich nicht selbst das Sein gegeben, so hat sie sich auch
nicht das Ziel bestimmt (S. 87). Gegen die Behauptung des Rationalisten
wird in sehr beredten Worten gezeigt, dafs die Liebe (caritas) eine spe-
cifisch christliche Tugend sei, keineswegs ein Erbteil des hebräischen
Ascetismus und der griechischen Philosophie.

Im vierten Artikel (Trennung der Philosophie und Religion)
verteidigt der Verf. die Unterscheidung übernatürlicher (Glaubens-)Wahr-
heiten und Vernunftwahrheiten, die keineswegs an den Lehren Voltaires,
Humes und Kants die Schuld trage (S. 121). Das frühere Urteil des
Verfs. über die neuere Philosophie, die mitten unter den mannigfaltigsten
Systemen auf dasselbe Fundament des absoluten Rationalismus zurückgehe,

weicht einer strengen Verwerfung; „umfassend und fruchtbar" sind



Litterarische Besprechungen. Ill
ihre Doktrinen, insofern sie wegen ihrer umfassenden Irrtümer und ihrer
Fruchtbarkeit an Übeln ohne Zweifel in capite libri gesetzt zu werden
verdienen (S. 123).

Der fünfte Artikel enthält eine Widerlegung des früheren Systems
desVerfs. Das Gefühl (Sinn) galt ihm als die Grundlage der Philosophie
wie der Religion; die Religion rationalisiere das Gefühl durch das Symbol,
die Philosophie durch den Begriff: eine Auffassung, die den Fragepunkt
gar nicht berühre, da die Religion, die hier mit der Philosophie
verglichen werde, die natürliche sei, die selbst einen Teil der Philosophie
(Metaphysik) ausmache. Der Begriff des Rationalismus, der alle
Erkenntnis einschliefsen, die auf dem Wege der Autorität erlangte aber
ausschliefsen wolle, sei widersprechend. (S. 132.) Der wahre Rationalismus,
der die vom Rationalisten erhobenen berechtigten Ansprüche erfülle, sei
kein anderer als die christliche Philosophie. Statt mit dem Rationalisten
von ehemals die Gotteserkenntnis als Gefühlssache zu erklären, ist der
Verf. zur Überzeugung gelangt, dafs die Thesen vom Dasein Gottes, von
den negativen Attributen u. s. w. mit mathematischer Strenge bewiesen
werden (eine Äufserung, die wir unter dem Vorbehalt unterschreiben,
dafs, was eigentlich selbstverständlich, unter mathematischer Strenge das
Zwingende, jede Möglichkeit des Irrtums und Zweifels Ausschliefsende
des Beweises verstanden wird, da sich die Eigentümlichkeit der
mathematischen Objekte, ad oculos demonstriert werden zu können, vom Gegenstand

der religiösen Erkenntnis nicht aussagen läfst). Der Rationalist
ist konsequenterweise Phänomenalist, Subjektivist, Agnosticist. Das
Zugeständnis, der Rationalist sei Antagonist des Christentums, enthält bereits
das Verdammungsurteil des Rationalismus ; denn durch diesen Gegensatz
wird er zum Atheismus und Materialismus'in der realen, zum Skepticismus
und Agnosticismus in der idealen Welt.

Im zweiten Kapitel, dem Traktat, werden folgende vier Punkte
besprochen: 1. die Theorie des Gefühls, 2. der Begriff einer Philosophie
der Geschichte, 3. die Polemik gegen Rosmini, 4. die Vergleichung des
Rationalismus mit dem Dogmatismus. Der Verf. geht, was den ersten
Punkt betrifft, auf den wichtigen Unterschied des sinnlichen und
intellektuellen Erkennens ein und zeigt, dafs der Sinn eine eigene Erkenntnisweise

besitze, dafs es aber für das Gute und Schöne keinen „Sinn" gebe,
indem die vulgären Begriffe des Guten und Schönen demselben intellektuellen

Vermögen angehören, wie die wissenschaftlichen Begriffe, die wir
davon haben. Sinn Sensation ist zu unterscheiden vom Sinn
Intellekt, und Sinn Erkenntnis von Sinn (Gefühl) — Affekt. Treffend
werden die Begriffe des Wissens und Glaubens erläutert (S. 174).

Was der Verf. im zweiten Punkte: Wissenschaft und Geschichte
mit Recht bekämpft, ist die Annahme eines Princips, das überzeugende
Rechenschaft vom Gang der menschlichen Ereignisse zu geben und die
Geschichte in eine Wissenschaft zu übersetzen vermöchte. Wissenschaft
und Geschichte differieren in Bezug auf Stoff und Form. Materie der
Wissenschaft sind die konstitutiven Gesetze des Wesens der
Dinge, Gegenstand der Geschichte die successiven Zustände ihres
Daseins. Daher die Allgemeinheit und Notwendigkeit des Wissens, die
l'artikularität und Kontingenz der Geschichte. Form des Wissens ist
die strenge Abfolge in der logischen und der strenge Zusammenhang in
der ontologischen Ordnung; Form der Geschichte dagegen die Erzählung
und Beschreibung. Der geschichtliche Zusammenhang ist kein
gleichförmiger und kontinuierlicher, sondern ein durch Störungen und Ano-
malieen aller Art unterbrochener. — Die Leugnung der Freiheit und



112 Litterarische Besprechungen.

Anspruch auf Allwissenheit wären die Bedingungen einer eigentlichen
Wissenschaft der Geschichte. Die kritische Behandlung der geschichtlichen

Zeugnisse und die Beurteilung der Thatsachen und Ereignisse im
Lichte philosophischer Grundsätze ist damit nicht ausgeschlossen.

Der dritte Artikel beschäftigt sich mit Rosmini und Benjamin
Constant. Rosmini nämlich widerlegte in seiner Schrift: Frammenti di una
storia dell' empietà gröfstenteils mit Argumenten, die er nicht seinem
eigenen System, sondern der christlichen Philosophie entlehnte, die in
Benj. Constants Werke de la Religion niedergelegten falschen Ansichten.
Franchi hatte in seiner früheren Schrift Benj. Constants Partei ergriffen;
in der vorliegenden aber nimmt er die christliche Philosophie gegen
Constant in Schutz. Der einschlägige Abschnitt füllt den gröfsten Teil des
Bandes und enthält eine Fülle der interessantesten Untersuchungen, die
wir, um nicht zu weitläufig zu werden, nur in kurzen Umrissen
skizzieren können. Der Verf. verbreitet sich über den Charakter unseres
Jahrhunderts, schildert die Natur und Konsequenzen des von Constant
und ehemals von ihm selbst vertretenen Gefühlsrationalismus, zeigt,
wie der Rationalismus den Unterschied von wahrer Religion und
falschen Religionen aufhebt; die wahre Religion könne nur eine
sein; denn die göttliche und geoffenbarte Religion sei ihrer Natur nach
einzig und unteilbar. Fernerhin handelt der Verf. vom geschichtlichen

Kriterium (das Christentum schöpfte nicht aus orientalischen
Religionssystemen, nicht aus dem Neuplatonismus), vom Ursprung des
menschlichen Verderbens, vom Glauben des Atheismus und
Skep ticismus (deren Glauben an die Freiheit Zügellosigkeit nicht mit
dem Glauben an Gott auf eine Stufe gestellt werden könne). Ferner
über relative und absolute Wahrheit der Erkenntnis (indem
die Behauptung des Rationalismus von der Relativität alles Erkennens
durch sorgfältige Unterscheidung der Termini relativ und absolut widerlegt

und gezeigt wird, wie der Rationalismus dem Wortlaut nach die
absolute, in Wahrheit aber jede Erkenntnis leugne). Ferner
überVeränderlichkeit und Unveränderlichkeit der Wahrheit,
Absolutheit und Relativität der Religion, die im Dasein Gottes ihr
objektives, das subjektive bedingende Element hat, über wahren Gott
und falsche Götter (die der Rationalist auf eine Linie stellt, die
Gottheit zum Spielball menschlicher Einbildung stempelnd), über Fehl-
barkeit und Unfehlbarkeit der Vernunft, absolute und relative

Gewifsheit derReligion, wahres und falsches Martyrtuni
(das christliche Martyrtum bezeugt direkt die Thatsache, nicht die
subjektive Überzeugung; ist das Martyrtum eine Tugend, so gibt es kein
solches des Irrtums; das Martyrtum äufsert sich nicht in Kampf und
Angriff, sondern in Geduld und Ergebung); über das subjektive und
objektive Element der Religion (die rationalistische Theorie von
der Relativität und Subjektivität der Erkenntnis, auf die realen Existenzen
angewendet, führt zur Annahme, dafs Gott eine vom menschlichen
Gedanken unabhängige Existenz nicht besitze, und betrachte man mit dem
Rationalismus als Kriterium des Realen die Perception—sinnliche
Wahrnehmung —, so führt dies zum Materialismus, ja zur Leugnung der
Existenz des Körperlichen, da, was wahrgenommen wird, nicht die
Substanz, sondern ihre Phänomene sind); über Realität und Illusion
des Gottesbegriffs (vom Monotheismus ausgehend verfiel die Menschheit

in Sünde und Götzendienst, wurde aber durch den Erlöser zur
Erkenntnis des wahren Gottes zurückgeführt, von welch letzterer der Ra_
tionalismus vergeblich zu einer höheren Stufe der Gotteserkenntnis sich



Litterarische Besprechungen. 113

erheben will); über das Natürliche und Übernatürliche in der
Religion (mit einer glänzenden Parallele der Moral des Christentums
und der Moral oder besser Immoralität des Rationalismus und einer
siegreichen Verteidigung jener gegen den heutzutage — auch bei
Pädagogen beliebten Vorwurf des Eudämonismus); über moralisches
Gesetz undNaturgesetze (die sich wesentlich von einander unterscheiden,
indem jenes von einem höheren Willen entspringend als Gebot und
Befehl einem untergebenen Willen gegenübertritt, der dieses Gebot
sowenig als sein Dasein sich selbst gegeben); endlich über Verpflich-
tung, Gewissen und moralische Natur. Alle in diesem Abschnitt
erörterten Fragen werden unter der Führung des hl. Thomas, dessen
Aussprüche häufig des Ausführlichen mitgeteilt werden, einer befriedigenden
Lösung zugeführt.

Im vierten Artikel vergleicht der Verf. den Dogmatismus mit dem
Rationalismus sowohl vom theoretischen als praktischen Gesichtspunkt.
Der Verf., der wie kaum ein anderer in der Lage ist, die wahre Natur
und innerste Tendenz des Rationalismus zu durchschauen, entwirft davon
folgendes Bild. „Die Zerstörung aller specifischen Gesetze der menschlichen

Natur in den Handlungen des Einzelnen und den Einrichtungen
der Gesellschaft, die Zerstörung der gesamten moralischen und religiösen
Ordnung, die Verkehrung des gesamten Lebens des Menschen in eine
gewisse Modifikation des Organismus und des ganzen menschlichen
Organismus in ein gewisses Resultat der Thätigkeit und der mechanischen
Gesetze des Stoffes : das ist der Rationalismus." (S. 407.) Dagegen „die
Anordnung des individuellen und socialen Lebens nach theoretischen und
praktischen auf Vernunfteinsicht oder einleuchtenden Beweis begründeten
Gesetzen, die zugleich mit dem natürlichen Glauben und mit der Autorität

der göttlichen Offenbarung übereinstimmen: das ist der christliche
Dogmatismus." (S. 408.)

In den vier Abschnitten des Anhangs verteidigt der Verf. den Schlufs
vom Endlichen aufs Unendliche (bei Cousin) gegen die Einwendungen
Hamiltons, beleuchtet durch das Zeugnis eines Anhängers der kritischen
Philosophie deren praktische und theoretische Früchte (eine Erörterung,
die wir den Freunden Kants unter Philosophen und Theologen dringend
empfehlen), zeigt, dafs das Bewufstsein der moralischen Freiheit nicht
Täuschung sein könne, wobei die „wahnwitzige" idealistische Theorie
von der Subjektivität der sensiblen Qualitäten eine wohlbegründete und
entschiedene Zurückweisung erfährt, und setzt sich endlich bezüglich der
Bestimmung von Wissenschaft und Geschichte mit einigen Vertretern
abweichender Ansichten (Wolf, Brandis, Zeller und P. Pesch) auseinander.
Über des übrigens hochverdienten P. Pesch Auffassung der Geschichte
als Wissenschaft haben auch wir bereits ähnliche Bedenken in diesem
Jahrbuch V S. 109 geäufsert und die Ansicht ausgesprochen, welche die
des Aristoteles und der Scholastik ist, dafs die Geschichte einer eigentlich

und streng wissenschaftlichen Behandlung nicht fähig sei.
Wir schliefsen, indem wir (von einigen relativ nebensächlichen

Punkten in der Begriffsbestimmung der Religion und der Auffassung
des Kreationsdogmas als einer strikt-supernaturalen Wahrheit abgesehen)
unsere volle Übereinstimmung ausdrücken, und empfehlen allen, denen
es aufrichtig um Orientierung in den wichtigsten Fragen des Lebens zu
thun ist, das klassisch geschriebene Werk als eine gleich belehrende und
anziehende Lektüre.

München. Dr. M. Glofsner.
Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 8



114 Litterarische Besprechungen.

Die Idee des Schönen in der Weltgestaltung bei Thomas
V011 AquillO. Inauguraldissertation von Wilhelm Molsdorf.

Jena 1891.
Die vorliegende Schrift verdanken wir der Anregung, die Prof.

Eucken in Jena dem Studium der thomistischen Philosophie gegeben. Sie
behandelt die Frage, wie im System des hl. Thomas unter dem Einflufs
der antiken Weltanschauung der Begriff des Schönen objektiv in der
Weltgestaltung zur Verwendung kommt (S. 9). Die Quelle, aus welcher
der Verf. schöpft, sind die beiden Summen. Nach diesen gehe der
Begriff der Schönheit in dem einer harmonischen Ordnung auf (S. 11).
Diese zerlegt sich in Festsetzung (ratio ordinis) und Ausführung
(executio ordinis). Die letztere ist Ergebnis der virtus operativa, welche
sich auch untergeordneter Kräfte bedient (§ 2). Bezüglich der ratio
ordinis unterscheidet sich die thomistische von der platonischen Lehre
dadurch, dafs sie nicht zum sokratischen Begriff das Objekt, sondern
zum persönlichen Gottesgeist ein vermittelndes Glied für die Schöpfung
der Welt sucht: die ideellen Urbilder im göttlichen Verstände, in deren
Vielheit eine harmonische Einheit herrscht, welche sich in den im Stoffe
verwirklichten, eine Stufenfolge bildenden Formen wiederspiegelt. Durch
den Menschen aber, in welchem sich wie in einem Mikrokosmos die
Elemente und Vorzüge der tiefer stehenden Geschöpfe zur schönen
Harmonie verbinden, ist die materielle Welt wie in einem Horizonte mit der
immateriellen verknüpft (§ 3. 1). Eine wichtige Rolle ist dem Übel in
der Ordnung des Universums zugeteilt (§ 3. 3), über dessen ästhetischer
Bedeutung Thomas die ätiologische und praktische nicht zur Geltung habe
kommen lassen — Zur wirklichen Verähnlichung mit Gott gelange
das Universum durch die geschöpfliche Mitwirkung zur Ausführung
der Ordnung, was sowohl von der immateriellen als materiellen Welt
gelte (§ 4).

Die Darstellung der thomistischen Lehre kann im allgemeinen als
eine gewissenhafte und getreue bezeichnet werden; das Urteil aber über
ihren wissenschaftlichen Wert ist durch moderne Vorurteile getrübt.
Zwar sucht der Verf. „der Grofsartigkeit der hier wirksamen Principien
wie der Energie, mit welcher sie ausgeführt werden", gerecht zu werden.
Wenn er aber der „ästhetischen" Weltbetrachtung des hl. Thomas die
schärfere Scheidung von Subjekt und Objekt, deren die Neueren sich be-
wufst geworden, und den stärker zum Bewufstsein gekommenen Kampf
ums Dasein (S. 47) entgegenhält und meint, das vom hl. Thomas
entworfene Weltbild könne den Charakter der stärksten Subjektivität nicht
verleugnen, so geht aus seiner eigenen Darstellung der thomistischen
Lehre, die göttliche Anordnung und geschöpfiiches Wirken so vortrefflich
zu verbinden weifs, das Gegenteil hervor. Schönheit und Zweckmäfsigkeit
ist in den Dingen, nicht vom Subjekt in die Dinge hineingelegt. Die
moderne Trennung von Subjekt und Objekt (die übrigens gelegentlich in
eine ebenso einseitige Vereinerleäung umschlägt) ist ein Irrtum und ein
Abfall von der höheren thomistischen Anschauung, nicht ein Fortschritt
über diese hinaus. Die sechshundert Jahre aber, die uns von Thomas
trennen, können kein Hindernis bilden, zu seinem höheren und wahreren
Standpunkt zurückzukehren. Die Wahrheit ist nicht an Zeit und Raum
gebunden und das spätere System ist nicht schon aus dem Grunde das
an Wahrheitsgehalt reichere, weil es das spätere ist. Auch in dem
Agnosticismus der Neueren, der die Probleme der Willensfreiheit, des

Ursprungs des Übels als unlösbar zur Seite liegen läfst, können wir einen



Litterarische Besprechungen. 115

Fortschritt nicht erkennen. Oder soll das Christentum für Vernunft und
Philosophie wirklich absolut unfruchtbar sein? In Wahrheit ist es ein
Licht, das die Vernunft auch im eigenen Gebiete klarer schauen läfst.
— Schief ist das Urteil S. 21. DerVerf. übersieht das per se und secundum
generationis rationem, das auf einen andern möglichen Gesichtspunkt in
der Beantwortung der Frage hinweist. In der Engellehre ist der heil.
Thomas nicht, wie der Verf. meint, von der Phantasie, sondern teils von
der Offenbarung, teils von dem Begriffe des Geistes und der geistigen
Wirkungweise geleitet. Durchaus gegen den Sinn des englischen Lehrers
ist der Satz: „Das Böse ist darum etwas Notwendiges und Unvermeidliches"

(S. 45).
Dafs man in den Kreisen desVerf.s mit dem System des hl. Thomas

sich beschäftigt, ist ein erfreuliches Zeichen der Zeit und verdient unsere
Anerkennung und Aufmunterung. Wir wünschen, dem Verf. öfter auf
diesem Wege zu begegnen.

Gegen den Materialismus. Gemeinfafsliche Flugschriften. Unter
Mitwirkung von M. Carrière, 0. v. du Prel, C. Gerster,
0. Hansson, 0. v. Leixner, A. Ullrich herausgegeben von
H. Schmidkunz, Privatdocent der Philosophie an der
Universität München. Nr. 1. Materialismus und Ästhetik
von M. Carrière, Prof. der Ästhetik an der Universität
München.— Nr. 2. Gedanken einesArbeiters über Gott
undWelt von Gustav Buhr. — Nr. 3. Der Materialismus
in der Litteratur von 01a Hansson. — Stuttgart 1832.
Den Zweck des neuen, an sich unzweifelhaft sehr zeitgemäfsen

Unternehmens (Vgl. Überblick S. 7) eines auf breitester Unterlage sich
bewegenden und für weiteste Kreise berechneten Broschüreneyklus „Gegen
den Materialismus" kennzeichnen wir mit den Worten des vom Herausgeber

unterschriebenen „Überblicks": alle diejenigen Gruppen des heutigen
Lebens zu Wort kommen zu lassen, die an der Bekämpfung des
Materialismus ein sachliches Interesse tragen. Das Unternehmen will keinem
anderen Streben, als jenem negativen dienen (wobei das Grundwesen des
Materialismus freilich nur relativ bestimmt und in die einseitige
Würdigung der körperlich-materiellen Erscheinungen über den seelischen oder
geistigen gesetzt wird, Überbl. S. 5), insbesondere keinen von den
Mitarbeitern vertretenen und nach ihrer Meinung den Materialismus
ersetzenden positiven Standpunkt zu einem für die übrigen bindenden
machen, weshalb es denn auch ganz konsequent erscheint, dafs die
„Schriftleitung" jedes Eingehen in die Specialitäten u. s. w. der
Mitarbeiter ablehnt (S. 4. 5). Auch die besonderen Interessen der Kirche
sollen zur Geltung kommen (S. 8). Diese Bestimmung des Zweckes mag
ihre Vorteile haben, sofern sie alle Kräfte gegen einen gemeinsamen
Feind vereinigt, die Kritik aber wird bei der Beurteilung der einzelnen
Beiträge ihr Augenmerk auch auf die positive Seite richten müssen.
Um so mehr wird dies der Fall sein müssen, als infolge der erwähnten
relativen Begriffsbestimmungen des Materialismus selbst von einem
Materialismus der Religion und des Dogmas geredet wird (S. 3), sowie von
einem Kapitulieren des neuen Reiches in religiöser Beziehung vor Rom,
sowie in künstlerischer Beziehung vor dem mit Pulver besiegten Gegner
(S. 2. 3). Würde nicht zugleich von dem Bunde des Liberalismus mit
dem Materialismus gesprochen, so könnte man versucht sein, trotz der

8'



116 Litterarische Besprechungen.

angestrebten Weitherzigkeit des Unternehmens darin eine Manifestation
und Reaktion jenes Idealismus zu erblicken, der, dem positiven Christentum

ebenso wie dem Materialismus abgeneigt, seine Herrschaft durch
einen einseitigen Realismus erschüttert und untergraben sieht. In dieser
Auffassung könnte man durch das der Feder eines M. Carrière anvertraute

Debut bestärkt werden. Lassen wir indes bis auf weiteres diese
Vermutungen auf sich beruhen und nehmen wir jeden Beitrag unmittelbar,
wie er sich selbst, gibt, indem wir ihn jedoch, wie gesagt, zugleich auf
seinen positiven Wert im Kampfe gegen den Materialismus prüfen.

Drei Abhandlungen liegen uns bereits vor. Die erste über
Materialismus und Ästhetik von M. Carrière. Dafs der bekannte
Münchener Ästhetiker zunächst das von ihm seit Jahren bebaute Gebiet
gegen den materialistischen Einbruch zu verteidigen bemüht ist, begreift
sich. Es läfst sich auch nicht leugnen, dafs C. in seiner Broschüre gegen
die materialistische Ästhetik (im Grunde ein widersprechender Begriff,
eine Art von hölzernem Eisen) einige wuchtige Schläge führt. Dagegen
müssen wir sogleich unserem ersten antimaterialistischen Paladine gegenüber

bezweifeln, ob sein positiver Standpunkt geeignet sei, den Materialismus

in der Wurzel zu ertöten. Wir haben uns an einem andern Orte
über das Verhältnis des Idealismus, als dessen Vertreter Carrière speciell
im Gebiete der Ästhetik zu betrachten ist, zum Materialismus
ausgesprochen (der moderne Idealismus. Münster 1880 S. 5—32). An dieser
Stelle sei nur folgendes bemerkt. Der Materialismus kann solange nicht
überwunden werden, als nicht der Geist in seine vollen Rechte eingesetzt

wird. Dies kann aber nicht dadurch geschehen, dafs die Materie
vergeistigt und als blofses Phänomen betrachtet wird, wie von M.
Carrière und den Anhängern des modernen Idealismus geschieht. Der Stoff
mufs in seiner Wesenhaftigkeit, aber auch in seinem wesentlichen
Unterschiede vom geistigen Sein, und damit zugleich das Wahrheitsmoment,
sowie die Falschheit des Materialismus anerkannt und festgestellt werden.
Jenseits des stofflichen Seins und über ihm erhaben steht der Geist als
ein von der Materie freies, unabhängiges Sein. Ähnlich verhält es sich
mit dem göttlichen Sein. Auch dieses mufs in sein volles Recht dem
ganzen und halben Pantheismus gegenüber eingesetzt werden, wenn der
Materialismus mit Erfolg bekämpft werden soll. Wer mit Carrière die
Materie als Moment des geistigen Seins auffafst und mit diesem zugleich
— denn Carrière lehrt die Weltimmanenz Gottes — in Gott setzt, zieht,
indem er die Materie vergeistigt und vergöttlicht, die Gottheit selbst ins
Geschöpfliche und Materielle hernieder. Folgerichtig wird dann auch die
Offenbarung und das Christentum seines übernatürlichen Charakters und
seiner übernatürlichen Kraft entkleidet und seiner besten Kraft als Faktor
im individuellen wie socialen Leben beraubt. In solcher Rüstung schlägt
man den Goliath des Materialismus nicht tot. Die Emancipation des
Fleisches ist vollkommen berechtigt, wenn die Materie göttlich und ein
Moment im göttlichen Leben ist. Nur das positive Christentum, nur die
christliche Philosophie, die den wesentlichen Unterschied von Geist und
Materie sowie die absolute Transcendenz Gottes festhält, ist imstande,
den Kampf siegreich in Theorie und Leben zu führen. — Carrière sucht
sich zwar über das Sinnlich-Reizende zum Begriff des Sinnlich-Schönen
zu erheben und betrachtet das Schöne mit Schelling und den idealistischen

Philosophen als das erscheinende Ideale, vermag sich aber zu dem
Begriff des Geistig-Schönen ebensowenig zu erschwingen, als er imstande
zu sein scheint, das reine Wesen des Gedankens, den keineswegs, wie C.
mit W. v. Humboldt meint, erst die Sprache bildet, zu fassen und in der



Litterarische Besprechungen. 117

Religion Wahrheit und Falschheit (Buddha und die Propheten u. s. w.
S. 32) zu unterscheiden.

Die zweite Broschüre führt sich durch ein empfehlendes Vorwort
Theobald Zieglers bei dem Leser ein, in welchem Aufschlüsse über die
persönlichen Verhältnisse des Verf.s gegeben werden und unter anderm
mitgeteilt wird, dafs sich derselbe vom dogmatischen Christentum
losgemacht und der Philosophie in die Arme geworfen habe, die ihn nicht
zu radikalen, sondern zu positiven Resultaten geführt habe (S. 5). Das
Schriftchen selbst ist beachtenswert und gibt Zeugnis von einem redlichen
Streben, bewegt sich aber in den unklaren Ideen und verschwommenen
Phantasieen einer falschen, theosophischen Mystik. Aufserdem trägt sie,
wie zu erwarten, den Stempel des Autodidakten, dessen Vorzüge (vgl. die
trefflichen Bilder, in denen der Verf. vom Gewissen spricht, S. 17) und
Fehler (s. die verworrenen Vorstellungen von Zeit und Raum S. 9 ff.).

Um den Verf. und seinen Versuch gerecht zu beurteilen, müfste
man genauere Angaben über seine Lektüre und Erlebnisse besitzen,
besonders auch über die Gestalt, in welcher ihm das „dogmatische Christentum"

gegenübergetreten ist. Wahrheit, Arbeit und Wohlergehen ist
unserem denkenden Arbeiter der beste Wahlspruch; er richtet an die
Besitzenden die Mahnung; „Solange es noch Entbehrende gibt, können
sich auch die Besitzenden niemals so recht eigentlich wohl fühlen, denn
solange haben sie ein Pulverfafs unter ihrem Schemel" (S. 29).

Was uns betrifft, so steht uns fest, dafs die sociale Frage (durch
die der Materialismus erst zur Lebensmacht wird), so erfreulich wir es
finden, dafs nicht alle Arbeiter eine Beute des Atheismus geworden sind
(S. 5), durch den Mysticismus dieses modernen Jakob Böhme ebensowenig
gelöst und der Materialismus überwunden wird, als dies durch die Car-
rièresche Ästhetik und den pangermanischen Rembrandtismus Haussons,
über dessen Abhandlung wir noch zu referieren haben, geschehen
dürfte.

Die dritte Broschüre verfolgt ein ähnliches Ziel, wie die erste,
jedoch in engerem Rahmen, indem sie wie jene die Unmöglichkeit einer
materialistischen Ästhetik, die Unvereinbarkeit des Materialismus mit der
Dichtkunst, der schönen Litteratur und der litterarischen Kritik nachzuweisen

sucht. Der Verf. spricht sich hierüber S. 31 dahin aus : „Ich habe
versucht,, in grofsen und allgemeinen Zügen nachzuweisen, dafs die naturalistische

Litteratur in verschiedenen Ländern und bei Individualitäten von
verschiedenen Anlagen, in Ideen wie in Technik, in Poesie wie in Prosa,
unter einem entschieden bestimmenden Einflufs dieser Betrachtungsart
in Leben und Natur steht, die das Jahrhundert beherrscht und aus der
das ganze moderne Leben im Guten und Bösen, in Gesellschaft und
Moral, Wissenschaft und Kunst sich gestaltet hat." Hansson steht auf dem
Standpunkt der absoluten Subjektivität, wie er in der anonymen Schrift ;

Rembrandt als Erzieher, mit deren pangermanischer und künstlerischer
Tendenz der Verf. sympathisiert, und die er der gallisch-romanischen,
bürgerlichen, materialistisch-mechanischen, einseitig-verständigen und
objektiven als die organische, subjektiv - künstlerische entgegensetzt (S. 9 ff.),
vertreten ist. Das künstlerische Produkt ist ihm nichts anderes als die
Art der Schwingungen gerade dieser Individualität, die individuellen
Schwingungen hörbar gemacht in einem Räume des absoluten Schweigens
der äufseren Wirklichkeit (S. 32). Demgemäfs wird als die einzig mögliche

Art litterarischer Kritik jene bezeichnet, die in dem Sensibilitäts-
umfang der kritischen Persönlichkeit besteht (S. 30). Der Verf. kennt eben
keine andere objektive Kritik als die eines Taine und Brandes (S. 31 ff.),



118 Litterarische Besprechungen.

die alle Geisteserscheinungen aus dem Milieu erklären will, wie die
materialistische Naturforschung und die realistische Litteratur alles auf
das doppelte Milieu der äufsern Umgebung und der Vererbung zurückführen.

— Nach unserer Ansicht kann die falsche Objektivität des
„Realismus" nicht durch die Geltendmachung einer ebenso falschen Subjektivität,

sondern nur durch die wahre Objektivität, durch die Wiederherstellung

einer Wissenschaft, die noch andere objektive Principien, als
atomistische, mathematische und mechanische zuläfst, überwunden, und
die Kunst wie die litterarische Kritik auf solide Grundlagen gestellt
werden. — Der Verf. zeigt genaue Bekanntschaft mit den verschiedenen
Litteraturen und entwirft in Umrissen ein Bild der litterarischen
Bewegung neuesten Datums in den nordischen Ländern, in Frankreich und
Deutschland. — Die „grofsen Hysterischen der mittelalterlichen Nonnenklöster"

würden wir, besonders in populären Flugschriften gegen den
Materialismus, lieber vermissen, nicht minder das Märchen von Leos X.
Ausspruch über die Fabel von Christus, das M. Carrière aufzuwärmen
für gut findet.

München. Dr. M. Glofsner.

Das Verhältnis des Thomas von Aquino zum Judentum und
zur jüdischen Litteratur (Avicebron und Maimonides).
Von Dr. Guttmann, Landrabbiuer zu Hildesheim.
Göttingen 1891.

Die fleifsige und verdienstvolle Arbeit des auf dem Gebiete der
jüdischen Religionsphilosophie vielfach thätigen und bewanderten
Verfassers verbreitet sich in drei Abschnitten über das Verhältnis des heil.
Thomas zum Judentum überhaupt und zur Philosophie lbn Gabirols
(Avicebron), sowie zur Religionsphilosophie des Maimonides im besondern.
— Der Verf. ist redlicli bemüht, den grofsen Geistesheroen des Mittelalters

gerecht zu werden, vermag sich aber von den bekannten Vorurteilen
nicht ganz zu trennen. Fr meint, ein Wis s en im eigentlichen Sinne gebe
es im Mittelatter nicht, weil durch den Autoritätsglauben der freien und
voraussetzungslosen Erforschung der Wahrheit auf allen Gebieten eine
fast unübersteigliche Schranke gezogen sei. Wenn das Wesen des Wissens
in der Gewifsheit und Evidenz der Principien und der Stringenz der
Beweise gelegen ist, so kann olfenbar trotz ihrer Achtung vor und
Unterwerfung unter die Autorität den mittelalterlichen Philosophen ein wahres
Wissen nicht abgesprochen werden; denn in jener Beziehung waren ihre
Anforderungen weit strenger, als die der Neueren, die schliefslich dahin
gelangt sind, dafs sie die Philosophie als Werk der Freiheit, d. i. freier
(phantastischer!) Konstruktion erklären. Ein Hindernis der Wissenschaft
könnte nur eine falsche, unberechtigte Autorität sein ; dafs die christliche
Offenbarung eine solche sei, ist noch nicht bewiesen. Endlich frage ich,
ob sich denn die Freiheit nur durch den Widerspruch gegen die Autorität

und nicht auch durch Unterwerfung unter dieselbe auf Grund der
Einsicht in ihre Wahrheit und Legitimität bethätigen könne und dürfe?

Im ersten Abschnitt rühmt der Verf. die Vorurteilsfreiheit, mit
welcher Thomas die Ansichten eines Maimonides würdigt, und hebt am
Schlüsse hervor, dafs sich bei ihm fast nirgend eine Spur jener
„berüchtigten" Art von Talmudgelehrsamkeit finde, wie sie den christlichen
Theologen nicht selten von jüdischen Konvertiten zugeführt wurde
(S. 14). — Im zweiten Abschnitt wird die vom hl. Thomas gegebene



Litterarische Besprechungen. 119

Darstellung der Lehre des Ihn Gabirol von der Zusammensetzung der
Geist- wie Körperwesen aus Stoff und Form als eine ebenso verständnisvolle

als durch wissenschaftliche Objektivität ausgezeichnete charakterisiert.
Die durch Thomas' Autorität aus dem Dominikanerorden verbannte

Lehre aber habe im Franciskanerorden Eingang gefunden und so das
Geistesleben des Mittelalters von der Litteratur des Judentums eine
Förderung erfahren, die in einem merkwürdigen Gegensatz zu der
Abneigung und Geringschätzung stehe, mit der auch die Träger dieses
Geisteslebens den Angehörigen des jüdischen Stammes begegneten
(S. 30).

Im dritten und ausführlichsten Abschnitte bietet der Verf. eine
sorgfältige und erschöpfende Darstellung der Berührungspunkte der tho-
mistischen Lehre mit Maimonides in der Theorie von Vernunft und
Offenbarung, sowie der Gotteserkenntnis (S. 33 ff.), der Lehre von Gott und
den göttlichen Attributen (S. 40 ff.), von der Schöpfung (S. 58 ff.), endlich
den biblischen Geboten (S. 80 ff.). Maimonides habe dem christlichen
Forscher den Gang gewiesen, wie das schwierige Problem der Vereinbarung

der aristotelischen Philosophie mit der Offenbarung zu lösen sei.
— Wie uns scheint, überschätzt der Verf. die Übereinstimmung der
christlichen Lehre mit Piaton ebensosehr wie den Gegensatz, in dem
angeblich Aristoteles zu ihr steht. Der Kürze wegen sei nur auf die
Philosophie im kirchlichen Dogma und in den Schriften der Väter
hingewiesen. Schliefslich sei bemerkt, dafs nicht überall Abhängigkeit ist,
wo Übereinstimmung sich findet. Selbst in der Frage der Beweisbarkeit
des Weltanfangs (die Thomas mit Maimonides verneint) wahrt sich der
englische Lehrer die Selbständigkeit des Urteils und erweist sich als der
unbestechliche Forscher der Wahrheit, der frei von jeder Sucht der Neuheit

und Originalität das Wahre und Giltige überall anerkennt und sich
aneignet, wo er es findet. Denn mit Recht galt den mittelalterlichen
Philosophen das Gut der Wissenschaft als Gemeingut. —

München. Dr. M. Glofsner.

Darstellung der Philosophie von Joseph Othmar Ritter von
Rauscher. Herausgegeben von Dr. Cölestin
Wolfsgruber. I. Band. Saulgau, Kitz. 1891.
Der Benediktiner Dr. Cölestin Wolfsgruber, welcher um die

österreichische Kirchengeschichte durch die Biographie der Wiener Erzbischöfe
Migazzi und Rauscher sich sehr verdient gemacht, hat sich entschlossen,
das Lebensbild des letztern durch Herausgabe seiner hinterlassenen
Schriften zu vervollständigen. Früher liefs er seine Hirtenbriefe und
Reden erscheinen, jetzt beschenkt er uns mit der Sammlung seiner
philosophischen Schriften. Der erste Band liegt hier vor; drei weitere
erkenntnis-theoretischen Inhalts sollen folgen.

Der erste Band umfafst die ganze theoretische Philosophie in vier
Teilen; Seelenkunde, Denklehre, Metaphysik, Ästhetik auf 293 Seiten.
Unmöglich können wir daher eine eingehende Darstellung der Philosophie
erwarten; sondern es ist blofs ein Überblick über die Philosophie, sowie
ihn R. aus seinen philosophischen Studien gewonnen. In den freien
Stunden besonders der spätem Jahre war es die Lieblingsbeschäftigung
des hochseligen Kardinals, Philosophie zu betreiben. Dazu bewogen ihn
sowohl eigenes Interesse wie auch die heftigen Angriffe gegen die
katholischen Glaubenswahrheiten, welche grofsenteils der falschen Philosophie



120 Litterarische Besprechungen.

entspringen. Leider blieb R. die scholastische Philosophie unbekannt,
und seine ganze Darstellung der Philosophie füllst auf den Principien der
neuern deutschen Philosophen, wie es bei der damaligen Zeitrichtung
wohl begreiflich ist. Wir wollen blofs die Darlegung jener Wahrheiten,
welche mit der Offenbarung in innerem Zusammenhange stehen, näher
ins Auge fassen. Im zweiten Abschnitte der Metaphysik spricht R. von
Gott. Kein anderes Argument wird für das Dasein Gottes erbracht als
das Bewul'stsein des menschlichen Geistes, es gebe eine letzte Ursache,
es existiere ein Gott. „Die Ahnung einer überirdischen Macht, welche
über dem Irdischen waltet, wird nicht einmal bei den gesunkensten
Stämmen vermifst, und wo etwas einem Staate Ähnliches angetroffen
wird, dort findet sich auch ein Religionsverein vor." (S. 185.) Was er
sonst über das Dasein Gottes vorbringt, ist nur eine nähere Bestimmung
Gottes als eines geistigen, überirdischen Wesens unter der Voraussetzung,
dafs er existiert. Darum gibt er auch die Beweiskraft der herkömmlichen

Argumente preis, insofern sie sich nicht auf das menschliche Be-
wufstsein stützen. Den ontologischen gestaltet er folgendermafsen um:
Weil ich Gott ahne, so ist er, was ebenso eine berechtigte Folgerung
sei, wie wenn wir sagen : weil wir den Baum sehen, so ist er (S. 202).
Der kosmologisclie und physikotheologische Beweis hat nur dann
Geltung, wenn wir die Eigentümlichkeit des menschlichen Geistes in
Betracht ziehen.

R. sagt gegen Kant, welcher behauptet, der physiko - theologische
Gottesbeweis führe nur zur Anerkennung eines weisen Bildners, nicht
aber eines Urhebers der Sinnenwelt: dies ist nicht unwahr; allein der
Beweis, in seiner Vollständigkeit entwickelt, vermittelt zugleich die
Anerkennung eines geistigen Urhebers der Geister, und dies wird für die
Begründung des Glaubens an Gott stets die Hauptsache bleiben. Wen
die Forschung soweit geführt hat, dafs er ein wissendes, wollendes Wesen
als den Urheber der Geister, und jede geistige Vollkommenheit als den
schwachen Abglanz der Vollkommenheit des Urhebers erkennt, der wird
auch die Ergänzung, die das Christentum dem reinen Gottesbegriff
darbietet, als die Befriedigung eines innersten Bedürfnisses fühlen und nicht
versucht sein zu wähnen, derjenige, welcher den Geist ins Dasein gerufen,
könne durch das Körperliche beschränkt werden. Ist aber Gott durch
das Körperliche in keiner Beziehung beschränkt, so mufs das Körperliche
durch seinen Willen und hiermit seine Schöpfung sein. (S. 204.) Wie man
sieht, beruft sich R. in letzter Instanz auf den Glauben, da er die
Mangelhaftigkeit seiner Beweisführung wohl selbst fühlte. Dasselbe gilt bezüglich
der Unsterblichkeit der Seele und der Schöpfung; denn R. gibt selbst zu:
„wer abgesehen von Gottes Dasein die Unsterblichkeit beweisen will, der
wird nie zu einem genügenden Ergebnisse kommen" (S. 218), und sein
Beweis über die Notwendigkeit der Schöpfung wird auch niemand
überzeugen.

R. hat eben nur aus den Neueren geschöpft, ohne auf die Scholastik
Rücksicht zu nehmen; gerade diese hätte ihm viel gröfsere Klarheit der
Begriffe und schärfere Präcision des Ausdruckes geliehen, die wir bei
unseren Philosophen oft vermissen, und ihn in den Stand gesetzt, mit
schlagenden Gründen seine These zu erhärten; so aber mufs er den
Rückzug blasen, seine Position als Philosoph räumen und die Ohnmacht
des menschlichen Geistes bekennen, diese rein natürlichen Wahrheiten
demonstrativ darzuthun. Die Scholastik, welche so geschmäht wird wegen
ihres Grundsatzes: die Philosophie ist die Magd der Theologie, hat die
Rechte und Würde der Vernunft jedenfalls mehr gewahrt als die neuere



Ungarischer Litteraturbericht. 121

Philosophie, da sie stringente Beweise für Thesen erbringt, welche die
neuere Philosophie sehr ungenügend begründet oder dem Glauben
überlassen mufs, wenn sie dieselben nicht aufgeben kann.

Die Richtung R.s haben wir angedeutet; sonst ist das Buch sehr
belehrend und empfehlenswert. Auf gedrängtem Raum findet man die
wichtigsten Fragen der Philosophie berührt, so dafs Unkundige einen
Einblick gewinnen in die Art und Weise, wie die neuern Philosophen
die Philosophie behandeln. Besonders der vierte Teil, die Ästhetik,
enthält viel des Schönen und Interessanten und zeugt vom Kunstsinne des
seligen Kardinals.

Graz. Fr. Thomas M. Rigger 0. Pr.

UNGARISCHER LITTERATURBERICHT.
Bölcseleti Folyöirat. Phil. Zeitschrift v. Dr. Kiss. Vierter Jahrgang.

Budapest.
Heft I. Der Organismus und der Gedanke. Vorgelesen auf der

intern. Gelehrtenversammlung zu Paris am 12. April 1888 v. J.
Gardair, übers, v. Dr. Kiss. S. 1. Ist das Princip der Kausalität ein
analytisches oder synthetisches Urteil? v. Amelie de Margerie. Vor-
geles. auf der internat. Gelehrtenversammlung zu Paris. S. 23. Der
Verfasser nimmt an, dafs das Princip der Kausalität ein synthetisches Urteil,
ist also mit den neueren Scholastikern in Widerspruch. — Vom
Syllogismus v. P. Ange Ii eus. S. 56. — Begriff, Aufgabe und Einteilung der
Philosophie, v. Dr. Kiss. S. 77. — Die ethische Berechtigung der
Zinsforderung. v. Vârady. S. 121. — Die Immaterialität der menschlichen
Seele, v. Dr. Sândorfy. S. 138. — Über das Wesen der unorganischen
Körper, v. Dr. Kiss. S. 153. — Phil. Bewegung, Vermischtes. S. 174.
Die ung. Sprache in der Philosophie. S. 180. — Litterarische
Nachrichten. S. 274. — Die Werke Gutberlets recens. v. Dr. Kiss. —
Die Freiheit des menschlichen Willens, v. Dr. Max Schächter, recens,
v. Dr. Werner. — Der Socialismus. v. Dr. Am brus, recens. v. Värady.
— J. Christus, das Ideal des Pädagogen, v. Dr. Steinberg er, recens,
v. Vârady. — Zeitschriften. S. 211.

Heft II. Die Lehre Spencers von der Ausbildung der Dinge, im
Lichte der gesunden Philosophie betrachtet, v. Gemeiner. Vogelesen
auf der internat. Gelehrtenversammlung zu Paris, übers, v. Dr. Kiss
S. 220. — Die synthetischen Urteile a priori, v. T. F. O'Mahony,
vorgelesen auf der internat. Gelehrtenversammlung zu Paris, übers, von Dr.
Kiss. S. 236. — Plato im Mittelalter, v. Cb. Huit, vorgelesen auf der
internat. GelehrtenVersammlung zu Paris, übers, v. Dr. Kiss. S. 240..—
Der Glaube, v. Szabô. S. 254. — Philosophie und Theologie, v. Dr. Szé-
kely. S. 277. — Die Freiheit des menschlichen Willens, gegen die
Deterministen. v. Dr. Klinger. S. 297. — Begriff, Aufgabe und Einteilung
der Philosophie, v. Dr. Kiss. S. 332. — Phil. Bewegung. Vermischtes.
S. 348. — Die ung. Sprache in der Philosophie. S. 357. — Litterarische
Nachrichten. S. 366. — S. Thomas, doct. Ang. Opera Omnia, jussu
impensoque Leonis XIII. P. M. édita, Tom. III. et IV. recens. Dr Kiss.
—- Zeitschriften und Bücherschau. S. 368.

Heft III. und IV (Doppelheft) Zur Feier seiner Eminenz Kard.
Haynald, Erzb. v. Kalocsa, mit dem Bildnis desselben, v. Munkâcsy.
— Patiendo mereri (Wahlspruch Haynaids), v. Dr. Né very. S. 376. —


	Litterarische Besprechungen

