
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Die Mystik des Angelus Silesius

Autor: Mahn, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Mystik des Angelus Silesius. 67

ohne Grenze sein, und das kann offenbar ebensowohl von
Stunden wie von Monaten und Jahren ausgesagt werden, und
es ist unbegreiflich — wenigstens wenn man mit dem Verstände
und nicht mit der Einbildungskraft philosophiert — wie man
hier die Begriffe gröfser und kleiner anwenden kann. Allerdings

kann man auf den Begriff der Zeit diese Ausdrücke
anwenden, wenn man sie nach der Seite fafst, auf welcher sie

endlich ist, nicht aber, wenn man von ihr redet, insofern sie

als unendlich d. h. als anfangslos gesetzt wird.
Eine letzte Bemerkung möchten wir noch hinzufügen

bezüglich der Spielerei mit den Begriffen Ganzes und Teil.
Auch zugegeben, dafs diese Begriffe hier angewendet werden

könnten, so wäre doch die von ihnen gemachte Anwendung
eine unzulässige. Was wir sagen sollen, drückt der hl. Thomas

folgendermafsen aus: „Quod dicitur, quod quantum additum
quanto facit majus, intelligendum est ubi utrumque dicitur
quantum secundum eandem rationem; sed ubi unum est ratio
alterius quod sit quantum, hoc non oportet: sicut si lignum
est longum, erit linea longa, nec oportet quod lignum cum
linea sit longius quam linea, quia linea est ratio longitudinis
ligno" (Quaest. Disp. De malo q. 2. a. 2 ad 8). Das

letztverflossene Jahr als ein Teil der anfangslos fliefsenden Zeit kann

also nicht, addiert mit dieser Zeit, etwas Gröfseres ausmachen.

-K«
DIE MYSTIK DES ANGELUS SILESIUS.

Von DR. PAUL MAHN.

(Schlufs.)

Als Einleitung zu Schefflers Weltanschauung mag der
Spruch »VI, 251 dienen:

Die Meinungen sind Sand, ein Narr der bauet drein;
Du baust auf Meinungen, wie kannst du weise sein?

Wahre Philosophie mufs ins Wesen der Dinge zu dringen suchen
und sich nicht durch den Augenschein, auf den die gemeine
Meinung baut, trügen lassen.



68 Die Mystik des Angelus Silesius.

1. Die Welt ist meine Vorstellung.
Die gemeine Auffassung redet viel von Zeit und Kaum,1

ohne zu wissen, was diese eigentlich sind.

I, 177 Man redt von Zeit und Ort, von Nun und Ewigkeit:
Was ist denn Zeit und Ort, und Nun und Ewigkeit?

Man gebraucht oft die Wendung: „wie schnell doch die Zeit
vergeht," als ob diese etwas aufser uns Stehendes wäre, das

davoneilt, während wir ihm als ruhige Beobachter gegenüberständen.

Umgekehrt ist es: das aufser unserer Vorstellung ist
etwas, das dem Wesen nach [„im Weltbegriffe"] bleibt, und
nur wir sind es, die aus unserer Anschauungsform der Zeit
heraus den Dingen das Attribut: „schnell" beilegen. — So ist
nach unserer Ansicht der schwierige Spruch V, 23 zu verstehen:
V, 23 Man sagt, die Zeit ist schnell: wer hat sie sehen fliegen?

Sie bleibt ja unverrückt im Weltbegriffe liegen!
Hat Angelus sonach die gewöhnliche Vorstellung verworfen, so

spricht er seine eigene Überzeugung mit klaren Worten dahin
aus, dafs Zeit und Baum nicht etwas aufser uns seien, in dem
wir uns etwa bewegten, sondern lediglich Anschauungsformen
unseres Verstandes.
I, 185 Nicht du bist in dem Ort, der Ort der ist in dir;
I, 189 Du selber machst die Zeit, das Uhrwerk sind die Sinnen;

Hemmst du die Unruh nur, so ist die Zeit von hinnen.
Gibt es keine Sinne mehr, so gibt es auch keine Zeit (2. Zeile
von I, 189); gibt es keine Zeit, so fällt auch die Welt der
Erscheinungen („die Figur der Welt") dahin.

IV, 96 Mensch, die Figur der Welt vergehet mit der Zeit2:
Was trotzst du denn so viel auf ihre Herrlichkeit?

Daraus nun, dafs die Welt nur in uns ist, scheint Ang. darauf
geschlossen zu haben, dafs sie eitel Trug und Nichtigkeit sei.
Diesen Schlufs selbst macht er nirgends; seine Ansicht aber,
dafs die Welt nicht so sei, wie sie uns erscheine, folglich nur
Schein, findet sich häufig genug.3
II, 156 Die Sonn' ist nur ein Glas4 und alles Licht ein Schein.

IV, 92 Hier ist die Dämmerung.

1 A. S. sagt: „Ort." — Einige Stellen, wo er unter Ort etwas
anderes versteht, s. unten p. 84, Anm. 1.

2 d. h. una cum tempore.
a Wir erörtern hier nur die Nichtigkeit der Welt in Bezug auf

unser Erkennen. Die Stellen, wo Sch. sie in Beziehung zum Willen
setzt, gehören in den Bereich seiner pessimistischen Anschauungen und
finden daher unten in der Ethik ihren Platz.

4 Vielleicht: „Glast"?



Die Mystik des Angelus Silesius. 61)

VI, 20 Alls Zeitlich' ist ein Rauch.
II, 21 Die Welt ist eitel Nichts.

Direkt aD den „Schleier der Maja" bei den Indern erinnert es,
wenn Ang. VI, 50 von dem „Spinneweb" der Welt spricht.

Weil nun aber die Welt gänzlich unsere Vorstellung ist,
so hat alles, was wir über sie aussagen, keine absolute Wahrheit,

sondern ist wahr nur für uns. All unser Erkennen ist ein
relatives. Ich rede so oder so über die Dinge, nicht weil diese
wirklich so wären, sondern weil ich der oder der bin.
VI, 213 Kind, wachs und werde grofs. So lange du noch klein,

So lange dünkt dich alls, was klein ist, grofs zu sein.
217 Die Erde scheint dir breit, ein Klümplein grofs, mein Christ,

Ein Maulwurfshauf ein Berg, weil du ein Ameis bist.
Vereinzelt findet sich ein Spruch, der, mit Kant zu reden, von
der „synthetischen Einheit der Apperzeption" handelt. Die
Mannigfaltigkeit der Einwirkungen, welche die Sinne von den
Aufsendingen erfahren, werden „im Geist" zur Einheit
zusammengefaltet.

V, 350 Die Sinnen sind im Geist all ein Sinn und Gebrauch;
Wer Gott beschaut, der schmeckt, fühlt, reucht und hört

ihn auch.

2. Gott.
Der Welt in Zeit und Raum steht die Ewigkeit gegenüber,

auf welche jene Anschaunngsformen unseres Verstandes keine
Anwendung finden. In der Ewigkeit gibt es keine Jahre noch
Tage noch Stunden, keine Vergangenheit noch Zukunft, sondern
zugleich geschieht in ihr alles.
II, 153 Was ist die Ewigkeit? Sie ist nicht dies, nicht das,

Nicht Nun, nicht Ichts, nicht Nichts, sie ist, ich weifs
nicht was.

II, 65 Die Ewigkeit weifs nichts von Jahren, Tagen, Stunden
71 die Ewigkeit,

Die unverändert bleibt von aller Aufserheit.
33 Wer in der Ewigkeit mehr lebt als einen Tag,

Derselbe wird so alt, als Gott nicht werden mag.
V, 148 Dort in der Ewigkeit geschiehet alls zugleich,

4 Es ist kein Vor noch Nach, wie hier im Zeitenreich.
Die Ewigkeit ist da, wo Gott ist. Gott ist frei von Zeit und
Raum, „ihn rührt kein Nun noch Hier" (I, 25) cfr. I, 133, 171,
III, 216, IV, 120.
V, 63 Für Gott sind tausend Jahr wie ein vergangner Tag:

Darum ist gar kein Jahr bei ihm, wer's fassen mag. cf. III, 179.



70 Die Mystik des Angelus Silesius.

V, 90 Nichts Zeitlicbs ist in Gott.
Ein Augenblick ist kurz, noch kann ich kühnlich sagen,
Dafs Gott so lange nicht gewest vor Zeit und Tagen.

91 Da Gott die Welt erschuf, was schrieb man für ein Jahr?
Kein anders nicht, als das seins1 Urstands erstes war.

Daher gibt es auch bei Gott keine Vergangenheit oder
Zukunft, als welche erst mit der Anschauungsform der Zeit möglich
sind. Der ganze unendliche Lauf der Zeiten ist für ihn Eine
Gegenwart.
II, 182 Es ist kein Vor noch Nach. Was morgen soll geschehn,

Hat Gott von Ewigkeit schon wesentlich gesehn. cf. IV, 165.
V, 92 Gott siehet nichts zuvor, drum leugst du, wenn du ihn

Mit der Vorsehung mifst nach deinem blöden Sinn.*
*In Gott ist kein vor oder darnach sehen: sondern
Er siehet von Ewigkeit alles gegenwertig für ihm,
wie es geschiehet, nicht wie es geschehen wird oder
geschehen ist.

Auch die „Vielheit", die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen
fällt vor Gott dahin. „Der Vielheit ist Gott feind" (V, 149).

Bei Gott ist nur Einheit. „Gott ist ein einges Ein" (I, 83)
cf. I, 285.

„In Gott ist alles eins" (V, 147). Oft wird Gott schlechthin
„das Eins", „der Ein" genannt. II, 14, IV, 162, V, 1—4, 6, 8.

Besonders fruchtbar aber beweist sich bei Angelus eine
andere Art der Betrachtung: die sog. „verneinende Beschawung."
I, 7 macht er zu dem Verse: „Ich mufs noch über Gott in
eine Wüste ziehn" die Anmerkung: „über alles, das man an
Gott erkennt oder von ihm gedenken kann, nach der verneinenden
Beschawung, von welcher suche bei den Mysticis". Scheffler
hat hier die d-toXoyia ajcocparixrj des Dionysius Areopagita, die
theologia negativa des Scotus Erigena im Sinn, welche Gott über
alle positiven und negativen Prädikate (vjceq naOav d-tOiv xai
vjieq jc&Oav afpcdgeöiv de theol. myst. c. V) erhaben glaubt und
allein mit Absprechen dem göttlichen Wesen meint nahe kommen
zu können.2 Alle Bezeichnungen Gottes sind ihm inadäquat.

1 seil, des Jahres; damals schrieb man das Jahr: eins. Erst mit
der Erschaffung der Welt hob die Zeit an, konnte man beginnen nach
Jahren zu zählen. Das Schaffen selbst, als von Gott ausgehend, war
noch „aufser Zeit" (V, 146).

2 Eine allen Mystikern geläufige Anschauung, aus dem Areopagiten
geschöpft. An sich ist dieselbe bekanntlich weit älter. Sie findet sich
bei den Neuplatonikern (Plotin), bei Philo, vor allem aber in den
orientalischen Religionen, besonders im System des Vedanta.



Die Mystik des Angelus Silesius. 71

V, 124 Was du von Gott verjahst, dasselb' ist mehr erlogen,
Als wahr, weil du ihn nur nach dem Geschöpf erwogen.

I, 240 Gott ist so über alls, dafs man nichts sprechen kann.
Der Grund dafür liegt darin, dafs, wie wir unten sehen

werden, das gewöhnliche Erkennen nicht vermögend ist, Gott
zu begreifen, vielmehr ein ganz verschiedenes: das intuitive, das

„Schaun", dazu gehört.
Diese verneinende Beschawung spricht sich auch aus in den

häufig vorkommenden Zusammensetzungen mit „über", die wie
„Über-Gottheit" (I, 15), „Überwesenheit" (II, 145), „das
überlichte Licht" (IV, 23) etc. sämtlich einen negativen Sinn haben.1

Auch von der „Vergöttung" des Menschen (s. unten)
gebraucht er ähnliche Bezeichnungen. Der Mensch soll „mehr als

göttlich" werden (I, 4), „über Gott in eine Wüste ziehn" (1, 7),
„über die Heiligkeit" kommen (I, 273) u. s. w.

Besonders aber wird die verneinende Beschauung, wie
bemerkt, auf Gott angewandt. So spricht er von dem „farbenlosen

Meer der ganzen Gottheit" (I, 115), „Gott ist das ärmste
Ding, er steht ganz blofs und frei" (I, 65), „Gottes Wesen"
„steht aller Eigenschaft blofs" (II, 70). Gedanken und Sprache
sind Gott fremd.
V, 173 Mensch, Gott gedenket nichts. Ja, wärn in ihm Gedanken,

So könnt' er hin und her, Weichs ihm nicht zusteht,
wanken.

IV, 129 Niemand redt weniger als Gott ohn' Zeit und Ort:
Er spricht von Ewigkeit nur blofs ein einzigs Wort.2

Gott ist gleicherweise über alle Affekte erhaben. „Er lebt
und liebet nicht, wie man von mir und dir und andern Dingen
spricht" (II, 55). „Gott zürnet nie mit uns, wir dichten's ihm
nur an" (V, 93).
V, 327 Gott thut die Sünde weh in dir als seinem Sohn;

In seiner Gottheit selbst, da fühlt er nichts davon.3
cf. V, 16, 44, 56.

1 Sie entsprechen den Zusammensetzungen mit vnêp bei Dion.
Areop. passim.

2 D. h. nemo loquitur minus quam Deus verborum, eademque sine
tempore et loco. Der Sinn des Ganzen: Gott spricht überhaupt nicht
nach unserer Weise. — Zugleich ein Beispiel für die Wortspielerei des
Angelus, da mit dem „einzigen Wort" der Xoyoq des Joh.evang. gemeint
ist. cf. S. 84, A. 1.

0 Sch. scheint hier zwischen „Gott" und „Gottheit" ähnlich
unterscheiden zu wollen, wie Meister Eckhart, und schon vorher Gilbertus
Porretanus zwischen Deus und Divinitas. Doch ist die Unterscheidung
sonst nicht durchgeführt.



72 Die Mystik (les Angelus Silesius.

Nicht einmal „tugendhaft" ist Gott (V, 50).
IV, 21 er ist nicht Licht, nicht Geist,

Nicht Wonnigkeit, nicht Eins, nicht was man Tugend heifst ;
Nicht Weisheit, nicht Verstand, nicht Liebe, Wille, Güte,
Kein Ding, kein Unding, auch kein Wesen, kein Gemüthe.

Ja, wie Gott „ungeworden" ist (IV, l), so ist auch selbst
das allgemeinste Prädikat, das des Seins, von Gott auszusprechen
unzulässig. „Gott ist nur eigentlich" (II, 55).
III, 180 Gott ist noch nie gewest und wird auch niemals sein.

Mit einem Worte: „Gott ist ein lauter Nichts" (I, 25),
„ein dunkles Nicht" (II, 146), „die zarte Gottheit ist ein Nichts
und Übernichts" (I, III) cf. I, 200, VI, 130, II, 6.

Weil aber Gott ein Nichts ist, deshalb eignet ihm besonders
die Einsamkeit und Stille.
II, 248 Die Stille gleicht dem ewigen Nicht.1

Nichts ist dem Nichts so gleich, als Einsamkeit und Stille.
Gott ist „Ruhe."

I, 49 Ruh ist das höchste Gut und wäre Gott nicht Ruh,
Ich schlösse für ihm selbst mein' beide Augen zu.

I, 76 Gott ist die ewge Ruh, weil er nichts sucht noch will,
cf. 1, 169.

IV, 166 Gott hat sich nie bemüht, auch nie geruht, das merk;
Sein Wirken ist sein Ruhn und seine Ruh sein Werk.

III, 141 Gott ist in starken Winden,
In Erdbewegungen, im Feuer nicht zu finden.

Aus dieser Ruhe, diesem Freisein von allem Wollen und
Begehren (I, 76), ja von Liebe (s. oben II, 55 V, 327) scheint
es auch hervorzufliefseu, dafs Ang. Gott die Barmherzigkeit
abspricht, als welche eben aus Liebe hervorgehn mufs, und nur
Gerechtigkeit ihm zuerkennen will.
V, 118 Gott der wird nicht für Gott vom weisen Mann erkiest,

Wo er barmherziger mehr als gerechter ist. cf. V, 43.
Aus demselben Grunde auch legt er Gott die „Jungfrauschaft"

(II, 12, 13) und „Einfalt" (I, 219) bei.
Aber diese Ruhe, das Freisein von allem Willen spricht

Sch. Gott nur insofern zu, als er unter Willen etwas dem
menschlichen Wollen und Begehren Analoges versteht. Er hat

1 Alle Ausgaben haben hier: „die Stille gleicht dem Ewigen nicht,"
welches sinnlos ist und dem Inhalt des Spruches widerstreitet (Kern
S. 104 Anm.). Es ist zu schreiben: „dem ewigen Nicht" Gott). —
„Nicht" in „Nichts" zu ändern, wie Kern will, liegt kein Grund vor, da
Sch. auch sonst „das Nicht" substantivisch hat. wie II, 146, IV, 163,
VI, 130.



73

andere Sprüche, in welchen er Gott gerade Willen zuerkennt,
ja ihn als identisch mit demselben hinstellt, diesen Willen aber,
welcher Gott „wesentlich" sei, in zwei Anmerkungen als durchaus
verschieden von einem „accidentellen", „zufälligen" bezeichnet,
worunter wir ohne Zweifel den in den Geschöpfen in die Erscheinung
tretenden Willen zu verstehen haben. „Gott ist, was er will."

Ein weiterer Unterschied dieses göttlichen Willens kommt
dadurch hinzu, dafs er ihm das wesentlichste Merkmal des
kreatürlichen Willens, dafs er nämlich stets ein Ziel hat, auf
welches er sich richtet, abspricht. Er ist objektlos, „unförmlich
und ohn Ziel," „ohn alle Mafs und Ziel."
I, 294 Wir beten: es gescheh, mein Herr und Gott, dein Wille;

Und sieh, er hat nicht Will'*: er ist ein ewge Stille.
*Verstehe einen zufälligen Willen: denn was Gott
will, das will er wesentlich.

II, 132 Was ist Gotts Eigenschaft? Sich ins Geschöpf ergiefsen,
Allzeit derselbe sein, nichts haben, wollen, wissen.*

*Verstehe accidencialiter oder zufälligerweise; dann
was Gott will und weifs, das will und weifs er
wesentlich. Also hat er auch nichts (mit Eigenschaft).

I, 40 Gott ist was er will.
Gott ist ein Wunderding: er ist das, was er will,
Und will das, was er ist, ohn' alle Mafs und Ziel.

V, 357 Gott ist ein ewger Geist, der alls wird, was er will,
Und bleibt doch, wie er ist, unförmlich und ohn Ziel.

Es scheint uns unzweifelhaft, dafs Sch. bei diesen Sprüchen
dunkel dasselbe vorschwebte, was Schopenhauer später mit
seinem Begriff des Willens in die Philosophie einführte. Auch
die übrigen Bestimmungen Gottes: seine Erhabenheit über Zeit
und Raum, die Intellektlosigkeit, die Stille und Ruhe, die

Ziellosigkeit passen sehr gut zu Schopenhauers „blindem
Drang."1

1 Wir sind weit entfernt davon, Sch.s Gottesvorstellung mit
Schopenhauers Begriff vom Willen gleichsetzen zu wollen; in diesem
Punkte aber, glauben wir, berührt sich beider Denker Spekulation.
Schopenh. selbst bezog sich, wie bekannt, mit Vorliebe auf die Mystiker.
Speciedl Sch. citiert er an fünf Stellen : W. a. W. u. V. § 25 u. 6S
(letzteres führt Kern S. 64 an), P. u. P. (Sämtl. W. ed. Frauenstädt)
V, 454 (hier 2 mal) u. VI, 237. — Jonas hat übrigens denselben
Vergleich zwischen Meister Eckhart und Schopenh. gezogen (Phils. Monatshefte

II). — Selbstverständlich kann es sich bei diesen Mystikern immer
nur um Ahnungen handeln; strenge Begriffsentwicklung wird man billigerweise

nicht erwarten.



74 Die Mystik des Angelus Silesius.

Mit der Kuhe Gottes hängt seine Selbstgenügsamkeit
zusammen. Er „ist ihm selber alls, sein Himmel, seine Lust"
(IV, 126), er „liebt und lobt sich selbst" (I, 236), ja er kann
nur sich lieben, er geht nie aus seiner Gottheit heraus.

II, 190 Gott der geneufst sich selbst, wird seiner auch nicht satt,
Weil er an sieh allein die höchste Gnüge hat.

IV, 127 Gott wohnet in sich selbst, sein Wesen ist sein Haus,
Drum gehet er auch nie aus seiner Gottheit aus.

V, 34 Gott hat sich selbst so lieb, bleibt ihm so zugethan,
Dafs er auch nimmermehr was anders lieben kann,

cf. V, 42, 75, 257. —
Es wird dem Leser nicht entgangen sein, dafs Ang. sich

mit dieser verneinenden Beschauung in Widersprüche zu ver-
wickeln scheint. IV, 21 z. B. spricht er Gott die Einheit ab,
die er oben I, 285 und sonst behauptet hat. Hier stellt er
Gott als gänzlich in sich ruhend, nur sich selbst liebend, nie
aus sich herausgehend hin, während wir unten sehen werden
,(S. 87 f.), dafs er Gott den wirkenden, liebenden u. s. w.
nennt. Ja, er stellt, wie gleich zu ersehen, solche
widersprechenden Behauptungen oft in demselben Spruche einander
gegenüber. Angelus mufs also beides mit einander vereinigen
zu können geglaubt haben. Und in der That scheint uns für
jedes eine wohlbegründete Ansicht zu Grunde zu liegen, wenn
man nur dem Sinne nachgeht, in dem jedes jedesmal gesagt
ist. Sch.s Anschauung ist ohne Zweifel folgende: Mit jenem
Absprechen aller Eigenschaften reden wir am meisten Gottes
Wesen gemäfs, da die Sprache nur unserem gewöhnlichen, dem
diskursiven Denken Worte zu verleihen vermag, diesem aber
eben jenes Wesen Gottes für immer unfafsbar bleibt.

Es gibt jedoch noch ein anderes, als das diskursive
Erkennen: das intuitive. Für dieses ist die Sprache eigentlich
nicht da; denn diese operiert nur mit Worten d. h. mit
Begriffen, die ihrerseits zuletzt immer auf den sinnlichen
Einzelanschauungen in Zeit und Baum beruhen. Das intuitive
Erkennen ist aber ohne Zeit und Kaum, kann also in Begriffen
und demnach in der Sprache nie seinen adäquaten Ausdruck
finden. Dennoch ringt das vom Menschen intuitiv Geschaute
nach begrifflicher Gestaltung, und eben dieses Streben, das in
Worten zu sagen, für welches doch alle Worte nicht ausreichen,
bringt jene unzulänglichen, uneigentlichen Bezeichnungen Gottes
hervor, wie: Gott ist ein Geist, Wesen, Licht, Gott ist alles,
ist überall u. s. w., bei denen wir zwar genau wissen, was wir
meinen, die aber, so allgemein sie immer lauten, das Wesen



Die Mystik des Angelus Silesius. 75

Rottes nie decken.1 •— Wir geben jetzt einige Sprüche, die
offenbar aus dieser Anschauung heraus gedichtet sind.

V, 195 Man kann den höchsten Gott mit allen Namen nennen,
Man kann ihm wiederum nicht einen zuerkennen.

19(3 Gott der ist nichts und alls ohn' alle Deutelei,
Denn nenn' was, das er ist, auch was, das er nicht sei.

IV, 38 Gott ist ein Geist, ein Feur, ein Wesen und ein Licht,
Und ist doch wiederum auch dieses alles nicht.

III, 216 Denkt, überall ist Gott, der grofse Jehova,
Und ist doch weder hier, noch anderswo, noch da.

cf. III, 180, V, 260.

3. Gott und Welt.
Angelus verwirft die Frage nach dem Zweck der Welt.

Wir wissen nicht, wozu sie da ist, warum wir geschaffen sind.
Ein Spiel sind wir der Gottheit.
IV, 126 Gott ist ihm selber alls, sein Himmel, seine Lust:

Warum schuf er denn uns? Es ist uns nicht bewufst.
I, 289 Die Ros' ist ohn warum, sie blühet, weil sie blühet.

II, 198 Gott spielt mit dem Geschöpfe.
Dies alles ist ein Spiel, das ihr die Gottheit macht:
Sie hat die Greatur um ihretwilln erdacht.

1 Im Cler. W. kann sich natürlich eine ähnliche Ausführung nicht
finden. Wohl aber kommt in der Ecclesiol. eine Stelle vor, welche
implicite unsere Darlegung schon enthält. Sie steht in dem auch sonst
interessanten „Abgott der Vernunft." Tract. XXXIV, S. CDXLIV : „Es
ist der Weisen übereinstimmender Ausspruch, dafs der Mensch nichts
könne gedenken noch fassen ohne Bilder. Weil dann Gott ein unbildliches

Wesen ist, so folgt gar leichte daraus, dafs wir ihn nicht anders
als bildlicher Weise fassen oder gedenken können. Derowegen hat er
sich auch unserer Schwachheit bequemt und in der Schrift bald wie ein
Feuer, bald wie drei Männer, bald wie einen alten Mann, bald änderst
gezeigt und offenbart. Ob ihn nun gleich die Gelehrten und
Gottschauenden auf eine höhere Weise betrachten; so gestehen sie doch
alle, dafs man ihn in dieser Sterblichkeit nicht anschauen könne ohne
ein Bild, es sei dann, dafs er sich selbst überwesentlich im Gemüte
zeige wie er ist: welches wenigen, und wer weifs ob einem widerfahrt."
— Vg]. hierzu Dion. Ar. de div. nom. I, § 5 u. 6 über Gott, der zugleich
axaivvfjioç und noXvtovv/Aoç sei; besonders aber ibid. c. XIII, wo er von
der xQvcpiôxijÇ xijç vnio navra vnsQOvalioç vneQOvayç vnsç'hoxtjxoç
redet. Kai ovde avxo ro rijç àya&ôxtjxoç ùïç è<paQ/xôÇovxeç avxy ntjoç-
VÉpo/uev, a/j.à no&oi xov èvvoeîv xi xal Xéyeiv ni-yl xf^ç àppr/zov
fvaswç kxttvrjç, xo xojv ovotiùziov asnxôxaxov avxy noohojg avpLSQOvfjisv,
xal av/x<f(jojvyaoiji£v av xh.v xovxw zoïç &so).oyoiç, xrjç âh xojv noay-
(xùziav àXtj&slaç ànol.Eiip&r/oo/xs&a. — Im übrigen s. Kap. 4.



Die Mystik des Angelus Silesius.

Also nur die Frage nach dem Wie der Schöpfung bleibt
übrig. Wie haben wir uns die Entstehung der Welt zu denken?
An vielen Stellen, wo es sich ihm um anderes handelt, sagt
Ang. einfach: „Gott schuf die Welt" (V, 278 u. ö.). Aber
er bleibt dabei nicht stehen. Zunächst haben wir uns das
Schaffen nicht nach menschlicher Weise als einmaligen Akt zu
denken, sondern gemäfs der Zeitlosigkeit Gottes ist die Schöpfung
eine ewige: „Gott schafft die Welt annoch" (IV, 165 cf. V, 146).

Sch.s Ansichten über die Entstehung der Welt laufen meist
auf Emanation hinaus.

Es ist ein Drang in Gott, Geschöpf zu werden, sich zu
objektivieren.
II, 132 Was ist Gotts Eigenschaft? Sich ins Geschöpf ergiefsen.
V, 357 Gott ist ein ewger Geist, der alls wird, was er will.

Gott ist daher einem „Brunn" Quell) zu vergleichen,
der stetig fiiefst.
V, 215 Gott gleicht sich einem Brunn; er fieufst ganz mildiglich

Heraus in sein Geschöpf, cf. III, 167, I, 107.
„Gott ist die ewge Sonn, ich bin ein Strahl von ihme"

(IV, 201). „Die Seel ist eine Flamm, aus Gott dem Blitz
gegangen" (II, 158), die Kreaturen sind die „Entwerfung" Gottes

(II, 48). „Mein Leib ist Gottes Leibgedinge" (I, 241).
cf. II, 159, 245.

„Gott ist in allem, wie die Einheit in'n Zahlen" (V, 3)..
cf. V, 1, 2.

Gott ist das „Muster" aller Dinge (V, 51.) Wir sind ein
„Gleichnifs" Gottes (I, 272), sein „Bildnifs" (I, 105 III, 75,
108), sein „Conterfey" (IV, 164).

Aber die Dinge existieren nicht erst seit der Schöpfung.
Schon vor dieser waren sie in Gott vorgebildet. Die Rose hat
„idealiter" „von Ewigkeit in Gott" geblüht. (I, 108). Wir alle
waren vor diesem Leben in Gott.
V, 178 Gott macht kein neues Ding, ob's uns zwar neue scheint,

Für ihm ist ewiglich, was man erst werden meint.
IV, 185 Wie du das Feur im Kiefs, den Baum im Kern siehst sein,

So bild' dir das Geschöpf in Gott dem Schöpfer ein.

I, 73 Eh ich noch etwas ward, da war ich Gottes Leben.
203 Ich ward das, was ich war und bin, was ich gewesen.

V, 232 Eh als ich Ich noch war, da war ich Gott in Gott,
cf. IV, 134, V, 331.

Unser Leben auf dieser Erde betrachtet Sch. daher auch
oft als einen Abfall von unserm bessern Ich, als einen Zustand,
der immer wieder die Sehnsucht nach jenem vor ihm liegenden



Die Mystik des Angelus Silesius. 77

Sein wachruft. S. besonders VI, 3: „Ich war ein englisch Bild,
nun bin ich gleich den Thieren" etc. Ohne unsere „Wiederkehr"
sind wir „ein Fünklein aufserm Feur, ein Tropfen aufserm Meer"
(V, 368). Die Welt ist dem Weisen eine Fremde („Elend"),
„sein Vaterland der Himmel" (IV, 1011). Wir alle, „Greis und
Kind", sind „auf dieser Welt nur Fremd' und Pilgersleute"
(Trostgedicht an Burgk, Bosenth. I, S. 18). cf. IV, 135.
I, 67 Wie ein entmilchtes Kind nach seiner Mutter weint,

So schreit die See! nach Gott, die ihn alleine meint.
Von Natur also, dem Wesen nach, sind wir, weil aus Gott

hervorgegangen, ewig.1 „Die Ewigkeit ist uns angeboren," „wir
müssen ewig sein" (V, 234).
IV, 201 Gott ist die ewge Sonn', ich bin ein Strahl von ihme.

Drum ist mir's von Natur, dafs ich mich ewig2 rühme,
Wie kurz auch mein Leben auf dieser Welt sein mag:

dennoch ist die ganze Ewigkeit mein.

II, 168 Ein Kind, das auf der Welt nur eine Stunde bleibt,
Das wird so alt, als man Methusalem beschreibt.

Unsere irdische Hülle zwar vergeht (V, 233), „nichts wird,
was zuvor ist" (VI, 130),3 die „Grobheit" des Leibes „wird im
Feuer untergehn" (II, 110), und eine individuelle Unsterblichkeit1
gibt es so wenig, wie das Gold Eisen werden kann (I, 247).
„Ein ander Leben wird durch den Tod gegeben" (I, 36).
III, 217 Im Himmel ist kein Mann noch Weib zu schauen.

Aber ihrem Wesen nach ist die Welt ewig. Was wir
an ihr dahinschwinden sehen, ist nur „Finsternifs" (II, 109),
„Zufall".5 „Wenn die Welt vergeht, So fällt der Zufall weg,
das Wesen das besteht" (II, 30). Die Geschöpfe können nicht
„zerwerden" noch „vergehen" (I, 109). „Ich glaube keinen
Tod" (I, 30 cf. I, 36).
II, 109 Schau, diese Welt vergeht. Was? sie vergeht auch nicht:

Es ist nur Finsternifs6, was Gott an ihr zerbricht.

1 Wir handeln hier nur von der Unsterblichkeit überhaupt. Das
Wie derselben d. h. ob sie „Vergöttung" oder Verdammnis sein wird,
gehört, als durch das sittliche Verhalten des Menschen bedingt, zur Ethik.

2 d. h. me aeternum esse.
a d. h. quod existit, fit nihil.
4 Kahlert S. 78 bemerkt zu der „Sinnl. Beschrbg." :

„Charakteristisch ist der Zug, dafs den Bewohnern der Hölle ihre menschliche
Individualität als Strafe anhaftet, während im Paradiese die Seligkeit
eben in das Aufheben aller Individualität gesetzt wird."

5 cf. oben S. 73, unten S. 102.
11 Kahlert S. 40: „Unter der Finsternis scheint er die gesetzliche

Notwendigkeit, wonach alles Materielle sich bewegt, entfaltet und vergeht,
3u verstehen, da deren unablässige Wahrnehmung uns das Licht der



78 Die Mystik des Angelus Silesius.

I, 193 Die Creatur ist mehr in Gotte, dann in ihr;
Zerwird sie, bleibt sie doch in ihme für und für.

cf. III, 51, 167.
Existieren werden wir nach dem Tode auf alle Fälle..

Freilich auf welche Weise, ob es „ein besser Leben" (I, 30),
oder ein „peinliches" (1, 36) sein wird, das hängt von unserem
sittlichen Verhalten hier auf der Erde ab. cf. I, 36, II, 160. —

Dafs nun jenes Herausfliefsen Gottes in die Natur in
gewissen Stufenfolgen geschehe, scheint V, 213 zu besagen:
V, 213 In Christo ist Gott Gott, in Engeln englisch Bild,

Im Menschen Mensch und alls in allem, was du wilt,
cf. II, 129.

Nicht als ob jedes Geschöpf etwa einen Teil Gottes in sich
hätte, gleichsam einen Ausschnitt seines Wesens darstellte;
sondern „ganz", seiner vollen Virtualität nach, ist Gott in jedem
Ding der Natur.
IV, 154 Gott ist allenthalben ganz.

0 Wesen, dem nichts gleich! Gott ist ganz aufser mir,
Und inner mir auch ganz, ganz dort und ganz auch hier,

cf. IV, 153.
Gott tritt also auch mit diesem Ergiefsen in die Natur nicht

aus seinem Wesen heraus. Er stellt nicht etwas aufser ihm
Seiendes hin. Gott „bleibt" vielmehr, „wie er ist" (V, 357.)
„Er bleibet doch in sich" (V, 215). Gott in den Geschöpfen,
die Geschöpfe in Gott.
I, 107 Ist's, dafs die Creatur aus Gott ist ausgeflossen,

Wie hält er sie dennoch in seiner Schoofs beschlossen?
Gott und Welt sind vollkommen eins. Nur unsre

Hirngespinste können Gott den verborgenen nennen (V, 65.) Der
Weise sieht Gott in der ganzen Schöpfung (V, 86 II, 48 IV, 158),
in jedem kleinsten Ding so gut, wie in dem gröfsten (II, 40).
„In Gott lebt, schwebt und regt sich alle Creatur" (IV, 71).
Wie die Eins in den andern Zahlen und diese nicht ohne jene

darüber waltenden Freiheit verhülle." Vgl. übrigens IV, 163: „Aus
Finsternis kommt's Licht." In dieser Bedeutung findet sich der Ausdruck
bei den mittelalterlichen Mystikern nicht. Er stammt wohl zweifellos
aus Jakob Böhme, dem die Natur die Finsternis heifst, die sich nach
dem Lichte sehnt (z. B. Aurora, Kap. 19, 110—122), vielleicht beeinflufst
von Joh. Ev. I, 5. — Vgl. Plotin, der die Materie die Tiefe, das Finstere
nennt. Enn. II, 4, 5: to de ßdd-og èxaarov y ôio xaï axoxeivr\
7iâaa. — Verschieden von diesen Stellen ist II, 146, wo Gott die Finsternis
genannt wird, weil er der Unerkennbare ist (s. unten S. 80 f.), wie auch
bei Eckhart (z. B. ed. Pfeiffer II, 288) und dem Areopagiten (z. B. de
myst. theo!. 1; 2.)



Die Mystik des Angelus Silesius. 7U

bestehn, so Gott in den Dingen und diese nicht ohne ihn (V, 3, 4).
Alles ist in Allem. „In einem Senfkörnlein Ist aller oberern
und untrem Dinge Bild" (IV, 161). Jedes Stäubchen, jedes-
Würmchen enthält Gott; ja, auch in den Teufeln mufs er dem
Wesen nach sein.

IV, 159 Wie sah St. Benedict die Welt in einem Strahl?
Es ist (weifst du's noch nicht) in allem alls zumal.

160 Kein Stäubehen ist so schlecht, kein Stüpfchen ist
so klein:

Der Weise siehet Gott ganz herrlich drinne sein.
162 Das Ei ist in der Henn, die Henn ist in dem Ei:

Die Zwei im Eins und auch das Eines in der Zwei,
cf. IV, 158, I, 264, 270.
II, 143 In Gott ist alles Gott: ein einzigs Würmelein

Das ist in Gott so viel als tausend Gotte sein.
V, 260 Das Wesen Gottes macht sich keinem Ding gemein,

Und mufs nothwendig doch auch in den Teufeln sein.
Darum auch ist kein Ding geringe: denn Gott ist ja ihr

aller Muster (V, 51). Die Fliege gilt so viel als du, der Frosch
ist so schön als Seraphim.

I, 269 Gott giebet so genau auf das Koaxen acht,
Als auf das Direlirn, das ihm die Lerche macht.

127 Gott hat nicht Unterscheid, es ist ihm alles ein:
Er machet sich so viel der Flieg' als dir gemein.

V, 61 Mensch, nichts ist unvollkommn, der Kies gleicht dem.

Rubin,
Der Frosch ist ja so schön, als Engel Seraphim.

Aus dieser Gleichschätzung aller Dinge dem Wesen nach
geht es auch hervor, wie wir schon hier andeuten wollen,
ausführlicher aber erst unten in der Ethik erörtern werden, dafs
nicht nur der Mensch, sondern auch die Tiere, ja alle Dinge zu
Gott zurückgebracht werden.

Kann sich somit unser Dichter kaum genug thun, die
Immanenz Gottes im All einzuschärfen, so ist er fast noch
unerschöpflicher, dasselbe speciell vom Menschen zu behaupten.
Mehr bildlich drückt er sich noch aus in IV, 155 —157 u. ö.

In den folgenden Sprüchen aber ist Gott und Mensch ihm
völlig eins.
I, 10' Ich bin so grofs als Gott, er ist als ich so klein ;

Er kann nicht über mich, ich unter ihm nicht sein.
14 Ich bin so reich als Gott, es kann kein Stäubchen sein,

Das ich, Mensch, glaube mir, mit ihm nicht hab' gemein.



80 Die Mystik des Angelus Silesius.

I, 106 Ich bin nicht aufser Gott, und Gott nicht aufser mir;
Ich bin sein Glanz und Licht, und er ist meine Zier,

cf. I, 11, 17, 216, 278, II, 121.1
Daher ist alles Thun der Menschen im letzten Grunde

Gottes Thun. „Gott selber stirbt in mir, Und was ich leben
soll, lebt er auch für und für" (I, 32).
V, 103 Gott ist nicht 's erste Mal am Kreuz getötet worden,

Denn schau, er liefs sich ja in Abel schon ermorden.
Es ist aber nicht so, dafs Gott zwar das Wesen des Menschen

ausmachte, desselben aber zu seiner Existenz nicht weiter
benötigte, vielmehr:
I, 100 Gott ist so viel an mir, als mir an ihm gelegen,

Sein Wesen helf' ich ihm, wie er das meine hegen,
cf. I, 9, 18, 224.

Daher kann man ebensowohl vom Menschen, als von Gott
sagen, dafs er alle Dinge ist: der Mensch ist Mikrokosmos.
„Der Mensch ist alle Ding" (I, 140) cf. I, 88, II, 149, VI, 166.

Ja, wäre es möglich, dafs ich meinem ganzen Wesen nach
vernichtet werden könnte, so wäre damit der Weltzusammenhang
zerrissen: auch Gott könnte nicht mehr sein.

I, 8 Ich weifs, dafs ohne mich Gott nicht ein Nun kann leben,
Werd' ich zu nicht, er mufs von Noth den Geist aufgeben,

cf. 1, 96, 259, II, 178.

4. Diskursives und intuitives Erkennen.
Schon bei der Gottesvorstellung mufsten wir darauf

hinweisen, dafs Aug. zwei Erkenntnisweisen unterscheidet: die
diskursive und intuitive, von ihm selbst zwar nicht, aber, wie
die folgende Darstellung zeigen wird, von uns mit Recht so

genannt.
III, 227 Zwei Augen hat die SeeF : eins schauet in die Zeit,

Das andre richtet sich hin in die Ewigkeit.
V, 266 In Schulen dieser Welt wird Gott uns nur beschrieben;

In's heiigen Geistes Schul' lernt man ihn schaun und lieben.
Die „verneinende Beschauung", da sie über alles hinausgehen

soll, „das man an Gott erkennt oder von ihm gedenken
kann" (I, 7 Anm.), ist schon aus der Einsicht entsprungen, dafs
wir mit unserem gewöhnlichen Erkennen Gott nicht zu begreifen
vermögen. Das spricht Sch. aber auch häufig direkt aus. „In
Gott wird nichts erkannt" (I, 285) IV, 21. „Gott wohnt in

1 Diese Sprüche sind es wohl, auf welche sich Krugs Ausdruck:
„pantheistischer Autotheismus" bezieht (philos. Lex., s. v. Ang. Sil.).



Die Mystik des Angelus Silesiiis. 81

einem Licht, zu dem die Bahn gebricht" (I, 72), „Gott ist
Finsternifs", „ein dunkles Nicht, das keine Creatur beschaut
mit ihrem Licht" (II, 146).
IV, 22 Halt an, mein Augustin, eh du wirst Gott ergründen,

Wird man das ganze Meer in einem Grüblein finden.1
cf. II, 51, 150, V, 337.

Einmal scheint er, eine Begründung der Unbegreiflichkeit
Gottes versuchend, sagen zu wollen, dafs, weil Gott über Zeit
und Baum erhaben, unser Erkenntnisvermögen aber daran
gebunden sei, wir ihn nicht erkennen könnten.
I, 25 Gott ist ein lauter Nichts, ihn rührt kein Nun noch Hier;*

Je mehr du nach ihm greifst, je mehr entwird er dir.
*i. e. Zeit und Ort.

Wissen und Wissenschaft, welche völlig auf diesem diskursiven

Denken beruhen, werden daher trotz all seiner
Gelehrsamkeit oder gerade deshalb von Sch. sehr gering geachtet.
„Der WTeg der Wissenschaft bringt dich gar langsam für"
(V, 319). „Viel Wissen blähet auf" (V, 84). „Viel Bücher,
viel Beschwer" (V, 87). Alles Wissen vermag uns eben nicht
Gott schauen zu lassen.

Gerade aber diese Erkenntnis Gottes müssen wir vor allem
erstreben.
VI, 248 Du reisest vielerlei zu sehn und auszuspähn,

Hast du nicht Gott erblickt, so hast du nichts gesehn.
Deshalb auch genügt mir nicht, „was Cherubim erkennt,"

„Ich will noch über ihn, wo nichts erkannt wird, fliegen" (I, 284)
cf. I, 68. Diese Erkenntnis Gottes oder der Ewigkeit ist aber
die intuitive. Es ist das „Kennen ohn' Erkennen" (II, 59)
d. h. ohne das diskursive Erkennen, es ist das „Schauen", die
„Beschaulichkeit", das „Sich in Gott versammeln" (III, 126),

1 Jreblin bemerkt zu diesem Spruch, er sei bisher immer falsch
erklärt worden. Er gehe auf die Erzählung Augustins, „dafs, als er
einst über Gott nachgedacht, er gesehen, wie ein Kind am Meeresstrande
das Wasser in eine kleine Grube geschöpft habe, in der Meinung, es
könne das Meer ausschöpfen; da sei ihm eingefallen, so kindisch sei das
Spiel der Menschen, den unbegreiflichen Gott in menschliche Begriffe
fassen und erschöpfen zu wollen." Dagegen ist zu sagen: 1. leistet diese
Erzählung für die Erklärung des Spruches gar nichts. Denn sie zeigt
nur, dafs eine Anspielung auf sie in demselben enthalten ist, die zu
wissen zwar interessant ist, deren Kenntnis aber zum Verständnis des
Spruches nichts hinzuthut. Dieser ist vielmehr an und für sich klar und
daher 2. von keinem Ausleger jemals falsch verstanden noch falsch erklärt
worden, da er, als durchaus klar, überhaupt nicht erklärt ist. 3. Hat
schon vor Treblin Lindemann auf die genannte Stelle des Augustin
verwiesen (S. 96 Anm.).

Jahrbuch für Philosophie etc. VI!. 6



82 Die Mystik des Angelus Silesius.

das „Wandeln über Zeit und Ort" (II, 119). Wer es hat, ist
ein „Schauer Gottes" (IV, 25), ein „Himmelspähender" (IV, 120),
der wahre „Weise" (VI, 257, III, 195); denn „im Himmel ist
der Tag", „hier ist die Dämmerung" (IV, 92). —

Für dieses Schauen gibt es keine Worte.
II, 68 Mit Schweigen wird's gesprochen.

Mensch, so du willst das Sein der Ewigkeit aussprechen,
So mufst du dich zuvor des Redens ganz entbrechen.

cf. V, 41. Auch das unten über das Gebet Gesagte (S. 106).
Ein Erkennen aber, welches Gott zum Gegenstande hat,

kann sich nicht derselben Formen, wie das auf die empirische
Welt gerichtete bedienen: es hat die Formen der Zeit und des
Raums abgestreift.
IY, 215 So lange dir, mein Freund, im Sinn liegt Ort und Zeit,

So fafst du nicht, was Gott ist und die Ewigkeit.
Schwingt sich mein Geist über Zeit und Ort, ist Vergangenheit

und Zukunft für mich ausgelöscht und alles nur Eine
Gegenwart (III, 47), so bin ich in der Ewigkeit, ja die Ewigkeit

selbst.
I, 12, 13, 185, III, .111, auch Christi. Ehrengedächtnis,

letzter Vers (Ros. I, S. 23).
Es gilt, die Sinne von der Aufsenwelt abzuziehen (V, 24),

denn sie hindert am Schauen, wie das Sandkörnlein das Auge
kränkt (VI, 262) cf. V, 317; wir müssen uns „verlieren" (V, 219),
von Sehen und Hören uns gänzlich entbrechen.
1, 199 Geh hin, wo du nicht kannst, sieh, wo du siebest nicht,

Hör', wo nichts schallt und klingt, so bist du, wo Gott spricht.
Nicht besser schaut man Gott, „als wann man ins Dunkle

sich begeben" (IV, 23) cf. IV, 36. Mit einem Wort: „Wer
nichts in allem sieht, Mensch, glaube, dieser sieht's" (I, III).

Haben wir uns somit von der sinnenfalligen Aufsenwelt
abzukehren, so werden wir andrerseits dadurch, dafs wir den
Blick in uns selbst zurückwenden, zum „Schauen" gelangen.
„Das Schaun wird inner uns, nicht aufserhalb uns sein" (V, 24).
Der Mensch ist der Mikrokosmos1 (s. oben S. 80). Deshalb
mufs er „in sich selbst sitzen," so „hört er Gottes Wort
auch ohne Zeit und Ort" (I, 93), „meines Geistes Geist, meines
Wesens Wesen" mufs meine Wohnung sein (II, 161). In mir
höre ich Gott, deshalb mufs ich ihm schweigen und stille sein.

(V, 329.)

1 S. auch Eccl. VII, 408 f., wo das Herz des Menschen eine
„unsichtbare kleine Welt", „geheime Welt" genannt wird.



Die Mystik des Angelus Silesius. 83

V, 129 Wer seine Sinnen hat ins Innere gebracht,
Der hört, was man nicht redt und siehet in der Nacht.

I, 300 Wie thöricht thut der Mann, der aus der Pfütze trinkt,
Und die Fontaine läfst, die ihm im Haus entspringt.

I, 299, II, 63, 157, 187, III, 117. Vgl. auch I, 119, II, 43, 113.
Wer nun dergestalt zum „Schauen" durchgedrungen ist, für

den besteht zwischen Zeit und Ewigkeit, Ort und Unort, Tag
und Nacht kein Unterschied mehr (I, 47, 188, 190). Er „lebt
auch in der Welt schon in der Ewigkeit" (V, 127) cf. II, 72,
III, 126, IV, 25, VI, 247.

Die Mannigfaltigkeit der Dinge fallt für ihn dahin. Er
erkennt nicht mehr nach einander und einzelnes, sondern zugleich
durchschaut er alle Dinge.
V, 216 Freund, wenn man Gott beschaut, schaut man auf einmal an,

Was man sonst ewig nicht ohn' ihn durchschauen kann.
II, 183 Setz' dich in Mittelpunkt,1 so siehst du alls zugleich,

Was jetzt und dann geschieht, hier und im Himmelreich.
Man sieht leicht: Schon das bisher Vorgebrachte geht weit

über eine blofse Funktion des Intellekts hinaus. In der That
denkt Sch. den Begriff des intuitiven Erkennens viel umfassender.
Die Beschaulichkeit in höchster Potenz fallt ihm, wenn sie auch
der Form nach immer noch ein Erkennen bleibt, vollkommen
zusammen mit dem, was wir unten als das Höchste seiner Ethik
kennen lernen werden : Sie ist ihm identisch mit der gänzlichen
Willenslosigkeit und infolgedessen mit der Vergöttung. Daher
heifst es bei ihm bald: wer Gott schaut, der steht im Stande
der Willenslosigkeit, der ist vergottet, bald umgekehrt: wer zur
völligen Verneinung des Willens, wer zur Vergöttung
durchgedrungen ist, der schaut Gott.2

Den Zusammenhang des Schauens mit dem Sittlichen deutet
schon an:
V, 362 Des Weisen ganzes Thun ist Lieben, Schauen, Buhn.

Der Gottschauende ist zugleich in der Liebe.
V, 264 Die Seel', die nichts gedenkt als Gott zu allen Stunden,

Die ist von seiner Lieb' bestricket und gebunden,
cf. II, 78, V, 256, 319.

Ein solcher ist zur gänzlichen Verneinung des Willens
gelangt: „,Ein Himmelspähender ist dem Geschöpfe todt" (IV, 120).

1 D. i. Gott, wie III, 147 (cf. II, 65, V, 211) beweist. Angelus ist,
wie wir sogleich sehen werden, Vergöttung und Beschaulichkeit in ihrem
höchsten Stadium identisch.

8 Diese und die folgende Erörterung kann ganz erst verstanden
werden, wenn man Sch.s Ethik kennt.

6*



84 Die Mystik des Angelus Silesius.

Umgekehrt ist aber Sittlichkeit überhaupt und deren höchster
Grad, die Yerneinung des Willens, die Vorbedingung zum Schauen.

„Ein reines Herz schaut Gott" (V, 372) cf. III, 98, IV, 36.
AVer es „heiliglich betrachtet", schaut das Licht der Ewigkeit
(VI, 34). cf. III, 213. Mit „Gelassenheit" schaut man Gott
(I, 164), mit „Gleichheit", wenn uns „nichts wie alles ist und
alles wie ein Nichts" (II, 169) cf. V, 268.
VI, 258 Mensch, willst du weise sein, willst Gott und dich er¬

kennen,
So mufst du vor in dir die Welt-Begier verbrennen.

Es mufs also auch der durch die Verneinung des Willens
erlangte Zustand, die Vergöttung, dem Schauenden zu teil
werden.
II, 59 Wer ohn' Empfinden liebt und ohn' Erkennen kennt,

Der wird mit gutem Recht mehr Gott als Mensch genennt.
I, 89 Weil meine Seel' in Gott steht aufser Zeit und Ort,

So mufs sie gleiche sein dem Ort und ewgen Wort.1
cf. II, 163, III, 187.

1 Dieser Spruch ist Kern (S. 57) „unverständlich geblieben." Kein
Wunder, da er nicht sieht, dafs mit „Wort" der Xoyog des Johannes-
evang. gemeint ist (welches auch sonst häufig: z. B. I, 139, 192, 270,
IV, 9), vielmehr (S. 53) Wort Begriff setzt und nun Sclieffler in dem
gleich zu citierenden Spruche I, 205 die Ungeheuerlichkeit zuschreibt, er
habe Räumlichkeit und Begriff identifiziert. Auch Treblin (S. 21 f.)
tüftelt an dieser Stelle umher, ohne das Richtige zu treffen. — Der
„Ort" bedeutet Gott. Ohne Zweifel, weil Gott der alles Umfassende,
an keinem bestimmten Orte, sondern an jedem zugleich Seiende ist. So:
V, 278 Eh Gott die Welt erschuf, was war an diesem Ort?

Es war der Ort selb selbst, Gott und sein ewges Wort.
I, 205 Der Ort und's Wort ist eins, und wäre nicht der Ort,

Bei ewger Ewigkeit, es wäre nicht das Wort. cf. I, 168.
Der letzte Spruch, von Kern auf die angegebene Weise mifsdeutet,
heifst also einfach : Gott - Vater und Gott - Sohn sind wesenseins.
Und unser oben im Text citiertes Epigramm besagt : Erhebt sich die
Seele über Zeit und Ort, zu Gott, so ist sie damit Gott und seinem
Sohne gleich geworden. Stellen der Mystiker, in denen Gott in ebenso
unzweideutiger Weise schlechthin der „Ort" genannt wird, finde ich nur
bei Weigel in seiner Schrift: „Vom Ort der Welt" und bei Philo, dessen
Stelle, weil sie uns einen guten Kommentar zu Angelus zu liefern scheint,
hier mitgeteilt werden mag. Quod a Deo mittantur somnia, ed. Mangey
I, 630, 17 ff.: avzoç o &eoç xaXelzai zonoç, zw nepié/eiv fthv zà o).a.
nepiè/eo&ai âe nooç fDjâevoç anXwç, xal zw xuxa<pvyt/v zwv ov/unàvzaiv
avzov eivai' xal insiôtjneç abzog iozi xo>Qa eavzov, xe%0)(njxwç eavzov
xal èiiipeoôuevoç aovoy eavzw. 'Eyùj //ev ovx si/xi zonoç, à)X èv zonv),
xal e'xaozov rwv ovzwv ouolwç • zb yày nepiexopievov âia<pèçei zov
nsçiéxovroç, zo <Se iXeïov vn ovôevoç niQieyôixtvov, àvayxaiœç iazlv
ctvzb xônoç eavzov. cf. legis allegoriarum lib. I, ed. Mang. I, 52, 12 ff.



85

Die Seligkeit ist „ein stetes Anschaun Gottes" (III, 67)
cf. IV, 27. Daher eignet auch den Engeln das Schauen (I, 164,
III, 164). Ja, ich vermag nur gerade so viel von Gott zu
erkennen, als ich selbst Gott bin. „Was man an ihm erkennt,
das mufs man selber sein." (I, 285) cf. I, 72, II, 46, 142,
IV, 21.1

5. Ethik.
A. Freiheit des Willens.

Über die Freiheit des Willens ist Angelus zu keiner durch-
gebildeten Anschauung gelangt.

Wir finden einerseits Sprüche bei ihm, die mit aller
Entschiedenheit für die freie Selbstentscheidung des Menschen
eintreten.2 Nur auf uns kommt es an, wenn wir zu Gott
gelangen wollen; in uns selbst ist der Himmel, in uns auch die
Hölle (I, 82, 145, 298, IV, 70). Jeder, der nur will, kann zu
Gott gelangen (IV, 40). Nicht Gott wendet sich vom Sünder,
sondern der Sünder von Gott (V, 94 Anm.). Ja, selbst der
Teufel könnte zu Gott gelangen, wenn er nur wollte (I, 143,
V, 72, 205, VI, 40).

I, 20, Mensch, deine Seligkeit kannst du dir selber nehmen,
So du dich nur dazu wilt schicken und bequemen.

VI, 82 Der Will' macht dich verlorn, der Will' macht dich gefunden,
Der Will' der macht dich frei, gefesselt und gebunden,

cf. I, 21, 22, 55, 181, 211, 242, 295, II, 155, III, 140, 145,
207, IV, 183, 203, V, 26, 57, 348, 349, VI, 35, 36, 38, 152,
158, 175.

1 Auch in der Eccles. spielt das Schauen eine groi'se Rolle. Einige
wichtige Stellen will ich hersetzen. Tract. XVIII, 853: Wir erkennen
„confuse und unvollkommen", die Heiligen „distincte und vollkommen".
„Ihr Verstand mit dem Lichte der Herrlichkeit erleuchtet, hört schon
geistlicher Weise auch unsere innigste Hertzens-Seuftzer" und zwar „in
tausend Orten auf einmal." Idem XVII, 828; XXVI, 1088; XXXIV,
S. CDXXXIII. — Tract. XXVII. : „unsern intellectum activum sollen wir
zuthun und mit dem einfältigen Auge des intellectus passivi das Licht
des Glaubens anschauen." — Und im „Abgott der Vernunft": „Der
Grund, auf dem ich stehe, ist Gott selbst. Ich glaube nichts, als was
mir sein heiliger Geist d. i. er selber sagt"; nichts will er annehmen
„ob's gleich klar in der Schrift steht", „keinem einzigen aus den Vätern
oder alten Kirchenlehrern oder Päpsten" glauben, „wenn mir nicht der
heilige Geist itzo gegenwärtig selbst sagt, dafs es recht ist, was
siegeschrieben."

2 Über die Freiheit, welche in der Verneinung des Willens hervor
tritt, s. unt. S. 98.



86 Die Mystik des Angelus Silesius.

Andrerseits stehen diesen nicht weniger Epigramme gegenüber,

die mit gleicher Bestimmtheit zum Determinismus neigen.
Der Mensch kann nichts aus eigenem Vermögen. „Gott thut
in allen alles" (V, 214) cf. V, 174. Er ist der Arzt, wir die
Kranken (IV, 85, V, 163). Ja nicht einmal nach Gott verlangen
können wir von uns selber, sondern selbst dies hat uns Gott
schon vorher eingegeben (V, 283).
II, 197 Herr, nimm die Krone hin; ich weifs ja nichts von Mein:

Wie kann sie denn mit Recht mein und nicht deine sein?

III, 215 Gott ist nur alles gar, er stimmt die Saiten an,
Er singt und spielt in uns: wie hast denn du's gethan?

II, 37, 198, 199, IV, 58, 59, 61, 175, V, 38, 228, 269, 295,
296, 310, 334, VI, 154.

Ja, er neigt sich einige Male sehr bestimmt zur
Prädestinationslehre.

IV, 204 Wen Gott zu seinem Sohn geboren hat auf Erden,
Der Mensch kann nimmermehr von Gott geschieden

werden, cf. V, 53.
Aber er scheut sich, die letzte Konsequenz zu ziehen: dafs

nämlich auch das Böse aus Gott hervorgehe. Kur das Gute
wirkt Gott, das Böse entsteht aus uns. Auch die Verdammnis
ist daher nicht eine von Gott gewollte, sondern lediglich durch
unsere Schuld herbeigeführte.
V, 229 Das Gute kommt aus Gott, drum ist's auch sein allein:

Das Bös' entsteht aus dir, das lafs du deine sein.
I, 137 Was klagst du über Gott? Du selbst verdammest dich;

Er möcht' es ja nicht thun, das glaube sicherlich,
cf. I, 129, V, 217.

An einigen Stellen scheint er sagen zu wollen, dafs das
Böse keine Substanz habe, nichts Seiendes sei. „Die Bosheit
hat kein Wesen" (II, 166) cf. VI, 43, 44.1 Insofern der Teufel
also ist, ist auch er gut. „Der Teufel ist so gut dem Wesen
nach als du" (V, 30).2 —

1 Diese und die folgenden Anschauungen des Ang. Sil. scheinen,
weil sie vereinzelt und nicht im Zusammenhang mit seinen übrigen
Theoremen auftreten, sich mehr wie anderes als Lesefrüchte zu
kennzeichnen. Deshalb hier einige Verweise. Augustin, de civ. D. XI, 22:
cum omnino natura nulla sit malum nomenque hoc non sit nisi privationis
boni. cf. XII, 3 naturae vitiatae in quantum naturae sunt,
bonae sunt. — Dion. Ar. in der langen Auseinandersetzung de div. nom.
IV, 19—35: ovx äpa ov to xkxov (§ 20 zltzt.). — S. übrigens auch unt.
S. 102 über „Zufall."

2 Dion. Ar. 1. c. § 23: AV.' otite oi âat/ioveç tpvoei xaxol.



Die Mystik des Angelus Silesius. 87

Einmal findet sich der Satz, dafs die Sünde den Frommen
zum Nutzen gereiche.
V, 167 Die Sund' bringt doch was Guts, sie mufs den Frommen

dienen,
Dafs sie viel edeler für Gott dem Herren grünen.1

Eine dritte Reihe von Sprüchen macht den Versuch, jene
Ansicht, die sich ihm aufgedrängt hatte: von der Necessitation
der Willensakte mit der anderen im Bewufstsein liegenden That-
sache der Verantwortlichkeit für unser Handeln, welche als

notwendiges Korrelat die Freiheit involviert, in Einklang zu
zu bringen. Doch hat er diese Vereinigung nur im engsten
Anschlufs an das Dogma von der Gnadenwirkung herzustellen
gewufst. Mensch und Gott wirken zusammen zur Seligkeit des
Menschen. Der Mensch mufs sich bereiten, mufs „guten Willen"
haben, dann thut Gott durch seine Gnade das übrige. Wir
sind der Zunder, in welchen Gott den Funken schlägt (V, 47),
wir das Orgelwerk, Gott der Organist (V, 342). Nahst du dich
Gott, so schenkt er dir seine Gnade. (V, 360).
V, 48 Zwei müssen es vollziehn: ich kann's nicht ohne Gott,

Und Gott nicht ohne mich, dafs ich entgeh dem Tod.
cf. IV, 209, V, 73, 98, 204, 354, VI, 129.

Denn Gott liebt uns. Er sucht uns beständig an sich zu
ziehen. Er ist ein Magnet (V, 130, 271). Er kann ohne uns
nicht existieren. Er „buhlt" um uns (V, 139). „Er biett sich
selber an" (V, 203).
III, 37 Gott liebet mich allein, nach mir ist ihm so bange,

Dafs er auch stirbt für Angst, weil ich ihm nicht anhange.2
cf. I, 277, II, 115, 252, III, 122, 201, IV, 53, 88, 179, 194,
195, 225, V, 33, 94, 99, 159, 192, 315.

Aus dieser Anschauung heraus wird Gott auch oft die
Liebe genannt. I, 70, 71, III, 59, V, 242—246, 290.

Die menschliche Seele mufs wegen dieser Liebe Gottes zu
ihr von grofsem Adel sein. Sie ist das Edelste nach Gott

{III, 91). Ja, aus demselben Grunde steht sie über den Engeln
(II, 44, III, 106, 120).

1 Aug. ibid. XI, 17 [Deus] fecit ut prosint teutationes eius
[diaboli] Sanctis. — Dion. Ar. ibid. § 31: ndvrajv xal ruiv xaxtüv apyr/
xttl -zi/.oQ tarai rà ùya'hiv• rov yà(> àya&ov svexa navra xal
öaa àya&à, xal oaa èvavrla âio ovrs inooraaiv èyei ro
xaxôv, à/j.à naçvnooraaiv, rov àya&ov t'vsxa xal ovy savrov yivoftsvov.

2 Anspielung auf Christi Tod. Wie auch in den folgend citierten
Sprüchen die Menschwerdung Jesu häufig als aus Gottes Liebe her-
fliefsend bezeichnet wird. (Auch sonst, z. B. II, 2, IV, 52.)



88 Die Mystik des Angelus Silesius.

V, 139 Bin ich nicht adelig! Die Engel dienen mir,
Der Schöpfer buhlt um mich und wartt für meiner Thür,

cf. I, 204, III, 110, 233, Y, 121, 231, 300.
Weil aber Gott uns liebt, so kann er nur unser Bestes

wollen. Wir sollten daher davon ablassen nach unserm Willen
zu handeln, sondern geschehen lassen, was Gott mit uns will.
I, 279 Mit Ichheit suchest du bald die bald jene Sachen,

Ach, liefsest du's doch Gott nach seinem Willen machen,
cf. I, 59, II, 133, IY, 173, V, 133, 136, 140,1

B. Tugendlehre.

Das Ziel der Ethik ist die Rückkehr zu Gott, die „Ver-
göttung"; das, wodurch es erreicht wird, die Verneinung des

Willens, die „Gelassenheit", „Ruhe". —
Ein ausgebildetes System der Ethik mit festen Begriffen

ist naturgemäfs bei Sch. nicht zu finden. Dieselbe Sache wird
mit den verschiedensten Ausdrücken bezeichnet, und andererseits
bedeuten dieselben Worte an verschiedenen Stellen oft ganz
Verschiedenes. Daher heifst es gerade hier äufserst vorsichtig
vorzugehen: sowohl im Zusammenfassen wie im Scheiden.

Meistens bezeichnet Angelus die Quintessenz aller Tugend
als Verneinung des Willens (s. unten). Oft aber auch als Liebe.
III, 146 Die Lieb' ist alle Tugenden.

Die Lieb' ist nie allein; wer sich mit ihr beweibt,
Dem wird das ganze Chor der Jungfern2 einverleibt,

cf. II, 234, V, 241, 288, 311, 316. Und mit leiser Polemik
gegen den Protestantismus III, 163, V, 108. Doch auch jede
der andern Tugenden wird zuweilen als Inbegriff aller übrigen
genannt. So die Demut (I, 94, II, 203, III, 93), die „Bescheidenheit"

als „Richtscheit des Gemüts" (IV, 37), die Keuschheit
(I, 147, III, 92), Gerechtigkeit (V, 172), Armut (IV, 212).

Der Sache nach sagen alle diese Sprüche dasselbe. Immer
tritt, wenn auch unter den verschiedensten Bezeichnungen, der
Zustand des völligen Nichtwollens, der Ruhe, der Gelassenheit,
als dasjenige hervor, welches er mit der höchsten dem Menschen
erreichbaren Stufe eigentlich meint. Ohne Zweifel denkt sich

1 Wir wollen nicht unterlassen, hier darauf hinzuweisen, dafs die
zuletzt entwickelten Anschauungen vom Wirken Gottes im Menschen,
von seiner Liebe zu ihm u. s. w, denjenigen Punkt bezeichnen, auf
welchem die theistischen und daraus abgeleitet überhaupt die
theologischen Vorstellungen in die Mystik des Ang. Sil. hineinkommen. — Im
übrigen s. das S. 74 f. Gesagte.

2 II, 234: „Lieb' ist die Königin, die Tugenden Jungfrauen."



Die Mystik des Angelus Silesius. 89

Sch. jede dieser einzelnen Tugenden, wenn aufs höchste potenziert,
als gleichbedeutend mit dem summum bonum (I, 49) seiner Ethik:
der Verneinung des Willens.

Übrigens aber kann auch gar nicht jemand einige Tugenden
haben, andere aber nicht; vielmehr ist derjenige, welcher auch
nur Eine hat, notwendig im Besitze aller übrigen.
V, 171 Die Tugenden sind so verknüpfet und verbunden:

Wer ein alleine hat, der hat sie alle funden.
Freilich identifiziert Sch. keineswegs immer die einzelnen

Tugenden mit jener höchsten; oft genug sieht er sie nur als
Wege, als Vorstufen zu jenem obersten Gipfel an (z. B. III, 125),
so dafs also immer zwischen einem weiteren und einem engeren
Sinne zu unterscheiden ist. Und hier ist nicht zu verkennen,
dafs er in diesem eingeschränkteren Sinne der Liebe, welcher
auch weitaus die Mehrzahl der einschlägigen Epigramme gewidmet
ist, den Vorrang zuspricht.
V, 316 Die Demuth die erhebt, die Armuth machet reich,

Die Keuschheit engelisch, die Liebe Gotte gleich.
Nirgends findet sich ein Spruch, in dem er etwa eine andere

Tugend über die Liebe stellte.
Noch in einer anderen Hinsicht nimmt die Liebe bei Ang.

Sil. eine besondere Stellung ein. Die übrigen Tugenden in der
letzteren engeren Bedeutung fallen sämtlich unter den Begriff
der Verneinung des Willens. Sie sind Einzeläufserungen, ge-
wissermafsen Akte derselben. Sie wollen das Wollen selbst
nicht und folglich auch nicht den Ausdruck desselben, das
Handeln. Die Liebe hingegen beruht gerade auf dem Princip
des Handelns, des Wirkens für andere; und sie ist daher nicht
als eine Bethätigung der Verneinung des Willens aufzufassen,
sondern als etwas durchaus und dem Princip nach von ihr
Verschiedenes, gleichsam als der Vorhof derselben, in dem sich

diejenigen befinden, welche noch nicht zu der Einsicht
durchgedrungen sind, dafs allein im Nichthandeln die höchste Weisheit

liegt (s. S. 92). — Das begründet ihre Stellung hier vor
der eigentlichen Willenslosigkeit, während die übrigen Tugenden
bei dieser selbst abgehandelt werden.

a) Liebe.

Angelus' unausgesprochene, aber in den folgenden Sätzen

implicite enthaltene Voraussetzung ist folgende: Moralischen Wert
hat eine Handlung nur dann, wenn sie nicht aus Eigennutz, nicht
eines Zweckes wegen, der mich selbst angeht, vollführt ist —



90 Die Mystik des Angelus Silesius.

welches der Egoismus wäre — sondern ganz und ausschliefslich
auf das Wohl eines anderen abzielt.

Der Egoismus will alles für sich allein. Er sucht sein
eigenes Ich auf Kosten aller anderen zu bejahen. Es ist der
Standpunkt, den Ang. mit „Ichheit", „Eigenheit", mit „Liebe
dieser Welt" im Gegensatz zur „Liebe Gottes", mit „falscher
Liebe" bezeichnet.
IV, 87 Die Liebe dieser Welt will alls für sich allein,

[Sie] soll man Neid und keine Liebe nennen.
V, 302 Willst du die falsche Lieb' von wahrer unterscheiden,

So schau, sie sucht sich selbst und fället ab im Leiden.
Aus diesem Egoismus entsteht alles Weh und Übel der Welt.

V, 185 blos aus der Eigenheit
Entstehet alles Weh, Verfolgung, Krieg und Streit.

Gott ist dieser „Ichheit" (V, 31) oder, was dasselbe heifst,
der „Vielheit" feind (V, 149), d. i. feind demjenigen Standpunkte,
der nur immer die Mannigfaltigkeit, die Unterschiede der Dinge
sieht und nicht in allem das Gemeinsame, im Nächsten nicht
auch sich erkennt.

Darum auch straft Gott sie mit Verdammnis.
III, 178 Die Liebe dieser Welt die endt sich mit Betrüben.

V, 237 Nichts anders stürzet dich in Höllenschlund hinein,
Als das verhafste Wort: — merk's wol! — das Mein

und Dein,
cf. III, 161, IV, 149, VI, 164, 204.

Der dem Egoismus entgegengesetzte Standpunkt ist die
„Liebe Gottes". Sie will nichts für sich allein, sondern alles
mit dem Nächsten gemein haben (IV, 87). Sie „brennt um's
Nächsten Heil" (VI, 228). Das ist die „wahre Liebe" (V, 302
IV, 87), welche „Verleugnung" ihrer selbst übt (V, 31). Alles
lebt durch Liebe (I, 70, V, 240, 243). Wenn alles vergeht:
„die Liebe bleibt allein" (III, 159). In zahlreichen Sprüchen
verherrlicht er sie und den durch sie erlangten Frieden. Auf
sie sollen wir beflissen sein und Liebeswerke üben. Denn nicht
nur für uns: auch für andere sind wir da.

IV, 186 Nichts ist ihm selber.
Der Regen fallt nicht ihm, die Sonne scheint nicht ihr,
Du auch bist anderen geschaffen und nicht dir.

Nur ein anderer Ausdruck für dieselbe Sache ist es, wenn
Seh., wie er die Nächstenliebe die „Liebe Gottes" nannte, so

auch oft „Gott zu lieben" fordert (III, 190, 192, IV, 34, 80,
138, V, 198, 293). Denn gemäfs seiner Ansicht von der Identität



Die Mystik des Angelus Silesius. yi

Gottes und des Menschen dem Wesen nach lieben wir in Gott
auch alles andere (Y, 211). —

Der Grund nun dieser Handlungsweise, dafs ich nämlich
im Interesse des anderen so handle, wie ich dem natürlichen
Triebe nach nur gegen mich selbst thnn würde, liegt in einer
veränderten Denkweise: in der Erkenntnis nämlich, dafs der
andere kein mir Fremder, kein toto genere von mir Verschiedener
ist, sondern dem Wesen nach derselbe wie ich. Ich selbst bin
in allen. Tat twam asi.
V, 183 Ein jeder Heiliger wird sich in allen sehn.

Wenn nicht all' Einer warn, so könnt' es nicht geschehn.
Und mit derselben Metonymie wie oben:

I, 218 Das göttliche Sehen.
Wer in dem Nächsten nichts als Gott und Christum sieht,
Der siehet mit dem Licht, das aus der Gottheit blüht.

Es ist das intuitive Erkennen, das „Schaun", welches wir
hier als den Grund der Liebe, unseres Wohlthuns für andere
erblicken. Wir sahen oben, dafs für dieses Schauen die
Mannigfaltigkeit der Dinge dahingefallen ist, dafs Vielheit, Zeit und
Raum für es nicht existieren. Dieses Schauen nun, speciell auf
den Menschen angewendet, ist die Wurzel der Liebe. Es darf
für uns keine Vielheit von Menschen geben, sondern „alle
Menschen solin in Christo Einer sein" (V, 149).
V, 7 Die Heilgen alle sind ein Heiliger allein,

Weil sie ein Herz, Geist, Sinn in einem Leibe sein.
Im Himmel gibt es daher keine Sonderung der Interessen:

die Seligen haben alles gemeinsam (V, 150). Auch wir müssen
deshalb die Dinge „ohn allen Unterscheid" nehmen (I, 38), sie

alle müssen uns „Ein Ding" sein (IV, 206), oder, was dasselbe

ist, wir selbst müssen alle Dinge werden (I, 191, 192, 251)
cf. II, 141, IV, 12. Daher auch die Anschauung des Angelus,
dafs ein Ding, je edler es sei, auch desto allgemeiner sein müsse
und Gott daher das Allgemeinste sei.

III, 171 Je edeler ein Ding, je mehr ist es gemein,
Das spüret man an Gott und seiner Sonnen Schein. —

Die Liebe, wie wir sie bisher kennen lernten, ist notwendig
mit Handeln verbunden. Es ist die Liebe im engeren Sinne:
die werkthätige Nächstenliebe. Wie wir sogleich sehen werden,
steht Sie dem Ang. hinter der gänzlichen Willenslosigkeit zurück.

Eine Reihe von Stellen zeigt aber, dafs ihm die Liebe,
aufs höchste gebracht, in jene Verneinung des Willens, die von
Handeln nichts mehr weifs und einzig die Sinne zu ertöten sucht,
übergegangen ist. Einmal nennt er diese Liebe „seraphisch."



92 Die Mystik des Angelus Silesius.

IV, 29 Die Lieb' ist wie der Tod, sie tödtet meine Sinnen,
Sie brichet mir das Herz und führt den Geist von hinnen,

V, 210 Die Liebe, welche man seraphisch pflegt zu nennen,
Kann man kaum äufserlich, weil sie so still ist, kennen.

„Der Heiligkeit1 Natur ist lauter Lieb" (V, 225) cf. III, 204.
Auch Gott sitzt nur deshalb in Ruhe1, weil er die Liebe hat
(V, 243).

In diesem weiteren Sinne spricht Sch. der Liebe denn auch
die „Vergöttung" zu, welche er nur dem höchsten, sittlichen
Stande, der Willenslosigkeit, für erreichbar hält. I, 244: „Lieb

wandelt mich in Gott"; „wo du Gott wilt sein, lieb auch
in jedem Nun" (V, 242). cf. II, 2, III, 236, V, 198, 242, 300,
30i, 306, 316, 319, VI, 151.

b) Verneinung des Willens.
Höher als die werkthätige Nächstenliebe steht Sch. die

Willenslosigkeit, gleichbedeutend mit dem völligen Verlorensein
in Gott.
II, 1 Gott fürchten ist sehr gut, doch ist es besser lieben,

Noch besser über Lieb' in ihn sein aufgetrieben.
II, 70 Vollkommne Lauterkeit ist bild-, form-, liebelos.
I, 293 Mensch, wenn dich weder Lieb' berührt, noch Leid verletzt,

So bist du recht in Gott und Gott in dich versetzt,
cf. III, 152, 229, IV, 144, V, 209.

Alles Handeln und Wirken wird verachtet. „Die Tugend
sitzt in Ruh" (I, 53); „thu nichts, so g'schicht's Gebot (II, 136).
IV, 133 Merk's, Polypragmon, wohl,

Dafs man mit vielerlei sich nicht zerrütten soll.
V, 194 Gott wird viel eher dem, der gänzlich müssig sitzt,

Als dem, der nach ihm lauft, dafs Leib und Seele schwitzt.
206 Das allergröfste Werk, das du für Gott kannst thun,

Ist ohn' ein einzigs Wort Gott leiden und Gott ruhn.
cf. II, 19, 193, III, 169, 170, IV, 67, 196, V, 277, 362, 363,
VI, 65.2

1 Heiligkeit und Ruhe sind bei Sch. Namen für die Willenslosigkeit.
* Mit diesen Sprüchen steht auch I, 217 nicht im Widerspruch:

Fragst du, was Gott mehr liebt, ihm wirken oder ruhn?
Ich sage, dafs der Mensch wie Gott soll beides thun.

Der Spruch ist als Oxymoron aufzufassen nach IV, 166, wo es von
Gott heilst: „Sein Wirken ist sein Ruhn und seine Ruh sein Werk."
Ahnliche Wendungen auch IV, 196, V, 363 u. ö. — Paradoxen und
Wortspielereien begegnen überall bei Sch.



Die Mystik des Angelus Silesius. 93

Die völlige Willenslosigkéit nun gent bei Angelus hervor
aus der Erkenntnis der Nichtigkeit dieser Welt, der Eitelkeit
all unseres Strebens, des steten Unbefriedigtbleibens unserer
Begierden.

Wie oben die Durchschauung des principium individuationis,
die Erkenntnis der Dasselbigkeit des Ich und Du das Motiv zur
Liebe, zur Aufhebung des Egoismus war, so ist hier die Einsicht,
dafs die ganze Welt und daher auch unser Streben nach
Weltlichem nichts sei, der Grund, eben dieses Streben, unser Wollen
und Begehren zu verneinen.

Der „Verstand" rettet die Seele aus der Welt in die
Einsamkeit (III, 240); „kluger Sinn" ist das „Mittel" der „Weisheit"
(III, 184) cf. V, 285. Offenbar versteht er unter „Seele" auch
das intellektuelle Vermögen, wenn er sagt, die Seele sei der
Priester, welcher den Willen als Opfergut darbringe (III, 115).
Auf das Erkennen wird die Verneinung des Willens auch in
folgenden Sprüchen deutlich zurückgeführt.
VI, 226 Ohrist, wer die Dinge weifs nach ihrem Werth zu schätzen,

Wird um kein Zeitliches sich in Betrübnifs setzen, cf. 225.
223 Die Welt mufs belacht und beweint werden.

Fürwahr, wer diese Welt recht nimmt in Augenschein,
Mufs bald Demokritus, bald Heraklitus sein.

Ja, man soll die Welt betrachten. Wer sie recht ansieht,
bei dem kann die Erkenntnis ihrer Nichtigkeit nicht ausbleiben.
Zwar verleitet sie leicht den, der sie beschaut; aber sich von
ihr abwenden, ohne sie doch innerlich überwunden zu haben, ist
nutzlos: man liegt gleichwohl noch in ihren Banden. Das ist der
Sinn von VI, 222 und IV, 130.

Diese Erkenntnis von der Nichtigkeit der Welt durchzieht
als ausgesprochener Pessimismus den ganzen Cherub. Wanders-
mann und ist auch in der heiligen Seelenlust sehr häufig zu
finden.

Die Belege dafür sind so zahlreich, dafs wir uns auf eine
Auswahl beschränken müssen.

Der Leib ist ihm eine Höhle (III, 237 Rosenth. hat: „Holl'",
Hl. Seel. 119, 1), ein Maden-Àas (H. S. 199), Madensack
(I, 2 H. S. 200). „Du steckst in einem Thier" (V, 227). „Mein
bester Freund, mein Leib, der ist mein ärgster Feind" (IV, 79),
der 'Heilige hat den Leib der Sterblichkeit ungern (III, 68).
Daher ist der Tod, weil er allein mich von ihm befreit, das
beste Ding, (I, 35, IV, 79, 81). Nur insofern weifs er das Leben
auf dieser Erde zu schätzen, als es dem Menschen eine
Vorbereitungsfrist auf das Jenseits ist (IV, 97, 132, V, 89, 125).



94 Die Mystik des Angelus Silesius.

„Die Welt ist eitel nichts" (II, 21, VI, 191 und oft); sie'
ist eine „Hure" (IV, 94), „Babel" (II, 213), „Wüste" (V, 284),
„Stall" (V, 10), „Stock" (VI, 123). Die irdischen Dinge sind
„Tocken" (VI, 224, 225) u. s. w.
VI, 218 Zum Himmel ist die Erd' ein einzigs Stäubelein,

0 Narr, wie kann in ihr denn etwas Grofses sein?
cf. VI, 220, 214, I, 117.
I, 77 Wie klein ist doch der Mensch, der etwas grofs thut schätzen!

Auf die sittliche Beschaffenheit eingehend ist ihm die Welt
schlecht. Der Mensch taugt von Natur nichts (I, 226, 228 u. o.).
Die Gerechtigkeit hat keine Statt auf Erden.
IV, 131 Gerechtigkeit ist weg! Wohin? Sie ist in'n Himmel.

Warum? Sie traute sich nicht mehr bei dem Getümmel.
Was könnt' ihr denn geschehn? Sie wäre von der Welt
Schon längst an ihren Ehrn geschwächet und gefällt.

Der Welt Thun ist ein Trauerspiel (V, 141). Wir kommen
auf die Welt mit Thränen (III, 242), wir gleichen den Tieren,
wir sitzen in lauter Angst und Leid, ich schmelz' für Hitz und
erfriere für Frost und fühle tausend Weh, Furcht und Unglück
umgeben mich, Tod und Teufel stehen mir nach dem Leben
(VI, 3). „Heiige Traurigkeit" ist daher hier das Los des sich
Gottes getröstenden Menschen (VI, 147).

Wie nichtig nun aber auch die Welt ist, so könnte sie uns
doch nie etwas anhaben, wenn nicht zugleich unser Wille ein
Wille nach eben dieser so sehr verächtlichen Welt wäre. Nicht
die Dinge aufser uns sind es, welche uns all die Qual
verursachen, sondern diese erwächst nur daraus, dafs die Begierde in
uns nach jenen Dingen steht.

II, 25 Noch Creatur, noch Gott kann dich in Unruh bringen,
Du selbst verunruhst dich, o Thorheit, mit den Dingen.

III, 176 Wir werden fort und fort die ganze Lebenszeit
Gemartert. Und von wem? Von der Begierlichkeit.

II, 85 Die Welt die hält dich nicht: du selber bist die Welt,
Die dich in dir mit dir so stark gefangen hält.

I, 37 Die Unruh kommt von dir.
Nichts ist, das dich bewegt, du selber bist das Rad,
Das aus sich selbsten lauft und keine Ruhe hat.

Die Begierde aber ist unendlich, stets unbefriedigt (V, 180);
ja schon ihrer Natur nach ein Mangelleiden.
V, 156 Wer viel begehrt und will,

Der giebet zu verstehn, dafs ihm noch mangelt viel.
So lange daher der Wille in uns ist, können wir nicht

hoffen, zur Ruhe zu kommen.



Die Mystik des Angelus Silesius. 95

Y, 32 Auch Christus, war' in ihm ein kleiner eigner Wille,
Wie selig er auch ist, Mensch, glaube mir, er fiele.

Deshalb aber, Weil der Wille seinem Wesen nach auf die
Welt geht, doch aber die verhoffte Befriedigung durchaus nicht
von ihr erlangen kann, so gilt es, eben diesen Willen, diese
Begierde selbst zu vernichten.
VI, 101 Mensch, nimm dir nur die Lieb' und die Begier der Dinge,

So sind die Dinge selbst benommen und geringe.
Wie all die Unruh nur dem eigenen Ich entstammt, so kann

auch Buh und Frieden nur in uns selbst gewirkt werden. In
sich selbst trägt der Mensch einen unverlierbaren Schatz.

II, 149 Wie magst du was begehrn? Du selber kannst allein
Der Himmel und die Erd' und tausend Engel sein,

cf. VI, 24, 166, 185, 208, 210.
Demnach gilt es, alles Begehren und Wollen völlig aufzuheben

(I, 19, 76, II, 59, 60, III, 139, VI, 183), „den eignen
Durst ausschwitzen" (I, 158). Zähmen sollen wir unsern Willen
(V, 142) und überwinden (VI, 75). Christus bringt nicht Fried
und Einigkeit, sondern Hafs und Streit (V, 145). Es heifst
gegen uns selbst kämpfen und streiten und Gewalt üben, nur
mit Feuer und Schwert kommen wir vorwärts, es gilt die
Drachen und Schlangen in uns zu ermorden (II, 204), Händ
und Füfse und Leib und Seele binden zu lassen (I, 171), Hafs
gegen sich selbst zu tragen (III, 228). cf. I, 132, III, 57, 181,
V, 254, VI, 54, 55, 62, 74.

Wie ein Kind sollen wir werden (I, 153, 253, 254, III, 25).
Die Weisheit selbst ist ja ein Kind (I, 165). Angelus meint
damit dasselbe, was er anderswo als „Einfalt" bezeichnet, d. i.
die Simplizität des Charakters, die nichts von „Schalkheit" weifs
und das Böse in sich unterdrückt hat (V, 286). cf. I, 219.

Mein Ich mufs verschmachten und abnehmen (V, 126), wie
ein Phönix mufs ich mich in Gott verbrennen (II, 174), aus mir
mich „austhun und entgiefsen" (I, 138). S. auch I, 130, II, 15, 54
(„entbilde dich"), 61, 213, 237, 255 (Anm.: a se ipso diffluit)
V, 33, 181, 227, 270, 299.

Wir müssen uns selbst sterben (II, 136, V, 232), auch allem
aufser uns abgestorben sein.

IV, 77 Das geistliche Sterben.
Stirb ehe du noch stirbst, damit du nicht darfst sterben,
Wenn du nun sterben sollst; sonst möchtest du verderben,

cf. I, 26, 27, 281, III, 107, V, 220, VI, 194, 121, 241.
Man mufs „nichts" werden, den Geist aufgeben (mystice

i. e. resignare I, 31 Anm.), „verwerden" (II, 255). Der Mensch



96 Die Mystik des Angelus Silesius.

mufs „nirgends geborn" sein (II, 134), „als war' er nicht und
war' er nie geworden" (I, 92).
VI, 130 Nichts werden ist Gott werden.

Nichts wird, was zuvor ist; wirst du nicht vor zu nicht,
So wirst du nimmermehr geborn vom ewgen Licht,

cf. II, 136, 140, 248.
Wir müssen von allen Affekten frei sein, „ein Täublein"

sein und „keine Galle" haben (II, 97). „Sanftmuth" mufs uns
eingenommen haben (I, 214, II, 243, 246, III, 99, 141, 243).
Keine Freude darf uns erheben, kein Leid uns bekümmern.
„Will Gott mir Leiden machen, so will ich ihm sowohl als ob
den Freuden lachen" (I, 99). „Spott und Hohn", „Verworfenheit"

und „Verachtung" will ich geduldig ertragen und
„grundgelassen" (II, 141) sein.

I, 51 Wer unbeweglich bleibt in Freud', in Leid, in Pein,
Der kann nunmehr nicht weit von Gottes Gleichheit sein.

I, 125, 131, 134, II, 95, 123, 152, 242, 243, 253, III, 85, 150,
V, 70, 79, 83, 133, 135, 143, 230, 267, 344.

Selbst die Qual der Hölle könnte einen wahrhaft Gelassenen
nicht aus seiner Ruhe bringen.
II, 134 Die Gleichheit.

Wer nirgends ist geborn und niemand wird bekannt,
Der hat auch in der Holl' sein liebes Vaterland,

cf. I, 39, 125, V, 96.
Ja, das Leiden ist sogar besonders geeignet, uns zur

Vollkommenheit, zu Gott zu führen. Der hat Christum am liebsten,
der ihm in Kreuz und Pein, Marter, Angst und Tod der Nächste
ist (III, 41).
V, 274 Mensch, wüfstest du, wie gut und nützlich 's Leiden ist,

Du hättest's dir vorlängst für aller Lust erkiest.
V, 353 Christ, flieh doch nicht das Kreuz, du mufst gekreuzigt sein,

Du kommst sonst nimmermehr ins Himmelreich hinein,
cf. II, 139, 217, 244, III, 87, 88, 107, 132, 133, 150, 209,
V, 100, 206, 221, 273, 371, VI, 147.

Schon dies weist deutlich auf die Askese hin. Sie wird
aber zuweilen ausdrücklich empfohlen. So das „Kasteien"
(VI, 16, 53), „Wachen, fasten, beten" (II, 220, VI, 69, 201, 207),
wenngleich diese an anderen Stellen mit sonstigen kirchlichen
Übungen gering angeschlagen werden (s. unt. S. 105).

Für diese Verneinung des Willens ist natürlich
„Abgeschiedenheit", „Einsamkeit" eine günstige Bedingung. Der Weise
flieht das Weltgetriebe. Aber doch ist er nie allein: denn Gott
lebt in ihm (VI, 242, 243, III, 225, VI, 177).



Die Mystik des Angelus Silesius. 97

II, 202 Wer stets alleine lebt und niemand wird gemein,
Der mufs, ist er nicht Gott, gewifs vergottet sein,

cf. II, 67, 117, 248, III, 240, IV, 91, 109, V, 158.
Sehr hoch schätzt Sch. die Keuschheit, von ihm meist

„Jungfrauschaft" genannt. Sie liebt die Abgeschiedenheit (II, 67,
V, 22). Sie ist von Gott geliebt und fuhrt uns zu ihm (II, 49,
186, 223, III, 52, 157, 217, 237, IV, 4, V, 179).

Auch die Demut wird sehr häufig gefordert. Schon im
Erkennen heifst es sie zu üben: wir können nicht in den Blitz
der Ewigkeit schauen (II, 150). Die schönste Weisheit ist,
nicht allzu weise sein (V, 49). Und doch: wenn ich wahrhaft

ein Hirt werde, vermag ich Gott zu schauen (III, 6). —
Verkleinere dich selbst (V, 314, VI, 144). Die Demut schätzt
sich schnöder als alle Teufel (V, 261).
V, 312 Kein edleres Gemüth ist auf der ganzen Welt,

Als welchs mit Gott vereint für einen Wurm sich hält,
cf. II, 138, 196, III, 3, 23, 60, 124, V, 117, 277, VI, 16.

Eine grofse Anzahl von Sprüchen ist der Armut gewidmet.
Unter dieser versteht Sch. nicht nur das blofse Entäufsertsein
von irdischem Besitze, sondern er fafst sie in viel weiterem
Sinne als völlige Willenslosigkeit, als das Freisein von jeglicher
Begierde. Er drückt diese erweiterte Bedeutung oft durch einen
Zusatz aus, wie „die geheime Armuth" (II, 15), der „Arme im
Geist" (II, 148, IV, 211 cf. V, 80, IV, 210, 214), „ein wahrer
armer Mann" (II, 148, IV, 213).
IV, 210 Die Armuth unsers Geists besteht in Innigkeit,

Da man sich aller Ding' und seiner selbst verzeiht.
II, 148 ' Der Arme im Geist.

Ein wahrer armer Mensch steht ganz auf nichts gericht:
Giebt Gott ihm gleich sich selbst, ich weifs, er nimmt

ihn nicht.
Es ist gut, sich der weltlichen Güter zu entschlagen, der

Welt Ehre zu verschmähen und ganz „ledig" zu sein (I, 159,
297, IV, 187, V, 114, VI, 67, 68). Der ärmste Mensch im Geist
ist in Wahrheit der Reichste (V, 80); denn er kann nichts
verlieren (V, 84), während der Reiche in Wahrheit arm ist
(V, 113, 157).

Aber die Armut ist ein geistiger Zustand. Es kommt also
nur"darauf an, dafs der Geist, das „Gemüth", nicht an den
Gütern dieser Welt hängt: dann mag man ihrer noch so viel
besitzen, man ist doch arm.
V, 343 Die Armuth steht im Geist; ich kann ein Kaiser werden

Und doch so arm sein als ein Heiliger auf Erden.
Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 7



98 Die Mystik des Angelus Silesius.

VI, 99 Der Weis' ist klüglich reich, er hat das Geld im Kasten,
Der Geizhals im Gemüth, drum läfst's ihn niemals rasten.

II, 56 Der, was er hat, nicht hat, und alles schätzet gleich,
Der ist im Reichthum arm, in Armuth ist er reich.

Vgl. zur Armut überhaupt: II, 15, III, 68, 73, 138, 177,
IV, 213, 214, V, 132, 154, VI, 86, 93—95, 100, 167, 168, 179.

Ja, so weit müssen wir alle Wünsche, alle Regungen des
Willens abgestreift haben, dafs wir auch nach Gott nicht mehr
Verlangen tragen.
II, 92 Die geheimste Gelassenheit.

Gelassenheit faht Gott; Gott aber selbst zu lassen,
Ist ein Gelassenheit, die wenig Menschen fassen,

cf. I, 126, 130, 164, 271, II, 15, 208, 235, V, 268, 366.
Nicht einmal „wissen" dürfen wir von den Dingen (I, 19,

24, 45, II, 14, V, 85 u. ö.). Völlig „still" mufs es in der Seele
sein und „Nacht" (III, 8).

Der zu solcher Willenslosigkeit Durchgedrungene hat damit
auch die Freiheit erlangt. Wer noch im Drange dieser Welt
steht, ist noch von ihr gefesselt und gebunden (Ii, 76, VI, 50,
114), er ist ein „Sklave" (VI, 109, 110, III, 95, IV, 175 cf.
VI, 112, 123). Nur wer „alles von sich löst", wer
„grundgelassen" ist, hat die Freiheit (II, 27, 141).
IV, 211 Der Armuth Eigenthum ist Freiheit allermeist,

Drum ist kein Mensch so frei, als der recht arm im Geist,
cf. IV, 212, auch I, 98.

Sehr begreiflich! Denn geht der Wille nicht mehr auf die
Dinge aufser ihm, so können hinwiederum auch diese nicht mehr
auf ihn einwirken. Er bietet ihnen gleichsam keine Stelle mehr
dar, an der sie ihn affizieren könnten. Sie können ihn nicht
mehr behindern, weil er nichts mehr erreichen will.1

C. Vergöttung.
Wir haben bisher die Verneinung des Willens ohne Rücksicht

auf ihre Folgen für den Menschen d. i. die Vergöttung

1 Auch hier liegt eine überraschende Übereinstimmung mit Schopenhauer

vor. Freilich nur insofern, als auch dieser die Freiheit in der
Verneinung des Willens in die Erscheinung treten läfst, während die
andere von Kant übernommene, bei Schopenhauer hiermit eng verbundene
Anschauung, dafs die Freiheit im übrigen eine transcendentale, dem
intelligibeln, nicht dem empirischen Charakter anhaftende sei, bei
Scheffler sich nicht mit Deutlichkeit nachweisen läfst. — S. Meister
Eckhart ed. Pfeiffer 34, 38; 67, 12; 393, 3 u. ö.; auch Theologia deutsch,
Kap. XXVI (ed. Pfeiffer).



Die Mystik des Angelus Silesius.

betrachtet, welches wir mufsten, um jedes für sich desto
deutlicher darzustellen. Bei Angelus selbst ist diese Scheidung nicht
zu finden. Fast immer knüpft sich bei ihm an die Forderung
der Willenslosigkeit in irgend einer Form die Verheifsung eines
Lohnes derselben, welcher die Vereinigung mit Gott, die „Ver-
göttung," ist.

Wer dahin gelangt ist, jegliches Wollen, Begehren, Streben
in sich unterdrückt zu haben, der ist zu jener „Ruhe" gekommen,
welche das „höchste Gut" und eine Eigenschaft der Gottheit
ist (I, 49). Er ist der „Weise". Zahlreiche Ausdrücke hat
Angelus für diesen Zustand. Es ist die Gelassenheit, Gleichheit,
Seligkeit, Friede, Heiligkeit, Ledigkeit, Abgeschiedenheit (II, 67),
Abgestorbenheit (V, 158), Vernichtigkeit (II, 140) u. s. w.

Dieser Zustand nun ist völlig identisch mit dem der Ver-
göttung. Diese ist nicht ein Heues, von Gott etwa Hinzugebrachtes,
sondern etwas, das sich mit Notwendigkeit einstellt, sobald der
Mensch die gänzliche Verneinung des Willens an sich vollzogen
hat. Letztere ist deshalb die Norm, nach welcher der Stand
des Menschen mit Gott und demnach sein sittlicher Stand
überhaupt gemessen werden kann. Je mehr wir uns ihr genähert
haben, desto näher stehen wir auch der Vergöttung. „Wer
mehr vernichtigt ist, der hat mehr Göttlichkeit" (II, 140) cf.
I, 22, 142, 167, 210, VI, 38. Wer diese Vernichtigung nicht
erstrebt, ist böse.

VI, 194 Durch Tötung deiner selbst wirst du Gotts Lamm
darstellen,

Mit Leben bleibest du ein todter Hund der Höllen,
cf. III, 220.

Der Teufel selbst ist nur dadurch schlechter als du, dafs
ihm „gestorbener Will und Ruh" abgeht (V, 30).

Je nach dem Grade der Vernichtigung unterscheidet Sch.
auch verschiedene Stufen im Verhältnis des Menschen zu Gott,
ohne sich jedoch an bestimmte Bezeichnungen oder eine gewisse
Anzahl zu binden. Bald unterscheidet er „Knechte, Freunde,
Kinder" (III, 152) cf. V, 259, bald „Büfser, Freie, Bräute"
(IV, 13), bald noch andere. Stets aber nehmen ihm die oberste
Stufe diejenigen ein, welche im Stande der gänzlichen Willenslosigkeit

stehen.
II, 255 Fünf Staffeln sind in Gott: Knecht, Freund, Sohn, Braut,

Gemahl;
Wer weiter kommt, verwird* und weifs nichts mehr

von Zahl.



100 Die Mystik des Angelus Silesius.

*Annihilatur, â se ipso diffluit, deficit etc. sc.:
moralitér.

Die Vergöttung entspricht demnach auch der gänzlichen
Verneinung, sie ist der Zustand selbst, in dem sich der völlig
Willenslose befindet. Z. B.

II, 57 Entwächsest du dir selbst und aller Oreatur,
So wird dir eingeimpft die göttliche Natur.

Die Ruhe, wie Angelus die Willenslosigkeit am häufigsten
nennt, ist gar nichts anderes als die Vereinigung mit Gfott.

V, 320 Die Ruhe des Gemüths besteht in dem allein,
Dafs es vollkömmlich ist mit Gott ein einges Ein.

Auch für die Vergöttung hat Sch. fast zahllose Bezeichnungen.

Z. B. Überformung (III, 113), die geheime
Überschattung (II, 101), einge-Jeset-sein (III, 19), in Gott eingetaucht
stehn (I, 74), in Gott aufgetrieben sein (II, 1), innig eingetraut
werden (III, 50). „Wann seeist du dich mir ein?" (H. S.

CLXV, 3.)
Schwächer nun und mehr bildlich ausgedrückt findet sich

der Gedanke, dafs durch die Verneinung des Willens die Ver
göttung herbeigeführt wird, schon in folgenden Sprüchen: der
Willenslose ist selig1 (I, 19, IV, 39, V, 70, VI, 186—188),
schon auf der Welt mehr als englisch (V, 143), Gottes Lautenspiel

(V, 365), geborn vom ewgen Licht (VI, 130), er hat das
wahre Leben (I, 26, 27, 31, VI, 121), ist selbst das Paradies
(IV, 33), beim Brunn des ewgen Lebens (I, 158, 159), Braut
des ewgen Bräutigams (II, 14, IV, 172), Gottes Sohn (IV, 207).
— Zahlreiche Stellen aber sprechen es direkt aus, dafs der
„grundgelassene Mensch" Gott völlig gleich sei.2

II, 141 Ein grundgelassner Mensch ist ewig frei und ein:
Kann auch ein Unterschied an ihm und Gotte sein?

I, 92 Wer ist, als wär' er nicht, und wär' er nie geworden,
Der ist, o Seligkeit, zu lauter Gotte worden.

VI, 173 Im Meer ist alles Meer, auch's kleinste Tröpfelein,
Sag', welch heiige Seel' in Gott nicht Gott wird sein?

cf. 171, 172, 174.

1 V, 257 Die Seligkeit ist Gott und Gott die Seligkeit,
Wär' eins das andre nicht, ich lebte stets in Leid.

3 Wie gründlich Kern diesen Punkt mifsverstanden hat, ist schon
oben in der Einleitung ausgeführt worden. So stehen denn bei ihm
unter der Anzahl angeführter Sprüche auch verschiedene, die gar nicht
zur Vergöttung gehören, sondern allein für den Pantheismus des Angelus
Sil. beweisend sind (z. B. I, 8, 10, IV, 156).



Die Mystik des Angelus Silesius. 101

IY, 181 Die selge Seele weifs nichts mehr von Anderheit,1
Sie ist ein Licht mit Gott und eine Herrlichkeit,

cf. I, 76, 84, 95, 136, 206, 250, 292, II, 41, 57, 59, 83, 104,
136, 152, 162, 174, III, 8, 33, 112, 146, 175, 188, IV, 184,
V, 14, 126, 142, VI, 183.

Ist somit die Vergöttung das Ziel, zu welchem die
Verneinung des Willens führt, so ist es nur ein anderer Ausdruck
für dieselbe Sache, wenn statt der Ertötung alles Begehrens das

Vergöttetwerden als sittliche Forderung aufgestellt wird, wie
oft geschieht. Wir sollen uns gänzlich Gott ergeben, alles
andere lassen und an ihm allein alles zu haben meinen (VI,
186—188, 190), III, 146, ihm ruhen (IV, 172, 197) und still
sein (V, 365), uns ihm stets lassen (IV, 39), mit ihm eins zu
sein streben (VI, 176).

I, 6 Soll ich mein letztes End' und ersten Anfang finden,
So mufs ich mich in Gott und Gott in mir ergründen
Und werden das, was Er: Ich mufs ein Schein im

Schein,
Ich mufs ein Wort im Wort, ein Gott im Gotte sein.

VI, 128 Werd' Gott, willst du zu Gott; Gott macht sich nicht
gemein,

Wer nicht mit ihm will Gott und das, was er ist, sein,
cf. I, 83, 182, 249 II, 14, 74, 101, 215, III, 17, 143, IV, 24,
207, V, 208, 239, 265, 361.

Die Unterscheidung, dafs die Welt der Erscheinungen

1 Ähnlich IV, 10. Vgl. I, 278: „Ich bin Gotts ander Er" und
II, 201 Der Mensch der andre Gott.

Sag' zwischen mir und Gott den eingen Unterscheid?
Es ist mit einem Wort nichts als die Anderheit.

Kern (S. 122) meint, dem Dichter müsse an dieser Stelle etwas wie
räumliche Trennung vorgeschwebt haben, welches eine sehr äufserliche,
wenig besagende Erklärung ist. Ohne Zweifel meinte der Dichter hier
auf seine Weise dasselbe, was Hegel mit seiner Auffassung der Natur
als der Idee in ihrem Anderssein. Gott und Mensch waren ursprünglich
eins; das Eins aber hat sich in dieser Welt der Erscheinungen seiner
selbst entäufsert und lebt in ihr als in seiner Anderheit: durch die
Vergöttung schliefst sich die gezweite Gottheit wieder zur Einheit zusammen
(IV, 10). Hierher gehört auch V, 6, wo das Geschöpf die „Zwei"
genannt wird.
V, fi Im Eins ist alles Eins. Kehrt Zwei zurück hinein,

So ist es wesentlich mit ihm ein einges Ein. cf. V, 1. —
Vgl. Weigels unitas und alteritas (bei Pertz 1. c. 1859, S. 107).

Die „Theol. deutsch" nimmt ihren Ausgangspunkt von dem Gegensatz
des volkomen und geteilten. S. auch M. Eckhart 162, 36: got mac âne
diu sêle kein eigenschaft hân oder anderheit wizzen. — Vgl. Plotins
èrSQOtrjg.



102 Die Mystik des Angelus Silesius.

eine „zufällige", das „Wesen" aber Gott sei (s. oben S. 73)
überträgt Sch. auch auf das Sittliche, wenn er vom Menschen
fordert, wesentlich zu werden und den Zufall1 abzustreifen.
I, 274 Der Zufall mufs hinweg und aller falscher Schein;

Du mufst ganz wesentlich und ungefärbet sein,
cf. I, 54, 71, 102, II, 30, 71, 103, 107, 125, V, 25, 304.
S. auch Christi. Ehrengedächtn. b. Rosenth. I, S. 21 Z. 3 v. o.

Die Yergöttung ist jedoch nur als eine Rückkehr des
Menschen zu seinem Ursprünge, als eine Wiedereinbildung in
Gott aufzufassen. Wir sahen oben (S. 76 f.), dafs der Mensch
schon vor seinem Leben auf der Erde, wie alle Dinge, in Gott
existierte, und dieses Dasein nur ein Abfall von seiner Idee
sei. Die Vergöttung nun ist es, die ihn wieder in seine eigentliche

Heimat zurückbringt, die das Sehnen seiner Seele stillt,
welche eben nichts anderes als die Ruhe in Gott sucht (I, 110).
Sie ist eine Wiedervereinigung mit Gott. Daher heifst es, dafs
der Mensch zu Gott „wiederbracht" wird (V, 239 cf. III, 8),
dafs die Seele „in ihn zurückgelange" (II, 158 cf. IV, 134),
dafs die Zwei ins Eins „hinein zurückkehre" (V, 6). Gott ist
„mein letztes End' und erster Anfang" (I, 6).
Y, 331 Wenn ich in Gott vergeh, so komm ich wieder hin,

Wo ich in Ewigkeit vor mir gewesen bin.
IV, 134 Wann du dich, meine Seel', zurück hineinbegiebst,

So wirst du, was du warst, und was du ehrst und liebst,
cf. I, 74, 203, V, 1, 233.

Aber nicht nur der Mensch, sondern auch alle Kreaturen,
ja alle andern Dinge, werden zu Gott zurückgebracht. Sch. denkt
sich dabei, ganz wie Meister Eckhart,2 den Menschen als den
Vermittler zwischen dem All und Gott. Die „andern Dinge"
„schwingen" sich in mich, und ich mich in Gott (II, 66).

1 Unter „Zufall" scheint Sch. an diesen Steilen das Handeln gemäfs
den natürlichen aus der materiellen Welt heraus beeinflufsten Instinkten
zu verstehen (cf. I, 54), welches noch kein prinzipielles, auf Einsicht
beruhendes Thun kennt. — Für den Ausdruck ist zu vergleichen: Vor
allem die Theol. deutsch, Kap. 1: „Was nu ûs geflossen ist, das ist
nicht war wesen und hât kein wesen anders dan in dem volkomen, sunder
es ist ein zûfal oder ein glast und ein schin." Auch Meister Eckhart
117, 29; 20, 23, 404, 33 u. ö. und Weigel bei Pertz 1. c. 1859, 108 f.
u. 114. cf. Dionys. Areop. de div. nomin. IV, 32: rc« xaxw ro elvai
&etêov xatà ovfißsßtjxo?.

2 S. 152 ff., 530 des 2. Bds. der Pfeifferschen Ausg. der deutsch.
Myst. Vgl. auch 459, 16. 473, 39. 351, 18. 180, 23. 199, 12 sô ist
er mit gote fürbringende alle crêatûre und er ist sêlikeit allen crêatûren
bringende, nach dem und er mit im ein ist.) cf. Rom. 8, 21.



Die Mystik des Angelus Silesius. 103

III, 113 Die Überformung.
Dann wird das Thier ein Mensch, der Mensch ein

englisch Wesen,
Und dieses Gott, wann wir vollkommlich sind genesen.

I, 275 Der Mensch bringt alles in Gott.
Mensch, alles liebet dich; um dich ist's sehr gedrange,
Es laufet alls zu dir, dafs es zu Gott gelange,

cf. V, 110, IV, 121.1 _
Ist nun jene ewige Ruhe und Yergöttung dasjenige, zu

welchem uns die Verneinung des Willens führt, so kann diese
nicht etwas sein, was das Leben finster und freudlos gestaltet,
vielmehr ein solches, das die wahre Freude und Seligkeit erst
in dasselbe hineinbringt. Das ist schon genugsam aus oben
citierten Sprüchen hervorgegangen, wird aber auch oft ausdrücklich

hervorgehoben. Der Heilige „kann nie im Geiste betrübet
sein" (III, 150), er ist „dreifach englisch" (IV, 108).
V, 236 Das Kreuze bringet Pein, das Kreuze bringet Freud',

Pein einen Augenblick und Freud' in Ewigkeit,
cf. II, 28, 238, IV, 19, V, 83, VI, 26, 30, 58, 137.

Gerade das Leben des Bösen, welcher als solcher die
Verneinung des Willens nicht an sich vollzieht (s. S. 99), ist elend.
Er hat „Spott und Hohn" (III, 181). Mit dem Streben nach
Ehre rennt man in Todesgefahr (VI, 122). Die Sünde ist das
Übel xax' £§o%rjv (V, 11, 97).
V, 54 die Laster stehn im Streit,

Sie haben Pein in sich.
IV, 189 Die Sünder, ob sie gleich in lauter Freude leben,

So mufs doch ihre See! in gröfsten Furchten schweben,
cf. IV, 65, 94, V, 199, 262, 369, VI, 27- 29, 170, 193.

Seligkeit und Verdammnis, jene als Lohn der Verneinung
des Willens, diese als Strafe der Weltliebe werden als schon

in dem sittlichen Verhalten des Menschen selbst liegend gedacht,
sind also nicht eine von aufsen herangetragene Vergeltung,
sondern rein geistige, innerliche Zustände.2

IV, 90 Die Tugend, spricht der V7eis', ist selbst ihr schönster
Lohn;

Meint er nur zeitlichen, so halt ich nichts davon.
V, 55 Gott straft die Sünder nicht: die Sünd' ist selbst ihr Hohn,

Ihr Angst, Pein, Marter, Tod; wie Tugend selbst ihr Lohn.
Aber: Die Belohnung, welche der Verneinung des Willens

1 Spielt auf die 4 Tiere der Evangelisten an.
2 S. auch Schräder S. 15.



104 Die Mystik des Angelus Silesius.

in Gestalt des Friedens und der Ruhe folgt, darf nie das Motiv
unseres Handelns werden. Wird sie das, so hat unser Thun,
als egoistisch, keinen sittlichen Wert.
I, 58 Mensch, suchst du Gott um Ruh, so ist dir noch nicht recht;

Du suchest dich, nicht ihn, bist noch nicht Kind, nur Knecht.
I, 182 Mensch, dienst du Gott um Gut, um Seligkeit und Lohn,

So dienst du ihm noch nicht aus Liebe wie ein Sohn,
idem II, 47.

Gott allein ist das Ziel der Tugend und auch all ihr Lohn.
Ihn liebt sie, ohne sich nach Geboten zu richten. (IV, 18,
V, 292, 275).
V, 276 Für Bös' ist das Gesetz: war' kein Gebot geschrieben,

Die Frommen würden doch Gott und den Nächsten lieben.
Doch hat sich Angelus keineswegs immer von allem Eudä-

monismus frei gehalten. Öfters zeigt sich eine Tendenz, durch
den Hinweis auf ewige Freude anzuspornen, wie durch den auf
ewige Pein abzuschrecken. Dieselbe Art, die ihn in seiner
Sinnlichen Beschreibung zu solchen Absurditäten führte.
III, 218 Lafs alles, was du hast, auf dafs du alles nimmst,

Verschmäh' die Welt, dafs du sie tausendfach bekömmst.
VI, 83 0 Narr, was rennst du so nach Reichthum in der Welt

Und weifst doch, dafs man wird dadurch in Pfuhl gefallt,
cf. III, 54,178, IV, 20, V, 142, 221, 254, VI, 21, 22, 62—64 u. ö.

6. Kirchliches.
Es kann nicht fehlen, dafs die in den vorhergehenden

Kapiteln entwickelten Anschauungen des Ang. Sil. einen Widerhall

auch in seinen theologischen Ansichten gefunden haben, auf
welche wir im Folgenden mit wenigen Worten eingehen wollen.
Jn der That wird sich an mehreren Punkten eine gewisse
Verflüchtigung und Umdeutung kirchlicher Dogmen ergeben. —

Dafs sich im Cherub. Wdrsm. Sprüche mit ausgesprochen
protestantischer Färbung fänden, wie Schräder behauptet, ist
unzutreffend.1

Wohl aber finden sich auch aufser VI, 253, welcher Spruch
nur einem „katholischen Christen" Weisheit zuerkennen will,
Epigramme, die eine bestimmt antiprotestantische Tendenz
zeigen. So heifst es III, 163 und V, 108: der Glaube allein
sei tot, die Liebe müsse hinzukommen.2 Zuweilen spricht er

1 Darüber sehr richtig Schuster 1. c., S. 452.
2 cf. die Konversionsschrift: „Gründliche Ursachen und Motiven"

etc., art. 10.



Die Mystik des Angelus Silesius. 105

geringschätzig von der Schrift (II, 137, III, 5). Für den Bilderdienst

tritt ein II, 229. Auch das richtet sich gegen die
Protestanten, wenn er behauptet, der Mensch könne den Zustand
der Vollkommenheit schon hier erreichen. Es setze einen Zweifel
an Gottes Allmacht voraus, das in Bedenken zu ziehen. (I, 197,
79, II, 210.)1

Bei der Trinität ergeht sich Scheffler fast nur in Spielereien.
Er sucht die Dreieinigkeit durch Vergleiche aus Natur und Leben
anschaulich zu machen. Z. B.

I, 257 Dafs Gott dreieinig sei, zeigt dir ein jedes Kraut,
Da Schwefel, Salz, Mercur in einem wird geschaut.2

Überall dringt er auf Verinnerlichung. Die guten Werke
helfen nichts, wenn sie nicht der adäquate Ausdruck meiner
Sittlichkeit sind.
V, 37 Gott schätzt nicht, was du Guts, nur wie du es gethan:

Er schaut die Früchte nicht, nur Kern und Wurzel an.

„Wie die Person, so das Verdienst" (V, 298) cf. V, 161,
162, 168, 170, 333, VI, 157. Die Taufe (II, 226, 227), „Fasten,
Beten, Wachen" an sich sind wertlos.

In der Christologie finden sich zwar genug Sprüche, welche
den Tod Jesu als Satisfaktion für unsere Sünden hinstellen
(z. B. III, 40), aber in der Mehrzahl tritt die eigentliche
Erlösungslehre zurück, um hingegen dem Werke des Menschen
selbst, der Verneinung des Willens, dem Streben nach Vergöttung
Platz zu machen.

II, 257 Des Herren Christi Tod hilft dich nicht eh, mein Christ,
Bis auch du selbst für ihn in ihm gestorben bist.

I, 124 Gott ist dir worden Mensch, wirst du nicht wieder Gott,
So schmähst du die Geburt und höhnest seinen Tod.

cf. I, 61—63, 152, III, 16, V, 160, 359 u. ö. In mir selbst
mufs ich Christum gebären V, 248 cf. I, 101, 102. — Auch
mit der Präexistenz bringt er die Menschwerdung Jesu
zusammen.

V, 258 Gott wird, was ich itzt bin, nimmt meine Menschheit an,
Weil ich vor Er gewest, drum hat er es gethan.

Eine Verflüchtigung des Dogmas zeigt sich auch darin,
dafs er das Abendmahl öfters als eine svcoöig mit Gott
auffafst.

1 ibid., art. 7 : „Die verkehrte und höchst verwerfliche Lehre, dafs
einem Christenmenschen unmöglich sei, die Gebote Gottes zu halten,
welches eine schreckliche Lästerung wider Gott und seinen Gesalbten
ist." Auch in den Streitschriften passim, z. B. tract. XXXII, S. CLXVI.

2 Vgl. zu diesen Spielereien aus der Eccles. z. B. tract. VII, 417.



106 Die Mystik des Angelus Silesius.

II, 165 Wer nur ein Tröpflein Bluts aus Christo kann geniefsen,
Der mufs ganz seliglich mit ihm in Gott zerfliefsen.

Wenigstens möchte ich diesen Spruch, sowie II, 120 und

III, 17 auf das Abendmahl beziehen (III, 17 zugleich auf die
Taufe). Sicher geht darauf Y, 119. Vgl. auch H. S. XCI, 4,
xcv.

Gegen eine Überschätzung der Predigt scheint mir zu
gehen:
I, 299 Das Wort schallt mehr in dir, als in des andern Munde:

So du ihm schweigen kannst, so hörst du es zur Stunde.
Besonders deutlich offenbart sich die ganze Anschauungsweise

des Angelus in seiner Stellung zum Gebete. Er verwirft
das Bitten um Gaben. Man betet damit „das Geschöpf und
nicht den Schöpfer" an (I, 174, 75). Gott will überhaupt keine
Worte, „heiiges Stilleschweigen" (IV, 11) ist vor ihm die
beredteste Sprache. Das ist die Oratio silentii (I, 19).
I, 240 Das stillschweigende Gebet.

Gott ist so über alls, dafs man nichts sprechen kann,
Drum betest du ihn auch mit Schweigen besser an.

II, 19 Geschäftig sein ist gut; viel besser aber beten;
Xoch besser stumm und still für Gott den Herren treten,

cf. I, 19, 239, II, 8, 32, 77, III, 15, V, 137.
Er fafst das Gebet als blofse Andacht, als ein Sich verlieren

in Gott, identisch mit dem Zustand des höchsten Schauns, der
gleichfalls wortlosen Verzückung (s. oben S. 82).
IV, 140 Das edelste Gebet ist, wenn der Beter sich

In das, für dem er kniet, verwandelt inniglich.
II, 39 Wer in sich über sich in Gott verreisen kann,

Der betet Gott im Geist und in der Wahrheit an.
cf. I, 235, 237.


	Die Mystik des Angelus Silesius

