Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Die Mystik des Angelus Silesius
Autor: Mahn, Paul
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Mystik des Angelus Silesius. 67

ohne Grenze sein, und das kann offenbar ebensowohl von
Stunden wie von Monaten und Jahren ausgesagt werden, und
es ist unbegreiflich — wenigstens wenn man mit dem Verstande
und nicht mit der Einbildungskraft philosophiert — wie man
hier die Begriffe grifser und kleiner anwenden kann. Aller-
dings kann man auf den Begriff der Zeit diese Ausdriicke
anwenden, wenn man sie nach der Secite falst, auf welcher sie
endlich ist, nicht aber, wenn man von ihr redet, insofern sie
als unendlich d. h. als anfangslos gesetzt wird.

Eine letzte Bemerkung mochten wir noch hinzufiigen be-
ziiglich der Spielerei mit den Begriffen Ganzes und Teil.
Auch zugegeben, dals diese Begriffe hier angewendet werden
konnten, so wire doch die von ihnen gemachte Anwendung
eine ﬁnzuléissig‘e. Was wir sagen sollen, driickt der hl. Thomas
folgendermalsen aus: , Quod dicitur, quod quantum additum
quanto facit majus, intelligendum est ubi utrumque dicitur
quantum secundum eandem rationem; sed ubli unum est ratio
alterius quod sit quantum, hoc non oportet: sicut si lignum
est longum, erit linea longa, nec oportet quod lignum cum
linea sit longius quam linea, quia linea est ratio longitudinis
ligno“ (Quaest. Disp. De malo q. 2. a. 2 ad 8). Das letat-
verflossene Jahr als ein Teil der anfangslos fliefsenden Zeit kann
also nicht, addiert mit dieser Zeit, etwas Grolseres ausmachen.

-'#——D—%—C-————“

DIE MYSTIK DES ANGELUS SILESIUS.
Vox Dr. PAUL MAHN.

—_———

(Schluls.)

Als Einleitung zu Schefflers Weltanschauung mag der
Spruch .VI, 251 dienen:

Die Meinungen sind Sand, ein Narr der bauet drein;

Du baust auf Meinungen, wie kannst du weise sein?
Wahre Philosophie mufs ins Wesen der Dinge zu dringen suchen
und sich nicht durch den Augenschein, auf den die gemeine
Meinung baut, triigen lassen.



63 Die Mystik des Angelus Silesius.

1. Die Welt ist meine Vorstellung.

Die gemeine Auffassung redet viel von Zeit und Raum,!
ohne zu wissen, was diese eigentlich sind.
I, 177 Man redt von Zeit und Ort, von Nun und Ewigkeit:
Was ist denn Zeit und Ort, und Nun und Ewigkeit?
Man gebraucht oft die Wendung: ,wie schnell doch die Zeit
vergeht,” als ob diese etwas aufser uns Stehendes wire, das
davoneilt, wahrend wir ihm als ruhige Beobachter gegeniiber-
stinden. Umgekehrt ist es: das aulser unserer Vorstellung ist
etwas, das dem Wesen nach [,im Weltbegriffe“] bleibt, und
nur wir sind es, die aus unserer Anschauungsform der Zeit
heraus den Dingen das Attribut: ,schnell® beilegen. — So ist
nach unserer Ansicht der schwierige Spruch V, 23 zu verstehen:
V, 23 Man sagt, die Zeit ist schnell: wer hat sie sehen fliegen?
Sie bleibt ja unverriickt im Weltbegriffe liegen!
Hat Angelus sonach die gewdshnliche Vorstellung verworfen, so
spricht er seine eigene Uberzeugung mit klaren Worten dahin
aus, dafs Zeit und Raum nicht etwas auflser uns seien, in dem
wir uns etwa bewegten, sondern lediglich Anschauungsformen
unseres Verstandes.
I, 185 Nicht du bist in dem Ort, der Ort der ist in dir;
I, 189 Du selber machst die Zeit, das Uhrwerk sind die Sinnen;
Hemmst du die Unruh nur, so ist die Zeit von hinnen.
Gibt es keine Sinne mehr, so gibt es auch keine Zeit (2. Zeile
von I, 189); gibt es keine Zeit, so fallt auch die Welt der
Erscheinungen (,,die Figur der Welt®“) dahin.
1V, 96 Mensch, die Figur der Welt vergehet mit der Zeit?2:
Was trotzst du denn so viel auf ihre Herrlichkeit?
Daraus nun, dals die Welt nur in uns ist, scheint Ang. darauf
geschlossen zu haben, dafs sie eitel Trug und Nichtigkeit sei.
Diesen Schlufs selbst macht er nirgends; seine Amnsicht aber,
dals die Welt nicht so sei, wie sie uns erscheine, folglich nur
Schein, findet sich héufig genug.?
11, 156 Die Sonn’ ist nur ein Glas* und alles Licht ein Schein.
IV, 92 ... Hier ist die Dammerung.

1 A. S. sagt: ,Ort.% — Kinige Stellen, wo er unter Ort etwas
anderes versteht, s. unten p. 84, Anm. 1.

> d. h. und cum tempore.

# Wir erortern hier nur die Nichtigkeit der Welt in Bezug auf
unser Krkennen. Die Stellen, wo Sch. sie in Beziehung zum Willen
setzt, gehéren in den Bereich seiner pessimistischen Anschauungen und
finden dalier unten in der Kthik ihren Platz,

+ Vielleicht: ,Glast“?



Die Mystik des Angelus Silesius, 69

VI, 20 Alls Zeitlich’ ist ein Rauch.
II, 21 Die Welt ist eitel Nichts.
Direkt an den ,Schleier der Maja“ bei den Indern erinnert es,
wenn Ang. VI, 50 von dem ,,Spinneweb* der Welt spricht.
Weil nun aber die Welt ginzlich unsere Vorstellung ist,
s0 hat alles, was wir iiber sie aussagen, keine absolute Wahr-
heit, sondern ist wahr nur fiir uns. All unser Erkennen ist ein
relatives, Ich rede so oder so iiber die Dinge, nicht weil diese
wirklich so wiren, sondern weil ich der oder der bin.
VI, 213 Kind, wachs und werde grofs. So lange du noch klein,
So lange diinkt dich alls, was klein ist, grofs zu sein.
, 217 Die Erde scheint dir breit, ein Kliimplein grols, mein Christ,
- Ein Maulwurfshauf ein Berg, weil du ein Ameis bist.
Vereinzelt findet sich ein Spruch, der, mit Kant zu reden, von
der ,synthetischen KEinheit der Apperzeption handelt. Die
Mannigfaltigkeit der Einwirkungen, welche die Sinne von den
Aulsendingen erfahren, werden ,,im Geist“ zur Einheit zusam-
mengefalst.
V, 350 Die Sinnen sind im Geist all ein Sinn und Gebrauch;
Wer Gott beschaut, der schmeckt, fiihlt, reucht und hort
ihn auch.

2. Gott.

Der Welt in Zeit und Raum steht die Ewigkeit gegeniiber,
auf welche jene Anschauungsformen unseres Verstandes keine
Anwendung finden. In der Ewigkeit gibt es keine Jahre noch
Tage noch Stunden, keine Vergangenheit noch Zukunft, sondern
zugleich geschieht in ihr alles.

II, 153 Was ist die Ewigkeit? Sie ist nicht dies, nicht das,
Nicht Nun, nicht Ichts, nicht Nichts, sie ist, ich weils

nicht was.
II, 65 Die Ewigkeit weils nichts von Jahren, Tagen, Stunden
s Bl s ammmms die Ewigkeit,

Die unverindert bleibt von aller Aufserheit.
, 383 Wer in der Ewigkeit mehr lebt als einen Tag,
Derselbe wird so alt, als Gott nicht werden mag.
V, 148 Dort in der Ewigkeit geschiehet alls zugleich,
Es ist kein Vor noch Nach, wie hier im Zeitenreich.
Die Ewigkeit ist da, wo Gott ist. Gott ist frei von Zeit und
Raum, ,ihn rithrt kein Nun noch Hier¢ (I, 25) cfr. I, 133, 171,
III, 216, IV, 129.
V, 63 Fir Gott sind tausend Jahr wie ein vergangner Tag:
Darum ist gar kein Jahr bei ihm, wer’s fassen mag. cf. 111,179,



70 Die Mystik des Angelus Silesius.

YV, 90 Nichts Zeitlichs ist in Gott.
Ein Augenblick ist kurz, noch kann ich kiihnlich sagen,
Dals Gott so lange nicht gewest vor Zeit und Tagen.
, 91 Da Gott die Welt erschuf, was schrieb man fiir ein Jahr?
Kein anders nicht, als das seins! Urstands erstes war.
Daher gibt es auch bei Gott keine Vergangenheit oder Zu-
kunft, als welche erst mit der Anschauungsform der Zeit moglich
sind. Der ganze unendliche Lauf der Zeiten ist fiir ihn Eine
(regenwart.
11, 182 Es ist kein Vor noch Nach. Was morgen soll geschehn,
Hat Gott von Ewigkeit schon wesentlich gesehn. ¢f. 1V,165.
V, 92 Gott siehet nichts zuvor, drum leugst du, wenn du ihn
Mit der Vorsehung mifst nach deinem bléden Sinn.*
*In Gott ist kein vor oder darnach sehen: sondern
Er siehet von Ewigkeit alles gegenwertig fir ihm,
wie es geschiehet, nicht wie es geschehen wird oder
geschehen ist.
Auch die ,,Vielheit®, die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen
fallt vor Gott dahin. ,,Der Vielheit ist Gott feind*“ (V, 149).
Bei Gott ist nur Einheit. ,,Gott ist ein einges Ein“ (I, 83)
cf. I, 285.
»In Gott ist alles eins® (V, 147). Oft wird Gott schlechthin
,,das Eins“, | der Kin“ genannt. 1I, 14, 1V, 162, V, 1—4, 6, 8.
Besonders fruchtbar aber beweist sich bei Angelus eine
andere Art der Betrachtung: die sog. ,,verneinende Beschawung.“
I, 7 macht er zu dem Verse: ,Ich muls noch iiber Gott in
eine Wiiste ziehn“ die Anmerkung: ,iiber alles, das man an
Gott erkennt oder von ihm gedenken kann, nach der verneinenden
Beschawung, von welcher suche bei den Mysticis“. Scheffler
hat hier dic $eoloyia droparixy] des Dionysius Areopagita, die
theologia negativa des Scotus Erigena im Sinn, welche Gott iiber
alle positiven und negativen Pradikate (vaig macar 9éow xal
vrEQ macav degeipey de theol. myst. c. V) erhaben glaubt und
allein mit Absprechen dem gottlichen Wesen meint nahe kommen
zu konnen.? Alle Bezeichnungen Gottes sind ihm inadéquat.

t geil. des Jahres; damals schrieb man das Jahr: eins. Erst mit
der Erschaffung der Welt hob die Zeit an, konnte man beginnen nach
Jahren zu zdhlen. Das Schaffen selbst, als von Gott ausgehend, war
noch ,aulser Zeit“ (V, 146).

* Fine allen Mystikern geliufize Anschauung, aus dem Areopagiten
geschopft. An sich ist dieselbe bekanntlich weit alter. Sie findet sich
bei den Neuplatonikern (Plotin), bei Philo, vor allem aber in den orien-
talischen Religionen, besonders im System des Vedanta.



Die Mystik des Angelus Silesius. 71

V, 124 Was du von Gott verjahst, dasselb’ ist mehr erlogen,
Als wahr, weil du ihn nur nach dem Geschopf erwogen.
I, 240 Gott ist so iiber alls, dafs man nichts sprechen kann.

Der Grund dafiir liegt darin, dafs, wie wir unten sehen
werden, das gewohnliche Erkennen nicht vermogend ist, Gott
zu begreifen, vielmehr ein ganz verschiedenes: das intuitive, das
»Schaun®, dazu gehort.

Diese verneinende Beschawung spricht sich auch aus in den
hiufig vorkommenden Zusammensetzungen mit ,iiber, die wie
,,Uber-Gottheit“ (I, 15), ,,Uherwesenhelt“ (II, 145), ,das iiber-
lichte Licht“ (LV, 23) ete. simtlich einen negativen Sinn haben.!

Auch von der ,Vergottung” des Menschen (s. unten) ge-
braucht er dhnliche Bezeichnungen. Der Mensch soll ,,mehr als
gottlich® werden (I, 4), ,jiiber Gott in eine Wiiste ziehn* (I, 7),
Hiber die Heiligkeit kommen (I, 273) u. s. w. '

Besonders aber wird die verneinende Beschauung, wie
bemerkt, auf Gott angewandt. So spricht er von dem ,farben-
losen Meer der ganzen Gottheit* (I, 115), ,,Gott ist das drmste
Ding, er steht ganz blofs und frei“ (I, 65), ,Gottes Wesen“
,,steht aller Eigenschaft blofs* (II, 70). Gedanken und Sprache
sind Gott fremd.

", 173 Mensch, Gott gedenket nichts. Ja, wéirn in ihm Gedanken,
So konnt’ er hin und her, welchs ihm nicht zusteht,
wanken.
IV, 129 Niemand redt weniger als Gott ohn’ Zeit und Ort:
Er spricht von Ewigkeit nur blofs ein einzigs Wort.®

Gott ist gleicherweise iiber alle Affekte erhaben. , Er lebt
und liebet nicht, wie man von mir und dir und andern Dingen
spricht“ (IL, 55). ,,Gott ziirnet nie mit uns, wir dichten’s ihm
nur an“ (V, 93).

V, 327 Gott thut die Siinde weh in dir als seinem Sohn;
In seiner Gottheit selbst, da fiihlt er nichts davon.?®

of. V, 16, 44, 56.

1 Sie entsprechen den Zusammensetzungen mit vmée bei Dion.
Areop. passim.

2 D. h. nemo loquitur minus quam Deus verborum, eademque sine
tempere et loco. Der Sinn des Ganzen: Gott spricht uberha.upt nicht
nach unserer Weise. — Zugleich ein BEISplel fir die Wortspielerei des
Angelus, da mit dem ,einzigen Wort“ der A6yoc des Joh.evang. gemeint
ist. cf S. 84, A. L

s Sch. scheint hier zwischen »Gott“ und ,Gottheit“ dhnlich unter-
Scheiden zu wollen, wie Meister Eckhart, und schon vorher Gilbertus
Porretanus zwischen Deus und Divinitas. Doch ist die Unterscheidung
sonst nicht durchgefithrt.



72 Die Mystik des Angelus Silesius.

Nicht einmal ,,tugendhaft ist Gott (V, 50).
Vs Bk o o er ist nicht Licht, nicht Geist,
Nicht Wonnigkeit, nicht Eins, nicht was man Tugend heilst;
Nicht Weisheit, nicht Verstand, nicht Liebe, Wille, Griite,
Kein Ding, kein Unding, auch kein Wesen, kein Gemiithe.

Ja, wie Gott ,ungeworden® ist (IV, 1), so ist auch selbst
das allgemeinste Pridikat, das des Seins, von Gott auszusprechen
unzulassig. ,,Gott ist nur eigentlich* (II, 55).

III, 180 Gott ist noch nie gewest und wird auch niemals sein.

Mit einem Worte: ,,Gott ist ein lauter Nichts“ (I, 25),
»ein dunkles Nicht“ (II, 146), ,die zarte Gottheit ist ein Nichts
und Ubernichts® (I, 111) ef. I, 200, VI, 130, II, 6.

Weil aber Gott ein Nichts ist, deshalb eignet ihm besonders
die Kinsamkeit und Stille.

1I, 248 Die Stille gleicht dem ewigen Nicht.!
Nichts ist dem Nichts so gleich, als Einsamkeit und Stille.
Gott ist ,,Ruhe.*
I, 49 Ruh ist das hochste Gut und wire Gott nicht Ruh,
Ich schlosse fiir ihm selbst mein’ beide Augen zu.
I, 76 Gott ist die ewge Ruh, weil er nichts sucht noch will.
cf. I, 169.
1V, 166 Gott hat sich nie bemiiht, auch nie geruht, das merk:
Sein Wirken ist sein Ruhn und seine Ruh sein Werk.
ITI, 141 Gott ist in starken Winden,
In Erdbewegungen, im Feuer nicht zu finden.

Aus dieser Ruhe, diesem Freisein von allem Wollen und
Begehren (I, 76), ja von Liebe (s. oben II, 55 V, 327) scheint
es auch hervorzuflielsen, dals Ang. Gott die Barmherzigkeit ab-
spricht, als welche eben aus Liebe hervorgehn mufls, und nur
Gerechtigkeit ihm zuerkennen will.

V, 118 Gott der wird nicht fur Gott vom weisen Mann erkiest,
Wo er barmherziger mehr als gerechter ist. of. V, 43.

Aus demselben Grunde auch legt er Gott die ,Jungfrau-
schaft“ (IL, 12, 13) und ,Einfalt“ (I, 219) bei.

Aber diese Ruhe, das Freisein von allem Willen spricht
Sch. Gott nur insofern zu, als er unter Willen etwas dem
menschlichen Wollen und Begehren Analoges versteht. Er hat

1 Alle Ausgaben haben hier: ,die Stille gleicht dem Ewigen nicht,“
welches sinnlos ist und dem Inhalt des Spruches widerstreitet (Kern
S. 104 Anm.). Es ist zu schreiben: ,dem ewigen Nicht“ (= Gott). —
»Nicht* in ,Nichts“ zu dndern, wie Kern will, liegt kein Grund vor, da
%(ih. auch sonst ,das Nicht® substantivisch hat, wie 1I, 146, IV, 163,

, 130.



Die Mystik des Angelus Silesius. 3

andere Spriiche, in welchen er Gott gerade Willen zuerkennt,
ja ihn als identisch mit demselben hinstellt, diesen Willen aber,
welcher Gott ,,wesentlich* sei, in zwei Anmerkungen als durchaus
verschieden von einem ,accidentellen, ,zufilligen bezeichnet,
worunter wir ohne Zweifel den in den Geschipfen in die Erscheinung
tretenden Willen zu verstehen haben. ,,Gott ist, was er will.*
Ein weiterer Unterschied dieses gottlichen Willens kommt
dadurch hinzu, dafs er ihm das wesentlichste Merkmal des
kreatiirlichen Willens, dafs er ndmlich stets ein Ziel hat, auf
welches er sich richtet, abspricht. Er ist objektlos, ,unformlich
und ohn Ziel, ,ohn alle Mals und Ziel.*
I, 294 Wir beten: es gescheh, mein Herr und Gott, dein Wille;
Und sieh, er hat nicht Will™*; er ist ein ewge Stille.
*Verstehe einen zufilligen Willen: denn was Gott
will, das will er wesentlich.
II, 132 Was ist Gotts Eigenschaft? Sich ins Geschopf ergielsen,
Allzeit derselbe sein, nichts haben, wollen, wissen.®
*Verstehie accidencialiter oder zufilligerweise; dann
was Gott will und weils, das will und weils er
wesentlich. Also hat er auch nichts (mit Eigenschaft).
I, 40 Gott ist was er will.
Gott ist ein Wunderding: er ist das, was er will,
Und will das, was er ist, ohn’ alle Mals und Ziel.
V, 357 Gott ist ein ewger Geist, der alls wird, was er will,
Und bleibt doch, wie er ist, unformlich und ohn Ziel.
Es scheint uns unzweifelhaft, dafls Sch. bei diesen Spriichen
dunkel dasselbe vorschwebte, was Schopenhauer spiter mit
seinem Begriff des Willens in die Philosophie einfilhrte. Auch
die iibrigen Bestimmungen Gottes: seine Erhabenheit iiber Zeit
und Raum, die Intellektlosigkeit, die Stille und Ruhe, die
Ziellosigkeit passen sehr gut zu Schopenhauers ,blindem
Drang.“1

1 Wir sind weit entfernt davon, Sch.s Gottesvorstellung mit
Schopenhauers Begriff vom Willen gleichsetzen zu wollen; in diesem
Punkte aber, glauben wir, berithrt sich beider Denker Spekulation.
Schopenh. selbst bezog sich, wie bekannt, mit Vorliebe auf die Mystiker.
Speciell Sch. citiert er an fiinf Stellen: W. a. W, u. V. § 25 u. 68
(letzteres fithrt Kern 8. 64 an), P. u. P. (Samtl. W, ed. Frauenstidt)
V, 454 (hier 2 mal) u. VI, 237. — Jonas hat ibrigens denselben Ver-
gleich zwischen Meister Eckhart und Schopenh. gezogen (Phils. Monats-
hefte 1I). — Selbstverstindlich kann es sich bei diesen Mystikern immer
nur um Ahnungen handeln; strenge Begriffsentwicklung wird man billiger-
weise nicht erwarten.



14 Die Mystik des Angelus Silesius.

Mit der Ruhe Gottes hingt seine Selbstgeniigsamkeit zu-
sammen. KEr ,ist ihm selber alls, sein Himmel, seine Lust*
(IV, 126), er ,liebt und lobt sich selbst* (I, 236), ja er kann
nur sich lieben, er geht nie aus seiner Gottheit heraus.

11, 190 Gott der geneulst sich selbst, wird seiner auch nicht satt,
Weil er an sich allein die hochste Gniige hat.

IV, 127 Gott wohnet in sich selbst, sein Wesen ist sein Haus,
Drum gehet er auch nie aus seiner Gottheit aus.

V, 34 Gott hat sich selbst so lieb, bleibt ihm so zugethan,
Dals er auch nimmermehr was anders lieben kann.

cf. 'V, 42, 75, 257. —

Es wird dem Leser nicht entgangen sein, dals Ang. sich
mit dieser verneinenden Beschauung in Widerspriiche zu ver-
wickeln scheint. IV, 21 z. B. spricht er Gott die Einheit ab,
die er oben I, 285 und sonst behauptet hat. Hier stellt er
Gott als génzlich in sich ruhend, nur sich selbst liebend, nie
aus sich herausgehend hin, wihrend wir unten sehen werden
(S. 87 f.), dals er Gott den wirkenden, liebenden u. s. w.
nennt. Ja, er stellt, wie gleich zu ersehen, solche wider-
sprechenden Behauptungen oft in demselben Spruche einander
gegeniiber. Angelus muls also beides mit einander vereinigen
zu konnen geglaubt haben. Und in der That scheint uns fiir
jedes eine wohlbegriindete Ansicht zu Grunde zu liegen, wenn
man nur dem Sinne nachgeht, in dem jedes jedesmal gesagt
ist. Sch.s Anschauung ist ohne Zweifel folgende: Mit jenem
Absprechen aller Eigenschaften reden wir am meisten Gottes
Wesen gemils, da die Sprache nur unserem gewdhnlichen, dem
diskursiven Denken Worte zu verleihen vermag, diesem aber
eben jenes Wesen Gottes fiir immer unfafsbar bleibt.

Es gibt jedoch noch ein anderes, als das diskursive Er-
kennen: das intuitive. Fiir dieses ist die Sprache eigentlich
nicht da; denn diese operiert nur mit Worten d. h. mit Be-
griffen, die ihrerseits zuletzt immer auf den sinnlichen Einzel-
anschauungen in Zeit und Raum beruhen. Das intuitive Er-
kennen ist aber ohne Zeit und Raum, kann also in Begriffen
und demnach in der Sprache nie seinen adiquaten Ausdruck
finden. Dennoch ringt das vom DMenschen intuitiv Geschaute
nach begrifflicher Gestaltung, und eben dieses Streben, das in
Worten zu sagen, fiir welches doch alle Worte nicht ausreichen,
bringt jene unzulidnglichen, uneigentlichen Bezeichnungen Gottes
hervor, wie: Gott ist ein Geist, Wesen, Licht, Gott ist alles,
ist iiberall u. s. w., bei denen wir zwar genau wissen, was Wwir
meinen, die aber, so allgemein sie immer lauten, das Wesen



Die Mystik des Angelus Silesius. 75

Gottes nie decken.! — Wir geben jetzt einige Spriiche, die
offenbar aus dieser Anschauung heraus gedichtet sind.
/, 195 Man kann den hochsten Gott mit allen Namen nennen,
Man kann ihm wiederum nicht einen zuerkennen.
, 196 Gott der ist nichts und alls ohn’ alle Deutelei,
Denn nenn’ was, das er ist, auch was, das er nicht sei.
1V, 38 Gott ist ein Geist, ein Feur, ein Wesen und ein Licht,
Und ist doch wiederum auch dieses alles nicht.
I1I, 216 Denkt, iiberall ist Gott, der grofse Jehova,
Und ist doch weder hier, noch anderswo, noch da.
cf. III, 180, V, 260.

3, Gott und Welt.

Angelus verwirft die Frage nach dem Zweck der Welt.
Wir wissen nicht, wozu sie da ist, warum wir geschaffen sind.
Ein Spiel sind wir der Gottheit.

IV, 126 Gott ist ihm selber alls, sein Himmel, seine Lust:
Warum schuf er denn uns? Es ist uns nicht bewulst.
I, 289 Die Ros’ ist ohn warum, sie bliihet, weil sie bliihet.
11, 198 Gott spielt mit dem Geschopfe.
Dies alles ist ein Spiel, das ihr die Gottheit macht:
Sie hat die Creatur um ihretwilln erdacht.

t Im Cler. W, kann sich natiirlich eine idhnliche Ausfiihrung nicht
finden. Wohl aber kommt in der Ecclesiol. eine Stelle vor, welche
implicite unsere Darlegung schon enthilt. Sie steht in dem auch sonst
interessanten ,,Abgott der Vernunft.* Tract. XXXIV, S. CDXLIV: ,Es
ist der Weisen ibereinstimmender Ausspruch, dals der Mensch nichts
konne gedenken noch fassen ohne Bilder. Weil dann Gott ein unbild-
liches Wesen ist, so folgt gar leichte daraus, dafs wir ihn nicht anders
als bildlicher Weise fassen oder gedenken kdénnen, Derowegen hat er
sich auch unserer Schwachheit bequemt und in der Schrift bald wie ein
Feuer, bald wie drei Minner, bald wie einen alten Mann, bald anderst
gezeigt und offenbart. Ob ihn nun gleich die Gelehrten und Gott-
schauenden auf eine hohere Weise betrachten; so gestehen sie doch
alle, dals man ihn in dieser Sterblichkeit nicht anschauen konne ohne
ein Bild, es sei daon, dals er sich selbst iiberwesentlich im Gemiite
zeige wie er ist: w elches wenigen, und wer weifs ob einem widerfahrt.*
— Vgl hierzu Dion. Ar, de div. nom. I, § 5 u. 6 iiber Gott, der zugleich
LYGYVUOG und rwﬂvwvvuog sei; bPSODdElS aber ibid. c. I&III Wo er von
der xpv(pwma_, t?{é‘ vnso nevre vneaovmwg vnfgovoﬁg vns@&eorntog
redet. Kel ovd& avTo To i ayadoryrog cug é(pagluosovrsc avt?/ Qog-
rpepo,uev alia nodw Tob &vvosw TL xol Jzysw nepl TS a()prztov
Vbaewg equc, 70 Ty ovo(uarwv GENTOTATOY av“n( n@wtw, CPLEQOVUEY,
zol OVUPOWVYOOLUEY av xQv Tovto Tole Heoloyols, Tijs OF TGV moey-
ueTwy ainsleg anol.sipIncous ¢9a. — Im ibrigen s. Kap. 4.



76 Die \Iystlk des Angelns Silesius,

Also nur die Frage nach dem Wie der Schoptung bleibt
iibrig. Wie haben wir uns die Entstehung der Welt zu denken?
An vielen Stellen, wo es sich ihm um anderes handelt, sagt
Ang. einfach: ,,Gott schuf die Welt“ (V, 278 u. G.). Aber
er bleibt dabei nicht stehen. Zundchst haben wir uns das
Schaffen nicht nach menschlicher Weise als einmaligen Akt zu
denken, sondern gemils der Zeitlosigkeit Gottes ist die Schopfung
eine ewige: ,,Gott schafft die Welt annoch* (1V, 165 cf. V, 146).

Sch.s Ansichten iiber die Entstehung der Welt laufen meist
auf Emanation hinaus.

Es ist ein Drang in Gott, Geschopf zu werden, sich zu
objektivieren.

II 132 Was ist Gotts Eigenschaft? Sich ins Geschipf ergieflsen.
, 937 Gott ist ein ewger Geeist, der alls wird, was er will.
Gott ist daher einem ,Brunn®“ (= Quell) zu vergleichen,

der stetig flielst.

V, 215 Gott gleicht sich einem Brunn; er fleufst ganz mildiglich

Heraus in sein Geschopf. cf. ILI, 167, I, 107.

,Oott ist die ewge Sonn, ich bin ein Strahl von ihme*
(IV, 201). ,,Die Seel ist eine Flamm, aus Gott dem Blitz ge-
gangen (II, 158), die Kreaturen sind die ,Entwerfung® Gottes
(II, 48). ,Mein Leib . . . . ist Gottes Leibgedinge® (I, 241).
cf. II, 159, 245.

,Gott ist in allem, wie die Einheit in'n Zahlen* (V, 3).
ef. V, 1, 2.

Gott ist das ,,Muster” aller Dinge (V, 51.) Wir sind ein
,Gleichnils“ Gottes (I, 272), sein ,Bildnils* (I, 105 III, 75,
108), sein ,,Conterfey® (IV, 164).

Aber die Dinge existieren nicht erst seit der Schépfung.
Schon vor dieser warcn sie in Gott vorgebildet. Die Rose hat
sidealiter’ , von Ewigkeit in Gott“ gebliiht. (I, 108). Wir alle
waren vor diesem Leben in Gott.

V, 178 Gott macht kein neues Ding, ob’s uns zwar neue scheint,

Fiir ihm ist ewiglich, was man erst werden meint.

IV, 185 Wie du das Feur im Kiefs, den Baum im Kern siehst sein,

So bild’ dir das Geschopf in Gott dem Schopfer ein.
I, 73 Eh ich noch etwas ward, da war ich Gottes Leben.
, 203 Lch ward das, was ich war und bin, was ich gewesen.

V, 232 Eh als ich Ich noch war, da war ich Gott in Gott.

cf. IV, 134, V, 331.

Unser Leben auf dieser Erde betrachtet Sch. daher auch
oft als einen Abfall von unserm bessern Ich, als einen Zustand,
der immer wieder die Sehnsucht nach jenem vor ihm liegenden



Die Mystik des Angelus Silesius. 7

Sein wachruft. S. besonders VI, 3: ,Ich war ein englisch Bild,
nun bin ich gleich den Thieren®“ etc. Ohne unsere ,,Wiederkehr
sind wir ,ein Fiinklein aulserm Feur, ein Tropfen aufserm Meer*
(V, 368). Die Welt ist dem Weisen eine Fremde (,,Elend®),
»sein Vaterland der Himmel* (IV, 109). Wir alle, ,,Greis und
Kind“ sind ,aut dieser Welt nur Fremd’ und Pilgersleute®
(Trostgedicht an Burgk, Rosenth. I, S. 18). ecf. IV, 135.
I, 67 Wie ein entmilchtes Kind nach seiner Mutter weint,
So schreit die Seel' nach Gott, die ihn alleine meint.
Von Natur also, dem Wesen nach, sind wir, weil aus Gott
hervorgegangen, ewig.! , Die Ewigkeit ist uns angeboren,” , wir
miissen ewig sein“ (V, 234).
1V, 201 Gott ist die ewge Sonn’, ich bin ein Strahl von ihme.
Drum ist mir's von Natur, dals ich mich ewig? rithme,
Wie kurz auch mein Leben auf dieser Welt sein mag:
dennoch ist die ganze Ewigkeit mein.
II, 168 Ein Kind, das auf der Welt nur eine Stunde bleibt,
Das wird so alt, als man Methusalem beschreibt.
Unsere irdische Hiille zwar vergeht (V, 233), ,nichts wird,
was zuvor ist“ (VI, 130),% die ,Grobheit“ des Leibes ,,wird im
Feuer untergehn® (II, 110), und eine individuelle Unsterblichkeit*
gibt es so wenig, wie das Gold Eisen werden kann (I, 247).
»Ein ander Leben . . . wird durch den Tod gegeben® (I, 36).
ITI, 217 Im Himmel ist kein Mann noch Weib ... zu schauen.
Aber ithrem Wesen nach ist die Welt ewig. Was wir
an ihr dahinschwinden sehen, ist nur ,Finsternifs (II, 109),
yhufall. s 'Wenn die Welt vergeht, So fillt der Zufall weg,
das Wesen das besteht (II, 30). Die Geschopfe konnen nicht
mzerwerden noch ,,vergehen® (I, 109). ,Ich glaube keinen
Tod*“ (I, 30 cf. I, 36).
II, 109 Schau, diese Welt vergeht. Was? sie vergeht auch nicht:
Es ist nur Finsternifs®, was Gott an ihr zerbricht.

1 Wir handeln hier nur von der Unsterblichkeit {iberhaupt. Das
Wie derselben d. h. ob sie ,Vergdttung® oder Verdammnis sein wird,
gehort, als durch das sittliche Verhalten des Menschen bedingt, zur Ethik.

* d. h. me aeternum esse.

# d., h. quod existit, fit nihil.

+ Kahlert S. 78 bemerkt zu der ,Sinnl, Beschrbg.“: ,Charak-
teristisch ist der Zug, dals den Bewohnern der Holle ihre menschhche
Individualitit als Strafe anhaftet, wihrend im Paradiese die Seligkeit
eben in das Aufheben aller Individualitit gesetzt wird.*

i cf. oben S. 73, unten S. 102.

¢ Kahlert S. 40: ,,Unter der Finsternis scheint er die gesetzliche
Notwendigkeit, wonach alles Materielle sich bewegt, entfaltet und vergeht,
zu verstehen, da deren unablissige Wahrnehmung uns das Licht der




78 Die Mystik des Angelus Silesius.

I, 193 Die Creatur ist mehr in Gotte, dann in ihr;
Zerwird sie, bleibt sie doch in ihme fiir und fiir.
of. 111, 51, 167.

Existieren werden wir nach dem Tode auf alle Fille.
Freilich auf welche Weise, ob es ,ein besser Leben®“ (I, 30),
oder ein ,peinliches® (1, 36) sein wird, das hingt von unserem
sittlichen Verhalten hier auf der Erde ab. cf. I, 36, II, 160. —

Dafs nun jenes Herausfliesen Gottes in die Natur in ge-
wissen Stufenfolgen geschehe, scheint V, 213 zu besagen:

V, 213 In Christo ist Gott Gott, in Engeln englisch Bild,
Im Menschen Mensch und alls in allem, was du wilt.
ef. 11, 129.

Nicht als ob jedes Geschopf etwa einen Teil Gottes in sich
hiatte, gleichsam einen Ausschnitt seines Wesens darstellte;
sondern ,ganz“, seiner vollen Virtualitit nach, ist Gott in jedem
Ding der Natur.

IV, 154 Gott ist allenthalben ganz.
O Wesen, dem nichts gleich! Gott ist ganz auflser mir,
Und inner mir auch ganz, ganz dort und ganz auch hier.
cf. 1V, 153.

Gott tritt also auch mit diesem Ergielsen in die Natur nicht
aus seinem Wesen heraus. Er stellt nicht etwas aufser ihm
Seiendes hin. Gott ,bleibt“ vielmehr, ,wie er ist“ (V, 357.)
,»Er bleibet doch in sich® (V, 215). Gott in den Geschopfen,
die Geschopfe in Gott.

I, 107 Ist’s, dals die Creatur aus Gott ist ausgeflossen,
Wie hilt er sie dennoch in seiner Schools beschlossen?

Gott und Welt sind vollkommen eins. Nur unsre Hirn-
gespinste konnen Gott den verborgenen nennen (V, 65.) Der
Weise sieht Gott in der ganzen Schopfung (V, 86 11, 48 IV, 158),
in jedem kleinsten Ding so gut, wie in dem grofsten (II, 40).
»In Gott lebt, schwebt und regt sich alle Creatur (IV, 71).
Wie die Eins in den andern Zahlen und diese nicht ohne jene

dariiber waltenden Freiheit verhiille. Vgl. ibrigens IV, 163: ,Aus.
Finsternis kommt’s Licht.“ In dieser Bedeutung findet sich der Ausdruck
bei den mittelalterlichen Mystikern nicht. Er stammt wohl zweifellos
aus Jakob Bohme, dem die Natur die Finsternis heilst, die sich nach
dem Lichte sehnt (z. B. Aurora, Kap. 19, 110—122), vielleicht beeinflulst
von Joh. Kv. I, 5. — Vgl. Plotin, der die Materie die Tiefe, das Finstere
nennt, Bnn. I, 4, 5: 76 d% pao¢ éxdorov 7 viy' o xal oxorewvy
néoe. — Verschieden von diesen Stellen ist II, 146, wo Gott die Finsternis
genannt wird, weil er der Unerkennbare ist (s. unten S. 80 f.), wie auch
bei Eckhart (z. B. ed. Pfeiffer II, 288) und dem Areopagiten (z. B. de
myst. theol, 1; 2,)



Die Mystik des Angelus Silesius. [k

—_—

bestehn, so Gott in den Dingen und diese nicht ohne ihn (V, 3, 4).
Alles ist in Allem. ,In einem Senfkornlein ... Ist aller oberern
und untrern Dinge Bild“ (IV, 161). Jedes Stiubchen, jedes
Wiirmchen enthilt Gott; ja, auch in den Teufeln mufs er dem
Wesen nach sein.
IV, 159 Wie sah St. Benedict die Welt in einem Strahl?
Es ist (weilst du’s noch nicht) in allem alls zumal
, 160 Kein Stdubchen ist so schlecht, kein Stiipfchen ist
so klein:
Der Weise siehet Gott ganz herrlich drinne sein.
, 162 Das Ei ist in der Henn, die Henn ist in dem Ei:
Die Zwei im Eins und auch das Eines in der Zwei.
cf. IV, 138, I, 264, 270.
1I, 143 In Gott ist alles Gott: ein einzigs Wiirmelein
Das ist in Gott so viel als tausend Gotte sein.
V, 260 Das Wesen Gottes macht sich keinem Ding gemein,
Und mufs nothwendig doch auch in den Teufeln sein.

Darum auch ist kein Ding geringe: denn Gott ist ja ihr
aller Muster (V, 51). Die Fliege gilt so viel als du, der Frosch
18t so schon als Seraphim.

I, 269 Gott giebet so genau auf das Koaxen acht,
Als auf das Direlirn, das ihm die Lerche macht.
, 127 Gott hat nicht Unterscheid, es ist ihm alles ein:
Er machet sich so viel der Flieg’ als dir gemein.
V, 61 Mensch, nichts ist unvollkommn, der Kies gleicht dem
Rubin,
Der Frosch ist ja so schon, als Engel Seraphim.

Aus dieser Gleichschitzung aller Dinge dem Wesen nach
geht es auch hervor, wie wir schon hier andeuten wollen, aus-
fithrlicher aber erst unten in der Ethik erortern werden, dals
nicht nur der Mensch, sondern auch die Tiere, ja alle Dinge zu
Gott zuriickgebracht werden.

Kann sich somit unser Dichter kaum genug thun, die
Immanenz Gottes im All einzuschirfen, so ist er fast noch
unerschopflicher, dasselbe speciell vom Menschen zu behaupten.
Mehr bildlich driickt er sich noch aus in IV, 155—157 u. 6.

In den folgenden Spriichen aber ist Gott und Mensch ihm
vollig eins.

I, 10" Ich bin so grofs als Gott, er ist als ich so klein;
Er kann nicht iiber mich, ich unter ihm nicht sein.

14 Ich bin so reich als Gott, es kann kein Stdubchen sein,
Das ich, Mensch, glaube mir, mit ihm nicht hab’ gemein.

H



30 Die Mystik des Angelus Silesius.

I, 106 Ich bin nicht aufser Gott, und Gott nicht aulser mir;
Ich bin sein Glanz und Licht, und er ist meine Zier.
ef. I, 11, 17, 216, 278, II, 121.1

Daher ist alles Thun der Menschen im letzten Grunde
Gottes Thun. ,,Gott selber stirbt in mir, Und was ich leben
soll, lebt er auch fiir und fiir“ (I, 32).

V, 103 Gott ist nicht ’s erste Mal am Kreuz getitet worden,
Denn schau, er liefs sich ja in Abel schon ermorden.

Es ist aber nicht so, dals Gott zwar das Wesen des Menschen
ausmachte, desselben aber zu seiner Existenz nicht weiter be-
notigte, vielmehr:

I, 100 Gott ist so viel an mir, als mir an ihm gelegen,
Sein Wesen helf’ ich ihm, wie er das meine hegen.
cf. I, 9, 18, 224,

Daher kann man ebensowohl vom Menschen, als von Gott
sagen, dals er alle Dinge ist: der Mensch ist Mikrokosmos.
»Der Mensch ist alle Ding® (I, 140) cf. I, 88, II, 149, VI, 166.

Ja, wire es moglich, dals ich meinem ganzen Wesen nach
vernichtet werden konnte, so wiire damit der Weltzusammenhang
zerrissen: auch Gott konnte nicht mehr sein.

I, 8 Ich weils, dafs ohne mich Gott nicht ein Nun kann leben,

Werd' ich zu nicht, er muls von Noth den Geist aufgeben.
cf. 1, 96, 259, 11, 178.

4. Diskursives und intuitives Erkennen,

Schon bei der Gottesvorstellung mulsten wir darauf hin-
weisen, dafs Ang. zwei KErkenntnisweisen unterscheidet: die
diskursive und intuitive, von ihm selbst zwar nicht, aber, wie
die folgende Darstellung zeigen wird, von uns mit Recht so
genannt,

111, 227 Zwei Augen hat die Seel’: eins schauet in die Zeit,
Das andre richtet sich hin in die BEwigkeit.
V, 266 In Schulen dieser Welt wird Gott uns nur beschrieben;
In’s heilgen Geistes Schul’ lernt man ihn schaun und lieben.

Die ,verneinende Beschauung®, da sie iiber alles hinaus-
gehen soll, ,das man an Gott erkennt oder von ihm gedenken
kann® (I, 7 Anm.), ist schon aus der Einsicht entsprungen, dals
wir mit unserem gewdohnlichen Erkennen Gott nicht zu begreifen
vermégen. Das spricht Sch. aber auch hiufig direkt aus. ,,In
Gott wird nichts erkannt“ (I, 285) IV, 21. ,Gott wohnt in

! Diese Spriiche sind es wohl, auf welche sich Krugs Ausdruck:
spantheistischer Autotheismus“ bezieht (philos. Lex., s. v. Ang. Sil.).



Die Mystik des Angelus Silesius. 81

einem Licht, zu dem die Bahn gebricht“ (I, 72), ,Gott ist

Finsternifs®, ,ein dunkles Nicht, das keine Creatur beschaut

mit ihrem Licht“ (II, 146).

IV, 22 Halt an, mein Augustin, eh du wirst Gott ergriinden,
Wird man das ganze Meer in einem Griiblein finden.?!

cf. 11, 51, 150, V, 337.

Einmal scheint er, eine Begriindung der Unbegreiflichkeit
Gottes versuchend, sagen zu wollen, dals, weil Gott iiber Zeit
und Raum erhaben, unser Erkenntnisvermogen aber daran ge-
bunden sei, wir ihn nicht erkennen konnten.

I, 25 Gott ist ein lauter Nichts, ihn rithrt kein Nun noch Hier;*
Je mehr du nach ihm greifst, je mehr entwird er dir.
*i. e. Zeit und Ort.

Wissen und Wissenschaft, welche vollig auf diesem diskur-
siven Denken beruhen, werden daher trotz all seiner Gelehr-
samkeit oder gerade deshalb von Sch. sehr gering geachtet.
»Der Weg der Wissenschaft bringt dich gar langsam fiir®
(V, 319). ,Viel Wissen blahet auf“ (V, 84). ,Viel Biicher,
viel Beschwer® (V, 87). Alles Wissen vermag uns eben nicht
Gott schauen zu lassen. :

Gerade aber diese Erkenntnis Grottes miissen wir vor allem
erstreben.

VI, 248 Du reisest vielerlei zu sehn und auszuspihn,
Hast du nicht Gott erblickt, so hast du nichts gesehn.

Deshalb auch geniigt mir nicht, ,,was Cherubim erkennt,*
»leh will noch iiber ihn, wo nichts erkannt wird, fliegen® (I, 284)
cf. I, 68. Diese Erkenntnis Gottes oder der Ewigkeit ist aber
die intuitive. Es ist das ,Kennen ohn’ Erkennen“ (IL, 59)
d. h. ohne das diskursive Erkennen, es ist das ,,Schauen®, die
,,Beschaulichkeit, das ,Sich in Gott versammeln® (ILI, 126),

1 Treblin bemerkt zu diesem Spruch, er sei bisher immer falsch
erklirt worden. Er gehe auf die Erzihlung Augustins, ,dafs, als er
einst iiber Gott nachgedacht, er gesehen, wie ein Kind am Meeresstrande
das Wasser in eine kleine Grube geschopft habe, in der Meinung, es
konne das Meer ausschopfen; da sei ihm eingefallen, so kindisch sei das
Spiel der Menschen, den unbegreiflichen Gott in menschliche Begriffe
fassen und erschopfen zu wollen. Dagegen ist zu sagen: 1, leistet diese
Erzahlung fir die Erklirung des Spruches gar nichts. Denn sie zeigt
nur, dafs eine Anspielung auf sie in demselben enthalten ist, die zu
wissen zwar interessant ist, deren Kenntnis aber zum Verstindnis des
Spruches nichts hinzuthut. Dieser ist vielmehr an und fiir sich klar und
daher 2. von keinem Ausleger jemals falsch verstanden noch falsch erklart
worden, da er, als durchaus klar, tberhaupt nicht erklirt ist. 3. Hat
schon vor Treblin Lindemann auf die genannte Stelle des Augustin ver-
Wiesen (S. 96 Anm,).

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII. 6



82 Die Mystik des Angelus Silesius.

das ,,Wandeln iiber Zeit und Ort“ (II, 119). Wer es hat, ist
ein ,,Schauer Gottes” (IV, 25), ein ,,Himmelspiahender® (IV, 120),
der wahre ,,Weise“ (VI, 257, III, 195); denn ,,im Himmel ist
der Tag®, ,hier ist die Dimmerung® (IV, 92). —

Fiir dieses Schauen gibt es keine Worte.

11, 68 Mit Schweigen wird's gesprochen.
Mensch, so du willst das Sein der Ewigkeit aussprechen,
So mulst du dich zuvor des Redens ganz entbrechen.
cef. V, 41. Auch das unten iiber das Gebet Gesagte (S. 106).

Ein Erkennen aber, welches Gott zum Gegenstande hat,
kann sich nicht derselben Formen, wie das auf die empirische
Welt gerichtete bedienen: es hat die Formen der Zeit und des
Raums abgestreift.
1V, 215 So lange dir, mein Freund, im Sinn liegt Ort und Zeit,

So fafst du nicht, was Gott ist und die Ewigkeit.

Schwingt sich mein Geist iiber Zeit und Ort, ist Vergan-
genheit und Zukunft fir mich ausgeloscht und alles nur Eine
Gegenwart (III, 47), so bin ich in der Ewigkeit, ja die Ewig-
keit selbst.

I, 12, 13, 185, III, .111, auch Christl. Ehrengediichtnis,
letzter Vers (Ros. I, S. 23).

Es gilt, die Sinne von der Aufsenwelt abzuziehen (V, 24),
denn sie hindert am Schauen, wie das Sandkornlein das Auge
krankt (VI, 262) cf. V, 317; wir miissen uns ,verlieren® (V, 219),
von Sehen und Horen uns génzlich entbrechen.

1, 199 Geh hin, wo du nicht kannst, sieh, wo du siehest nicht,
Hér’, wo nichts schallt und klingt, so bist du, wo Gott spricht.

Nicht besser schaut man Gott, ,,als wann man ins Dunkle
sich begeben®“ (IV, 23) cf. IV, 36. Mit einem Wort: ,,Wer
nichts in allem sieht, Mensch, glaube, dieser sieht’s* (I, 111).

Haben wir uns somit von der sinnenfilligen Aufsenwelt
abzukehren, so werden wir andrerseits dadurch, dals wir den
Blick in uns selbst zuriickwenden, zum ,Schauen® gelangen.
»Das Schaun wird inner uns, nicht aufserhalb uns sein“ (V, 24).
Der Mensch ist der Mikrokosmos?! (s. oben S. 80). Deshalb
mufs er ,in sich selbst sitzen,“ so ,hort er Gottes Wort . . .
auch ohne Zeit und Ort“ (I, 93), ,,meines Geistes Geist, meines
Wesens Wesen mufs meine Wohnung sein (II, 161). In mir
hore ich Gott, deshalb mufs ich ihm schweigen und stille sein.

(V, 329.)

__* 8. auch Eccl. VII, 408 f., wo das Herz des Menschen eine ,un-
sichtbare kleine Welt“, ,geheime Welt“ genannt wird.



Die Mystik des Angelus Silesius. 83

V, 129 Wer seine Sinnen hat ins Innere gebracht,
Der hiort, was man nicht redt und siehet in der Nacht.
I, 300 Wie thoricht thut der Mann, der aus der Pfiitze trinkt,
Und die Fontaine lafst, die ihm im Haus entspringt.
1, 299, 11, 63, 157, 187, 111, 117, Vgl. auch I, 119, II, 43, 113.

Wer nun dergestalt zum ,,Schauen durchgedrungen ist, fiir
den besteht zwischen Zeit und Ewigkeit, Ort und Unort, Tag
und Nacht kein Unterschied mehr (I, 47, 188, 190). Er ,lebt
auch in der Welt schon in der Ewigkeit“ (V, 127) cf. II, 72,
III, 126, IV, 25, VI, 247.

Die Mannigfaltigkeit der Dinge féllt fur ihn dahin. Er er-
kennt nicht mehr nach einander und einzelnes, sondern zugleich
durchschaut er alle Dinge.

V, 216 Freund, wennman Gott beschaut, schaut man auf einmal an,
Was man sonst ewig nicht ohn’ ihn durchschauen kann.

II, 183 Setz’ dich in Mittelpunkt,! so siehst du alls zugleich,
Was jetzt und dann geschieht, hier und im Himmelreich.

Man sieht leicht: Schon das bisher Vorgebrachte geht weit
iiber eine blofse Funktion des Intellekts hinaus. In der That
denkt Sch. den Begriff des intuitiven Erkennens viel umfassender.
Die Beschaulichkeit in hochster Potenz fallt ihm, wenn sie auch
der Form nach immer noch ein Erkennen bleibt, vollkommen
zusammen mit dem, was wir unten als das Hochste seiner Ethik
kennen lernen werden: Sie ist ihm identisch mit der génzlichen
Willenslosigkeit und infolgedessen mit der Vergottung. Daher
heifst es bei ihm bald: wer Gott schaut, der steht im Stande
der Willenslosigkeit, der ist vergittet, bald umgekehrt: wer zur
volligen Verneinung des Willens, wer zur Vergottung durch-
gedrungen ist, der schaut Gott.2

Den Zusammenhang des Schauens mit dem Sittlichen deutet
schon an:

V, 362 Des Weisen ganzes Thun . .. ist Lieben, Schauen, Ruhn.

Der Gottschauende ist zugleich in der Liebe.

V, 264 Die Seel’, die nichts gedenkt als Gott zu allen Stunden,
Die ist von seiner Lieb’ bestricket und gebunden.
cf. II, 78, V, 256, 319.

Ein solcher ist zur ginzlichen Verneinung des Willens ge-

langt: .,,Ein Himmelspihender ist dem Geschopfe todt“ (IV, 120).

1 D. i. Gott, wie III, 147 (cf. 11, 65, V, 211) beweist. Angelus ist,
Wie wir sogleich sehen werden, Vergdttung und Beschaulichkeit in ihrem
hochsten Stadium identisch,

2 Diese und die folgende Erorterung kann ganz erst verstanden
werden, wenn man Sch.s Ethik kennt.
6*



84 Die Mystik des Angelus Silesius.

Umgekehrt ist aber Sittlichkeit iiberhaupt und deren hdchster
Grad, die Verneinung des Willens, die Vorbedingung zum Schauen.
,BEin reines Herz schaut Gott“ (V, 372) cf. III, 98, IV, 36.
Wer es ,heiliglich betrachtet“, schaut das Licht der Ewigkeit
(VI, 34). of. III, 213. Mit ,,Gelassenheit“ schaut man Gott
(I, 164), mit ,Gleichheit”, wenn uns ,nichts wie alles ist und
alles wie ein Nichts“ (II, 169) cf. V, 268.
VI, 258 Mensch, willst du weise sein, willst Gott und dich er-
kennen,
So mulst du vor in dir die Welt-Begier verbrennen.
Es muls also auch der durch die Verneinung des Willens
erlangte Zustand, die Vergdttung, dem Schauenden zu teil
werden.
II, 59 Wer ohn’ Empfinden liebt und ohn’ Erkennen kennt,
Der wird mit gutem Recht mehr Gott als Mensch genennt.
I, 89 Weil meine Seel’ in Gott steht aulser Zeit und Ort,
So mufs sie gleiche sein dem Ort und ewgen Wort.!
of. 11, 163, 111, 187,

! Dieser Spruch ist Kern (8. 57) »unverstindlich geblieben.“ Kein
Wunder, da er nicht sieht, dals mit ,Wort* der loyoc des Johannes—
evang. gememt ist (welches auch sonst hiufig: z. B. I, 139, 192, 270
IV, 9), vielmehr (S. 53) Wort = Begriff setzt und nun Scheffler in dem
glelch zu citierenden Spruche I, 205 die Ungeheuerlichkeit zuschreibt, er
habe Riumlichkeit und Begrn‘f identifiziert. Auch Treblin (8. 21 f)
tiftelt an dieser Stelle umher, ohne das Richtige zu treffen. — Der
,Ort¢ bedeutet Gott. Ohne Zweifel, weil Gott der alles Umfassende,
an keinem bestimmten Orte, sondern an jedem zugleich Seiende ist. So:
V, 278 Eh Gott die Welt erschuf, was war an diesem Ort?

Es war der Ort selb selbst, Gott und sein ewges Wort.
I, 205 Der Ort und’s Wort ist eins, und wire nicht der Ort,

Bei ewger Ewigkeit, es wire nicht das Wort. cf. I, 168.
Der letzte Spruch, von Kern auf die angegebene Weise milsdeutet,
heifst also einfach: Gott- Vater und Gott-Sohn sind wesenseins.
Und unser oben im Text citiertes Epigramm besagt: Krhebt sich die
Seele iber Zeit und Ort, zu Gott, so ist sie damit Gott und seinem
Sohne gleich geworden. Stellen der Mystiker, in denen Gott in ebenso
unzweideutiger Weise schlechthin der ,Ort“ genannt wird, finde ich nur
bei Weigel in seiner Schrift: ,Vom Ort der Welt* und bei Philo, dessen
Stelle, weil sie uns einen guten Kommentar zu Angelus zu liefern scheint,
hier mitgeteilt werden mag. Quod a Deo mittantur somnia, ed. Mangey
1, 630, 17 ff.: (X'U[Us 0 1‘)‘505 xtx?&wt wnog, T "tEOtt/E!.l’ uEy Te oA,
nspc{/saﬁ‘at dE n@og ,mjd"moc an?w.., xal TG xma(pv;';p TV aty”rmrwr
avTOY emvae” xal e’ns:dmsp avTog 20Tl /waa &attm, 78/(;)()]]2((0-. mvro:
zol éup 00UEVOS yovm tovra. Eyo uEY ovx slu Tonog, ail £y Tomy,
2l Exacrov rwv ovTwY 5yo¢w, TO yap nsmsxo,us:m dmgpme: 0V
:’rsyuxovroc, T0 dF Helov OR ovdevog me ptfxo,usvov, avayxalws 6TV
avTo Tomog tevrod. cf. legis allegoriarum lib. I, ed. Mang. I, 52, 12 ff.



Die Mystik des Angelus Silesius. 85

Die Seligkeit ist ,ein stetes Anschaun Gottes* (1II, 67)
ct. IV, 27. Daher eignet auch den Engeln das Schauen (I, 164,
III, 164). Ja, ich vermag nur gerade so viel von Gott zu
erkennen, als ich selbst Gott bin. ,,Was man an ihm erkennt,
das muls man selber sein.“ (I, 285) cf. I, 72, II, 46, 142,
IV, 21.1

5. Ethik.

A. Freiheit des Willens.

Uber die Freiheit des Willens ist Angelus zu keiner durch-
gebildeten Anschaunung gelangt.

Wir finden einerseits Spriiche bei ihm, die mit aller Ent-
schiedenheit fir die freie Selbstentscheidung des Menschen
eintreten.? Nur aof uns kommt es an, wenn wir zu Gott
gelangen wollen; in uns selbst ist der Himmel, in uns auch die
Holle (I, 82, 145, 298, 1V, 70). Jeder, der nur will, kann zu
Gott gelangen (IV, 40). Nicht Gott wendet sich vom Siinder,
sondern der Siinder von Gott (V, 94 Anm.). Ja, selbst der
Teufel kionnte zu Gott gelangen, wenn er nur wollte (I, 143,
V, 72, 203, VI, 40).

I, 20, Mensch, deine Seligkeit kannst du dir selber nehmen,
So du dich nur dazu wilt schicken und bequemen.
VI, 82 Der Will' macht dich verlorn, der Will’ macht dich gefunden,
Der Will’ der macht dich frei, gefesselt und gebunden.
cf. I, 21, 22, 55, 181, 211, 242, 295, 1I, 155, III, 140, 145,
207, 1V, 183, 203, V, 26, 57, 348, 349, VI, 35, 36, 38, 152,
158, 175.

1 Auch in der Eccles. spielt das Schauen eine grofse Rolle. Einige
wichtige Stellen will ich hersetzen. Tract. XVIII, 853: Wir erkennen
,confuse und unvollkommen®, die Heiligen ,distincte und vollkommen®,
.1hr Verstand mit dem Lichte der Herrlichkeit erleuchtet, hort schon
geistlicher Weise auch unsere innigste Hertzens-Seuftzer” und zwar ,in
tausend Orten auf einmal. Idem XVII, 828; XXVI, 1088; XXXIV,
S. CDXXXIII. — Tract. XXVIL: ,unsern intellectum activum sollen wir
zuthun und mit dem einfiltigen Auge des intellectus passivi das Licht
des Glaubens anschauen.* — Und im ,Abgott der Vernunft“: ,Der
Grund, auf dem ich stehe, ist Gott selbst. Ich glaube nichts, als was
mir sein heiliger Geist d. i. er selber sagt®; nichts will er annehmen
,ob’s gleich klar in der Schrift steht“, ,keinem einzigen aus den Vitern
oder alten Kirchenlehrern oder Pipsten“ glauben, ,wenn mir nicht der
heilige Geist itzo gegenwirtig selbst sagt, dals es recht ist, was sie-
geschrieben.“

2 Uber die Freiheit, welche in der Verneinung des Willens hervor
tritt, s. unt. S. 98. .



86 Die Mystik des Angelus Silesius.

Andrerseits stehen diesen nicht weniger Epigramme gegen-
itber, die mit gleicher Bestimmtheit zum Determinismus neigen.
Der Mensch kann nichts aus eigenem Vermogen. ,Gott thut
in allen alles“ (V, 214) cf. V, 174. Er ist der Arzt, wir die
Kranken (IV, 85, V,163). Ja nicht einmal nach Gott verlangen
konnen wir von uns selber, sondern selbst dies hat uns Gott
schon vorher eingegeben (V, 283).

II, 197 Herr, nimm die Krone hin; ich weils ja nichts von Mein:
Wie kann sie denn mit Recht mein und nicht deine sein?
III, 215 Gott ist nur alles gar, er stimmt die Saiten an,
Er singt und spielt in uns: wie hast denn du's gethan?
II, 37, 198, 199, 1V, 58, 59, 61, 175, V, 38, 228, 269, 295,
296, 310, 334, VI, 154.

Ja, er neigt sich einige Male sehr bestimmt zur Pridesti-
nationslehre.

IV, 204 Wen Gott zu seinem Sohn geboren hat auf Erden,
Der Mensch kann nimmermehr von Gott geschieden
werden. cf. V, 53.

Aber er scheut sich, die letzte Konsequenz zu ziehen: dafs
namlich auch das Bise aus Goft hervorgehe. Nur das Gute
wirkt Gott, das Bose entsteht aus uns. Auch die Verdammnis
ist daher nicht eine von Gott gewollte, sondern lediglich durch
unsere Schuld herbeigefiihrte.

V, 229 Das Gute kommt aus Gott, drum ist’s auch sein allein:
Das Bos’ entsteht aus dir, das lafs du deine sein.

I 137 Was klagst du uber Gott? Du selbst verdammest dich;
Er mocht' es ja nicht thun, das glaube sicherlich.

of. L, 129, V, 217.

An einigen Stellen scheint er sagen zu wollen, dals das
Biose keine Substanz habe, nichts Seiendes sei. ,,Die Bosheit
hat kein Wesen* (II, 166) cf. VI, 43, 44.1 Insofern der Teufel
also ist, ist auch er gut. ,Der Teufel ist so gut dem Wesen
nach als du“ (V, 30).2 —

1 Diese und die folgenden Anschauungen des Ang. Sil. scheinen,
weil sie vereinzelt und nicht im Zusammenhang mit seinen ibrigen
Theoremen auftreten, sich mehr wie anderes als Lesefriichte zu kenn-
zeichnen. Deshalb hier einige Verweise. Augustin, de civ. D. XI, 22:
cum omnino natura nulla sit malum nomenque hoc non sit nisi prlvatmms
boni. cf. XII, 3 naturae . . . . vitiatae . . . ., in quantum naturae sunt,
bonae sunt. — Dion. Ar. in der langen Auseinandersetzung de div. nom.
IV, 19—385: ovx apa 0v 10 xexdv (§ 20 zltzt.), — S. dbrigens auch unt.
8. 102 tiber Zufal]“

* Dion. Ar. L. c. § 23: 4227 odre of daluovee gvoer xoxol.



Die Mystik des Angelus Silesius. 87

Einmal findet sich der Satz, dafs die Siinde den Frommen
zum Nutzen gereiche.

V, 167 Die Siind’ bringt doch was Guts, sie mufs den Frommen
dienen,
Dafs sie viel edeler fur Gott dem Herren griinen.}

Eine dritte Reihe von Spriichen macht den Versuch, jene
Aunsicht, die sich ihm aufgedringt hatte: von der Necessitation
der Willensakte mit der anderen im Bewulstsein liegenden That-
sache der Verantwortlichkeit fir unser Handeln, welche als
notwendiges Korrelat die Freiheit involviert, in Einklang zu
zu bringen. Doch hat er diese Vereinigung nur im engsten
Anschlufs an das Dogma von der Gnadenwirkung herzustellen
gewulst. Mensch und Gott wirken zusammen zur Seligkeit des
Menschen., Der Mensch mufs sich bereiten, muls ,,guten Willen
haben, dann thut Gott durch seine Gnade das iibrige. Wir
sind der Zunder, in welchen Gott den Funken schligt (V, 47),
wir das Orgelwerk, Gott der Organist (V, 342). Nahst du dich
Gott, so schenkt er dir seine Gnade. (V, 360).

V, 48 Zwei miissen es vollziehn: ich kann’s nicht ohne Gott,
Und Gott nicht ohne mich, dals ich entgeh dem Tod.
cf. IV, 209, V, 73, 98, 204, 354, VI, 120.

Denn Gott liebt uns. Er sucht uns bestindig an sich zu
ziehen. Er ist ein Magnet (V, 130, 271). Er kann ohne uns
nicht existieren. Er ,buhlt* um uns (V, 139). ,Er biett sich
selber an“ (V, 203).

III, 37 Gott liebet mich allein, nach mir ist ihm so bange,

Dals er auch stirbt fiir Angst, weil ich ihm nicht anhange.?
ef. I, 277, 11, 115, 252, III, 122, 201, IV, 53, 88, 179, 194,
195, 225, V, 33, 94, 99, 159, 192, 315.

Aus dieser Anschauung heraus wird Gott auch oft die
Liebe genannt. I, 70, 71, III, 59, V, 242—246, 290.

.Die menschliche Seele mufs wegen dieser Liebe Gottes zu
ihr von grofsem Adel sein. Sie ist das Edelste nach Gott
(ITI, 91). Ja, aus demselben Grunde steht sie iiber den Engeln
(11, 44, III, 106, 120).

t Aug. ibid. XI, 17 [Deus] fecit . .. ut prosint tentationes eius
[diaboli] sanctis. — Dion. Ar. ibid. § 31: navrer xal 1oy xaxdv coyn
zel .?s'}.og’ ?ﬂm‘: ”tb éya&ér' T0U Yoo oiylat‘}gﬁ E:vsa'ea ndw.;a ol
oo uyade, xal 00« EveVTiR . . . .« o . . dto ovre vmooTaoYy EYEL TO
X0x0V, dlL0 TREUNO6TaGY, ToD dyadov Evexra xal ovy Eqvrov yivousevoy.

2 Anspielung auf Christi Tod. Wie auch in den folgend citierten
Spriichen die Menschwerdung Jesu hiufig als aus Gottes Liebe her-
flielsend bezeichnet wird. (Auch sonst, z. B. II, 2, 1V, 52.)



88 Die Mystik des Angelus Silesius.

V, 139 Bin ich nicht adelig! Die Engel dienen mir,
Der Schopfer buhlt um mich und wartt fir meiner Thiir.
f, I, 204, III, 110, 233, V, 121, 231, 300.

Weil aber Gott uns liebt, so kann er nur unser Bestes
wollen. Wir sollten daher davon ablassen nach unserm Willen
zu handeln, sondern geschehen lassen, was Gott mit uns will.
I, 279 Mit Ichheit suchest du bald die bald jene Sachen,

Ach, lielsest du’s doch Gott nach seinem Willen machen.
ef. I, 59, 1I, 133, IV, 173, V, 133, 136, 140.1

B. Tugendlehre.

Das Ziel der Ethik ist die Riickkehr zu Gott, die ,,Ver-
gottung®; das, wodurch es erreicht wird, die Verneinung des
Willens, die ,,Gelassenheit®, ,,Ruhe‘. —

Ein ausgebildetes System der Ethik mit festen Begriffen
ist naturgeméls bei Sch. nicht zu finden. Dieselbe Sache wird
mit den verschiedensten Ausdriicken bezeichnet, und andererseits
bedeuten dieselben Worte an verschiedenen Stellen oft ganz
Verschiedenes. Daher heilst es gerade hier &dulserst vorsichtig
vorzugehen: sowohl im Zusammenfassen wie im Scheiden.

Meistens bezeichnet Angelus die Quintessenz aller Tugend
als Verneinung des Willens (s. unten). Oft aber auch als Liebe.
III, 146 Die Lieb’ ist alle Tugenden.

Die Lieb’ ist nie allein; wer sich mit ihr beweibt,

Dem wird das ganze Chor der Jungfern? einverleibt.
ef. 11, 234, V, 241, 288, 311, 316. Und mit leiser Polemik
gegen den Protestantismus III, 163, V, 108. Doch auch jede
der andern Tugenden wird zuweilen als Inbegriff aller iibrigen
genannt. So die Demut (I, 94, II, 203, III, 93), die ,Beschei-
denheit* als ,,Richtscheit des Gemiits (IV, 37), die Keuschheit
(I, 147, III, 92), Gerechtigkeit (V, 172), Armut (IV, 212).

Der Sache nach sagen alle diese Spriiche dasselbe. Immer
tritt, wenn auch unter den verschiedensten Bezeichnungen, der
Zustand des vélligen Nichtwollens, der Ruhe, der Gelassenheit,
als dasjenige hervor, welches er mit der htchsten dem Menschen
erreichbaren Stufe eigentlich meint. Ohne Zweifel denkt sich

1 Wir wollen nicht unterlassen, hier darauf hinzuweisen, dafls die
zuletzt entwickelten Anschauungen vom Wirken Gottes im Menschen,
von seiner Liebe zu ihm u. s. w, denjenigen Punkt bezeichnen, auf
welchem die theistischen und daraus abgeleitet iberhaupt die theolo-
gischen Vorstellungen in die Mystik des Ang. Sil. hineinkommen. — Im
tibrigen s. das S. 74 f. Gesagte.

2 1I, 234: ,Lieb’ ist die Ko6nigin, die Tugenden Jungfrauen.®



Die Mystik des Angelus Silesius. 89

Sch. jede dieser einzelnen Tugenden, wenn aufs hochste potenziert,
als gleichbedeutend mit dem summum bonum (I, 49) seiner Ethik:
der Verneinung des Willens.

Ubrigens aber kann auch gar nicht jemand einige Tugenden
haben, andere aber nicht; vielmehr ist derjenige, welcher auch
nur Eine hat, notwendig im Besitze aller iibrigen.

V, 171 Die Tugenden sind so verkniipfet und verbunden:
Wer ein alleine hat, der hat sie alle funden.

Freilich identifiziert Sch. keineswegs immer die einzelnen
Tugenden mit jener hochsten; oft genug sieht er sie nur als
Wege, als Vorstufen zu jenem obersten Gipfel an (z. B. III, 125),
so dafs also immer zwischen einem weiteren und einem engeren
Sinne zu unterscheiden ist. Und hier ist nicht zu verkennen,
dals er in diesem eingeschriankteren Sinne der Liebe, welcher
auch weitaus die Mehrzahl der einschlagigen Epigramme gewidmet
ist, den Vorrang zuspricht.

V, 316 Die Demuth die erhebt, die Armuth machet reich,
Die Keuschheit engelisch, die Liebe Gotte gleich.

Nirgends findet sich ein Spruch, in dem er etwa eine andere
Tugend iiber die Liebe stellte.

Noch in einer anderen Hinsicht nimmt die Liebe bel Ang
Sil. eine besondere Stellung ein. Die iibrigen Tugenden in der
letzteren engeren Bedeutung fallen samtlich unter den Begriff
der Verneinung des Willens. Sie sind Einzeldulserungen, ge-
wissermafsen Akte derselben. Sie wollen das Wollen selbst
nicht und folglich auch nicht den Ausdruck desselben, das
Handeln. Die Liebe hingegen beruht gerade auf dem Princip
des Handelns, des Wirkens fiir andere; und sie ist daher nicht
als eine Bethatigung der Verneinung des Willens aufzufassen,
sondern als etwas durchaus und dem Princip nach von ihr Ver-
schiedenes, gleichsam als der Vorhof derselben, in dem sich
diejenigen befinden, welche noch nicht zu der Einsicht durch-
gedrungen sind, dafls allein im Nichthandeln die hichste Weis-
heit liegt (s. S. 92). — Das begriindet ihre Stellung hier vor
der eigentlichen Willenslosigkeit, wihrend die iibrigen Tugenden
bei dieser selbst abgehandelt werden.

a) Liebe.

Angelus’ unausgesprochene, aber in den folgenden Sitzen
implicite enthaltene Voraussetzung ist folgende: Moralischen Wert
hat eine Handlung nur dann, wenn sie nicht aus Eigennutz, nicht
eines Zweckes wegen, der mich selbst angeht, vollfihrt ist —



90 Die Mystik des Angelus Silesius.

welches der Egoismus wire — sondern ganz und ausschlielslich
auf das Wohl eines anderen abuzielt.

Der Egoismus will alles fiir sich allein. Er sucht sein
eigenes Ich auf Kosten aller anderen zu bejahen. Es ist der
Standpunkt, den Ang. mit ,Ichheit*, , Eigenheit“, mit , Liebe
dieser Welt“ im Gegensatz zur ,Liebe Gottes”, mit ,falscher
Liebe* bezeichnet.

IV, 87 Die Liebe dieser Welt will alls fur sich allein, . . . .
[Sie| soll man Neid und keine Liebe nennen.

V, 302 Willst du die falsche Lieb’ von wahrer unterscheiden,
So schau, sie sucht sich selbst und fillet ab im Leiden.

Aus diesem Egoismus entsteht alles Weh und Ubel der Welt.
V, 185 .. .. .. .. blos aus der Eigenheit

Entstehet alles Weh, Verfolgung, Krieg und Streit.

Gott ist dieser ,,Ichheit* (V, 31) oder, was dasselbe heilst,
der ,,Vielheit* feind (V, 149), d. i. feind demjenigen Standpunkte,
der nur immer die Mannigtaltigkeit, die Unterschiede der Dinge
sieht und nicht in allem das Gemeinsame, im Néchsten nicht
auch sich erkennt.

Darum auch straft Gott sie mit Verdammnis.

III, 178 Die Liebe dieser Welt die endt sich mit Betriiben.
V, 237 Nichts anders stiirzet dich in Héllenschlund hinein,
Als das verhalste Wort: — merk’s wol! — das Mein
und Dein.
ef. III, 161, IV, 149, VI, 164, 204.

Der dem KEgoismus entgegengesetzte Standpunkt ist die
,Liebe Gottes. Sie will nichts fiir sich allein, sondern alles
mit dem Néchsten gemein haben (1V, 87). Sie ,brennt um'’s
Nichsten Heil* (VI, 228). Das ist die ,,wahre Liebe* (V, 302
IV, 87), welche ,,Verleugnung* ihrer selbst iibt (V, 31). Alles
lebt durch Liebe (I, 70, V, 240, 243). Wenn alles vergeht:
»die Liebe bleibt allein® (III, 159). In zahlreichen Spriichen
verherrlicht er sie und der durch sie erlangten Frieden. Auf
sie sollen wir beflissen sein und Liebeswerke iiben. Denn nicht
nur fiir uns: auch fiir andere sind wir da.

IV, 186 Nichts ist ihm selber.
Der Regen fillt nicht ihm, die Sonne scheint nicht ihr,
Du auch bist anderen geschaffen und nicht dir.

Nur ein anderer Ausdruck fiir dieselbe Sache ist es, wenn
Sch., wie er die Nachstenliebe die ,Liebe Gottes* nannte, so
auch oft ,,Gott zu lieben* fordert (ILI, 190, 192, IV, 34, 80,
138, V, 198, 293). Denn gemils seiner Ansicht von der Identitit



Die Mystik des Angelus Silesius. 91

Gottes und des Menschen dem Wesen nach lieben wir in Gott
auch alles andere (V, 211). —

Der Grund nun dieser Handlungsweise, dals ich namlich
im Interesse des anderen so handle, wie ich dem natiirlichen
Triebe nach nur gegen mich selbst thun wiirde, liegt in einer
veranderten Denkweise: in der Erkenntnis nidmlich, dals der
andere kein mir Fremder, kein toto genere von mir Verschiedener
ist, sondern dem Wesen nach derselbe wie ich. Ich selbst bin
in allen. Tat twam asi.

V, 183 Ein jeder Heiliger wird sich in allen sehn,
Wenn nicht all’ Einer wirn, so konnt’ es nicht geschehn.

Und mit derselben Metonymie wie oben:

I, 218 Das gottliche Sehen.
Wer in dem Nichsten nichts als Gott und Christum sieht,
Der siehet mit dem Licht, das aus der Gottheit bliiht.

Es ist das intuitive Erkennen, das ,,Schaun®, welches wir
hier als den Grund der Liebe, unseres Wohlthuns fir andere
erblicken. Wir sahen oben, dafs fiir dieses Schauen die Mannig-
faltigkeit der Dinge dahingefallen ist, dafls Vielheit, Zeit und
Raum fir es nicht existieren. Dieses Schauen nun, speciell auf
den Menschen angewendet, ist die Wurzel der Liebe. KEs darf
fir uns keine Vielheit von Menschen geben, sondern ,alle
Menschen solln in Christo Einer sein (V, 149).

V, 7 Die Heilgen alle sind ein Heiliger allein,
Weil sie ein Herz, Geist, Sinn in einem Leibe sein.

Im Himmel gibt es daher keine Sonderung der Interessen:
die Seligen haben alles gemeinsam (V, 150). Auch wir miissen
deshalb die Dinge ,,ohn allen Unterscheid“ nehmen (I, 33), sie
alle miissen uns ,,Ein Ding* sein (IV, 206), oder, was dasselbe
ist, wir selbst miissen alle Dinge werden (I, 191, 192, 251)
of. II, 141, IV, 12. Daher auch die Anschauung des Angelus,
dafs ein Ding, je edler es sei, auch desto allgemeiner sein miisse
und Gott daher das Allgemeinste sei.

III, 171 Je edeler ein Ding, je mehr ist es gemein,
Das spiiret man an Gott und seiner Sonnen Schein. —

Die Liebe, wie wir sie bisher kennen lernten, ist notwendig
mit Handeln verbunden. Es ist die Liebe im engeren Sinne:
die werkthitige Nichstenliebe. Wie wir sogleich sehen werden,
steht sie dem Ang. hinter der ganzlichen Willenslosigkeit zuriick.

Eine Reihe von Stellen zeigt aber, dafs ihm die Liebe,
aufs hochste gebracht, in jene Verneinung des Willens, die von
Handeln nichts mehr weils und einzig die Sinne zu ertoten sucht,
iibergegangen ist. Einmal nennt er diese Liebe ,seraphisch.”



92 Die Mystik des Angelus Silesius.

IV, 29 Die Lieb’ ist wie der Tod, sie todtet meine Sinnen,
Sie brichet mir das Herz und fiihrt den Geist von hinnen.

V, 210 Die Liebe, welche man seraphisch pflegt zu nennen,
Kann man kaum &ulserlich, weil sie so still ist, kennen.

,,Der Heiligkeit! Natur ist lauter Lieb* (V, 225) cf. I1I, 204.
Auch Gott sitzt nur deshalb in Ruhel, weil er die Liebe hat
(V, 243).

In diesem weiteren Sinne spricht Sch. der Liebe denn auch
die ,,Vergottung® zu, welche er nur dem hochsten, sittlichen
Stande, der Willenslosigkeit, fir erreichbar halt. I, 244: | Lieb
. . . wandelt mich in Gott*; ,,wo du Gott wilt sein, lieb auch
in jedem Nun* (V, 242). cf. 11, 2, III, 236, V, 198, 242, 300,
301, 306, 316, 319, VI, 151.

b) Verneinung des Willens.

Hoher als die werkthitige Niéchstenliebe steht Sch. die
Willenslosigkeit, gleichbedeutend mit dem volligen Verlorensein
in Gott.

II, 1 Gott firchten ist sehr gut, doch ist es besser lieben,
Noch besser iiber Lieb’ in ihn sein aufgetrieben.

II, 70 Vollkommne Lauterkeit ist bild-, form-, liebelos.

I, 293 Mensch, wenn dich weder Lieb’ beriihrt, noch Leid verletzt,
So bist du recht in Gott und Gott in dich versetzt.

cf. III, 152, 229, 1V, 144, V, 209.

Alles Handeln und Wirken wird verachtet. ,,Die Tugend
sitzt in Ruh* (I, 53); ,,thu nichts, so g’schicht’s Gebot (II, 136).
IV, 188 . « « s 0 s , Merk’s, Polypragmon, wohl,

Dals man mit vielerlei sich nicht zerriitten soll.
V, 194 Gott wird viel eher dem, der ginzlich miissig sitzt,
Als dem, der nach ihm lauft, dafs Leib und Seele schwitzt.
, 206 Das allergriofste Werk, das du fiir Gott kannst thun,
Ist ohn’ ein einzigs Wort Gott leiden und Gott ruhn.
cf. 11,519, 193, 111, 169, 170, IV, 67, 196, V, 277, 362, 363,
VI, 65.2

1 Heiligkeit und Ruhe sind bei Sch. Namen fiir die Willenslosigkeit.
2 Mit diesen Spriichen steht auch I, 217 nicht im Widerspruch:
Fragst du, was Gott mehr liebt, ihm wirken oder ruhn?
Ich sage, dafs der Mensch wie Gott soll beides thun.
Der Spruch ist als Oxymoron aufzufassen nach IV, 166, wo es von
Gott heifst: ,Sein Wirken ist sein Rubn und seine Ruh sein Werk.”
Ahnliche Wendungen auch IV, 196, V, 363 u. 6. — Paradoxen und Wort-
spielereien begegnen iiberall bei Sch.



Die Mystik des Angelus Silesius. 93

Die vollige Willenslosigkeit nun geht bei Angelus hervor
aus der Erkenntnis der Nichtigkeit dieser Welt, der Eitelkeit
all unseres Strebens, des steten Unbefriedigtbleibens unserer
Begierden.

Wie oben die Durchschanung des principium individuationis,
die Erkenntnis der Dasselbigkeit des Ich und Du das Motiv zur
Liebe, zur Aufhebung des Egoismus war, so ist hier die Einsicht,
dals die ganze Welt und daher auch unser Streben nach Welt-
lichem nichts sei, der Grund, eben dieses Streben, unser Wollen
und Begehren zu verneinen.

Der ,,Verstand®“ rettet die Seele aus der Welt in die Ein-
samkeit (III, 240); ,kluger Sinn“ ist das ,,Mittel“ der ,, Weisheit*
(III, 184) cf. V, 285. Offenbar versteht er unter ,,Seele“ auch
das intellektuelle Vermogen, wenn er sagt, die Seele sei der
Priester, welcher den Willen als Opfergut darbringe (III, 115).
Auf das Erkennen wird die Verneinung des Willens auch in
folgenden Spriichen deutlich zuriickgefiihrt.

VI, 226 Christ, wer die Dinge weils nach ihrem Werth zu schétzen,
Wird um kein Zeitliches sich in Betriibnils setzen. cf. 225.
, 223 Die Welt mufs belacht und beweint werden.
Firwahr, wer diese Welt recht nimmt in Augenschein,
Mufs bald Demokritus, bald Heraklitus sein.

Ja, man soll die Welt betrachten. Wer sie recht ansieht,
bei dem kann die Erkenntnis ihrer Nichtigkeit nicht ausbleiben.
Zwar verleitet sie leicht den, der sie beschaut; aber sich von
ihr abwenden, ohne sie doch innerlich iiberwunden zu haben, ist
nutzlos: man liegt gleichwohl noch in ihren Banden. Das ist der
Sinn von VI, 222 und IV, 130.

Diese Erkenntnis von der Nichtigkeit der Welt durchzieht
als ausgesprochener Pessimismus den ganzen Cherub. Wanders-
mann und ist auch in der heiligen Seelenlust sehr héufig zu
finden.

Die Belege dafiir sind so zahlreich, dafs wir uns auf eine
Auswahl beschrinken miissen.

Der Leib ist ihm eine Hohle (ILI, 237 Rosenth. hat: , Holl'™,
HL Seel. 119, 1), ein Maden-Aas (H. S. 199), Madensack
(I, 2 H. 8. 200). ,,Du steckst in einem Thier*“ (V, 227). ,Mein
bester Freund, mein Leib, der ist mein édrgster Feind®“ (IV, 79),
der "Heilige hat den Leib der Sterblichkeit ungern (IIL, 68).
Daher ist der Tod, weil er allein mich von ihm befreit, das
beste Ding, (I, 35, IV, 79, 81). Nur insofern weils er das Leben
auf dieser Erde zu schitzen, als es dem Menschen eine Vor-
bereitungsfrist auf das Jenseits ist (IV, 97, 132, V, 89, 125).



94 Die Mystik des Angelus Silesius.

»Die Welt ist eitel nichts* (LI, 21, VI, 191 und oft); sie"
ist eine , Hure“ (IV, 94), ,Babel“ (II, 213), ,Wiste“ (V, 284),
»Stall“ (V, 10), ,,Stock (VI, 123). Die irdischen Dinge sind
,Tocken“ (VI, 224, 225) u. s. w.

VI, 218 Zum Himmel ist die Erd’ ein einzigs Staubelein,

O Narr, wie kann in ihr denn etwas Grofses sein?
cf. VI, 220, 214, 1, 117.
I, 77 Wie klein ist doch der Mensch, der etwas grofs thut schatzen!

Auf die sittliche Beschaffenheit eingehend ist ihm die Welt
schlecht. Der Mensch taugt von Natur nichts (I, 226, 228 u. o.).
Die Gerechtigkeit hat keine Statt auf Erden.

IV, 131 Gerechtigkeit ist weg! Wohin? Sie ist in'n Himmel.
Warum? Sie traute sich nicht mehr bei dem Getiimmel.
Was kénnt’ ihr denn geschehn? Sie wire von der Welt
Schon langst an ihren Ehrn geschwichet und gefillt.

Der Welt Thun ist ein Trauerspiel (V, 141). Wir kommen
auf die Welt mit Thranen (III, 242), wir gleichen den Tieren,
wir sitzen in lauter Angst und Leid, ich schmelz’ fur Hitz und
erfriere fir Frost und fiihle tausend Weh, Furcht und Ungliick
umgeben mich, Tod und Teufel stehen mir nach dem Leben
(VI, 3). ,Heilge Traurigkeit“ ist daher hier das Los des sich
Gottes getrostenden Menschen (VI, 147).

Wie nichtig nun aber auch die Welt ist, so konnte sie uns
doch nie etwas anhaben, wenn nicht zugleich unser Wille ein
Wille nach eben dieser so sehr verichtlichen Welt wire. Nicht
die Dinge aufser uns sind es, welche uns all die Qual verur-
sachen, sondern diese erwichst nur daraus, dafs die Begierde in
uns nach jenen Dingen steht,

II, 25 Noch Creatur, noch Gott kann dich in Unruh bringen,
Du selbst verunruhst dich, o Thorheit, mit den Dingen.

IIT, 176 Wir werden fort und fort die ganze Lebenszeit
Gemartert. Und von wem? Von der Begierlichkeit.

II, 85 Die Welt die hélt dich nicht: du selber bist die Welt,
Die dich in dir mit dir so stark gefangen hiilt.

I, 37 Die Unruh kommt von dir.

Nichts ist, das dich bewegt, du selber bist das Rad,
Das aus sich selbsten lauft und keine Ruhe hat.

Die Begierde aber ist unendlich, stets unbefriedigt (V, 180);
ja schon ihrer Natur nach ein Mangelleiden.

Ny 1O vcvsanma Wer viel begehrt und will,
Der giebet zu verstehn, dafs ihm noch mangelt viel.

So lange daher der Wille in uns ist, kinnen wir nicht
hoffen, zur Ruhe zu kommen.



Die Mystik des Angelus Silesius. 95

V, 32 Auch Christus, wédr’ in ihm ein kleiner eigner Wille,
Wie selig er auch ist, Mensch, glaube mir, er fiele.

Deshalb aber, weil der Wille seinem Wesen nach auf die
Welt geht, doch aber die verhoffte Befriedigung durchaus nicht
von ihr erlangen kann, so gilt es, eben diesen Willen, diese
Begierde selbst zu vernichten.

VI, 101 Mensch, nimm dir nur die Lieb’ und die Begier der Dinge,
So sind die Dinge selbst benommen und geringe.

Wie all die Unruh nur dem eigenen Ich entstammt, so kann
auch Ruh und Frieden nur in uns selbst gewirkt werden. In
sich selbst tragt der Mensch einen unverlierbaren Schatz.

II, 149 Wie magst du was begehrn? Du selber kannst allein
Der Himmel und die Erd’ und tausend Engel sein.
cf. VI, 24, 166, 185, 208, 210.

Demnach gilt es, alles Begehren und Wollen véllig aufzu-
heben (I, 19, 76, 1I, 59, 60, III, 139, VI, 183), ,,den eignen
Durst ausschwitzen* (I, 158). Zihmen sollen wir unsern Willen
(V, 142) und tuberwinden (VI, 75). Christus bringt nicht Fried
und Einigkeit, sondern Hafs und Streit (V, 145). Es heilst
gegen uns selbst kdmpfen und streiten und Gewalt iiben, nur
mit Feuer und Schwert kommen wir vorwirts, es gilt die
Drachen und Schlangen in uns zu ermorden (II, 204), Hand
und Fiifse und Leib und Seele binden zu lassen (I, 171), Hafs
gegen sich selbst zu tragen (III, 228). cf. I, 132, III, 57, 181,
V, 254, VI, 54, 55, 62, 74.

Wie ein Kind sollen wir werden (I, 153, 253, 254, 1II, 25).
Die Weisheit selbst ist ja ein Kind (I, 165). Angelus meint
damit dasselbe, was er anderswo als , Einfalt“ bezeichnet, d. i
die Simplizitit des Charakters, die nichts von ,Schalkheit weils
und das Bése in sich unterdriickt hat (V, 286). cf. I, 219.

Mein Ich mufls verschmachten und abnehmen (V, 126), wie
ein Phonix mufs ich mich in Gott verbrennen (II, 174), aus mir
mich ,,austhun und entgiefsen® (I, 138). 8. auch I, 130, II, 15, 54
(,entbilde dich®), 61, 213, 237, 255 (Anm.: a se ipso diffluit)
Vv, 33, 181, 227, 270, 299.

Wir miissen uns selbst sterben (II, 136, V, 232), auch allem
aufser uns abgestorben sein.

IV, 77 Das geistliche Sterben.
" Stirb ehe du noch stirbst, damit du nicht darfst sterben,
Wenn du nun sterben sollst; sonst mochtest du verderben.
cf. I, 26, 27, 281, III, 107, V, 220, VI, 194, 121, 241.

Man mufs ,nichts“ werden, den Geist aufgeben (mystice

I e. resignare I, 31 Anm.), ,,verwerden® (II, 255). Der Mensch



96 Die Mystik des Angelus Silesius.

mufs ,nirgends geborn® sein (II, 134), ,als wir’ er nicht und
wir  er nie geworden (I, 92).
VI, 130 Nichts werden ist Gott werden.
Nichts wird, was zuvor ist; wirst du nicht vor zu nicht,
So wirst du nimmermehr geborn vom ewgen Licht.
cf. 1I, 136, 140, 248.

Wir missen von allen Affekten frei sein, ,ein Taublein*
sein und ,keine Galle haben (II, 97). ,Sanftmuth“ muls uns
eingenommen haben (I, 214, 1I, 243, 246, 1II, 99, 141, 243).
Keine Freude darf uns erheben, kein Leid uns bekiimmern.
,» Will Gott mir Leiden machen, so will ich ihm sowohl als ob
den Freuden lachen“ (I, 99). ,Spott und Hohn*, , Verworfen-
heit“ und ,,Verachtung®“ will ich geduldig ertragen und ,grund-
gelassen® (II, 141) sein.

I, 51 Wer unbeweglich bleibt in Freud’, in Leid, in Pein,

Der kann nunmehr nicht weit von Gottes Gleichheit sein.
I, 125, 131, 134, 11, 95, 123, 152, 242, 243, 253, 111, 85, 150,
vV, 70, 79, 83, 133, 135, 143, 230, 267, 344.

Selbst die Qual der Holle konnte einen wahrhaft Gelassenen

nicht aus seiner Ruhe bringen.

11, 134 Die Gleichheit.
Wer nirgends ist geborn und niemand wird bekannt,
Der hat auch in der Holl' sein liebes Vaterland.

of. I, 39, 125, V, 96.

Ja, das Leiden ist sogar besonders geeignet, uns zur Voll-
kommenheit, zu Gott zu fithren. Der hat Christum am liebsten,
der ihm in Kreuz und Pein, Marter, Angst und Tod der Nichste
ist (III, 41).

V, 274 Mensch, wiilstest du, wie gut und niitzlich 's Leiden ist,
Du héttest’s dir vorlingst fiir aller Lust erkiest.

V, 353 Christ, flieh doch nicht das Kreuz, du mufst gekreuzigt sein,
Du kommst sonst nimmermehr in’s Himmelreich hinein.

cf. II, 139, 217, 244, III, 87, 88, 107, 132, 133, 150, 209,

V, 100, 206, 221, 273, 371, VI, 147.

Schon dies weist deutlich auf die Askese hin. Sie wird
aber zuweilen ausdriicklich empfohlen. So das ,Kasteien®
(VI, 16, 53), ,,Wachen, fasten, beten® (II, 220, VI, 69, 201, 207),
wenngleich diese an anderen Stellen mit sonstigen kirchlichen
Ubungen gering angeschlagen werden (s. unt. S. 105).

Fiir diese Verneinung des Willens ist natiirlich ,,Abge-
schiedenheit®, ,,Einsamkeit eine giinstige Bedingung. Der Weise
flieht das Weltgetriebe. Aber doch ist er nie allein: denn Gott
lebt in ihm (VI, 242, 243, III, 225, VI, 177).



Die Mystik des Angelus Silesius. 97

11, 202 Wer stets alleine lebt und niemand wird gemein,
Der mulfs, ist er nicht Gott, gewils vergottet sein.
of. II, 67, 117, 248, III, 240, IV, 91, 109, V, 158.

Sehr hoch schitzt Sch. die Keuschheit, von ihm meist
,,Jungfrauschaft* genannt. Sie liebt die Abgeschiedenheit (II, 67,
V, 22). Sie ist von Gott geliebt und fithrt uns zu ihm (II, 49,
186, 223, III, 52, 157, 217, 237, IV, 4, V, 179).

Auch die Demut wird sehr héunfig gefordert. Schon im
Erkennen heilst es sie zu iiben: wir konnen nicht in den Blitz
der Ewigkeit schauen (II, 150). Die schionste Weisheit ist,
nicht allzu weise sein (V, 49). Und doch: wenn ich wahr-
haft ein Hirt werde, vermag ich Gott zu schauen (III, 6). —
Verkleinere dich selbst (V, 314, VI, 144). Die Demut schatzt
sich schnoder als alle Teufel (V, 261).

V, 312 Kein edleres Gemiith ist auf der ganzen Welt,
Als welchs mit Gott vereint fiir einen Wurm sich halt.
of. II, 138, 196, III, 3, 23, 60, 124, V, 117, 277, VI, 16.

Eine grofse Anzahl von Spriichen ist der Armut gewidmet.
Unter dieser versteht Sch. nicht nur das blofse Entdulsertsein
von irdischem Besitze, sondern er falst sie in viel weiterem
Sinne als vollige Willenslosigkeit, als das Freisein von jeglicher
Begierde. Er driickt diese erweiterte Bedeutung oft durch einen
Zusatz aus, wie ,die geheime Armuth® (II, 15), der ,,Arme im
Geist (II, 148, IV, 211 cf. V, 80, IV, 210, 214), ,,ein wahrer
armer Mann® (II, 148, IV, 213).

IV, 210 Die Armuth unsers Geists besteht in Innigkeit,
Da man sich aller Ding’ und seiner selbst verzeiht.
II, 148 - Der Arme im Geist.
Ein wahrer armer Mensch steht ganz auf nichts gericht:
Giebt Gott ihm gleich sich selbst, ich weils, er nimmt
ihn nicht.

Es ist gut, sich der weltlichen Giiter zu entschlagen, der
Welt Ehre zu verschméhen und ganz ,ledig“ zu sein (I, 159,
297, 1V, 187, V, 114, VI, 67, 68). Der drmste Mensch im Geist
ist in Wahrheit der Reichste (V, 80); denn er kann nichts
verlieren (V, 84), wihrend der Reiche in Wahrheit arm ist
(V, 113, 157).

Aber die Armut ist ein geistiger Zustand. Es kommt also
nur *darauf an, dafls der Geist, das , Gemiith”, nicht an den
Giitern dieser Welt hingt: dann mag man ihrer noch so viel
besitzen, man ist doch arm.

V, 343 Die Armuth steht im Geist; ich kann ein Kaiser werden
Und doch so arm sein als ein Heiliger auf Erden.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII, 7



98 Die Mystik des Angelus Silesius.

VI, 99 Der Weis’ ist kliiglich reich, er hat das Geld im Kasten,
Der Geizhals im Gemiith, drum lafst's ihn niemals rasten.

II, 56 Der, was er hat, nicht hat, und alles schitzet gleich,
Der ist im Reichthum arm, in Armuth ist er reich.

Vgl. zur Armut iiberhaupt: II, 15, III, 68, 73, 138, 177,
1V, 213, 214, V, 132, 154, VI, 86, 93—95, 100, 167, 168, 179.

Ja, so weit miissen wir alle Wiinsche, alle Regungen des
Willens abgestreift haben, dals wir auch nach Gott nicht mehr
Verlangen tragen.

II, 92 Die geheimste Gelassenheit.
Gelassenheit fiht Gott; Gott aber selbst zu lassen,
Ist ein Gelassenheit, die wenig Menschen fassen.

ef. I, 126, 130, 164, 271, II, 15, 203, 235, V, 268, 366.

Nicht einmal ,wissen diirfen wir von den Dingen (I, 19,
24, 45, 11, 14, V, 85 u. 6.). Vollig ,still mufs es in der Seele
sein und ,Nacht“ (III, 8).

Der zu solcher Willenslosigkeit Durchgedrungene hat damit
auch die Freiheit erlangt. Wer noch im Drange dieser Welt
steht, ist noch von ihr gefesselt und gebunden (1I, 76, VI, 50,
114), er ist ein ,Sklave* (VI, 109, 110, III, 95, IV, 175 ecf.
VI, 112, 123). Nur wer ,alles von sich 16st“, wer ,grund-
gelassen® ist, hat die Freiheit (II, 27, 141).
1V, 211 Der Armuth Eigenthum ist Freiheit allermeist,

Drum ist kein Mensch so frei, als der recht arm im Geist.
cf. IV, 212, auch I, 98.

Sehr begreiflich! Denn geht der Wille nicht mehr auf die
Dinge aufser ihm, so konnen hinwiederum auch diese nicht mehr
auf ihn einwirken. Er bietet ihnen gleichsam keine Stelle mehr
dar, an der sie ihn affizieren konnten. Sie konnen ihn nicht
mehr behindern, weil er nichts mehr erreichen will.1

C. Vergottung.

Wir haben bisher die Verneinung des Willens ohne Riick-
sicht auf ihre Folgen fiir den Menschen d. i. die Vergittung

1 Auch hier liegt eine iiberraschende Ubereinstimmung mit Schopen-
hauer vor. Freilich nur insofern, als auch dieser die Freiheit in der
Verneinung des Willens in die Erscheinung treten Jifst, wihrend die
andere von Kant ibernommene, bei Schopenhauer hiermit eng verbundene
Anschauung, dafs die Freiheit im iibrigen eine transcendentale, dem
intelligibeln, nicht dem empirischen Charakter anhaftende sei, bei
Scheffler sich nicht mit Deutlichkeit nachweisen lifst. — S. Meister
Eckhart ed. Pfeiffer 34, 38; 67, 12; 393, 3 u. 6.; auch Theologia deutsch,
Kap. XXVI (ed. Pfeiffer).



Die Mystik des Angelus Silesius. 99

betrachtet, welches wir mulsten, um jedes fir sich desto deut-
licher darzustellen. Bei Angelus selbst ist diese Scheidung nicht
zu finden. Fast immer kniipft sich bei ihm an die Forderung
der Willenslosigkeit in irgend einer Form die Verheifsung eines
Lohnes derselben, welcher die Vereinigung mit Gott, die ,,Ver-
gottung,” ist.

Wer dahin gelangt ist, jegliches Wollen, Begehren, Streben
in sich unterdriickt zu haben, der ist zu jener ,,Ruhe” gekommen,
welche das ,hochste Gut“ und eine Eigenschaft der Gottheit
ist (I, 49). Er ist der ,,Weise“. Zahlreiche Ausdriicke hat
Angelus fiir diesen Zustand. Es ist die Gelassenheit, (ileichheit,
Seligkeit, Friede, Heiligkeit, Ledigkeit, Abgeschiedenheit (II, 67),
Abgestorbenheit (V, 158), Vernichtigkeit (1I, 140) u. s. w.

Dieser Zustand nun ist vollig identisch mit dem der Ver-
gottung. Diese ist nicht ein Neues, von Gott etwa Hinzugebrachtes,
sondern etwas, das sich mit Notwendigkeit einstellt, sobald der
Mensch die ginzliche Verneinung des Willens an sich vollzogen
hat. Letztere ist deshalb die Norm, nach welcher der Stand
des Menschen mit Gott und demnach sein sittlicher Stand iiber-
haupt gemessen werden kann. Je mehr wir uns ihr gendhert
haben, desto ndher stehen wir auch der Vergdttung. ,,Wer
mehr vernichtigt ist, der hat mehr Gottlichkeit (11, 140) cf.
I, 22, 142, 167, 210, VI, 38. Wer diese Vernichtigung nicht
erstrebt, ist bose.

VI, 194 Durch Totung deiner selbst wirst du Gotts Lamm
darstellen,
Mit Leben bleibest du ein todter Hund der Hollen.
cf. 111, 220.

Der Teufel selbst ist nur dadurch schlechter als du, dals
ihm ,gestorbener Will und Ruh® abgeht (V, 30).

Je nach dem Grade der Vernichtigung unterscheidet Sch.
auch verschiedene Stufen im Verhaltnis des Menschen zu Gott,
ohne sich jedoch an bestimmte Bezeichnungen oder eine gewisse
Anzahl zu binden. Bald unterscheidet er ,Knechte, Freunde,
Kinder“ (III, 152) cf. V, 259, bald ,Biilser, Freie, Braute“
(IV, 13), bald noch andere. Stets aber nehmen ihm die oberste
Stufe diejenigen ein, welche im Stande der giinzlichen Willens-
losigkeit stehen.

II, 255 Fiinf Staffeln sind in Gott: Knecht, Freund, Sohn, Braut,
Gemahl;

Wer weiter kommt, verwird® und weils nichts mehr
von Zahl.



100 Die Mystik des Angelus Silesius.

*Annihilatur, a se ipso diffluit, deficit ete. sc.:
moraliter.

Die Vergottung entspricht demnach auch der géanzlichen
Verneinung, sie ist der Zustand selbst, in dem sich der vollig
Willenslose befindet. Z. B.

11, 57 Entwéchsest du dir selbst und aller Creatur,
So wird dir eingeimpft die gdttliche Natur.

Die Ruhe, wie Angelus die Willenslosigkeit am héufigsten
nennt, ist gar nichts anderes als die Vereinigung mit Gott.
V, 320 Die Ruhe des Gemiiths besteht in dem allein,

Dals es vollkommlich ist mit Gott ein einges Ein.

Auch fiir die Vergottung hat Sch. fast zahllose Bezeich-
nungen. Z. B. Uberformung (ITT, 113), die geheime Uber-
schattung (II, 101), einge-Jeset-sein (III, 19), in Gott eingetaucht
stehn (I, 74), in Gott aufgetrieben sein (1L, 1), innig eingetraut
werden (I1II, 50). ,Wann seelst du dich mir ein?“ (H. S.
CLXYV, 3.)

Schwicher nun und mehr bildlich ausgedriickt findet sich
der Gedanke, dafs durch die Verneinung des Willens die Ver-
gottung herbeigefiihrt wird, schon in folgenden Spriichen: der
Willenslose ist selig! (I, 19, IV, 39, V, 70, VI, 186—188),
schon auf der Welt mehr als englisch (V, 143), Gottes Lauten-
spiel (V, 365), geborn vom ewgen Licht (VI, 130), er hat das
wahre Leben (I, 26, 27, 31, VI, 121), ist selbst das Paradies
(IV, 33), beim Brunn des ewgen Lebens (I, 158, 159), Braut
des ewgen Brautigams (II, 14, IV, 172), Gottes Sohn (IV, 207).
— Zahlreiche Stellen aber sprechen es direkt aus, dafs der
»grundgelassene Mensch® Gott vollig gleich sei. 2
II, 141 Ein grundgelassner Mensch ist ewig frei und ein:

Kann auch ein Unterschied an ihm und Gotte sein?
I, 92 Wer ist, als wér’ er nicht, und wir’ er nie geworden,
Der ist, o Seligkeit, zu lauter Gotte worden.
VI, 173 Im Meer ist alles Meer, auch’s kleinste Tropfelein,
Sag’, welch heilge Seel’ in Gott nicht Gott wird sein?
cf. 171, 172, 174.

1V, 257 Die Seligkeit ist Gott und Gott die Seligkeit,
Wir’ eins das andre nicht, ich lebte stets in Leid.

? Wie griindlich Kern diesen Punkt milsverstanden hat, ist schon
oben in der Einleitung ausgefiihrt worden. So stehen denn bei ihm
unter der Anzahl angefithrter Spriiche auch verschiedene, die gar nicht
zur Vergottung gehoren sondern allein fir den Pantheismus des Angelus
Sil. beweisend sind (z. B. I, 8, 10, IV, 156).




Die Mystik des Angelus Silesius. 101

IV, 181 Die selge Seele weils nichts mehr von Anderheit,?
Sie ist ein Licht mit Gott und eine Herrlichkeit.

cf. I, 76, 84, 95, 136, 206, 250, 292, 1I, 41, 57, 59, 83, 104,

136, 152, 162, 174, III, 8, 33, 112, 146, 175, 188, 1V, 184,

V, 14, 126, 142, VI, 183.

Ist somit die Vergottung das Ziel, zu welchem die Ver-
neinung des Willens fithrt, so ist es nur ein anderer Ausdruck
fir dieselbe Sache, wenn statt der Ertotung alles Begehrens das
Vergittetwerden als sittliche Forderung aufgestellt wird, wie
oft geschieht. Wir sollen uns génzlich Gott ergeben, alles
andere lassen und an ihm allein alles zu haben meinen (VI,
186—188, 190), 111, 146, ihm ruhen (IV, 172, 197) und still
sein (V, 365), uns ihm stets lassen (IV, 39), mit ihm eins zu
sein streben (VI, 176).

I, 6 Soll ich mein letztes End’ und ersten Anfang finden,

So mufs ich mich in Gott und Gott in mir ergriinden

Und werden das, was Er: Ich muls ein Schein im
Schein,

Ich mufs ein Wort im Wort, ein Gott im Gotte sein.

VI, 128 Werd’' Gott, willst du zu Gott; Gott macht sich nicht
gemein,

Wer nicht mit ihm will Gott und das, was er ist, sein.

cf. I, 83, 182, 249 II, 14, 74, 101, 215, 111, 17, 143, IV, 24,

207, V, 208, 239, 265, 361.
Die Unterscheidung, dals die Welt der KErscheinungen

1 Ahnlich IV, 10. Vgl I, 278: ,Ich bin Gotts ander Er“ und
II, 201 Der Mensch der andre Gott.

Sag’ zwischen mir und Gott den eingen Unterscheid?
Es ist mit einem Wort nichts als die Anderheit.

Kern (S. 122) meint, dem Dichter miisse an dieser Stelle etwas wie
raumliche Trennung vorgeschwebt haben, welches eine sehr #ulserliche,
wenig besagende Erklarung ist. Ohne Zweifel meinte der Dichter hier
auf seine Weise dasselbe, was Hegel mit seiner Auffassung der Natur
als der Idee in ihrem Anderssein. Gott und Mensch waren urspriinglich
eins; das Eins aber hat sich in dieser Welt der Erscheinungen seiner
selbst entiufsert und lebt in ihr als in seiner Anderheit: durch die Ver-
gottung schliefst sich die gezweite Gottheit wieder zur Einheit zusammen
(IV, 10). Hierher gehort auch V, 6, wo das Geschopf die ,Zwei“
genannt wird.

V, 6 Im Eins ist alles Kins. Kehrt Zwei zuriick hinein,

So ist es wesentlich mit ihm ein einges Kin. cf V, 1. —

Vgl. Weigels unitas und alteritas (bei Pertz 1. c¢. 1859, 8. 107),
Die ,Theol. deutsch® nimmt ihren Ausgangspunkt von dem Gegensatz
des volkomen und geteilten. S. auch M. Eckhart 162, 36: got mac ane
din séle kein eigenschaft han oder anderheit wizzen. — Vgl. Plotins
ETEQOTIS.



102 Die Mystik des Angelus Silesius.

eine ,zufillige, das ,Wesen“ aber Gott sei (s. oben S. 73)
iibertrags Sch. auch auf das Sittliche, wenn er vom Menschen
fordert, wesentlich zu werden und den Zufalll abzustreifen.
I, 274 Der Zufall mufs hinweg und aller falscher Schein;

Du mufst ganz wesentlich und ungefirbet sein.
cf. I, 54, 71, 102, II, 30, 71, 103, 107, 125, V, 25, 304.
S. auch Christl. Ehrengeddchtn. b. Rosenth. I, S. 21 Z. 3 v. o.

Die Vergottung ist jedoch nur als eine Riickkehr des
Menschen zu seinem Ursprunge, als eine Wiedereinbildung in
Gott aufzufassen. Wir sahen oben (8. 76 f.), dafs der Mensch
schon vor seinem Leben auf der Erde, wie alle Dinge, in Gott
existierte, und dieses Dasein nur ein Abfall von seiner Idee
sel. Die Vergottung nun ist es, die ihn wieder in seine eigent-
liche Heimat zuriickbringt, die das Sehnen seiner Seele stillt,
welche eben nichts anderes als die Ruhe in Gott sucht (I, 110).
Sie ist eine Wiedervereinigung mit Gott. Daher heifst es, dals
der Mensch zu Gott ,,wiederbracht“ wird (V, 239 cf. III, 8),
dafs die Seele ,in ihn zuriickgelange“ (II, 158 cf. IV, 134),
dafs die Zwei ins Eins ,hinein zuriickkehre®“ (V, 6). Gott ist
,mein letztes End’ und erster Anfang® (I, 6).

V, 331 Wenn ich in Gott vergeh, so komm ich wieder hin,
Wo ich in Ewigkeit vor mir gewesen bin.
1V, 134 Wann du dich, meine Seel’, zuriick hineinbegiebst,
So wirst du, was du warst, und was du ehrst und liebst.
cf. I, 74, 203, V, 1, 233.

Aber nicht nur der Mensch, sondern auch alle Kreaturen,
ja alle andern Dinge, werden zu Gott zuriickgebracht. Sch. denkt
sich dabei, ganz wie Meister Eckhart,? den Menschen als den
Vermittler zwischen dem All und Gott. Die ,andern Dinge“
»schwingen sich in mich, und ich mich in Gott (II, 66).

1 Unter ,Zufall“ scheint Sch, an diesen Stellen das Handeln gemils
den natiirlichen aus der materiellen Welt heraus beeinflulsten Instinkten
zu verstehen (cf. I, 54), welches noch kein prinzipielles, auf Kinsicht
beruhendes Thun kennt. — Fir den Ausdruck ist zu vergleichen: Vor
allem die Theol. deutsch, Kap. 1: ,Was nu s geflossen ist, das ist
nicht wir wesen und hat kein wesen anders dan in dem volkomen, sunder
es ist ein zlfal oder ein glast und ein schin.“ Auch Meister Eckhart
117, 29; 20, 23, 404, 33 u. 6. und Weigel bei Pertz ). ¢. 1859, 108 f.
u. 114. cf. Dionys. Areop. de div. nomin. IV, 32: 7§ xaxg 10 siva
Yeréov xatra ovuBefnxog.

2 8. 152 ff., 530 des 2. Bds. der Pfeifferschen Ausg. der deutsch.
Myst. Vgl. auch 459, 16. 473, 39. 351, 18. 180, 28, 199, 12 (... s0 ist
er mit gote fiirbringende alle créatiire und er ist sélikeit allen créatren
bringende, nich dem und er mit im ein ist.) cf. Rom. 8, 21.



Die Mystik des Angelus Silesius. 103

I1I, 113 Die Uberformung,
Dann wird das Thier ein Mensch, der Mensch ein
englisch Wesen,
Und dieses Gott, wann wir vollkommlich sind genesen.
I, 275 Der Mensch bringt alles in Gott.
Mensch, alles liebet dich; um dich ist’s sehr gedrange,
Es laufet alls zu dir, dafs es zu Gott gelange.
cf. V, 110, 1V, 121.1 —

Ist nun jene ewige Ruhe und Vergittung dasjenige, zu
welchem uns die Verneinung des Willens fiibrt, so kann diese
nicht etwas sein, was das Leben finster und freudlos gestaltet,
vielmehr ein solches, das die wahre Freude und Seligkeit erst
in dasselbe hineinbringt. Das ist schon genugsam aus oben
citierten Spriichen hervorgegangen, wird aber auch oft ausdriick-
lich hervorgehoben. Der Heilige ,kann nie im Geiste betriibet
sein® (III, 150), er ist ,dreifach englisch* (IV, 108).

V, 236 Das Kreuze bringet Pein, das Kreuze bringet Freud,
Pein einen Augenblick und Freud’ in Ewigkeit.
cf. II, 28, 238, IV, 19, V, 83, VI, 26, 30, 58, 137.

Gerade das Leben des Bosen, welcher als solcher die Ver-
neinung des Willens nicht an sich vollzieht (s. S. 99), ist elend.
Er hat ,Spott und Hohn* (III, 181). Mit dem Streben nach
Ehre rennt man in Todesgefahr (VI, 122). Die Stunde ist das
Ubel xat’ &oynr (V, 11, 97).
die Laster stehn im Streit,

Sie haben Pein in sich.
IV, 189 Die Stnder, ob sie gleich in lauter Freude leben,

So mufs doch ihre Seel’ in grofsten Furchten schweben.
cf. IV, 65, 94, V, 199, 262, 369, VI, 27— 29, 170, 193.

Seligkeit und Verdammnis, jene als Lohn der Verneinung
des Willens, diese als Strafe der Weltliebe werden als schon
in dem sittlichen Verhalten des Menschen selbst liegend gedacht,
sind also nicht eine von aulsen herangetragene Vergeltung,
sondern rein geistige, innerliche Zustéinde.?

IV, 90 Die Tugend, spricht der Weis’, ist selbst ihr schonster
Lohn;
Meint er nur zeitlichen, so halt ich nichts davon.
V, 55 Gott straft die Siinder nicht: die Siind’ ist selbst ihr Hohn,
* Ihr Angst, Pein, Marter, Tod; wie Tugend selbst ihr Lohn.
Aber: Die Belohnung, welche der Verneinung des Willens

1 Spielt auf die 4 Tiere der Evangelisten an.
2 8. auch Schrader 8. 15.



104 Die Mystik des Angelus Silesius.

in Gestalt des Friedens und der Ruhe folgt, darf nie das Motiv
unseres Handelns werden, Wird sie das, so hat unser Thun,
als egoistisch, keinen sittlichen Wert.
I, 58 Mensch, suchst du Gott um Ruh, so ist dir noch nicht recht;
Du suchest dich, nicht ihn, bist noch nicht Kind, nur Knecht.
I, 182 Mensch, dienst du Gott um Gut, um Seligkeit und Lohn,
So dienst du ihm ncch nicht aus Liebe wie ein Sohn.
idem II, 47.
Gott allein ist das Ziel der Tugend und auch all ihr Lohn.
Ihn liebt sie, ohne sich nach (Geboten zu richten. (IV, 18,
vV, 292, 275).
V, 276 TFiir Bos’ ist das Gesetz: wir’ kein Gebot geschrieben,
Die Frommen wiirden doch Gott und den Néchsten lieben.
Doch hat sich Angelus keineswegs immer von allem Kuda-
monismus frei gehalten. Ofters zeigt sich.eine Tendenz, durch
den Hinweis auf ewige Freude anzuspornen, wie durch den auf
ewige Pein abzuschrecken. Dieselbe Art, die ihn in seiner
Sinnlichen Beschreibung zu solchen Absurdititen fiihrte.
I1I, 218 Lafs alles, was du hast, auf dals du alles nimmst,
Verschmih’ die Welt, dafs du sie tausendfach bekommst.
VI, 83 O Narr, was rennst du so nach Reichthum in der Welt
Und weilst doch, dals man wird dadurch in Pfuhl gefillt.
cf. 111, 54, 178, 1V, 20, V, 142, 221, 254, VI, 21, 22, 62—64 u. 6.

6. Kirchliches.

Es kann nicht fehlen, dafs die in den vorhergehenden
Kapiteln entwickelten Anschauungen des Ang. Sil. einen Wider-
hall auch in seinen theologischen Ansichten gefunden haben, auf
welche wir im Folgenden mit wenigen Worten eingehen wollen.
Jn der That wird sich an mehreren Punkten eine gewisse Ver-
fliichtigung und Umdeuntung kirchlicher Dogmen ergeben. —

Dafs sich im Cherub. Wdrsm. Spriiche mit ausgesprochen
protestantischer Firbung finden, wie Schrader behauptet, ist
unzutreffend.!

Wohl aber finden sich auch aufser VI, 253, welcher Spruch
nur einem ,katholischen Christen Weisheit zuerkennen will,
Epigramme, die eine bestimmt antiprotestantische Tendenz
zeigen. So heilst es III, 163 und V, 108: der Glaube allein
sei tot, die Liebe miisse hinzukommen.? Zuweilen spricht er

1 Dariiber sehr richtig Schuster 1. c., S. 452.
2 ? cof. die Konversionsschrift: ,Griindliche Ursachen und Motiven
ete., art. 10,



Die Mystik des Angelus Silesius. 105

geringschatzig von der Schrift (I1I, 137, III, 5). Fir den Bilder-

dienst tritt ein II, 229. Auch das richtet sich gegen die

Protestanten, wenn er behauptet, der Mensch konne den Zustand

der Vollkommenheit schon hier erreichen. Es setze einen Zweifel

an Gottes Allmacht voraus, das in Bedenken zu ziehen. (I, 197,

79, 1I, 210.)t
Bei der Trinitdt ergeht sich Scheffler fast nur in Spielereien.

Er sucht die Dreieinigkeit durch Vergleiche aus Natur und Leben

anschaulich zu machen. Z. B.

I, 257 Dafs Gott dreieinig sei, zeigt dir ein jedes Kraut,
_Da Schwefel, Salz, Mercur in einem wird geschaut.?
Uberall dringt er auf Verinnerlichung. Die guten Werke

helfen nichts, wenn sie nicht der addquate Ausdruck meiner

Sittlichkeit sind.

V, 37 Gott schitzt nicht, was du Guts, nur wie du es gethan:

Er schaut die Friichte nicht, nur Kern und Wurzel an.

,Wie die Person, so das Verdienst* (V, 298) cf. V, 161,
162, 168, 170, 333, VI, 157. Die Taufe (11, 226, 227), , Fasten,
Beten, Wachen*“ an sich sind wertlos.

In der Christologie finden sich zwar genug Spriiche, welche
den Tod Jesu als Satisfaktion fiir unsere Siinden hinstellen
(z. B. III, 40), aber in der Mehrzahl tritt die eigentliche Er-
losungslehre zuriick, um hingegen dem Werke des Menschen
selbst, der Verneinung des Willens, dem Streben nach Vergottung
Platz zu machen.

1I, 257 Des Herren Christi Tod hilft dich nicht eh, mein Christ,

Bis auch du selbst fiir ihn in ihm gestorben bist.
I, 124 Gott ist dir worden Mensch, wirst du nicht wieder Gott,
So schmihst du die Geburt und hdhnest seinen Tod.
ef. I, 61—63, 152, III, 16, V. 160, 359 u. 6. In mir selbst
mufs ich Christum gebdren V, 248 cf. I, 101, 102. — Auch
mit der Priiexistenz bringt er die Menschwerdung Jesu zu-
sammen.
V, 258 Gott wird, was ich itzt bin, nimmt meine Menschheit an,
Weil ich vor Er gewest, drum hat er es gethan.

Eine Verflichtigung des Dogmas zeigt sich auch darin,
dafs er das Abendmahl Oofters als eine &vwoig mit Gott
auffafst.

1 ibid., art. 7: ,Die verkehrte und hochst verwerfliche Lehre, dals
einem Christenmenschen unmoglich sei, die Gebote Gottes zu halten,
welches eine schreckliche Listerung wider Gott und seinen Gesalbten
1st.“  Auch in den Streitschriften passim. z. B. tract. XXXII, S. CLXVI,

2 Vgl. zu diesen Spielereien aus der Eccles. z. B. tract. VII, 417.



106 Die Mystik des Angelus Silesius.

1I, 165 Wer nur ein Tropflein Bluts aus Christo kann genielsen,
Der muls ganz seliglich mit ihm in Gott zerflie[sen.

Wenigstens mochte ich diesen Spruch, sowie II, 120 und
III, 17 auf das Abendmahl beziehen (III, 17 zugleich auf die
Taufe). Sicher geht darauf V, 119. Vgl. auch H. 8. XCI, 4,
XCV.

Gegen eine Uberschitzung der Predigt scheint mir zu
gehen:

I, 299 Das Wort schallt mehr in dir, als in des andern Munde:
So du ihm schweigen kannst, so horst du es zur Stunde.

Besonders deutlich offenbart sich die ganze Anschauungs-
weise des Angelus in seiner Stellung zum Gebete. Kr verwirft
das Bitten um Gaben. Man betet damit ,,das Geschopf und
nicht den Schopfer an (I, 174, 75). Gott will iiberhaupt keine
Worte, ,heilges Stilleschweigen® (IV, 11) ist vor ihm die be-
redteste Sprache. Das ist die Oratio silentii (I, 19).

I, 240 Das stillschweigende Gebet.

Gott ist so iiber alls, dals man nichts sprechen kann,

Drum betest du ihn auch mit Schweigen besser an.
II, 19 Geschiftig sein ist gut; viel besser aber beten;

Noch besser stumm und still fir Gott den Herren treten.
cf. I, 19, 239, II, 8, 32, 77, 111, 15, V, 137.

Er fafst das Gebet als blofse Andacht, als ein Sich verlieren
in Gott, identisch mit dem Zustand des hochsten Schauns, der
gleichfalls wortlosen Verziickung (s. oben S. 82).
1V, 140 Das edelste Gebet ist, wenn der Beter sich

In das, fiir dem er kniet, verwandelt inniglich.
II, 39 Wer in sich iiber sich in Gott verreisen kann,
Der betet Gott im Geist und in der Wahrheit an.

cf. I, 235, 237,

R S S——



	Die Mystik des Angelus Silesius

