
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Die Lehre des hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER
MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

V.
Um zu erklären, wie in der Annahme einer anfangslos

erschaffenen Welt die Ewigkeit der Dauer gedacht werde, müssen
wir unterscheiden zwischen denjenigen Dingen, welche ein fertiges
Sein dauernd besitzen (wie z. B. die Himmelskörper, der Mensch,
der Stein), und denjenigen, welche erst durch eine allmähliche

Entwickelung entstehen oder werden (wie z. B. Zeit und

Bewegung). In derselben Weise können wir bezüglich der zuerst

genannten Dinge unterscheiden zwischen ihrem Wesen und ihrer
Bethätigung, also z. B. zwischen der Erde und ihren Umdrehungen,
den organischen Wesen und ihrer Fortpflanzung. Ersteres hätte
nach der Ansicht jener, welche eine ewige Schöpfung annehmen,
ein ewiges d. h. anfangslos dauerndes, aber von Gott mitgeteiltes

Dasein. Die Erde also, um bei dem gegebenen Beispiel
zu bleiben, wäre, weil von Ewigkeit erschaffen, nach vorne der
Dauer nach un endlich. Jede einzelne ihrer Bewegungen oder

Umdrehungen dagegen hätte Anfang und Ende, also nach beiden

Seiten hin End-lichkeit. „Substantia solis ab aeterno est secundum

eos, et circulatio quaelibet finita" (S. Thom. in II Sent. dist. 1 q. 1

a. 5 ad 5). Keine der Umwälzungen der Himmelskörper könnte
also als ewig bezeichnet werden, aber auch keine als die erste.
Nicht als ewig: denn jede Bewegung ist ja etwas Allmähliches;
dem Fertigsein (in facto esse) geht das Werden (fieri) vorauf.
Rücksichtlich einer jeden Umdrehung wäre demnach das Nichtsein

vor dem Sein gewesen, mithin keine als solche ewig.
Aber es könnte auch keine als erste bezeichnet werden, denn

es gäbe keinen Augenblick, vor dem nicht bereits eine

Umdrehung der anfangslosen Erde stattgefunden hätte. Vor jeder
beliebigen Umdrehung hätte es andere und wieder andere und
so ins Endlose gegeben. Alle Umdrehungen zusammengenommen
wären demnach allerdings ewig, d. h. anfangslos, folglich an



47

Zahl unendlich d. h. nach vornehin nicht vermehrbar. Die hier
behauptete Ewigkeit und Unendlichkeit ist, wie man sieht, keine

kategorematische ; sie wird keinem bestehenden Dinge beigelegt,

sie wird nicht von einer einzelnen Umdrehung der Erde,
sei es um ihre eigene Achse, sei es um die Sonne, ausgesagt,
sondern sie wird lediglich für die Aufeinanderfolge der ohne Anfang
dauernden verschiedenen Veränderungen in Anspruch genommen.
Der Erde selbst dagegen käme, weil von Ewigkeit bestehend,

kategorematiseh unendliche Dauer zu. Sie wäre vor jeder ihrer
Umdrehungen einzeln genommen gewesen, aber nicht vor allen
in ihrer Gesamtheit.1

1 Prof. König (Schöpfung und Gotteserkenntnis. Freiburg 1885
S. 89) meint: „Dafs die Himmelskörper fertig von Ewigkeit her so

bestehen und kreisen wie jetzt, das wäre für gedankenlose Materialisten
freilich das Beste; aber es behauptet dies wohl niemand;
vielmehr ist die Kant-Laplacesche Theorie von der Entwickelung der
Weltsysteme aus chaotischen Gasbällen heraus allgemein angenommen."
— Wir hatten schon früher (Bd. V. S. 400) Gelegenheit, darauf
aufmerksam zu machen, dafs die hier in Rede stehende Frage mit dem

Materialismus nichts zu thun hat. Sie geht von der Thatsache der
Schöpfung aus, und die Gründe, welche sie ins Feld führt, sind durchaus
nicht gedankenlos. Wollten heutige Materialisten von jener Frage zu
ihren Gunsten ausgehen, so würden sie schwerlich die für dieselben

angeführten Gründe verstehen. Übrigens hätten sie von der Annahme
der Möglichkeit einer ewigen Welt bis zum Beweis der Wirklichkeit

dieser Ewigkeit noch einen weiten Weg; und wir würden ihnen

gleich den Boden unter den Füfsen entziehen, wenn sie nicht von einem

Schöpfer dieser ewigen Welt ausgingen. Was also moderne Materialisten
für Theorieen über den gott-losen Ursprung der Welt ausbrüten mögen,
berührt uns hier durchaus nicht. Wir haben es hier nicht mit einer
naturwissenschaftlichen, sondern mit einer in hohem Grade metaphysischen
Frage zu thun. Deshalb kann es uns auch nicht in den Sinn kommen,
in unserer kritischen Bearbeitung der Lehre des hl. Thomas über diese

Frage auf naturwissenschaftliche Lehren oder Hypothesen einzugehen.
Physische Gründe können eine metaphysische Frage nicht entscheiden.
Was immer man an physischen Gründen für die Unmöglichkeit einer

anfan^slosen Welt vorbringt, nehmen wir dankbar an. Uns handelt es
sich jedoch um die Frage nach innerm Widerspruch. Und
diejenigen, welche einen solchen nicht zugaben, stellten über den Ursprung
der möglicherweise von Ewigkeit erschaffenen Welt die oben mitgeteilte
Hypothese auf.



48 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Ähnlich würde die Sache sich auch mit den organischen
lebenden Wesen verhalten. Hier wäre für die verschiedenen

Arten ein fertig von Gott erschaffenes Paar anzunehmen, von
welchem alle Einzelwesen derselben Art abstammten. Dieses

Stammpaar wäre also in demselben Sinne, wie wir vorher von der
Erde sagten, ewig d. h. anfangslos. Zwar ist dieses nach den

jetzt bestehenden Naturgesetzen, also physisch, unmöglich, insofern

es mit der Natur der Dinge, wie sie jetzt sind, unverträglich ist.
Denn nach dem nun vorhandenen natürlichen Lauf der Dinge
bestehen die lebenden organischen Wesen nur eine bestimmte

Zeit lang und gehen dann zu Grunde. In der dem hl. Thomas

eigentümlichen Fassung unserer Frage kommt jedoch nicht die

physische, sondern lediglich die metaphysische Möglichkeit in
Betracht.1 Dafs aber Gott Mittel hätte gegen die an sich

natürliche Hinfälligkeit und Kurzlebigkeit der Geschöpfe,
könnte man um so weniger bezweifeln, als er im Paradiese

(durch den Baum des Lebens) thatsächlich Vorsorge getroffen
hatte, dafs der Mensch nicht sterben sollte. Von jenen
unmittelbar erschaffenen Stammpaaren wären dann alle übrigen
lebenden Wesen durch natürliche Zeugung entstanden.

1 Übrigens wird in anderen Erklärungsversuchen der Ewigkeit einer
etwa anfangslos erschaffenen Welt selbst die Unzukömmlichkeit der
Annahme von etwas, was nach den jetzigen Naturgesetzen nicht möglich
wäre, umgangen. Die oben gegebene Erklärung ist jedoch leichter
verständlich und bewahrt uns eher vor dem Verdacht, als wollten wir uns
auf Unbegreiflichkeit ausreden. Zugleich liegt in ihr und der oben weiter
folgenden Auseinandersetzung die kürzeste Antwort auf folgende
Entgegnung: „Bei der Auffassung, die der hl. Thomas von dem Begriff einer
ewigen Zeugung darlegt, vermögen wir nicht einzusehen, wie die
Möglichkeit einer ewigen Zeugung mit dem vollen, auch nach Thomas
beweisbaren Schöpfungsbegriffe zu vereinbaren ist. Ist die Schöpfung
ewig, hat also ohne Ausnahme ein organisches Wesen auf dem natürlichen

Wege der Fortpflanzung von dem andern seinen Ursprung
genommen, so ist keines durch die direkt schöpferische Thätigkeit Gottes
entstanden" (Langen a. a. 0. S. 19). Oder: „hypothesis aeternae
generationum seriei non consentiret cum notione creationis" (Krause
loc. cit. p. 10. n. 6). Ähnlich auch Vanhoonacker, De reruni creatione
ex nihilo, Lovan. 188G p. 57.



Bedenken gegen diese Erklärung. 4B

Durch diese Annahme dürften die Gegner sich vielleicht den

Triumph gesichert glauben. Oder kann geleugnet werden, dafs

man es bei dieser Annahme mit einer Reihe von Zeugungen zu
thun hat, die zwischen zwei Grenzpunkten liegt, nämlich einerseits
dem von Gott erschaffenen Stammpaar, oder, wenn man will,
dem ersten von diesem abstammenden Wesen, und anderseits
dem letzten heute entstandenen Wesen derselben Art? Eine
Reihe mit einem Ausgangspunkt und einem Endpunkt kann aber

nun und nimmer unendlich genannt werden. Wo ein Erstes und
ein Letztes ist, da ist doch gewifs End-lichkeit vorhanden. —
Dieser Jubel ist indessen verfrüht. Von dem Stammpaar, welches

(ewig d. h.) ohne zeitlichen Anfang besteht, haben auch (von

Ewigkeit her d. h.) ohne Anfang Zeugungen stattgefunden, und
deshalb ist es nicht möglich, zur ersten dieser Zeugungen zu

gelangen. Vor jeder haben immer noch andere stattgefunden;
zu einem Anfang derselben gelangt man nicht. Ein vom Stammpaar

zuerst Erzeugtes könnte also nicht angegeben oder
festgestellt werden. Geht das durch Erschaffung entstandene Stammpaar

also auch jeder einzelnen Zeugung voran, so doch nicht
allen zusammen genommen. Und deshalb wäre das Stammpaar
selbst nicht der Anfang einer Reihe; es wäre nicht in dem
Sinne (positiv) das erste, dafs auf dasselbe ein zweites, drittes
u. s. w. gefolgt wäre, sondern nur in dem Sinne (negativ),
dafs kein anderes Individuum seiner Art ihm vorangegangen
wäre. Von einem Anfang könnte ja bei Voraussetzung der

Anfangslosigkeit gar nicht geredet werden. Will man aber

darauf bestehen, das Stammpaar als den Ausgangspunkt der

anfangslosen, also unendlichen Zahl von Zeugungen und

Gezeugten zu betrachten, so mufs man das in der Weise thun,
dafs man es als aufserhalb dieser unendlichen Zahl stehend
ansieht. Die hier behauptete Unendlichkeit besteht ja blofs

darin, dafs man in der rückwärts gehenden Zählung der von
dem Stammpaar Gezeugten, nie zu einem ersten Gezeugten, also
aie zu einem Anfang des Zeugens kommt.

Man kann sich hier also nicht auf die früher von uns
mitgeteilte Lehre des hl. Thomas berufen, derzufolge ein durch

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 4



50 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

allmähliche Entwickelung zustandekommendes Wesen nicht ewig
sein kann („Repugnaret [causam non praecedere duratione causa-

tum suum] in causis producentibus effectus suos per rnotum: quia

oportet, quod principium motus praecedat finem ejus": Opusc. "

de aeternit. mundi). Denn man behauptet ja nicht categorematice
die Ewigkeit eines durch Zeugung entstandenen Wesens, sondern

nur die Anfangslosigkeit (oder Unendlichkeit) der stattgehabten
Zeugungen — geradeso wie wir bezüglich der Umdrehungen
der Himmelskörper und der sonstigen Veränderungen gesagt
haben. Nähme man eine erste Zeugung oder eine erste

Veränderung an, so wäre es klar, dafs sie wegen ihres allmählichen
Werdens nicht ewig sein könnte. Aber was hindert uns, vor
jeder Zeugung eine andere und vor dieser wieder eine andere

und so fort ohne Ende anzunehmen? Von der Thatsache aus,
dafs jedem einzelnen Gezeugten seine Zeugung zeitlich vorhergeht,

kann man diese Annahme nicht als unmöglich darthun.
Denn sobald man sagt: jedem einzelnen Gezeugten geht seine

Zeugung vorher, also geht allen Gezeugten zusammen genommen
zeitlich eine Zeugung vorher — begeht man einen Fehlschlufs

(a divisis ad conjuncta), eine Verwechselung der Begriffe
distributive und collective — etwa wie wenn ich sagte: jeder
Mensch ist ein Einzelwesen, also sind alleMenschen zusammengenommen

ein Einzelwesen. Dieser Punkt wird nachher weiter
ausgeführt werden.

Nach diesen Erklärungen wird es nicht schwer halten zu

zeigen, dafs die aus dem Begriff der Unendlichkeit
hergenommenen Gründe gegen die Unmöglichkeit einer ewig erschaffenen

Welt nicht zwingend sind.
Die hier zur Sprache kommende Unendlichkeit ist, um unsere

vorhergehende Auseinandersetzung kurz zusammenzufassen, nicht
eine absolute Unendlichkeit; es handelt sich nur um etwas unter
einem gewissen Gesichtspunkt, oder in einer Hinsicht
Endloses. Es ist nur eine, „diuturnitas infinita" (Contr. Gent,

lib. 1 cap. 43) oder ein „tempus infinitum" (ibid. cap. 20), das

uns hier beschäftigt. Und auch diese Dauer ist unendlich nur
nach der einen Seite hin, nicht auch nach der andern,



Kategorematische und synkategorematiscbe Unendlichkeit. 51

m. a. W. die ans beschäftigende Unendlichkeit ist nichts anderes
als Anfangslosigkeit. Diese beiden Ausdrücke sind hier
vollständig gleichbedeutend. Das Unbegründete mancher nachher
zu erwähnenden Einwände wird sofort in die Augen springen,
sobald wir den einen Ausdruck für den andern setzen. So lange
nian den unbestimmten Ausdruck „Unendlichkeit" braucht, fühlt
die Einbildungskraft sich in schwindelnde Höhen fortgetragen ;

sobald man aber dafür den bestimmten, erklärenden Ausdruck
„Anfangslosigkeit" setzt, sieht die Einbildungskraft ihre eigenen
Furchtgebilde zerstieben. — Handelt es sich um die in
Veränderung begriffenen und in unaufhörlicher Aufeinanderfolge
entstehenden und vergehenden Dinge, so ist rücksichtlich ihrer die

erwähnte unendliche, d. h. anfangslose Dauer ein infinitum syncate-
gorematicum. Denn jene unendliche Dauer, die wir auch in einem

gewissen Sinne Ewigkeit nennen, käme keinem einzigen Dinge
dieser Art als solchem zu: vielmehr wären alle ohne Ausnahme

endlich und der Zeit unterworfen. Die Ewigkeit könnte mithin
in keiner Weise als das Mafs der Dauer irgend eines Dinges
dieser Art angesehen werden; ihre Ewigkeit oder Unendlichkeit
bestände nur in der anfangslosen Aufeinanderfolge1. — Bezüg-

1 Eine arge Begriffsverwirrung liegt bei P. Stentrup (Das Dogma
von der zeitl. Weltschöpfung S. 41 ff.) vor, der von einer „kategorematisch
unendlichen Succession" und einer „kategorematisch unendlichen Succes-

sionsreihe" redet. Die Begriffe kategorematisch und aufeinanderfolgende

Glieder einer Reihe schliefsen sich gegenseitig aus. Jenes

ist etwas Wirkliches und Bestehendes, dieses dagegen etwas im
Werden Begriffenes oder Potentielles. Deshalb bringt der hl. Thomas stets
das simul in actu und in succès sione in Gegensatz zu einander (vgl.
1. q. 7. a. 4; Contr. Gent. lib. 2 cap. 38 ad 3; De Veritate q. 2 a. 10
ad 1; II Sent. dist. 1 q. 1 a. 5 ad 3) und setzt umgekehrt das in succes-
sione und in potentia einander gleich: Infinitum in potentia in suc-
cessione consistât (De Yerit. q. 2 a. 10). Darin stimmen alle Peripatetiker
ohne Ausnahme überein. Von aufeinanderfolgenden Dingen kann also
Unendlichkeit nur syncategorematice ausgesagt werden. Jedes von ihnen
ist endlich und nur ihre Aufeinanderfolge ist unendlich. „Jede Successions-
reihe — so sagt P. Stentrup S. 44 selbst — kommt durch eine

Aufeinanderfolge von Einheiten zustande, die als ihre Glieder gedacht
werden." Dafs aber etwas im Zustandekommen Begriffenes nicht als

4'



52 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

lieh der von Gott unmittelbar, also fertig, erschaffenen Dinge
verhielte sich die Sache anders. Hätte Gott die Himmelskörper,
oder die Engel, oder die Menschen und sonstige Wesen, die

ihr Sein zumal von ihm empfangen hätten, von Ewigkeit
erschaffen, so wären diese allerdings die Träger und Subjekte

jener anfangslosen Dauer; folglich hätten wir es hier mit einem

infinitum categorematicum zu thun. Dabei ist jedoch zu
beachten, was wir früher (Bd. V, S. 420 Anm. 2) erklärt haben,
dafs nämlich die Dauer einzelner Wesen dieser Art nicht eigentlich

mit der Zeit, sondern mit dem aevum gemessen würde.
Vernehmen wir also jetzt die aus dem Begriff und Wesen

der Unendlichkeit hergeleiteten Beweisversuche gegen die Möglichkeit

einer ewigen Schöpfung. Der hl. Thomas führt die meisten
derselben in der Summa contra Gentes (lib. 2 cap. 38) an.

1. Zunächst sagt man (ibid. ad 3): Unendliches kann nicht
durchlaufen werden. Wenn die Welt aber immer gewesen wäre,
so hätte ein Durchgang durch Unendliches bereits stattgefunden.
Alles nämlich, was vergangen ist, ist durchlaufen. Vergangen

kategorematisch bezeichnet werden kann, liegt auf der Hand. Es ist ja
nur teilweise, aber nicht ganz vorhanden. Würden die durch
Aufeinanderfolge mit einander verbundenen Dinge als Summe oder Resultat
gefafst, so hätte man es natürlich nicht mehr mit der Aufeinanderfolge
zu thun, sondern lediglich mit dem simul in actu. Von dem „Unendlichen

der Potenz nach" oder von der „synkategorematisch unendlichen
Vielheit" nun sagt P. Stentrup (S. 28) selbst: „Niemand hat je an der

Möglichkeit und objektiven Realität der letztern gezweifelt, ja niemand
konnte daran zweifeln." Von der in der Aufeinanderfolge liegenden
Unendlichkeit dagegen, die, wie gesagt, keine kategorematische, sondern
eine der Potenz nach vorhandene, oder synkategorematische Unendlichkeit
ist, will er S. 41 ff. beweisen, dafs sie unmöglich ist. Es ist darum
nicht zu verwundern, dafs er sich in Widersprüche verwickelt; nur legt
er dieselben nicht sich, sondern dem hl. Thomas und dessen Lehre zur
Last. Als einen solchen „Widerspruch" führt er z. B. S. 43 an: „Jeder
Successionsreihe ist es wesentlich, stets wachsen und gröfser werden zu
können; der kategorematischen Unendlichkeit hingegen ist es wesentlich,
nicht wachsen und zunehmen zu können". Der Widerspruch liegt, wie
gesagt, auf Seiten dessen, der von einer „kategorematisch unendlichen
Successionsreihe" spricht.



„Unendliches kann nicht durchlaufen werden". 53

sind aber, sofern die Welt immer war, unendlich viele Tage
oder Bewegungen der Erde um ihre Axe.

Gegen diese „nicht nötigende" Beweisführung macht der
hl. Thomas zunächst darauf aufmerksam, dafs es sich hier nicht

um ein infinitum categorematicum oder infinitum in actu handelt,
sondern um eine solche Unendlichkeit, die in der Aufeinanderfolge

liegt. Jeder der aufeinanderfolgenden Tage ist etwas
Endliches, mithin ist ein Durchlaufen der einzelnen vorübergegangenen
Tage nicht unmöglich. Nimmt man aber die ganze Reihe derselben

zusammen, so ist, unter der Voraussetzung, dafs die Welt immer

war, kein erster Tag zu bestimmen; mithin kann man unter
dieser Voraussetzung von einem Durchlaufen gar nicht reden.
Denn dieser Begriff setzt zwei Endpunkte voraus, macht also

eine Unterstellung, die nicht zutrifft. Rede ich von
Durchlaufen, so mufs ich vor allem einen Ausgangspunkt, einen Beginn
des Laufens setzen. Setze ich einen solchen Beginn, dann

„quaecunque praeterita dies signetur, ab ilia usque ad istam sunt
finiti dies qui pertransiri potuerunt" (1 q. 46 a. 2 ad 6). Bei der
als anfangslos gesetzten Zeit jedoch kann man von einem Durchlaufen,

welches, wie gesagt, von einem Anfang unzertrennlich ist,

gar nicht reden. Dem ganzen Einwurf liegt also die ungereimte
Vorstellung zu Grunde, dafs zwischen zwei von ihm gesetzten
Endpunkten zu durchlaufendes Unendliches in der Mitte läge.
P. Stentrup will diese Ungereimtheit dem hl. Thomas aufnötigen.
„Wenn es nicht unmöglich ist, dafs überhaupt durch successive

Mehrung von Gliedern oder durch einen stetigen Übergang von
Glied zu Glied eine unendliche Successionsreihe entstehe, so

kann es ja auch nicht unmöglich sein, dafs man auf dieselbe

Weise von einem beliebigen ersten Gliede bis zu irgend einem

letzten gelange, auch wenn zwischen ihnen eine unendliche Vielheit

von Gliedern angenommen würde" (S. 46 f.) — Das in dem

Vordersatz Ausgesprochene ist weder die Lehre des hl. Thomas
noch irgend eines seiner Anhänger: vielmehr beruht dasselbe auf
dem von uns als widersinnig erwiesenen Begriffe einer „kategore-
matisch unendlichen Successionsreihe". Diesem also, und nicht
dem hl. Thomas ist zuzuschreiben, was immer sich etwa daraus



54 Lehre d. hl. Thoraas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

folgern liefse. Gleichwohl fährt P. Stentrup fort: „Von dieser
Seite also darf die Antwort des hl. Thomas als ungenügend
zurückgewiesen werden. Noch ungenügender scheint sie uns
nach der andern Seite hin zu sein, da die Bemerkung, von jedem
beliebigen vergangenen Tage sei ein Übergang zum gegenwärtigen
Tage möglich, wohl kaum die Lösung obigen Einwandes
vorbereiten, geschweige denn selbst die Lösung desselben sein kann.

Oder wird man behaupten wollen, man sei durch die Möglichkeit,
welche Gegenstand der Bemerkung des hl. Thomas ist, zum
Schlüsse berechtigt, dafs auch der Übergang durch eine unendliche

Successionsreihe von Tagen bis zum gegenwärtigen Tage
möglich sei?" — Durch die von P. Stentrup als ungenügend
bezeichnete Bemerkung will der Aquinate keine Lösung der

Schwierigkeit geben, vielmehr sucht er durch dieselbe, aus
B-ücksicht auf die Gegner, der von ihnen vorgebrachten Schwierigkeit

jene Passung zu geben, in der allein sie einen vernünftigen
Sinn hat. Zu diesem Zweck sagt er: Wenn Ihr von Durchlaufen

im eigentlichen Sinne redet, so müfst Ihr notwendig
einen Ausgangspunkt annehmen, denn sonst treibt Ihr Mifsbrauch
mit diesem Wort und Euere Begriffe widersprechen sich. Nimmt
man aber einen Ausgangspunkt an, so ist kein Grund abzusehen,
weshalb von da ab die Tage nicht sollten durchlaufen werden

können, da sie ja alle (sowohl distributive als collective) endlich
sind. Nimmt man aber Durchlaufen als gleichbedeutend mit
Verfliefsen, so kann der Begriff auch auf eine synkategore-
mati8ch unendliche Successionsreihe von Tagen, d. h. auf
anfangslos fliefsende Tage angewendet werden.

Um das Zutreffende dieser Antwort noch deutlicher zu

sehen, müssen wir uns über den Sinn des Aristotelischen Grundsatzes,

dafs Unendliches nicht durchlaufen werden kann,
verständigen. Dieser Grundsatz bezieht sich zunächst nicht auf ein

einseitig (secundum • quid) Unendliches, sondern auf ein (simpli-
citer) Unendliches, d. h. auf ein solches, das weder Anfang noch

Ende hat, also nach beiden Seiten hin endlos ist. Dafs ein

Widerspruch zwischen dem Begriffeines solchen Unendlichen
und dem Begriff Durchlaufen vorhanden ist, liegt auf der



Sinn dieses Aristotelischen Grundsatzes. 55

Hand, denn der eine dieser Begriffe fordert zwei End- oder

Grenz-Punkte, während der andere dieselben ausschliefst.
Deshalb ist in diesem Sinne Unendlich und Undurchlaufbar
gleichbedeutend. Jenes ist die Erklärung von diesem: To
6' äntiQov zo âôvvaxov ôieh9-sîv zcô firj jiEzpvxévai ôuévai
(Metaph. X. 10: Physic. III. 4 und pas.), was der hl. Thomas

(In Physic, loc. cit. lect. 7) erklärend übersetzt: „uno modo

dicitur infinitum, quod non est natum transiri: nam infinitum
idem est quod intransibile; et hoc est, quia est de genere in-
transibilium." Undurchlaufbar ist etwas also nur, insofern und
insoweit es unendlich ist. Da wir es hier aber mit einem

einseitig Unendlichen zu thun haben, so kann der Begriff der
Undurchlaufbarkeit auf dasselbe nur angewendet werden, insoweit

seine Unendlichkeit behauptet wird. Diese Unendlichkeit
aber ist gleichbedeutend mit Anfangslosigkeit. Also kann ich

nach vorne hin die Reihe nie durchlaufen, d. h. ich kann nie

an einen (nicht vorhandenen) Anfang kommen. Das ist mithin
der einzige Sinn, in welchem der angeführte Aristotelische Grundsatz

hier angewendet werden kann.1
Setzt man also den Begriff Durchlaufen als

gleichbedeutend mit Verfliefsen (unendlich vieler Tage), als

Bewegung nach der Seite hin, auf welcher Unendlichkeit nicht
behauptet wird, so ist nicht abzusehen, weshalb derselbe mit
dem Begriff der Unendlichkeit, die hier ja blofse Anfangslosigkeit
ist, streiten soll. Eine nach vorne (ex parte ante) unendliche

Zeit kann vorübergehen, wenn sie als ohne Anfang fliefsend

gedacht wird. Denn dann besteht die behauptete Unendlichkeit

ja nur, wie gesagt, in der Anfangslosigkeit der Dauer, während
alles Dauernde in der That endlich ist.

1 Es ist also klar, dafs in der Erwiderung gegen die vom hl.
Thomas vertretene Lehre mit jenem Aristotelischen Grundsatz Mifsbrauch
getrieben wird. Auf unsern Fall mufs vielmehr die entgegengesetzte
Lehre des Stagiriten angewendet werden: Aexzsov tiqoç zov iptozâivzct
si èvâéyezai cineipa ôisÇsX&sïv >} sv ypovqj ij iv /nqxsi, ozi ïoziv dig,

son f>' ojç ov. 'EvzeXsyeiq fihv yx/i ovza ovx iväeyezai, âvvdfisi d'

iviHyszai ' o yà(i ovvsywç xivovftevoç xccza ov/xßeßr/xbg ansiQa dieXrj-
h.'Osv, anl<j)g <)' ov: Physic. VIII. 8.



56 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Gewifs wird niemand behaupten wollen, der Weg von
rückwärts nach vorwärts sei gerade so weit wie von vorwärts nach

rückwärts, und man müsse deshalb, wenn man Durchlaufbarkeit
nach der einen Seite hin zugebe, dieselbe auch nach der andern

zugestehen. Doch wir täuschen uns. So behaupten allerdings
manche. Prof. Hagemann (Metaphysik 4. Aufl. Freiburg 1884
S. 204) sagt z. B. : „Verfolgen wir die Successionsreihe von der
Gegenwart aus rückläufig, so könnten wir die Reihe nicht
durchlaufen, wenn sie anfangslos wäre. Folglich könnten wir die

anfangslose Reihe auch nicht durchlaufen durch
Vorwärtsbewegung, wir kämen also nicht zu einem letzten Gliede in der

Gegenwart." Doch die Antwort hierauf ist im Vorhergehenden
schon gegeben. Die Reihenfolge, von der wir hier reden, ist
nur nach der einen Seite, nämlich nach dem Anfange hin, endlos,
nicht aber nach der andern Seite hin. Das vorhandene Ende
kann ich also durch fortgesetzte Bewegung erreichen; aber ich
kann nicht nach der andern Seite hin zu einem nicht
vorhandenen Ende gelangen.

Dieses wird noch klarer, wenn wir noch auf einen andern
Mifsbrauch aufmerksam machen, der hier unvermerkt mit dem

Wort Durchlaufen getrieben wird. Was versteht man denn

unter diesem Durchlaufen? Was durchläuft? Was wird
durchlaufen? Was ist das Durchlaufen selbst? Handelt
es sich hier denn um etwas anderes als um das einfache
Beharren der Geschöpfe in Dasein und Thätigkeit? Haben wir es

mit etwas anderm zu thun als mit der blofsen Dauer oder
Fortdauer von Veränderungen? Oder stellt man sich die Zeit etwa

vor wie eine zu durchschreitende Bahn, und die entstehenden
und vergehenden Geschöpfe als diese Bahn durchschreitend?
Man setze also an Stelle der verschwommenen und bildlichen
Ausdrücke die klaren und eigentlichen Bezeichnungen, und wir
stehen vor der Frage: weshalb sollte eine immer dauernde

Reihenfolge von Veränderungen nicht haben bis heute dauern
können? Wenn man sich auf diese Frage Antwort gibt, dürfte
die Schwierigkeit, wenigstens in der vorstehenden Fassung,
verschwinden.



57

Der hl. Bonaventura sucht der aus der unendlichen, d. h.

anfangslosen Zahl von Tagen hergenommenen Schwierigkeit eine

andere Wendung zu geben, indem er sagt: „Quaeram a te,
utrum aliqua revolutio praecesserit hodiernam in infinitum, an

nulla." Schon diese Frage zeigt, dafs der seraphische Lehrer
von einem verkehrten Begriff der hier in Rede stehenden
Unendlichkeit ausgeht. Nur die end- oder vielmehr anfangs-lose

Aufeinanderfolge ist unendlich, wie wir sagten, während alle
einzelnen aufeinanderfolgenden Tage endlich sind, m. a. W. nicht
das, was auf einander folgt, ist unendlich, sondern das

Aufeinanderfolgen selbst. Alle einzelnen Tage haben also von
einander nur einen endlichen Abstand, aber von keinem derselben
kommt man je zu einem Anfang. „Quaelibet circulatio praece-
dentium transiri potuit, quia finita est; in omnibus autem simul

consideratis, si mundus semper fuisset, non esset accipere primam"
(S. Thorn. Contr. Gent. lib. 2 cap. 38). Von allen zusammengenommen

kann man also unendliche Dauer aussagen, denn
immer hat es Tage gegeben. Die Frage: utrum aliqua revolutio
praecesserit hodiernam in infinitum, an nulla, ist also unberechtigt;

sie beruht auf einer falschen Voraussetzung. Darum sind
auch die Folgerungen, die der hl. Bonaventura aus ihr zieht,
falsch. Er sagt: „Si nulla (revolutio praecessit hodiernam in
infinitum): ergo omnes finite distant ab hac, ergo sunt omnes

finitae, ergo habent principium." Hier haben wir die bereits
früher getadelte Verwechselung des distributiven mit dem

kollektiven Sinne. Zu dem Wort nulla ist hinzuzusetzen:

determinata; und der Schlufs auf omnes ist nur berechtigt,
Wenn der Ausdruck gleichbedeutend ist mit singuli, nicht aber
Wenn er auf die Gesamtheit als solche ausgedehnt wird.
Verstände der hl. Bonaventura seine Folgerung in ersterm Sinne,
so wären wir vollständig mit ihm einverstanden; da er sie aber
m letztem Sinne versteht, müssen wir sie von der Hand weisen.
Wir geben also den einen Teil des uns gestellten Dilemmas zu,
iafs nämlich kein bestimmter Tag sich vom heutigen in
unehlichem Abstand befinde, behaupten aber, dafs in logischer
bchlufsfolgung sich daraus nichts anderes ergibt, als was wir



58 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

selbst von Anfang an behauptet haben, nämlich dafs kein
bestimmter Tag von einem andern bestimmten Tag unendlich

absteht, und dafs jede bestimmte Reihe von Tagen einen Anfang
und ein Ende hat. Damit fällt der zweite Teil des Dilemmas

von selbst, und wir sind der Mühe überhoben, darauf zu

antworten. Trotzdem erscheint den Gegnern des hl. Thomas diese

Ausführung als eine „demonstratio omnibus numeris absoluta",
durch die es „quam maxime planum fit, nequaquam infinitam
aliquam dierum multitudinem huic ipsi diei praemissam fuisse."

(Krause, loc. cit. p. 13 n. 2.)1 Dafs ein Übergang von den

einzelnen Tagen (omnes singuli „quaelibet earum")
auf deren Gesamtheit („multitudo") nicht erlaubt ist, scheint
diesen Gegnern kaum in den Sinn zu kommen.

Herr Langen glaubt in dem Begriff einer anfangslosen
Zeit einen Anhaltspunkt zu finden, um die Unmöglichkeit einer
immerseienden Welt darzuthun. „Die Zeit — so sagt er (S. 16)
— ist ein Nacheinander der Dinge, das Vor und Nach der

Veränderungen des geschaffenen Seins. Bei der Setzung einer
unendlichen Zeit würde ich also eine unendliche Reihe einzelner

Veränderungen annehmen. Diese Annahme aber gerät in Widerspruch

mit dem Denken. Habe ich eine fortlaufende Reihe vor
mir, so bin ich gezwungen, eine Grenze dieser Reihe zu setzen."
Man wird gespannt auf den Beweis. — „Thue ich dieses nicht,
so breche ich dadurch nur in meinem Denken ab, ohne aber

damit den Begriff einer unendlichen Reihe gesetzt zu haben.

Ich höre nur auf, die Glieder der Reihe weiter zu bestimmen."

Vielleicht hätte man diese Folgerungen eher aus der entgegengesetzten

Voraussetzung erwartet. Nämlich so: setze ich in
meinem Denken einer unendlichen Reihe eine Grenze, so breche

ich ab, ich höre auf, die Glieder der Reihe weiter zu bestimmen.

1 Bis zu welchem Grade hier die Lehre des hl. Thomas mifs-
verstanden wird, ergibt sich besonders aus n. 4 ibid. — Die Erklärung
der Lehre des hl. Bonaventura ist wörtlich (aber ohne Anführung) aus

Frohscharamer a. a. 0. S. 519 übersetzt, während die von Froh-
schammer (S. 523) nach dem hl. Thomas gegebene Widerlegung derselben
nicht der Übersetzung wert erachtet wurde.



59

Aber Herr Langen sagt: „Thue ich dieses nicht, so n. s. w."
Doch sehen wir von der Begründung seiner Behauptung ab, uin
diese selbst ins Auge zu fassen. Sie lautet: „eine unendliche
Reihe einzelner Veränderungen ist im Widerspruch mit dem

Denken."1 Dafs diese Behauptung schlechterdings falsch ist,
ergibt sich aus der blofsen Thatsache, dafs wir wenigstens eine
„unendliche Reihe einzelner Veränderungen", nämlich die
endlosen Akte der unsterblichen Seelen nicht blofs wirklich in

unserm Denkprozels erfassen, sondern auch ohne Grenzen denken

müssen, wenn wir nicht mit dem Dogma in Widerspruch
geraten wollen. Was also Herr Langen als undenkbar erklärt,
ist thatsächlich ein Gegenstand seines eigenen Denkens. Übrigens
hätte er auch bedenken müssen, dafs das „Abbrechen einer
fortlaufenden Reihe in unserm Denken" nie den Begriff des

infinitum, von dem hier die Rede ist, sondern nur den des in-
definitum ergibt.

2. Ein anderer Einwurf wird vom hl. Thomas (1. c. ad 4)

so gefafst: Das Unendliche kann nicht gröfser werden durch
neue Hinzufügungen. Jeder neue Tag würde aber die unendliche

Zahl der vorübergegangenen Tage vermehren.
Diese Begründung nennt der Aquinate „schwach". Denn,

1 Ähnlich sagt auch Heinrich, Dogmat. Theol. III 492: „als
wirklich denken wir uns immer nur eine endliche Zeit, wie weit wir
dieselbe auch ausdehnen mögen, und jenseits derselben denken wir uns

nur eine unbegrenzte Möglichkeit anderer Zeiten". Geradeso König,
Schöpfung und Gotteserkenntnis S. 87; Kuhn in der Tübinger Theol.
Quartalschrift 1843 S. 182, u. a. Kuhn führt sogar den hl. Thomas als

einen Gewährsmann an : „Der Begriff einer unendlichen Zeit ist ein

widersprechender, und ganz richtig heifst es bei Thomas, eine unendliche Zeit
würde nicht bis auf den gegenwärtigen Tag gekommen sein". Wie der
Leser schon weifs, enthalten diese Worte aus dem englischen Meister
nicht dessen Lehre, sondern einen von ihm widerlegten Einwand. — Es
möchte uns fast scheinen, dafs diese Gelehrten die Frage nach dem Dasein
einer endlosen Dauer mit jener nach dem Inhalt dieser Dauer
verwechseln. Man könnte zugeben, dafs man den Inhalt einer endlosen
Dauer im Denken nicht vollkommen erfafst; aber die Behauptung, dafs

wir uns eine unendliche Zeit nicht denken können, kann nun und nimmer
zugegeben werden.



60 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

sagt er, wenn eine ewige Zeit angenommen wird, so kann
dieselbe blofs wegen des geleugneten Anfangs unendlich genannt
werden, nicht aber zugleich wegen nicht vorhandenen Endes.
Denn die Gegenwart ist die Grenze der Vergangenheit. Nach

vorwärts also ist die Zeit auch in jener Annahme endlich, mithin
steht nichts im Wege, dafs sie von dieser Seite einen Zuwachs
erfahre. — Handelte es sich um eine allseitige Unendlichkeit,
so könnte sie allerdings in keiner Weise gröfser werden; handelt
es sich aber, wie hier, um eine einseitige Unendlichkeit, so

ist ein Zuwachs von der andern Seite durchaus nicht
ausgeschlossen. Es ist ja dann nicht das Unendliche, insoweit es

unendlich ist, welches gröfser wird, sondern das Unendliche,
insoweit es endlich ist. Um ein solches Ding aber, welches
secundum aliquid unendlich, und secundum aliud endlich ist,
handelt es sich hier. Nach rückwärts ist die hier behauptete
Dauer unendlich, und nach dieser Seite hin kann sie Keine

Verlängerung erfahren: nach vorwärts aber ist sie endlich und
darum steht ihrem Wachsen nicht das Geringste im Wege. —
Oder um es noch anders auszudrücken: die in Hede stehende

Unendlichkeit ist blofse Anfangslosigkeit, nicht aber auch

Endlosigkeit. Ein Ende haben wir, nicht aber einen Anfang.
Zum Ende köuuen wir also hinzuzählen, nicht aber zum Anfang.
Das Eortschreiten der Zeit verlängert also die unendliche Dauer

nicht, insofern sie unendlich (d. h. anfangslos) ist, m. a. W.
dem Unendlichen als solchen wird hier nichts hinzugefügt.

Dasselbe ergibt sich auch, wenn wir die in der anfangslosen
Dauer einander folgenden Dinge betrachten, also die Zahl der

Umdrehungen der Himmelskörper, der Zeugungen u. s. w. Diese
sind nicht categorematice (actu), sondern nur syncategorematice
(potentia) unendlich, d. h. ein jedes von ihnen ist endlich, aber
ihre Aufeinanderfolge oder ihre Reihe ist unendlich (d. h.

anfangslos). Werden nun die neuen Tage, Monate, Jahre u. s. w.
der ganzen Reihe hinzugefügt? Das ist unmöglich, weil
dieselbe ja zu diesem Zweck als abgeschlossen gefafst werden
müfste. Also nicht die unendliche Reihe der genannten Dinge,
sondern die Zahl der einzelnen Dinge wird durch neue Hinzu-



In einer Hinsicht Unendliches kann in einer andern gröfser werden. 61

fügungen vermehrt, m. a. W. die Hinzufügung findet nicht zu
der Unendlichkeit der Dinge, sondern zu den endlichen Dingen
statt: Infinito non fit additio secundum suam totalem successionem,

qua infinitum est in potentia tantum accipientis; sed alicui finito

aceepto in actu; et illo nihil prohibet aliquid esse plus vel majus

(II. Dist. 1 q. 1 art. 5 ad 4 rat. in contr.).
Wenn also der hl. Bonaventura den hier widerlegten

Einwand in folgendem Syllogismus ausdrückt:

Impossibile est infinito addi
Sed si mundus est sine principio, duravit in infinitum;
Ergo durationi ejus non potest addi

so ist in scholastischer Form zu antworten: Distinguo majorem:
Impossibile est addi infinito simpliciter, concedo; infinito
secundum quid, subdistinguo: ex qua parte est infinitum,
concedo; ex qua parte non est infinitum, nego.

Ebenso distinguo minorem: Si mundus est sine principio,
duravit in infinitum ex parte ante, concedo, ex parte
post, nego.

Ergo — so mufs der Schlufs lauten — durationi ejus ex
parte ante, nihil potest addi, concedo; ex parte post nihil
potest addi, nego.

Aber der seraphische Heilige glaubt seinen Ausgangspunkt
festhalten zu können. Er sagt: „Haec est veritas infallibilis,
quod, si mundus est aeternus, revolutiones solis in orbe suo sunt

infinitae; rursus pro una revolutione solis necesse est fuisse

duodecim ipsius lunae; ergo plus revoluta est luna quam sol;
et sol infinities: ergo infinitorum ex ea parte qua inf'inita
sunt, est reperire excessum. Hoc autem est impossibile."

Dafs der hl. Bonaventura und alle hier zur Sprache
kommenden Scholastiker von dem kopernikanischen Weltsystem
nichts wissen, ist für unsere Frage ohne alle Bedeutung. Die
vorstehende Beweisführung des hl. Bonaventura aber beruht auf einer

Verme'ngung von infinitum simpliciter (oder secundum essentiam;
und infinitum secundum quid (oder per accidens); ebenso von
infinitum in actu und infinitum in potentia. Letztere
Unendlichkeit besteht lediglich in dem endlosen Aufeinander von an



62 Lehre d. hl. Thomas fib. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

sich endlichen Dingen. Ob diese Dinge also in gröfserer oder

geringerer Anzahl vorhanden sind, ist für ihre Unendlichkeit sub

ratione formali völlig gleichgültig. Die Zahl der fortdauernden

Dinge selbst verhält sich zur Unendlichkeit derselben nur
materialiter. Das ist aus einem Beispiel leicht zu ersehen.

Rehmen wir zwei mit gleicher Schnelligkeit ins Unendliche
fortlaufende Räder, von denen das eine gröfser ist als das andere.
Offenbar macht das eine derselben viel mehr Drehungen wie
das andere; beide aber laufen ohne Ende. Ist nun deshalb das

eine in seinem Lauf mehr unendlich als das andere? Das wäre
thöricht zu behaupten. Die Unendlichkeit wird eben nur auf
das Ohne-Ende-Laufen bezogen, nicht aber auf die Zahl der

Drehungen, die in dem Laufen stattfinden. Die Unendlichkeit
der Drehungen beider Räder ist also formaliter dieselbe,
obgleich sie materialiter verschieden ist. Deshalb sagt der
hl. Thomas (II Sent. Dist. 1. loc. cit.) bezüglich des angeführten
Argumentes: „Quod haec ratio sit sophistica patet, quia
tollit etiam infinitum in additione numerorum, ut si sie dicatur:
Aliquae species numerorum sunt excedentes denarium, quae non
excedunt centenarium, ergo plures species excedunt denarium

quam centenarium: et ita cum infinitae excédant centenarium,
erit aliquid majus infinito." Ob ich also von Tagen oder Wochen
oder Monaten oder Jahren rede, so ist das bezüglich der
Unendlichkeit der Dauer einerlei. Die Unendlichkeit, d. h. die end-
oder anfangs-lose Aufeinanderfolge, ist für alle gleich. Aber
daraus folgt mit nichten, dafs die in solcher Reihenfolge befindlichen

Dinge unter sieh gleich wären. Und es folgt noch weniger,
was der hl. Bonaventura folgert, dafs das eine gröfser sei als
das andere, ex ea parte qua infinita sunt.

Zur weitern Erklärung dieses Verhältnisses fügen wir die

folgende Stelle aus dem hl. Thomas bei: „Quia infinitum non
est substantia quaedam, accidit rebus quae dicuntur infinitae
sicut infinitum multiplicatur secundum diversa subjecta, ita
necesse est quod proprietas infiniti multiplicetur, ita quod con-
veniat unicuique illorum secundum illud subjectum. Est autem
quaedam proprietas infiniti, quod infinito non sit aliquid majus.



Der Teil soll gleich dem Ganzen sein. 63

Sic igitur si accipiamus unam lineam infinitam, in illa non est

aliquid majus infinito; et similiter si accipiamus quamcumque
aliarum linearem infinitarum, manifestum est quod uniuscujusque
earum partes sint infinitae. Oportet ergo quod omnibus illis
partibus infinitis non sit aliquid majus in illa linea; tarnen in
alia linea et in tertia erunt plures partes etiam infinitae praeter
istas. Et hoc etiam videmus in numeris accidere: nam species

numercrum parium sunt infinitae, et similiter species numerorum
impariurn: et tarnen numeri pares et impares sunt plures quam

pares (Dasselbe Beispiel braucht er auch zur Erklärung derselben
Sache in Quo dl. 9 art. 1 ad 1). Sic igitur dicendum est quod
infinito simpliciter et quoad omnia nihil est majus; infinito autem

secundum aliquid determinatum non est aliquid majus in illo
ordine; potest tarnen accipi aliquid aliud majus extra illum or-
dinem. Per hunc igitur modum infinita sunt in potentia creaturae;
et tarnen plura sunt in potentia Dei quam in poteDtia creaturae"

(III. q. 10 a. 3 ad 3).
3. Aus derselben Verwechselung von verschiedenen

Unendlichkeiten, oder, wie der hl. Thomas es nennt, aus demselben

Sophisma, gehen eine Anzahl anderer „Beweise" hervor, welche
einen Widerspruch in der hier zur Sprache kommenden
Unendlichkeit darthun sollen. So sagt man: Wenn die Welt von

Ewigkeit wäre, so würde folgen, dafs das Ganze und der Teil
gleich grofs wären. Es ist nämlich klar, dafs dasjenige, welchem

ich etwas hinzufüge, sich zu der aus ihm und dem Hinzugefügten
bestehenden Summe als Teil verhält. Also sind die vor einem

Monat vorhandenen Tage nur ein Teil der jetzt vorhandenen

Tage. Und doch sind die jetzt vorhandenen Tage bei Annahme
einer ewigen Welt nicht mehr als die vor einem Monat
vorhandenen, sondern ihnen gleich. Ist die Welt nämlich ewig, so

waren vor einem Monat unendlich viele Tage verflossen; ebenso

sind bis heute unendlich viele Tage verflossen. Ein Unendliches
kann äber nicht gröfser sein als das andere; also sind die jetzt
vorhandenen Tage gleich mit den vor einem Monat vorhandenen,
mithin der Teil und das Ganze gleich. „Man mufs entweder

annehmen, dafs ein Teil dem Ganzen, die Sekunde einem Jahre



64 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

gleichsteht, oder dafs ein gröfseres nnd kleineres Unendlich

existiert" (Wieser, Innsbrucker Zeitschrift für kath. Theologie.
1878. S. 479).

„Haec sophisticatio manifeste decipit" — sagt der Kard.

Aegidius de Colonna (loc. cit.) in treuer Übereinstimmung mit
dem hl. Thomas. Die handgreifliche Widerlegung ist in dem

vorher aus dem Aquinaten angeführten Beispiel gegeben. Über
10 hinaus gibt es unendlich viele Zahlen, und gleichfalls
unendlich viele über 100 hinaus; also gibt es über 10 nicht mehr
Zahlen als über 100; also ist 10 und 100 gleich, oder der Teil
ist gleich dem Ganzen. Um eine solche Sophisterei zustande zu

bringen, braucht man also nicht die Annahme einer immer
geschaffenen Welt. Die Lösung des Trugschlusses ist in dem

Vorhergehenden bereits gegeben. Man übersieht, dafs es sich um
ein infinitum secundum quid, nicht um ein allseitiges, sondern

um ein einseitiges Unendliches handelt. Nur nach der einen
Seite hin ist in dem angezogenen Vergleich die Zahl, und in
dem verglichenen Falle die Dauer unendlich. Die Unendlichkeit
liegt in dem einen Falle darin, dafs ich, mag ich von was immer
für einer gegebenen Zahl anfangen zu rechnen, nie zur letzten
Zahl gelangen kann. Und mag ich, in dem andern Falle, von
welchem Tage auch immer nach rückwärts gehen, so gelange
ich doch nie zum Anfang der Tage. So aufgefafst ist die

Unendlichkeit immer gleich. Fasse ich jedoch die in nie endendem

Aufeinander sich folgenden Dinge von der Seite auf, von
welcher ihnen Unendlichkeit nicht beigelegt wird, so ist es

klar, dafs ich von derselben ein Mehr oder Weniger aussagen
kann. So ist eine Zahl gröfser als die andere — nicht weil
ich von ihr aus schneller zum Ende der Zahlen gelange, als

von einer andern (denn von keiner gegebenen Zahl aus ist es

möglich, zu einem Ende nie endender Zahlen zu gelangen);
sondern weil die eine, da wo sie steht, öfters die Einheit in sich

enthält, oder von der Einheit weiter absteht, als eine andere.

Nach der einen Seite hin, dem auch in ewigem Fortgang nie zu
erreichenden Ende, sind alle Zahlen in gleichem Abstände. Nach
der andern Seite jedoch, der feststehenden Einheit, sind alle



65

ungleich entfernt. Ist es also nicht eine fallacia accidentis, das,

Avas für die Zahl accidental ist, nämlich ihren Abstand von einem

nicht vorhandenen Ende, als Mafsstab ihrer Gröfse anzunehmen?

Durch das Zunehmen der Tage und Jahre wird also in keiner
Weise deren in Anfangslosigkeit und Aufeinanderfolge liegende
Unendlichkeit vermehrt, sondern nur ihre eigene Zahl. Man
kann also nicht sagen: „In Wahrheit war diese „unendliche"
Zahl gestern kleiner als heute, und sie ist heute kleiner als

morgen, ist also einer konkreten Zunahme fähig und unterworfen

— und trotzdem sollte sie wirklich unendlich sein?" 1 Die

Hinzufügung der neuen Tage und Jahre findet ja, wie vorher

dargethan, gar nicht zu der gesamten Aufeinanderfolge, inwiefern
dieselbe unendlich ist, statt; also kann ich die neuen
Hinzufügungen auch nicht als Teile des Ganzen fassen.

Wenn also To le tus zu dem Schlufs kommt, dafs „tot
praecesserint instantiae quot horae, et tot horae quot dies, et

tot dies quot menses und wenn er dieses dann „quoddam
absurdum valde grave et paradoxum, iroo et omnino incredibile"
nennt — so sind alle diese Eigenschaftswörter seiner eigenen

„sophistischen" Argumentation beizulegen.
4. Indessen scheint eine andere Schwierigkeit sich zu

ergeben aus dem Verhältnis der Jahre zu den Monaten, der
Monate zu den Wochen, der Wochen zu den Tagen u. s. w.
Offenbar setzt ja das Jahr die Monate, der Monat die Wochen,
und die Woche ihre Tage voraus. Was aber etwas anderes

sachlich rmraussetzt, kann nicht ewig sein; denn etwas Ewiges
kann nicht später als ein anderes sein. Mithin kann kein

einziger dieser Zeitabschnitte als ewig bezeichnet werden. —
Aber auch diese Schwierigkeit löst sich nach dem oben (S. 50
und 57) Gesagten leicht. Allerdings sind in begrenzter Zeit
die Monate vor dem Jahr, so dafs jedem bestimmten Jahr seine

zwölf Monate vorangehen müssen; aber vor jenem Jahr waren
schon andere Jahre und vor jenen Monaten bereits andere

Monate. Wird die Zeit also als unbegrenzt oder anfangslos

1 König, Schöpfung und Gotteserkenntnis S. 86. Die Worte
„wirklich unendlich" stehen hier für „aktuell unendliche Zeit" (1).

Jahrbuch für Philosophie etc. VIT. 5



66 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

gesetzt, so waren vor diesem Jahr bereits unendlich viele Jahre
und vor diesem Monat unendlich viele Monate. Und das ist
die einzige „Unendlichkeit", die wir behaupten. Auch dieser
Einwand geht also wieder von der falschen Voraussetzung

aus, dafs die hier in Rede stehende Unendlichkeit gleichbedeutend
ist mit anfangsloser (ewiger) Dauer eines bestehenden Dinges,
während sie thatsächlieh doch nur in der Aufeinanderfolge liegt;
m. a. W. man verwechselt die synkategorematische Unendlichkeit
mit der kategorematischen und überträgt das, was von den
einzelnen abgegrenzten Dingen gilt, auf die anfangslose Summe

derselben, wie wenn ich etwa von der nach der Zukunft hin
dauernden Zeit sagte: auf den heutigen Tag folgt die Rächt,
ebenso auf den morgigen, also mufs nach allen Tagen (in ihrer
Gesamtheit) Rächt folgen. Ebensowenig kann also auch gesagt
werden, dafs allen bis jetzt verflossenen Jahren zusammengenommen

oder zusammengedacht, Monate vorausgegangen seien.

Alle Jahre zusammengenommen, schliefsen ja alle Monate ein,
und alle Monate zusammengenommen, schliefsen alle Wochen in
sich. Kann also auch kein einzelnes, durch den Verlauf von
365 Tagen zustande kommendes Jahr ewig sein, so kann
dasselbe doch nicht von der anfangslosen Aufeinanderfolge von
Jahren behauptet werden.

Wir wollen von den zuletzt besprochenen Einwürfen nicht
Abschied nehmen, ohne auf einige andere sophistische Kniffe,
die ihnen zu Grunde liegen, wenigstens in Kürze aufmerksam zu
machen. — Zunächst reden dieselben von Unendlichem, als von
einem Ganzen. Dafs das eine contradictio in terminis ist, liegt
auf der Hand. Run und nimmer kann aus der Zusammensetzung
von Teilen ein Unendliches entstehen. Das hier in Rede
stehende Unendliche schliefst um so mehr den Begriff eines

Ganzen aus, als es ein blofses infinitum in potentia, also gar
kein ens categorematicum oder in actu ist. — Ebensowenig
kann man, sobald einmal von Unendlichem die Rede ist,
Ausdrücke wie gröfser und kleiner, gleich und ungleich
gebrauchen, denn das sind ja Einteilungen oder Eigenschaften
der (begrenzten) Quantität. Un-endlich heifst eben ohne Ende,



Die Mystik des Angelus Silesius. 67

ohne Grenze sein, und das kann offenbar ebensowohl von
Stunden wie von Monaten und Jahren ausgesagt werden, und
es ist unbegreiflich — wenigstens wenn man mit dem Verstände
und nicht mit der Einbildungskraft philosophiert — wie man
hier die Begriffe gröfser und kleiner anwenden kann. Allerdings

kann man auf den Begriff der Zeit diese Ausdrücke
anwenden, wenn man sie nach der Seite fafst, auf welcher sie

endlich ist, nicht aber, wenn man von ihr redet, insofern sie

als unendlich d. h. als anfangslos gesetzt wird.
Eine letzte Bemerkung möchten wir noch hinzufügen

bezüglich der Spielerei mit den Begriffen Ganzes und Teil.
Auch zugegeben, dafs diese Begriffe hier angewendet werden

könnten, so wäre doch die von ihnen gemachte Anwendung
eine unzulässige. Was wir sagen sollen, drückt der hl. Thomas

folgendermafsen aus: „Quod dicitur, quod quantum additum
quanto facit majus, intelligendum est ubi utrumque dicitur
quantum secundum eandem rationem; sed ubi unum est ratio
alterius quod sit quantum, hoc non oportet: sicut si lignum
est longum, erit linea longa, nec oportet quod lignum cum
linea sit longius quam linea, quia linea est ratio longitudinis
ligno" (Quaest. Disp. De malo q. 2. a. 2 ad 8). Das

letztverflossene Jahr als ein Teil der anfangslos fliefsenden Zeit kann

also nicht, addiert mit dieser Zeit, etwas Gröfseres ausmachen.

-K«
DIE MYSTIK DES ANGELUS SILESIUS.

Von DR. PAUL MAHN.

(Schlufs.)

Als Einleitung zu Schefflers Weltanschauung mag der
Spruch »VI, 251 dienen:

Die Meinungen sind Sand, ein Narr der bauet drein;
Du baust auf Meinungen, wie kannst du weise sein?

Wahre Philosophie mufs ins Wesen der Dinge zu dringen suchen
und sich nicht durch den Augenschein, auf den die gemeine
Meinung baut, trügen lassen.


	Die Lehre des hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung

