
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators des Hl.
Thomas von Aquin

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 21

Falle allerdings würde der Kampf gegen die aufsenstehenden

Feinde mit konzentrierter Kraft und mehr Aussicht auf Erfolg
geführt werden können.

3-^gg^-c

RICHTIGSTELLUNGEN DER ANSICHTEN DES
NEUESTEN KOMMENTATORS DES HL. THOMAS

YON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

b) Der Herr Kritiker hat sich in seiner Recension auf
Sylvius berufen. Meine Antwort darauf war, dafs diese Berufung
sehr unglücklich ausgefallen sei. Nun lesen wir im vorliegenden
Hefte S. 417: „dafs die motio im passivem Sinne, d. h. das

applicari oder moveri der causa secunda real identisch ist
mit dem agere derselben, ist und bleibt die Ansicht des
bekannten Thomisten Sylvius a Brania, wenngleich Feldner dessen
klare Worte anders zu deuten sucht und meint, ,die Berufung
auf Sylvius hätte nicht unglücklicher ausfallen können'. Damit
jeder sich ein Urteil über diese ,unglückliche Berufung' bilden
könne, seien nochmals des Sylvius Worte wiederholt". Nun
folgen drei Stellen aus Sylvius.

Der verehrte Herr Gegner hat es in der That vortrefflich
gemacht. Wir gewinnen dabei zugleich einen Einblick in die
Methode, mit welcher er bei seinen Arbeiten vorgeht. In der
Recension hat er nämlich blofs eine Stelle aus Sylvius gebracht,
hier erscheinen deren drei auf der Bildfläche. Von dieser einen
in der frühern Schrift des Herrn Gegners habe ich gesagt, die
Berufung auf Sylvius hätte unglücklicher nicht ausfallen können.
Was macht nun Herr Dr. Wilhelm Esser? Er bringt blofs den
obern Teil jener Stelle, und läfst den untern, die nähere
Erklärung dieses obern Teiles, nämlich den in der frühern Schrift
angeführten Teil ganz weg und schreibt: „es ist und bleibt die
Ansicht des bekannten Thomisten Sylvius a Brania, wenngleich
Feldner dessen klare Worte anders zu deuten sucht und meint,
die Berufung auf Sylvius hätte unglücklicher nicht ausfallen
köpnen. Damit jeder sich ein Urteil über diese ,unglückliche



22 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

Berufung' bilden könne, seien nochmals des Sylvius Worte
wiederholt." Im gewöhnlichen Leben hat man für ein derartiges
Vorgehen einen eigenen Samen. Im frühem Hefte führt der
Herr Gegner einen ganz andern Teil der Stelle an. Diesen
widerlege ich, weil kein weiterer vorhanden. Nun stellt der
Herr Gegner im vorliegenden Hefte die Sache so dar, als wären
damals auch die zwei andern jetztangezogenen Stellen zitiert
worden, oder wenigstens, als befände sich diejenige, von welcher
ich sagte, die Berufung auf Sylvius hätte unglücklicher nicht
ausfallen können, ebenfalls unter den hier angegebenen. Infolgedessen

schreibt der Herr Gegner ganz kühn: „damit jeder sich
ein Urteil über diese .unglückliche Berufung' bilden könne,
seien nochmals des Sylvius Worte wiederholt." Allein
eine Wiederholung kommt nicht, sondern dafür ganz andere
Stellen. Ich habe keinen Grund mehr mich über derartige
Dinge zu wundern, nachdem ein ähnliches: „Curiosum" schon
früher von mir hervorgehoben wurde.

Ich trete sofort den Wahrheitsbeweis an für dieses „Curiosum."

Im 4. Heft des III. Bandes, Anmerkung 4 von S. 419
heifst es S. 420 des genannten Jahrbuches: „mit Recht schreibt
darum Sylvius (op. de motione primis motoris. p. 3. A. 1)., si
de praedeterminatione, quae est actio Dei virtualiter transiens,
qua causa secunda formaliter determinatur et agit, non est
res ab actione creaturae distincta. Sicut enim equitare est usus
equi, nec diflert ab equitatione; percutere est usus baculi, nec
differt a percussione; scindere est usus cultri, nec differt a
scissione sc. realiter; ita causam secundam operari est usus
causae secundae, nec realiter differt ab ejus actione." Vorher
hatte Sylvius bereits aus Thomas: 1. 2. q. 16. a. 1. die Worte
angeführt: „usus rei alicujus importât applicationem rei illius ad
aliquam operationem; unde et operatio, ad quam applicamus rem
aliquam, dicitur usus ejus." So auf S. 420. Darauf habe ich
im Commerschen Jahrbuch Band V S. 390 geantwortet: „die
Berufung auf Sylvius hätte unglücklicher nicht ausfallen können.
Sylvius sagt: causam secundam operari est usus causae secundae,

nec realiter differt ab ejus actione. Hat P. Feldner je
behauptet, dafs operari des Willens sachlich verschieden sei

vom agere desselben? Moveri unterscheidet sich sachlich vom
agere, nicht aber operari." Ob ich diesbezüglich im Rechte
war, oder nicht, mögen andere aussprechen.

Wie heifsen nun die Worte des Sylvius, welche der geehrte
Herr Gegner nochmals wiederholt, damit jeder sich ein
Urteil über diese „unglückliche Berufung" bilden könne? „si



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 23

quaeras, an praedeterminatio sit res distincta ab actione causae
secundae, responsio patet ex dictis: si enim sermo sit de prae-
determinatione, quae est actio Dei immanens, est res ab actione
creaturae distincta; si de praedeterminatione, quae est actio Dei
virtualiter transiens, qua causa secunda formaliter determinatur
et agit, non est res ab actione creaturae distincta." Opusc. de
motione primi motoris p. 3. a. 1. Soweit lautet die Stelle aus
Sylvius in diesem Hefte.

Die Stelle scheint in der That frappant. Das glaubt der
Herr Gegner selber. Aber er glaubt noch mehr, nämlich, dafs
die Leser seines Jahrbuches diese Stelle frappant linden und
nebenbei bereits vergessen haben, wie die Stelle im frühern
Hefte gelautet hat. Die Leser des „Oommerschen Jahrbuches"
leiden nicht an dieser Gedächtnisschwäche. Sie finden sofort
heraus, dafs der Herr Gegner die Stelle absichtlich
verstümmelt hat, um nicht abermals den Vorwurf zu hören: „die
Berufung auf Sylvius hätte unglücklicher nicht ausfallen können."
Die Leser des „Oommerschen Jahrbuches" fügen daher zu den
Schlufsworten des Herrn Gegners aus Sylvius noch die weitern
Worte: „sicut enim equitare" u. s. w. bis zum Ende hinzu, und
haben alsbald heraus, was Sylvius eigentlich wollte. Es ist
somit im Grunde genommen nicht eine andere Stelle, die der
Herr Gegner hier vorbringt, als jene im frühern Hefte. Er hat
sie blofs beim Friseur etwas zustutzen lassen, damit sie, nach
dieser Beschneidung, nicht jedermann auffalle, wie mit ihrem
frühern reichlichem Lockenhaar. Mein Urteil über diese Stelle
des Sylvius habe ich bereits abgegeben mit den Worten: „die
Berufung auf Sylvius u. s. w."

Wir müssen uns aber doch noch einige Augenblicke auch
Mit den zwei weiter angeführten Stellen des Herrn Gegners aus
Sylvius aufhalten. Die eine lautet: „dicimus, quod causa secunda,
quando determinatur a Deo, neque nihil recipit, neque tarnen
recipit qualitatem aut formam vel virtutem in ea inhaerentem,
se<l recipit hoc, esse causam actu, agere, operari et producere
effectum. Sicut enim aliud est agere quam posse agere: ita
Deus, qui causis secundis dat posse agere, dicendus etiam est,
dare illud (agere); et hoc est modus ille seu motus, quo potentia
aliter se habet dum agit, quam dum quiescit, quia scilicet est
actu agens, cum ante solum esset potentia." ib. a. 2. — Diese
Worte sind durchaus thomistisch, aber zu meinem Leidwesen
ganz gegen den Herrn Gegner gerichtet. Zunächst empfängt
der Wille durch Gottes Einfiufs keine inhärierende Qualität,

er ^orm, oder Kraft, wie ja S. Thomas selber erklärt mit den



24 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

Worten: per modum intentionis solae u. s. w. Ferner sagt
Sylvius, der Wille empfange das, dafs er in der Wirklichkeit
Ursache sei, handle, eine Wirkung hervorbringe. Wie
mit diesen Worten bewiesen sein soll, dafs die motio im
passivem Sinne real identisch sei mit der Thätigkeit, dem

agere der causa secunda, das verstehe wer es vermag! Diese
motio im passivem Sinne bewirkt, dafs die causa secunda eine
causa actu sei. Ist denn die causa actu real identisch
mit der Thätigkeit dieser causa? Damit widerspricht sich ja
der Herr Gegner selber, indem er die Thätigkeit als Effekt
dieser causa angegeben hat. Sylvius ist somit nicht nur gegen
mich, sondern auch gegen meinen verehrten Herrn Gegner.
Ganz dasselbe gilt von den weitern Ausdrücken. „Die motio im
passiven Sinne bewirkt, dafs der Wille handle (agere), dafs

er thätig sei und eine Wirkung hervorbringe (operari et producere
effectum): folglich ist diese Bewegung real identisch mit der
Thätigkeit selber." Nach welchem Gesetze der Logik ist ein
solcher Schlufs gestattet?

Die dritte Stelle lautet: dicendum est ex B. Thomae sen-
tentia, quod sicut instrumentum non semper accipit formam aut
qualitatem ab agente, sed solum motum : ita causa secunda, dum
a Deo movetur, non recipit aliud quam hoc (agere) quod in ea
est per modum motionis, habentis ibi esse incompletum et tran-
seuntis ab uno in aliud i. e. a causa agente in patiens u. s. w.
Was S. Thomas hier die Kreatur empfangen läfst, haben wir
früher gesehen. Es ist eine gewisse Form, die ein
unvollkommenes Sein hat per modum intentionis, sicut colores in aëre.
Der verehrte Herr Gegner schiebt nun in den Text willkürlich
das Wort agere ein, und seine Sache ist bewiesen! Das

Argument des Sylvius hält Stand!
c) Der Herr Gegner kommt aber durch die von ihm

verteidigte Theorie mit sich selber in eine arge Verlegenheit. In
der Recension nämlich hat er geschrieben; „nicht mit Unrecht
gesteht jedoch Kardinal Franzelin S. J. von vorstehender
Meinung (des P. Molina) ego fateor, me nulla ratione posse intelligere
earn, und fordert deshalb mit Capreolus, Dom. Soto, Cajetan und
Bannez u. a. eine vorhergehende, innerliehe Veränderung des

Agens durch Hinzufügung neuer Kraft. Wenn nun aber nach
der Ansicht genannter Theologen in der übernatürlichen Ordnung
ein blofs äufserlicher, simultaner Einflufs Gottes auf die Thätigkeit
des Willens nicht hinreicht; wenn ferner nach fast Aller Lehre
Gott auf ähnliche Weise in der natürlichen wie in der
übernatürlichen Ordnung mit seinen Geschöpfen mitwirkt: dann reicht



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 25

der ,concursus mere simultaneus' auch in der natürlichen
Ordnung- nicht aus, um den Einflufs Gottes auf die Handlungen
der Geschöpfe genügend zu erklären." S. 413.

Im vorliegenden Hefte aber schreibt der Herr Kritiker
kleinlaut: „auf S. 413 habe ich mich allerdings für die Ansicht
Franzelins gegen Molina ausgesprochen und ersteren
anerkennend hervorgehoben, weil er im Gegensatz zu Molina mit
Capreolus u. s. w. Damit wollte ich aber keineswegs dem
Herrn Kardinal auch darin beigestimmt haben, dafs diese innerliche

Veränderung des Agens durch Hinzufügung einer neuen
Kraft geschehe; wie der Zusammenhang, der Sperrdruck und
die später folgende Erklärung sattsam zeigt, kam es mir auf
S. 413 lediglich darauf an, mit Franzelin die elevatio intrinseca
gegen die elevatio mere extrinseca Molinas sicher zu stellen."
S. 417.

Was der Herr Gegner hier niederschreibt ist einfach eine
offene Unwahrheit. Der Satz im frühern Hefte fängt an: „nicht
mit Unrecht gesteht jedoch und fordert deshalb durch
Hinzufügung neuer Kraft. Wo findet sich da das Nichtein-
verstandensein? Weiter: diese Theologen fordern eine

vorhergehende innerliche Veränderung. Ist die passive
motio nichts anderes als real die Thätigkeit des Willens
selber, geht dann diese innerliche Veränderung der Thätigkeit
vorher? Ferner: der Herr Gegner selber fordert S. 412
eine ,motio divina', die wenigstens ,natura et causalitate' der
Thätigkeit des Geschöpfes vorhergehen mufs. Ist diese
motio real identisch mit der Thätigkeit, geht sie dann
,natura et causalitate' der Thätigkeit vorher? Dazu sagt
der Herr Kritiker daselbst: Die Einwirkung Gottes im Sinne
Holinas berühre nicht das Thätigkeitsprincip. Wird nun
angenommen, diese Einwirkung Gottes sei real identisch mit
der Thätigkeit, berührt sie dann das Thätigkeitsprincip?
In keiner Weise, sondern blofs das Frincipiatum, mit welchem
sie real identisch ist. Überdies, sagt der Herr Gegner daselbst,
das Thätigkeitsprincip sei an sich blofs in der Möglichkeit
zu handeln, und man sehe nicht leicht ein, wie überhaupt
eine Thätigkeit erfolgen könne ohne dafs zuvor jenes
Thätigkeitsprincip aus seiner Möglichkeit in die
Wirklichkeit übergeführt wird. Bei Annahme der realen Identität
zwischen der motio divina und der Thätigkeit des Willens
folgt mit aller Notwendigkeit, dafs die Thätigkeit des Willens
diesen zuvor aus seiner Möglichkeit herausführen müsse, damit
überhaupt eine Thätigkeit, d. h. sie selber erfolgen könne.



26 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

Da nun die Thätigkeit des Willens einen Effekt desselben
bildet, so heifst das nichts anderes als, die Thätigkeit, der
Effekt, mufs zuvor den Willen zur Ursache machen, als
wirkende Ursache seine eigene wirksame Ursache
hervorbringen, damit sie als Wirkung erfolgen könne. Auf
eine solche Argumentation weifs die Philosophie nichts mehr zu
antworten.

Zugegeben also, der Herr Gegner habe dem Kardinal
Eranzelin nur beschränkungsweise beigestimmt, was ich indessen
entschieden bestreite — über die innere Absicht urteile ich
nicht —, so wird seine Sache damit nicht besser, sondern nur
um vieles schlechter. Denn dann kommt er aus den
Widersprüchen mit sich selber erst gar nicht mehr heraus. Was soll es
denn auch in der That heifsen: der Wille mufs vorausgehend
eine innerliche Veränderung erfahren, allein diese innerliche
Veränderung vollzieht sich nicht durch Hinzufügung einer neuen
Kraft. Wodurch wird er dann innerlich verändert? Durch die
Thätigkeit entschieden nicht, denn diese ist für ihn etwas
Äufserliches. Die Thätigkeit bildet eine Wirkung, einen
Effekt des Willens. Der Effekt aber ist niemals der Ursache
als solcher innerlich. Zudem soll ja diese innerliche
Veränderung platzgreifen, damit der Wille eine Thätigkeit
ausübe. Daraus ist sonnenklar, dafs nicht die Thätigkeit selber
die innerliche Veränderung zustande bringen könne, dafs dies
vielmehr durch etwas geschehen müsse, was ganz verschieden
ist von der Thätigkeit.

III. Nach dem verehrten Herrn Gegner bewegt Gott den
Willen nicht zu einem Einzelgute, sondern blofs zum Gut
„im allgemeinen." Gott ist der motor universalis und als solcher
bewegt er den Willen zum Gut im allgemeinen. Diese Behauptung,

meint der Herr Gegner, hätten wir nicht einfacher beweisen
zu können geglaubt, als durch Anführung der klaren Worte des

englischen Lehrers aus 1. 2. q. 9. a. 6. ad 3. „Gott bewegt den
Willen des Menschen als universeller Beweger zum universellen
Gegenstande des Willens, nämlich zum Gut. Ohne die universelle

Bewegung kann der Wille nichts begehren. Allein der
Wille bestimmt sich durch die Vernunft dieses oder jenes zu
wollen, was entweder in Wahrheit, oder scheinbar ein Gut
ist. Manchmal jedoch bewegt Gott Einige in specieller Weise
etwas ganz bestimmt zu wollen, was ein Gut ist, wie z. B.

bezüglich derjenigen, die er durch die Gnade bewegt."
a) Die ISache ist also dem Herrn Gegner sehr klar. Gott

bewegt subjektiv (quoad exercitium actus) den Willen des



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 27

Henschen nur „zum Gut im allgemeinen." Zu diesem oder
jenem Gut bewegt er sich selber.

Wir stofsen leider schon wieder an dieser Stelle auf den
ersten Widerspruch des Herrn Gegners mit sich selber. Im frühem
Hefte S. 412 hat nämlich der Herr Kritiker gesagt: „es müsse
eine ,motio physica' bei jeder Thätigkeit statthaben! Hier läfst
er schon mit sich handeln. Er ist zufrieden, dafs Gott den
Willen „zum Gut im allgemeinen" bewegt. Sonst ist Gott
überflüssig, zu was anderem braucht man ihn nicht. Die Worte des
hl. Thomas sind allerdings klar, aber nicht im Sinne des Herrn
Gegners. Der englische Lehrer spricht hier von der objektiven,

nicht subjektiven Bewegung, weil er hier den Einwurf
zurückweisen will, Gott bewege den Willen zum Bösen. Gott
bewegt nur zum Guten. Und ohne diese Tendenz zum Guten
kann der Wille nichts begehren. Selbst wenn er Böses will,
hegehrt er dies unter dem Scheine eines Guts. Fassen wir
diese Bewegung subjektiv auf, so gelangen wir zu zwei
Widersprüchen im hl. Thomas. Denn erstens ist es nicht wahr,
dafs der Wille immer zuerst das „Gut im allgemeinen" wollen
müsse, um ein partikuläres Gut begehren zu können, weil
der Mensch nicht bei jeder Thätigkeit an das Gut im
allgemeinen zu denken braucht, wie der englische Lehrer erklärt,
^un kann aber der Wille unmöglich nach einem Gut im
allgemeinen streben, ohne dafs der Verstand es ihm vorhält,
Was wiederum unmöglich ist, ohne dafs der Mensch daran
denkt. Der zweite Widerspruch bei der Annahme der
subjektiven Bewegung liegt darin, dafs S. Thomas hier bemerkt,
der Mensch bestimme sich durch die Vernunft dieses oder
jenes Gut zu wollen. Überall lehrt der hl. Thomas, die
Vernunft bestimme den Willen blofs objektiv, niemals subjektiv.

Der Herr Kritiker bringt noch eine zweite Stelle aus
S. Thomas vor, de veritate q. 22. a. 6. ad 5. und bemerkt dann
weiter; an diesen klaren und deutlichen Stellen sucht sich
Heldner auch in seiner Gegenkritik recht geschickt vorbei zu
drücken.

Vorbeidrücken? Dies ist nicht der Fall. Ich gehe immer
gerade aus, sonst würde ich nach dem herrlichen Vorbilde,
welches ich am Herrn Gegner habe, ebenfalls der noblen Fassion
huldigen, Texte zu beschneiden. In meiner Gegenkritik
habe ich den Herrn ßecensenten schon auf diese Unart
aufmerksam gemacht, allein er wiederholt sie hier wiederum kalten
Blutes. Das ist eine ganz vortreffliche Illustration zu seinem
Wahlspruche: studio et verecundia veri! Die Stelle lautet:



28 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

voluntas vult naturaliter bonuin, sed non determinate hoc bonuni
vel illud, sicut visus naturaliter videt colorent, sed non hunc, vel
ilium determinate. Soweit zitiert der Herr Kritiker.
Dann aber heifst es weiter im hl. Thomas: „et propter hoc

quidquid vult, vult sub ratione boni; non tarnen oportet, quod
semper hoc vel illud bonum velit." Wer sich also bei diesen
klaren Worten vorbeidrückt, der Herr Gegner, oder ich, und
von welcher Bewegung, ob von der subjektiven, oder von
der objektiven eigentlich die Rede ist, das mögen die geehrten
Leser entscheiden.

b) Der Herr Kritiker fafst den „motor universalis" in einer
ganz sonderbaren Weise auf. Er schreibt: „Der hl. Thomas
nennt Gott den motor universalis, insofern er alle Dinge des
Universums zu ihren Handlungen bewegen mufs, damit sie
handelnd thätig seien. Wenn er also reden will von der motio
divina, welcher alle Dinge zum Handeln bedürfen, so nennt er
Gott den motor universalis odermovensut universalis motor.
Dem gegenüber stellt er Gott als den movens ut motbr specialis
durch eine motio specialis, welche nicht für alle Handlungen
aller Dinge erfordert wird, sondern nur für die übernatürlichen

Handlungen der vernünftigen Geschöpfe. Wenn
demnach der hl. Thomas sagt: „Deus movet voluntatem hominis
sicut universalis motor" so soll das mit andern Worten heifsen
„bei dem concursus generalis bewegt Gott den Willen des
Menschen ad universale objectum voluntatis, quod est bonum,
nicht aber ad volendum hoc vel illud bonum."

Diese Theorie ist ganz neu. Nach derselben wirkt Gott
nicht alle Handlungen der Menschen. Als motor universalis
wirkt er sie nicht, denn als motor universalis bewegt Gott den
Willen blofs zum Gut im allgemeinen, keineswegs aber zu diesem
oder jenem Gut. Als motor specialis wirkt er sie ebenfalls nicht,
denn als motor specialis wirkt Gott blofs die übernatürlichen
Handlungen der vernünftigen Geschöpfe. Völlig frei und
unabhängig von Gottes Einflüsse sind demnach jene Handlungen,
welche ein partikuläres Gut zti ihrem Gegenstande haben.
Dafs diese Ansicht des Herrn Gegners sternenweit von der
Lehre des hl. Thomas abweicht, bedarf keines Beweises. Wie
verträgt sich aber diese Theorie mit dem hl. Glauben?

Der Herr Kritiker beruft sich für seine Ansicht auf einen
Gewährsmann, nämlich auf Capreolus. Derselbe schreibt nach
dem Herrn Kritiker: „dicendum quod primus actus voluntatis est
a Deo, ut dicitur in fine libri de bona fortuna Et iste actus
est generalis complacentia boni, quae per se inest voluntati sicut



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 29

propia passio, ut risibilitas homini Nihilominus praeter istam
affectionem habituaient in voluntate, quae non videtur nisi ordo
ipsius ad bonum in communi, fit quaedam affectio actualis, quae
non est aliqua determinata volitio, sed generalis complacentia
boni, quae non est voluntatis, ut voluntas est, sed ut natura vel
appetitus. Ideo non est in potestate voluntatis, neo in ea est
nieritum vel demeritum. Et ideo istam primam affectionem non
habet voluntas a se, quia tune esset in potestate sua; et ideo
necesse est, quod habeat eam ab extrinseco, et hoc vel ab objecto,
it dicunt quidam; vel a Deo, ut dicunt alii; vel effective a Deo
et specificative ab objecto, ut dicunt tertii. Sed dices: si est
effective a Deo ista prima affectio, quaero, utrum sit a Deo per
g'eneralem influentiam, qua Deus generaliter operatur in rebus,
aut per specialem Dicendum, quod ad productionem hujus
primae affectionis sufficit generalis operatio Dei, nec requiritur
specialis." 2. d. 25. q. 1. a. 3.

Ich bringe den Artikel des Capreolus wortgetreu: „a quo
autem sit effective actus volendi dicendum est, quod primus
actus voluntatis est a Deo ut dicitur in fine libri de bona fortuna.
Ende sicut primus motus gravis est a generante, ita primus
motus voluntatis est a créante. Et iste actus est generalis
complacentia boni, quae per se inest voluntati sicut propria
passio, ut risibilitas homini. Unde sicut propria passio ab
eodem est effective, a quo et subjectum, sic generalis
complacentia vel affectus voluntatis ad bonum est a Deo, quae tarnen
Bon videtur addere rationem omnino diversam a voluntate,
vel ad voluntatem, cum ipsa voluntas non sit nisi inclinatio
ad bonum in communi. Eihilominus praeter istam affectionem
babitualem in voluntate, quae non videtur nisi ordo ipsius ad
bonum in communi, fit quaedam affectio actualis, quae non est
aliqua determinata volitio, sed generalis complacentia boni, quae
Don est voluntatis ut voluntas est, sed ut natura vel appetitus.
Ideo non est in potestate voluntatis, nec in ea est meritum vel
demeritum. Et ideo istam affectionem primam non habet voluntas
a se, quia tunc esset in potestate sua. Ed ideo necesse est,
quod habeat eam ab extrinseco. Et hoc vel ab objecto, ut dicunt
fiuidam; vel a Deo ut dicunt alii; vel effective a Deo et
specificative ab objecto ut dicunt tertii. Sed dices, si est effective
a Deo ista prima affectio, imo utrum sit a Deo per generalem
'nfluentiam, qua Deus generaliter operatur in rebus, aut per
specialem. Si dicatur quod per generalem, tunc oportebit quaerere
causam specialem et immediatam, quae non invenitur nisi objectum
vel voluntas. Et sic redibunt dictae propositiones, quas non



30 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

tenemus. Si dicatur quod haec affectio causatur per specialem
influentiam Dei, tunc productio hujus afFectionis erit mira-
culosa, sicut ea quae fiunt ex speciali influentia praeter
generalem. Et sie in primo motu voluntatis semper mira-
culum. — Dicendum quod ad produetionem hujus primae
afFectionis sufficit generalis operatio Dei, nec requiritur
specialis, sicut in produetione animae rationalis, quae non est
nata produci nisi a Deo. In talibus enim non oportet quaerere
aliud agens, praeter primum speciale. Sic autem est de primo
motu voluntatis vel de prima afFectione, quae non potest causari
efFective ab objecto, sicut nec motus a termino ad quem. Licet
enim motus voluntatis non sit motus proprie dictus, sed operatio
perfecti, tarnen sortitur speciem ab objecto ad quod est.

Wie jedermann sieht, hat die Einteilung der motio divina
in eine generale und in eine speciale durch Capreolus mit
der Einteilung des Herrn Kritikers nicht das Mindeste gemein.
Warum der Herr Gegner den Text aus Capreolus nicht
vollständig angegeben hat, wird er selber am besten wissen. Ich
habe jedenfalls nicht das Geringste zu fliehten, wenn der Herr
Gegner den Capreolus selber, ,den Fürsten der Thomisten', mir
als Angreifer gegenüberstellt. Während die Scholastiker die
Bewegung des Willens durch Gott in eine gewöhnliche und
in eine aufserordentliche scheiden, macht der Herr Gegner
daraus ohne viele Bedenken eine allgemeine und eine
besondere. Schon früher einmal hat der Herr Gegner den
Capreolus gegen mich zur Hilfeleistung herbeigerufen, nämlich
gegen meine Behauptung, der Wille sei an sich eine passive
Potenz. Wie vorsichtig Capreolus in dieser Frage zu Werke
geht, bezeugt er selber in der Antwort auf den ersten Einwurf.
Es heifst daselbst: „es ist allerdings unrichtig, wenn man
behauptet, die Potenz des Willens ganz für sich allein genommen
(nuda potentia) bilde in keiner Weise, weder ein ganzes, noch
ein teilweises, weder ein nächstes, noch ein entferntes Princip
des freien Aktes. Richtig dagegen ist, wenn man sagt, sie sei
nicht das vollständige, noch auch das nächste Princip, wohl aber
das teilweise des freien Aktes. 2. d. 24. q. 1. a. 3. ad 1.

Die Scholastiker unterschieden einen doppelten Einflufs
Gottes, einen gewöhnlichen und einen aufsergewöhnlichen. Der
allgemeine oder gewöhnliche war nach ihnen jene Bewegung
Gottes, wodurch der Verstand und Wille, so oft sie in Thätigkeit
treten, aus dem passiven Zustande in den aktiven übergeführt,
agens in actu werden. Dieser Einflufs Gottes ist ausnahmslos
bei jeder Thätigkeit notwendig. Sicut motus omnes eorporales



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 31

reducuntur in motum coelestis corporis sicut in primum movens
corporale, ita omnes motus, tarn corporales, quam spirituales
reducuntur in primum movens simpliciter quod est Deus. Et
ideo quantumcumque natura aliqua corporalis vel spiritualis
ponatur perfecta, non potest in suum actum procedere, nisi
moveatur a Deo 1. 2 q. 109. a. 1. Der hl. Thomas fordert
die Bewegung des Willens auch dann, wenn der Wille dieses
oder jenes begehrt, und so oft er es begehrt. Das ist die
wahre Lehre des englischen Meisters.

Neben dieser allgemeinen oder gewöhnlichen Bewegung
durch Gott haben sie auch noch eine aufserordentliche oder
speciale angenommen. Diese speciale Bewegung bezieht sich
zunächst nicht auf die übernatürliche Thätigkeit des Menschen,
— der Herr Kritiker hat weder den hl. Thomas, noch dessen
Kommentatoren verstanden — sondern diese Bewegung schliefst
alles das in sich, was dem Menschen seiner Natur nach nicht
entspricht, beziehungsweise dieselbe übersteigt, auch in der natürlichen

Ordnung. Unter dieser Bewegung ist somit jede göttliche
Hilfe für den Menschen zu verstehen, die frei oder gratis gegeben
wird, sei es nun die Mitteilung eines den Verstand kräftigenden
habitus, sei es eine specielle Erleuchtung in der natürlichen oder
übernatürlichen Ordnung. Ja sogar eine bestimmte Zusammenordnung

der Phantasiebilder, um manche Dinge klarer
darzustellen, wird speciale Bewegung Gottes genannt. Man lese
z. B. 1. p. q. 12. a. 13. — Ebenso 2. d. 28. q. 1. a. 5. Die
Stellen alle aufzuzählen, durch welche S. Thomas beweist, Gott
müsse bei jeder Thätigkeit als motor universalis mitwirken,
halte ich für überflüssig. Vgl. 1. p. q. 105. a. 3. — 3. contr.
Gent. c. 148, besonders de potentia q. 3. a. 7 und: de malo

q. 6 und hundert andere.
Die Auffassung des Herrn Kritikers von dem „motor uni-

salis" hat überhaupt gar keinen Sinn, denn diesem motor
universalis fehlt das Objekt, wozu er den Willen subjektiv
bewegen soll. Das „Gut im allgemeinen" bildet gar keinen
Gegenstand, welchen der Wille auf Erden begehren könnte:
„bonum quod est objectum voluntatis est in rebus, ut dicit
Philosophus. Et ideo oportet quod motus voluntatis terminetur
ad rem extra animam existentem. Quamvis autem res
prout est in anima possit considerari secundum rationem
communem, praetermissa ratione particulari, res tarnen
extra animam non potest esse secundum communem rationem,
nisi cum additione propria rationis. Et ideo oportet, quantum-
cumqne voluntas feratur in bonum, quod feratur in aliquod



32 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

bonum determinatum. Et similiter quantumcunque feratur
in summum bonum, quod feratur in summum bonum hujus vel
illius rationis. 4. d. 49. q. 1. a. 3. qu. 2. Indessen selbst
zugegeben, nach dem hl. Thomas bewege Gott den Willen zum
Gut im allgemeinen, wo ist der Beweis aus dem englischen Lehrer,
dafs er den Willen nur zum Gut im allgemeinen bewegt? Die
Argumentation des Herrn Gegners beruht auf totaler Unkenntnis
dessen, was S. Thomas und die Scholastiker unter der „allgemeinen"
und unter der „besondern" Bewegung Gottes verstanden haben.
Dies bezeugt ja der Ausdruck „miraculosa" in Capreolus.

Mit wie herzlich wenig Grund der Herr Gegner sich auf
Capreolus beruft, geht daraus hervor, dafs Capreolus für jede
Erkenntnis, wodurch der Verstand etwas erfafst, was man wollen oder
nicht wollen müsse, oder was der Verstand in der moralischen
Ordnung zu entscheiden hat, eine specie lie Hilfe Gottes
verlangt, und zwar, für jede einzelne, partikuläre Handlung.
Mit Recht wird diese Ansicht von Conrad 1. 2. q. 109. a. 1.
verworfen. Aber der Beweis ist damit doch erbracht, dafs
Capreolus keineswegs die Bewegung „im allgemeinen" als
durchaus genügend anerkannt hat, wie der Herr Gegner ihm
unterschiebt, denn sonst konnte er unmöglich für jeden Akt in
der moralischen Ordnung, — und jeder Willensakt bildet einen
moralischen Akt, — eine speciale, im Sinne der Scholastiker
eine aufserordentliche Bewegung durch Gott fordern.

Sagt demnach der hl. Thomas, Gott bewege den Willen
zum Gut im allgemeinen, und der Mensch bestimme sich durch
die Vernunft dieses oder jenes zu wollen, schliefst er dann
die Bewegung Gottes im zweiten Falle ganz aus? Welches
Gesetz der Logik gestattet einen solchen Schlufs? Erklärt er
nicht hundertmal, dafs der Wille nur in virtute Dei eine
Thätigkeit ausüben könne? Somit ist die motio divina, diese

virtus Dei zu jeder Thätigkeit notwendig, auch zu derjenigen,
zu welcher sich der Mensch durch den Verstand im Einzelnen
bestimmt. Opus naturae est etiam opus Dei. de potentia q. 3.
a. 7 ad 3. In illo autem effectu, in quo mens nostra et movet
et movetur operatio non solum attribuitur Deo, sed etiam
animae 1. 2. q. III. a. 2. Gottes Mitwirkung ist also bei
jedem Akte dabei.

IV. Nach dem Herrn Kritiker ist die Bewegung des
Willens durch Gott ad universale objectum, quod est bonum
noch kein freier, sondern vielmehr ein natürlich-notwendiger

Willensakt. „Diese Behauptung", schreibt der Herr
Kritiker, „scheint ganz besonders meines verehrten Herrn Gegners



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 33

heraufbeschworen zu haben; und doch findet sie sich fast
wortgetreu bei dem berühmten „alten Kommentatoi1" des hl. Thomas,
bei Cajetan in 1. 2. q. 9. a. 4." Die Stelle lautet:

quamvis primus actus voluntatis sit ex instinctu dato ab

exteriori, non objecto, sed causa effectiva, Deo, ipsa tarnen
(sc. voluntas, ex bac finis volitione, qui est objectum hujus
primi actus) se ipsam movet ad volendum alia propter finem,
quod brutis non convenit, quoniam ad omnia moventur ex
instinctu. Est igitur auctoris (D. Th.) sententia, quod, sicut
generans grave dat gravi naturalem appetitum motus et loci
deorsum, et propterea cessante impedimento grave, ex appetitu
accepto, movetur deorsum et quiescit ibi: ita genitor voluntatis
dat ei naturalem inelinationem in bonum, ita quod pro-
posito per intellectum bono absque impedimento voluntas tendit
in illud actu elicito, qui est volitio. Et hic actus dicitur esse
ab exteriori agente ea ratione, qua motus gravis a generative
dicitur; et merito: quia ad hunc actum voluntas non concurrit
ut propter finem agens, sed ut ad finem tendens ex directione
superioris agentis ordinantis ipsam in hoc. Et propterea hic
actus, licet sit velle et voluntatis et a voluntate ut
eliciente actum: non tarnen est voluntarius, quia non
est a voluntate ut applicante se ad volendum, sed
naturalis, quia dator naturae applicat ipsam mediante
inclinatione data ad volendum.

a) Die Stelle des Cajetan soll nach dem Herrn Gegner
beweisen, dafs die Bewegung des Willens durch Gott ad
universale bonum subjektiv noch kein freier, sondern vielmehr
ein natürlich-notwendiger Akt sei! Wo steht denn in der
angeführten Stelle, dafs dieser Akt subjektiv ein notwendiger

sei? Nirgends. Er nennt ihn zwar einen natürlichen,
sagt aber kein Wort davon, dafs es ein subjektiv notwendiger
sei. Aber Cajetan sagt doch ausdrücklich, er sei nicht
voluntarius? Allerdings sagt er dies, aber was versteht er unter
einem „actus voluntarius"? Denjenigen, welchen der Wille
ausübt „applicante sed ad volendum". Er sagt nämlich einige
Zeilen früher: „der Wille bewegt sich, also applicat se, nicht
anders als dadurch, dafs er den finis will. Die Selbstbewegung
des Willens entspringt somit der Begierde nach dem finis.
Garnit der Wille sich selber zum Wollen appliziere, mufs er
zuerst den finis wollen. Sich selber bewegen kann der Wille
also nur propter finem. Jenen Akt nun, in welchem der
Wille hich selber bewegt propter finem, nennt Cajetan einen
»actus voluntarius". Da nun der erste Akt des Willens nicht

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 3



34 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

propter finem sich vollzieht, sondern tendens in finem ist, so

nennt ihn Cajetan einen natürlichen, zum Unterschiede vom
„actus voluntarius". Behauptet er damit, dieser Akt sei ein
subjektiv notwendiger? Mit keinem Worte. Darum lehrt der
hl. Thomas, der Mensch könne seine Aufmerksamkeit vom
Endziele, der Glückseligkeit ablenken, und infolgedessen diese nicht
wollen. Weitere Beweise aus S. Thomas finden sich in meinem
Buche S. 37 ff. Der Herr Kritiker schiebt also dem Cajetan
etwas unter, was dieser nicht behauptet hat.

Auch Capreolus schreibt ausdrücklich an mehreren Stellen:
tertio dicitur, quod, licet primus actus voluntatis (qui est
volitio finis) sit naturalis, non tarnen hoc est, quia sit effectiva
a solo objecto et nullo modo a voluntate. 2. d. 25. q. 1. a. 3.
So der Herr Gegner.

Diese Stelle soll beweisen, dafs der erste Akt des Willens
ein subjektiv notwendiger sei! Warum hat der Herr Gegner
nicht diese „mehreren Stellen" angezogen? Vielleicht hat er
den Capreolus selber gar nicht gelesen. Ich erlaube mir daher
ihn noch auf „mehrere" aufmerksam zu machen. Unmittelbar
nach den soeben citierten Worten heifst es: „item, licet primus
actus voluntatis, qui est volitio finis, sit naturalis, cum hoc
stat, quod est in potestate voluntatis quoad ejus
exercitium et quoad ejus continuâtionem vel suspen-
sionem. Quantumlibet voluntas habeat naturalem ordinem ad
finem, non tarnen ad actum qui est circa finem. Et ideo non
neeessario figitur in appetitu, nec in consideratione finis; quia
non constat evidenter pro statu viae, quod talis consideratio aut
volitio sit medium necessarium ad finem. Imo occurrunt alia
media quia apparent utiliora, puta orare Deum vel aliud facere.
De hoc S. Thomas de malo q. 6. a. 1. Homo inquit de necessitate

appétit beatitudinem. Dico autem de necessitate quantum
ad determinationem actus, quia non potest velle oppositum.
Hon autem quantum ad exercitium actus, quia potest
aliquis non velle tunc cogitare de beatitudine, quia etiam ipsi
actus intellectus et voluntatis particulares sunt." So Capreolus
ad 3. contr. Scot. Ebendaselbst aber, etwas später, schreibt
Capreolus: „quoad exercitium actus solus Deus clare visus
neeessario movet voluntatem." ad 2. contr. Henr. Ferner:
voluntas respectu nullius obiecti habet necessitatem coactionis,
nec naturalis determinationis quoad exercitium actus.

Der hl. Thomas und seine Kommentatoren, mit Ausnahme
des neuesten, lehren also, die Bewegung des Willens zum
Gut, zum finis, bilde zwar einen natürlichen, allein keinen



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 35

notwendigen Akt des Willens. Hat der Herr Gegner die
Kommentatoren, welche er anführt, selber nicht gelesen, so mag
die Sache angehen; andernfalls haben wir auch hier wieder eines
jener „Curiosa", die uns in seiner Schrift schon öfter begegnet
sind, vor uns.

b) Nach der Ansicht des verehrten Herrn Gegners bewegt
Gott den Willen zum Gut im allgemeinen, zu diesem oder
jenem Gut bewegt der Wille sich selber. Der Herr Kritiker
will hier offenbar einen Gegensatz hervorheben, denn sonst hat
das Ganze keinen Sinn. Gott bewegt folglich im Sinne des
Herrn Gegners den Willen nicht zu diesem oder jenem Gut.
Wie ist aber dann Gott die Ursache der Bewegung des Willens
zu diesem und jenem Gut? Irgendwie Ursache mufs er
sein, denn diese Bewegung ist ein Akt, also ein ens, und
jedes ens mufs Gott zum Urheber haben. Das ist ein Satz

unseres Glaubens sowohl wie der vernünftigen Philosophie. Nun
habe ich geschrieben, der Herr Gegner müsse, um an diesem
Satze festzuhalten, dann konsequenterweise annehmen, Gott
bewege jedesmal zuerst den Willen zum Gut im allgemeinen
und dadurch wirke er auch mit bei der Selbstbewegung
des Willens zu diesem und jenem Gut. Nur auf diese Weise
läfst sich der Einflufs Gottes auf den Willen bei jeder Thätigkeit
nachweisen. Ereilich besteht dabei die unlösbare Schwierigkeit,
wie diese Bewegung zum Gut im allgemeinen, die nach dem
Herrn Kritiker ein natürlich-notwendiger Akt ist, die
Ursache eines freien Willensaktes sein könne. Was aber
hauptsächlich gegen diese Auffassung spricht ist die Lehre des
hl. Thomas, der sagt, der Mensch müsse nicht jedesmal an den
finis ultimus denken, so oft er etwas begehrt oder thut. 1. 2.

q. 1. a. 6. ad 3.

Dagegen wendet sich nun der Herr Kritiker mit den W orten :

),aber man lese doch aufmerksam, was Thomas sagt und was
von mir behauptet worden ist. Habe ich gesagt, der hl. Thomas
verlange, dafs bei jedem freien Willensakte der Mensch zuerst
an den finis ultimus aktuell denke? Durchaus nicht; es wurde
nur behauptet, der Wille strebe in jedem freien Willensakte,
dessen Objekt nicht der finis ultimus selbst ist, sondern ea quae
sunt ad finem, zugleich „motu naturali" nach dem finis ultimus;
dabei ist es gar nicht nötig, dafs die Seele an den finis ultimus
denke. Letzteres will der englische Lehrer in der von Feldner
uns entgegengehaltenen Stelle aussehliefsen ; ersteres behauptet
er ausdrücklich an vielen Stellen, so z. B. 1. 2. q. 8. a. 3.

Die Sache wird immer interessanter! Der Wille strebt
3*



36 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

„motu naturali" nach dem finis ultimus, dabei ist es gar nicht
nötig, dafs die Seele an den finis ultimus denke! Ja wohin
soll denn der Wille streben? Etwa ins Blaue? Lehrt der
hl. Thomas nicht überall, dafs der Wille gar nicht nach etwas
streben könne, ohne dafs der Verstand es ihm vorstellt?
Wie kann aber der Verstand dem Willen den finis ultimus
vorstellen, wenn er nicht an denselben denkt? Und einen
solchen Unsinn gibt man als Lehre des hl. Thomas aus!

Der Herr Gegner will seine These aus S. Thomas beweisen.
Die betreffende Stelle lautet: manifestum est quod voluntas
potest ferri in finem inquantum hujusmodi, sine hoc quod
feratur in ea quae sunt ad finem; sed inea quae sunt ad
finem inquantum hujusmodi, non potest ferri nisi
feratur in finem. Sic ergo voluntas in ipsum finem duppliciter
fertur; sc. uno modo absolute, et secundum se, alio modo sicut
in rationem volendi ea, quae sunt ad finem. Manifestum est

ergo, quod unus et idem motus voluntatis est, quo fertur in
finem secundum quod est ratio volendi ea quae sunt ad finem,
et in ipsa, quae sunt ad ÜDem; und, quandocunque quis vult
ea quae sunt ad finem (d. h. mit andern Worten: in jedem
freien Willensakte) vult eodem actu finem.

Hier stehen wir schon wieder vor einem: „Curiosum". Delhi.

Thomas sagt, so oft jemand die Mittel formell als solche
(inquantum hujusmodi hatte er früher geschrieben) will, so oft
haben wir blofs Einen Willensakt zu verzeichnen. Denn durch
einen und denselben Akt begehrt der Wille die Mittel als
Mittel und den Zweck. Was thut nun der Herr Gegner? Er
fafst die Mittel nicht formell als solche, wovon doch der
hl. Thomas hier ausdrücklich spricht, sondern versteht unter
„Mittel" jeden Willensakt, der sich nicht direkt auf den finis
als solchen bezieht. Das Mittel als Mittel mufs natürlich auch
den Zweck in sich schliefsen, sonst wäre es eben nicht Mittel.
Was nun, wenn der Mensch gar nicht an den finis ultimus
denkt, und doch etwas begehrt, einen Willensakt ausübt, wie
es ja nach S. Thomas geschehen kann? Ist dann dieser
Willensakt circa ea quae sunt ad finem, inquantum hujusmodi?

In keiner Weise. Und doch identifiziert der Herr
Gegner beide Arten von Akten, und beruft sich dabei noch auf
den hl. Thomas. Ein wahres Taschenspielerkunststück, und der
Beweis: „in jedem freien Willensakte vult eodem actu
finem" ist geliefert.

Es kommt aber auch Capreolus „der Fürst der Thomisten"
in die Schlachtreihe geritten. Das Argument des Capreolus sagt,



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 37

dafs der erste Akt des Willens bezüglich des Guts im
allgemeinen effektiv von Gott stamme und im Willen selber nichts
anderes sei als die prima affectio voluntatis. Dieser Akt
sei effektiv unmittelbar von Gott, die andern Willensakte aber
seien effektiv vom Compositum, d. h. vom Willen und von der
prima affectio ad finem, gleichwie der Verstand, welcher aktuell
die Principien begreift, sich dann selber zu den Schlufsfolgerungen
bewegt. Zu dem Willensakte genüge also nicht die Darstellung
des Objektes, sondern es sei auch zu allen Akten, aufser dem
ersten, die affectio ad finem oder zum Gut im allgemeinen und
die Spezifizierung durch das Objekt notwendig. Von welchen
Willensakten spricht denn hier Capreolus, resp. Bernardus
a Gannaco? Von jenen, bezüglich deren der erste Wille schon
in actu ist, wie der Verstand, welcher die Principien schon
thatsächlich begreift, sich selber zu den Schlufsfolgerungen
bewegt. Dies setzt also voraus, dafs der Wille den finis ultimus
bereits anstrebe. Was aber dann, wenn er diesen finis nicht
anstreben kann, weil der Verstand gar nicht einmal daran
denkt, und er doch etwas begehrt oder eine Thätigkeit ausübt,
wie S. Thomas sagt?

Angenommen einmal, S. Thomas und Capreolus lehrten, der
Wille strebe bei jedem freien Akte nach dem Gut im allgemeinen.
Thut er dies, ohne dafs die Seele daran denkt? Wo hat
S. Thomas oder Capreolus so etwas behauptet? Gerade Capreolus
widerspricht hierin dem Herrn Gegner auf das allerentschiedenste
und zwar im nämlichen Artikel, auf welchen der Herr Gegner
sich beruft. Quamlibet volitionem praecedit, saltern causaliter
aliqua notitia ejusdem rei, cujus est illa volitio. contr. 3um.
Volitio non minus requirit in suo primo fieri et in suo toto con-
servari intelleotionem, a qua in essendo naturaliter dependet,
quam radius solis in medio requirit solem et ejus praesentiam.
contr. 8unk Voluntas sequitur ordine essentiali cognitionem,
quia non potest velle nisi bonum cognitum, ita, quod bonum
secundum quod bonum praecise non est objectum voluntatis, sed
secundum quod apprehensum, aliter bonum non apparens
mo ver et voluntatem. contr. lum Henrici. Impossibile est quain-
cunque potentiam exire in actum sine objecto suo, sive sit
activa, sive passiva, quia actus specificatur ab objecto, maxime
in potentiis passivis, quarum actus recipiuntur in ipsis et non
in alio. Et ideo sicut est impossibile aliquid esse in genere,
quod non sit in aliqua specie, sic impossibile aliquid in intellectu
intelligere sine intelligibili specificante actum intellectus; aut
voluntatem velle sine volibili specificante actum volun-



38 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

tatis. Et ideo si actus voluntatis debet trahi ad certain speciem,
oportet quod determinetur ad illam per objectum et non per
voluntatem, quae indifferenter se habet ad omnes actus
Dicendum ergo quod, quandocunque ratio judicat voluntas vult.
Cum autem non judicat esse volendum tunc voluntas nihil vult.
Sic ergo voluntas nihil vult nisi secundum dictamen rationis.
Sine judicio aliquo rationis voluntas non potest aliquid velle.
Et ideo est quod sicut bonum non est objectum voluntatis inquantum
bonum, sed sequitur quod sit apprehensum, ita nec sufficit quod
apprehendatur ut bonum, nisi sit judicatum ut conveniens.

Die Berufung auf Capreolus ist somit eine sehr verunglückte.
Ebenso wenig beweist der Herr Gegner seine These aus dem

genannten Artikel des hl. Thomas. Wie oft lehrt der hl. Thomas,
dafs man die Medizin z. B. in doppelter Absicht nehmen könne.
Nehme ich sie als Medizin formell, so mufs ich natürlich damit
den Zweck, die Gesundheit ebenfalls wollen. Ich kann sie aber
auch nehmen, weil sie süfs oder angenehm erscheint. In diesem
Willensakte ist der Zweck, die Gesundheit nicht eingeschlossen.
Es ist daher ganz und gar unrichtig, was der Herr Gegner
sagt, in jedem freien Willensakte vult eodem aetu finem.

Zugleich müssen wir hier noch ein anderes Monstrum
verzeichnen. Nach dem Herrn Gegner bildet die Bewegung des
Willens zum Gut im allgemeinen, also zum finis einen natürlichen

und notwendigen Akt (quoad exercitium actus). Nun
behauptet er hier, in jedem freien Willensakte begehre der
Wille eodem actu finem. Somit ist ein und derselbe Akt
natürlich-notwendig und frei zugleich,

c) Der Herr Gegner findet in meinen Schriften ein kleines
Zugeständnis. Er behauptet nämlich, dafs ich in den Dingen,
die mit der Glückseligkeit im allgemeinen in einem notwendigen
Zusammenhange stehen, die unfreie Hinneigung zu dieser, das

unfreie Wollen dieser eine freie Hinneigung zu jenem, ein
freies Wollen jener hervorbringen lasse. Wer meine zwei
Schriften gelesen hat, der weifs, dafs ich überhaupt keine
notwendige Neigung (quoad exercitium actus) also im subjektiven
Sinne angenommen habe. Die objektive oder specifikative
Hinneigung kann nun allerdings auch eine an sieh freie
objektive Hinneigung zu einem Gut im einzelnen zu einer
objektiv notwendigen machen. Dies geschieht in dem
Ealle, wenn der Verstand dieses Gut im einzelnen als einziges
Mittel hinstellt, um das Gut im allgemeinen, die Glückseligkeit
zu erreichen. Dafs der unfreie Akt einen freien hervorbringe,
ist dieserhalb unmöglich, quia omne agens agit sibi simile. Die



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 3Ü

objektiv natürliche und notwendige Hinneigung kann deshalb
einen subjektiv freien Akt hervorbringen, weil sie selber
subjektiv eine freie ist. Infolgedessen ist auch auf Grund
des soeben ausgesprochenen Satzes der Akt ein freier
subjektiv. Objektiv kann dieser an sich freie Akt ein notwendiger

werden, weil er als einziges Mittel die objektiven
Eigenschaften des finis ultimus erhält.

Nach dem Herrn Gegner bewirkt der unfreie Akt keineswegs

einen freien Akt, insofern dieser frei ist, quatenus liber
est; dafs dieser freie Akt oder besser diese Fortsetzung des
ersten unfreien Aktes ein freier ist, das hat er vom freien
Willen, von dem er ausgeht. Alles, was in diesem Akte actio
ist, ist von Gott; dafs aber diese actio so beschaffen ist und
nicht anders, quod sit talis actio, nämlich actio libera, das
hat sie vom freien Willen. Dies ist die Lehre des hl. Thomas,
de malo q. 6. ad 17.

Dies ist nun eine recht sonderbare Ansicht. Es sind
eigentlich nicht zwei ration es, sondern blofs eine. Diese
Eine ist anfangs eine natürlich-notwendige, wird aber in ihrer
Fortsetzung eine freie. Wodurch wird sie eine freie?
Durch den freien Willen. Allein der Wille ist an sich blofs
Potenz und zwar eine einzige Potenz. Es sind nicht deren
zwei. Aus einer und derselben Potenz geht der unfreie,
und geht der freie Akt hervor. Wie wird also der unfreie
Akt zu einem freien? Durch das blofse Hervorgehen aus einer
und derselben Potenz kann dies unmöglich geschehen. Der Herr
Gegner widerspricht sich hier mit seiner frühern Anschauung.
In seiner frühern Schrift heifst es S. 417 : „ursprünglich ist es

überhaupt noch kein eigentlicher Akt des Willens, sondern mehr
eine passio; sobald er jedoch einmal im Willen seinen Sitz
genommen, und der Wille in Bewegung ist, d. h. bereits will,
hört dieser motus auf eine passio zu sein und wird zum actus,
qui progreditur ab ipsa voluntate. Dadurch aber ist dieser
Akt noch nicht ein freier Akt; sind doch nicht alle Akte,
welche vom Willen ausgehen, deshalb schon freie
Akte." Wir hören also das gerade Gegenteil von dem, was
der Herr Kritiker im vorliegenden Hefte niederschreibt. Woher
stammt nun der freie Akt? Yom Willen, von dem er ausgeht,
ohne weiteres gewifs nicht, das hat der Herr Kritiker soeben
offen zugegeben. Frei könnte dieser Akt somit nur werden
durch die Bestimmung des Willens, also durch einen neuen
Willensakt. Dann ist es aber keine Fortsetzung des unfreien
Aktes, sondern zu dem ersten tritt ein zweiter Akt hinzu.



40 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

Ferner sagt nun der Herr Gegner, alles, was in diesem
Akte actio ist, sei von Gott. Dafs aber diese actio so
beschaffen ist und nicht anders, quod sit talis actio, nämlich
actio libera, das habe sie vom freien Willen. Das heifst also
mit andern Worten: von Gott stammt die actio rein nur als
actio, ohne ihre modi, ohne dafs sie entweder eine notwendige,
oder eine freie ist. Das verstehe ich nicht. Es will durchaus
nicht in meinen Kopf hinein, wie eine wirksame Ursache eine
Thätigkeit ausübt, ohne dafs diese letztere entweder eine
notwendige, oder aber eine freie ist. Zugegeben indessen, es wäre
so, dann stammt der modus: frei vom Willen allein, nicht
von Gott. Da nun dieser modus ein ens ist, etwas ganz
Vorzügliches genannt werden mufs, indem er den Menschen vom
Tiere u. s. w. unterscheidet, so hat der Mensch dieses ens,
diesen Vorzug, nicht von Gott, sondern von sich selber. „Das
ist die Lehre des hl. Thomas," sagt der Herr Kritiker. 0 nein,
so etwas zu lehren wäre dem hl. Thomas niemals in den Sinn
gekommen. Die Stelle aus S. Thomas: quando de novo incipit
eligere, transmutatur a sua priori dispositione quantum ad hoc,
quod prius erat eligens in potentia et postea fit eligens actu.
Et haec quidem transmutatio est ab aliquo movente, inquantum
voluntas movet seipsam ad agendum, et inquantum etiam movetur
ab aliquo exteriori sc. a Deo. de malo q. 6. a. 1. ad 17. müfste,
um für den Herrn Gegner zu beweisen, folgendermafsen
lauten: voluntas quando de novo incipit eligere, transmutatur a
sna priori dispositione quantum ad hoc, quod prius erat
eligens actu naturali et necessario, et postea fit eligens
actu libero. So heifst aber die Stelle eben nicht. Oder ist
vielleicht das eligens in potentia real identisch mit dem eligens
actu naturali et necessario? Das ist jedenfalls nicht Lehre
des hl. Thomas. Dafs der Akt, von welchem S. Thomas hier
spricht, nicht ursprünglich ein natürlicher und notwendiger
ist, sagen uns die nachfolgenden Worte des Meisters: non
tarnen ex necessitate movetur, die der Herr Gegner richtig
wieder ausgelassen hat.

Der Herr Gegner beruft sich auch noch auf q. 22. de verit.
a. 5: „Et ideo in voluntate oportet invenire non solum, quod
voluntatis est, sed etiam quod naturae est." Ganz richtig. Sagt
aber S. Thomas daselbst, id quod est naturae, sei der natürliche

und notwendige Willensakt? Mit keinem Worte. Das
gerade Gegenteil wird darin klargelegt. Unter dem: id quod
est naturae versteht S. Thomas die objektiv natürliche und

notwendige Neigung zum Gut im allgemeinen. Wem es



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 41

ehrlich um die Wahrheit zu thun ist, der kann nichts anderes
herauslesen.

d) Der Herr Gegner gibt selber zu unter Berufung auf
S. Thomas, dafs das erste Gut ein per se gewolltes, der Wille
dieses Gut per se und naturgemäfs anstrebe, dasselbe jedoch
nicht immer actu begehre, de verit. q. 22. a. 5. ad 11. Was
folgt aber dann daraus? Dafs der Wille dieses Gut eben nicht
subjektiv notwendig will, sondern frei. S. Thomas beweist
damit das gerade Gegenteil von der Theorie des Herrn
Gegners. Man vergleiche die früher von mir angeführten Stellen
aus Capreolus.

Gott gibt den mit Verstand und Freiheit begabten
Geschöpfen als motor universalis die aktuelle Tendenz zum bonum
sibi conveniens in communi. Er hat ihnen die Fähigkeit
überlassen, sich in Kraft der von ihnen erhaltenen Tendenz zum
bonum in communi ihr konkretes Endziel selber zu bestimmen,
nach freier Wahl diese tendentia in bonum in communi
näher zu konkretisieren. So der Herr Gegner.

Was konkretisieren die vernünftigen Geschöpfe nach
freier Wahl: den Gegenstand, oder die aktuelle Tendenz?
Nach dem Herrn Gegner offenbar die aktuelle Tendenz, denn
er sagt: diese tendentia u. s. w. Die aktuelle Tendenz zum
Gut im allgemeinen ist aber nichts anderes nach der Lehre des
Herrn Gegners, als der unter der motio divina
natürlichnotwendige Willensakt des Menschen. Wird dieser erst
konkretisiert, so ist er offenbar an sich allgemeiner
Natur. Wie sieht nun ein Willensakt allgemeiner Natur
eigentlich aus? Ferner: wodurch wird dieser natürlich-notwendige
Willensakt allgemeiner Natur näher konkretisiert? Durch die
blofse Fähigkeit kann es nicht geschehen. Dazu ist ein
Willensakt erforderlich. Stammt nun dieser Willensakt
ebenfalls von Gott? Dann bewegt ja Gott den Willen nicht
blofs zum Gut im allgemeinen, er ist nicht allein die Ursache
des natürlich-notwendigen, sondern auch des
konkretisierenden, d. h. im Sinne des Herrn Gegners, des freien
Aktes. Damit fallen alle seine Argumente wieder in ihr
Nichts zusammen, und seine ganze Theorie stürzt ein. Bildet
ober Gott nicht die Ursache dieses konkretisierenden Willensaktes,

so besitzt der Mensch etwas, was nicht Gott zum
Urheber hat. Überdies wird in diesem Falle Gottes Thätigkeit
zum Untergebenen erniedrigt, denn nach der Lehre des
hj. Thomas verhält sich das zu Bestimmende, also hier das zu
Konkretisierende, zum Bestimmenden, also zum Konkretisierenden



42 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

wie das Stoffliche zum Formellen. Das Formelle aber ist
vollkommener als das Stoffliche. Das Stoffliche verhält sich wie
die Potenz, das Formelle wie der Akt. Die Konkretisierung
durch den freien Willen kann daher unmöglich den
natürlichnotwendigen Akt des Willens betreffen. Dieser ist vielmehr
schon konkret, weil es einen Willensakt „allgemeiner Natur",
oder „nicht konkreter Natur" in keiner Weise gibt. Somit trifft
die Konkretisierung nur den Gegenstand, das Objekt. Und
diese Konkretisierung geschieht, wie der Herr Gegner mit Recht
sagt, in Kraft der von Gott erhaltenen aktuellen Bewegung,
folglich nicht durch den Willen allein. Daher ist die ganze
Beweisführung des Herrn Gegners eine total verfehlte.

Eine recht originelle Ansicht bringt der Herr Gegner vor
über die Mitwirkung Gottes bei der sündhaften Handlung der
freien Geschöpfe. Nach der Theorie des Herrn Gegners hat
S. Thomas in dieser Beziehung folgendes gelehrt. Gott bewegt
den Willen, das bonum zu wollen; dafs er das bonum will, das
ist Gottes Wirkung; wer hat nun aber diese Tendenz des
Willens ad bonum in communi auf ein bonum illicitum, apparens
oder turpe hingelenkt, und das Wollen dadurch zur Sünde
gemacht? Antwort; solum liberum arbitrium, quod specificavit
illam tendentiam generalem ad hoc vel illud bonum, quod est
bonum solum modo apparens et falso putatur bonum.

Zunächst dürfen wir nicht vergessen, dafs es sich in dieser
Frage bereits um einen konkretisierenden Willensakt
handelt. Der Akt der Sünde ist ja schon ein freier, somit
im Sinne des Herrn Gegners, ein konkretisierter. Daher
können wir mit dem blofsen Wollen des Guts im allgemeinen
nichts mehr empfangen. Es handelt sich hier vielmehr um das
Wollen eines Guts im einzelnen. Wer verursacht nun dieses
Wollen im einzelnen? Gott nicht, sagt uns der Herr Gegner,
sondern solum liberum arbitrium u. s. w. Und doch soll nach
der Ansicht des Herrn Gegners Gott die Ursache dieser actio,
als actio bilden. Wie ist nun dies möglich, frage ich? Die
sündhafte actio als actio ist ja etwas ganz Partikuläres,
etwas durchaus Konkretisiertes. Die actio als actio im Sinne
des Herrn Gegners bildet aber nicht etwas Konkretisiertes.
Folglich ist Gott auch nicht die Ursache der sündhaften actio
als actio. Bildet demnach Gott nicht die Ursache der
Spezifizierung oder Konkretisierung, im Sinne des Herrn
Gegners nicht die Ursache der actio als einer freien, so ist
er auch nicht die Ursache der sündhaften actio als actio.
Sündhaft kann sie offenbar nur sein, weil sie eine freie actio



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 43

bildet. Der Wille besitzt somit wiederum etwas, was nicht auf
Gott, als auf die Ursache zurückgeführt werden kann: nämlich
bei der sündhaften actio, die actio als solche. Das gerade
Gegenteil lehrt S. Thomas.

Das zweite Originelle leistet der Herr Kritiker durch einen
Text aus Capreolus. Der Text lautet: „voluntas creata non ideo
peccat quia ilium actum agit, sed quia ilium taliter agit, primum
habet a Deo, non autem secundum." Das heifst also im Sinne
des Herrn Gegners: der Wille sündigt nicht dadurch, dafs er
diesen Akt vollzieht. Der Akt als Akt ist aber im Sinne des
Herrn Kritikers nichts anderes als der unter der motio divina
durch den Willen natürlich-notwendige Willensakt. Der
Wille sündigt also dadurch, dafs er taliter agit, oder wie der
Herr Gegner früher gesagt hat, dafs er diesen Willensakt als
einen freien ausübt. Der Grund, warum die actio talis actio,
nämlich actio libera ist, liegt im Willen allein. Fragen wir
also in Zukunft, warum der Wille eine sündhafte actio setze,
so lautet die Antwort darauf: weil er eine freie actio ausübt.
Das ist wahrscheinlich wiederum die Lehre des hl. Thomas und
des Capreolus! Unter talis actio versteht aber bekanntlich
S. Thomas, sowie Capreolus die actio defectuosa, nicht die
actio libera als solche. Folglich hat die Unterscheidung der
actio als actio, d. h. der actio naturalis necessaria, und der actio
talis, d. h. der actio libera durch den Herrn Kritiker in der
Frage um die sündhafte Handlung ganz einfach gar keinen Sinn.

V. Nach dem verehrten Herrn Gegner lehrt der hl. Thomas
nicht, dafs der freie Wille die motio divina blofs stofflich,
aber nicht auch aktiv modifizieren könne. Nach S. Thomas
ist vielmehr der Wille auch imstande, die Bewegung des motor
universalis ad bonum in communi entweder abzuschütteln, oder
auch auf dieses oder jenes Einzelgut hinzulenken. Der Wille
kann die motio divina nicht in sich nicht aufnehmen, wie
S. Thomas ausdrücklich sagt. 1. 2. q. 10. a. 4. ad 3; er kann
ihr aber ein Hindernis in den Weg legen, so dafs sie ihre end-
giltige Wirkung nicht erreicht.

Sonderbar! was verstehe denn ich unter den Worten,
der Wille könne die motio divina blofs stofflich, aber nicht
auch aktiv modifizieren? Nichts anderes, als was der Herr
Gegner hier sagt: der Wille könne diese motio divina nicht
in sich nicht aufnehmen. Das heifst mit andern Worten:
der Wille kann diese motio divina nicht durch eine Thätigkeit,
also aktiv abweisen, weil er ja vor der motio divina nicht in
actu, nicht agens in actu ist. Gott müfste den Willen daher,



44 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

soll dérsclffe Sie" motio divina aktiv modifizieren, vorher zu
einem agens in actu, bezüglich dieser hindernden Thätigkeit
machen. Aktiv hindern heifst die motio divina durch eine
entgegengesetzte Thätigkeit aufheben. Wenn also der Herr
Gegner schreibt, der Wille könne dieser motio divina ein
Hindernis in den Weg legen, so kann er dies nicht in dem
Sinne verstehen, dafs der Wille ihr dieses Hindernis durch
eine Thätigkeit in den Weg lege. Damit würde er sich
selber offenbar widersprechen, denn im frühern Hefte schreibt
der Herr Gegner S. 417 folgendes: „zunächst verhält sieh bei
ihrem Empfange der Wille rein passiv, leidend, nicht aktiv
oder handelnd. Zweitens kann der Mensch diesen terminus der
göttlichen Bewegung nicht nichtannehmen; er mufs diesen motus
in sich aufnehmen." Wie verträgt sich mit diesen Worten der
im vorliegenden Hefte ausgesprochene Satz, der Wille könne
ohne weiters die von Gott erhaltene Bewegung abschütteln?
Der Herr Kritiker meint zwar, das Aufhören in einer Thätigkeit
sei kein neuer positiver Akt, sondern blofs eine cessatio ab
actione, allein er irrt sich sehr. Dem Aufhören müssen zwei
Akte vorangehen. Der erste ist das Urteil des Verstandes,
welches lautet, es sei besser aufzuhören, als di^ Thätigkeit
fortzusetzen. Der zweite Akt ist die electio des Aufhörens
vonseite des Willens. Überdies haben wir hier noch einen
andern Widerspruch des Herrn Kritikers mit sich selber. Er
behauptet, der Wille könne die Bewegung des motor universalis
ad bonum in communi ohne weiters abschütteln. Wenn dem
also ist, dann ist der Wille offenbar dieser Bewegung gegenüber
frei. Nun hat uns aber der Herr Gegner einige Seiten früher
haarklein zu beweisen gesucht, diese Bewegung sei ein natürlich-
notwendiger Willensakt. Das verstehe, wer es kann.

VI. Dem Herrn Gegner zufolge habe ich wiederum die
alte, längst vergessene Ansicht hervorgeholt, dafs nur der
Zwang, nicht aber die natürliche Notwendigkeit gegen die
Freiheit verstofse.

Nun, der Herr Gegner kennt sich ja im Capreolus, im
„Fürsten der Thomisten" sehr gut aus, weil er denselben
wiederholt citiert hat. Was sagt also Capreolus? „Manet
libertas etiam ubi voluntas vult aliquid necessario, quia
nécessitas non excludit libertatem sed c o a c t i o." „In hoc
consistit libertas voluntatis, quod sponte et sine coactione
velit. Et liberum arbitrium consistit in hoc, quod possit velle
quantum ad executionem et exercitium sui actus, ita quod
licet finis vel objectum voluntatis quod est plenum objectum ejus



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 45

quando ratio dictât omnino esse volendum, stante tali judicio,
moveat volentem necessario non solum quantum ad determina-
tionem actus, sed etiam quantum ad exercitium actus. Et tarnen
voluntas vult hoc libere et sponte, sicut beati volunt finem, quem
consecuti sunt. TJnde nécessitas non excludit libertatem."
„Libertas solum excludit coactionem, quam non ponimus in
voluntate." „Libertas solum excludit necessitatem coactionis,
quam non ponimus in voluntate." 2. d. 25. q. 1. a. 3. Das sind
ja höchst gefährliche Sätze! Der Herr Kritiker möge sich trösten,
sie stammen nicht von mir, sondern aus der Feder des „Fürsten
der Thomisten." Freilich, wenn man an der fixen Idee leidet,
es gäbe subjektiv notwendige Willensakte, dann mufs man
sich an derlei Ausdrücken stofsen. Mir die Ansicht aufoctroyieren
zu wollen, ich hätte subjektiv notwendige Willensakte
angenommen, ist ein völlig müfsiges Unternehmen, wenngleich der
verehrte Herr Gegner es auf S. 429 versucht.

Das Merkwürdige an der ganzen Sache ist, dafs der Herr
Gegner die Stellen nimmt, wie er sie gerade braucht. S. 420
beweist er uns aus S. Thomas: 1. 2. q. 10. a. 1, dafs die
Bewegung des Willens durch Gott ad universale objectum, quod
est bonum noch kein freier, sondern vielmehr ein
natürlichnotwendiger Willensakt sei. S. 427 beweist er aus S. Thomas
das gerade Gegenteil: „Gott bewegt den Willen ad volendum
bonum, in qua tarnen motione ipsa non necessitatur, wie
Thomas: 2. d. 28. p. 1. a. 3. ad 12 bemerkt. Ebenso beweist
er uns S. 421 aus einem Artikel des Capreolus diesen
natürlichnotwendigen Willensakt, während auf S. 426, Anmerkung 1

aus demselben Artikel des Capreolus das gerade Gegenteil
dargethan wird. Hier kann der Wille jene Bewegung ohne
weiteres abschütteln. Die Stelle habe ich früher angegeben
gegen den natürlich-notwendigen Willensakt.

Den Vorwurf, dafs nach dem Herrn Gegner der eigentlich
freie Willensakt „ausschliefslich durch den Willen selber"
zustande komme, mufs ich leider aufrecht halten. Der Herr Gegner
behauptet ja, Gott bilde die Ursache der actio als actio. Allein
die actio als actio sei noch nicht eine freie. Eine freie werde
sie erst dadurch, dafs sie talis actio ist. Und wer bildet die

Ursache, dafs sie talis actio ist? Antwort; der Wille.
Diese Determinierung überläfst Gott dem freien Willen,
heifst <es S. 427.

•~cs>


	Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators des Hl. Thomas von Aquin

