
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Schluss]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

Fünfter Artikel.
Über die Möglichheit und Notwendigheit der göttlichen

Offenbarung.
(Schlufs.)

Den Gedanken, den in Form einer vermeintlich „trüben
Intuition" die „physische" Auffassung der Gnade zur Geltung zu

bringen sucht, will auch Kuhn festhalten, nämlich dal's die

Einwirkung der Gnade auf den Menschen, die Erhebung desselben

über seine natürliche Güte zur übernatürlichen „von innen heraus,

aus dem innersten Grunde seiner Seele erfolge" und „als eine

Wirkung Gottes vom Innersten der Seele aus begriffen werden

müsse"; es sei dies aber in einer dem Wesen des persönlichen
Geistes entsprechenden Weise zu denken. (Die christl. Lehre

v. d. Gnade S. 32, S. 379, wozu man vgl. uns. Schrift: Die
Lehre des hl. Thomas vom Wesen der Gnade S. 119 Anm. 1.)
In seiner tiefsten Wurzel nämlich (will Kuhn sagen) ist der
Geist gottverwandt und göttlich. Der Unterschied des göttlichen
Seins vom endlichen besteht darin, dafs das eine sich selbst

setzt, sich selbst verursacht, während das andere ein geschöpftes,
nicht in sich selbst quellendes, sich selbst schöpfendes ist (Dogmat.I.
S. 789). Ein solches Verhältnis des Geschöpfes zum Schöpfer
ist möglich, weil einerseits der Geist das Positive in allem
Seienden ist (a. a. 0. S. 793), andererseits in Gott selbst ein
Unterschied des Ansich- vom Fürsichsein, ein Prozefs des
Geistwerdens und der Selbstpersonificierung, somit auch ein immanenter
Grund der Potenzialität, eine passive Potenz angenommen werden
mufs (A. a. 0. S. 796. Schäzler, Nat. u. Übern. S. 437. Neue
Untersuch. S. 287, Anm. 2). Infolge hiervon erscheint der aus
Gottes Wesen und Macht „geschöpfte" endliche Geist als von
Natur Gott Wesensverwandt, weshalb er denn auch das Wesen
Gottes in sich selbst wie in einem Spiegel schaut, ein Schauen,

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. l



2 Möglichkeit der Offenbarung.

das allerdings erst durch die Betrachtung der Dinge zur
wirklichen Erkenntnis gestaltet werden soll. (Dogm. I. 8. 590.)

Ziehen wir die aus diesen Bestimmungen sich ergebende

Folgerung, so kann auf dem glaubensphilosophischen Standpunkt
des Hauptes der Tübinger Schule von der Möglichkeit einer
schlechthin übernatürlichen Offenbarung, von der Erhebung des

geschaffenen Geistes zu einer sein Wesen und seine natürlichen
Kräfte schlechthin überragenden Teilnahme an göttlichem Sein

und göttlicher Erkenntnis nicht die Rede sein; da diese Teil-
Dahme durch die Beschaffenheit seiner Natur und durch seinen

Ursprung aus einer zugleich aktiven und passiven göttlichen
Macht — als ein aus dem göttlichen Grund und Ansich

geschöpftes Sein — bereits anticipiert wird.
Der Standpunkt des vormaligen Dogmatikers in Tübingen

ist, wie wir alsbald sehen werden, nicht ohne Einflufs auf die

Apologetik, und wie wir sogleich und im Vorübergehen zeigen

wollen, auf die Moral der Tübinger Schule geblieben. „In der

begrifflichen Darstellung des Übernatürlichen — so belehrt uns

Dr. Linsenmann (Lehrb. der Moraltheologie, Freiburg 1878, S. 18) —
wird dadurch gefehlt, dafs man, um die Realität des Übernatürlichen

festzuhalten, dasselbe möglichst materiell, körperhaft auf-

fafst, als ob das Materielle wahrhaft real sei im Gegensatz zum

Ideellen, Geistigen. Daraus ergeben sich zum Teil krafssinn-

liche Vorstellungen vom Verhältnis des Gläubigen zum

menschgewordenen Erlöser; man denkt sich die reale Gegenwart des

Erlösers im Sakrament recht körperlich und ebenso die Wirksamkeit

der Sakramente und Sakramentalien."
Zwar sagt uns der Tübinger Moralist nicht genauer, welche

Schule oder Richtung mit dieser Schilderung gemeint sein solle;
da sie sich indes gegen Extreme im Gebiete der katholischen
Doktrin wendet und der Vorwurf einer körperhaften, materiellen

Auffassung an ähnliche von Kuhn in der Kontroverse mit Schäzler

gegen den letzteren gebrauchte Ausdrücke erinnert, so fürchten

wir, es möchte jene Auffassung und Darstelluug des Übernatürlichen

gemeint sein, welche in den katholischen Theologenschulen
die allgemein herrschende ist, und die im Übernatürlichen eine



Möglichkeit der Offenbarung. 3

physische Teilnahme an der göttlichen Natur und am
göttlichen Geistesleben ersieht, und zwar aus dem Grunde, weil der
geschaffene Geist nicht schon von Natur göttlich ist, und das

übernatürliche Leben nicht durch einen blofs moralischen, sondern

nur durch einen physischen, die Vermögen und das Wesen selbst

vervollkommnenden Emfluls zur Entfaltung und Blüte gebracht
werden kann.

Verschiedene Momente in der vom genannten Moralisten

vorgetragenen Lehre bestärken uns in dieser Auffassung, Momente,
die den Beweis zu enthalten scheinen, dafs die subjektiven
Neigungen, die den Verfasser auf eigene Bahnen leiten möchten,
zuweilen sich stärker erwiesen, als das Bestreben, möglichst die

hergebrachten Formen der Lehre zu berücksichtigen. (A. a. 0. S.V.)
Zu jenen Momenten rechnen wir die Begründung des natürlich
Sittlichen durch den Vernunftglauben, was auf offenkundigen
Kuhnschen Einflüssen beruht. Ganz im Siune des Dogmatikers
ist gesagt: „Das Jenseitige, Geistige ist für uns unerreichbar,
aufser mit der Glaubenskraft, welche das beste Teil unseres
Geistes ausmacht." (S. 6.) Ein weiteres Moment bildet die

Unterscheidung der Physis und des Ethos, des sich mit
Notwendigkeit vollziehenden Machtwillens und des hl.-Willens in

Gott, womit die Auffassung des Übernatürlichen als des Ethischen
und Freien zusammenhängt; „denn an dem Begriff des

Übernatürlichen hängt der Begriff der Freiheit" (S. 14). Das Geheimnis

der Erlösung durch Jesus Christus besteht in jener höheren
Stufe der Betrachtung, auf welcher die Gegensätze von Natur
und Gnade — Reich Gottes und Reich der Welt — Fleisch
und Geist, materielle Kultur und geistig sittliche Kultur, Staat
und Kirche versöhnt erscheinen (S. 12). Es bildet daher ein
anderes falsches Extrem im Gebiete der katholischen Doktrin,
wenn eine Moral des Gesetzesgehorsams und eine Moral der
evangelischen Vollkommenheit unterschieden und das beschauliche

Leben vor dem thätigen bevorzugt wird. (S. 17 f.) Die
Jungfräulichkeit aber wird „nur" darum ein bonum melius
genannt, um die rigoristische Ansicht auszuschliefsen, wonach die
Ehe selbst etwas Böses wäre (S. 131). Aufs schärfste tritt

l*



4 Möglichkeit der Offenbarung.

dieser Standpunkt in dem Abschnitt von der Glückseligkeit, der
das höchste Princip der christlichen Moral enthalten soll und
daher für diese von der entscheidendsten Bedeutung ist, zu Tage.
„Der Mensch ist zur Glückseligkeit bestimmt, das heilst nichts
anderes, als er ist bestimmt, das Höchste zu erreichen, was er
nach seiner ganzen Anlage werden und sein kann, die Vollhöhe

des Lebens." (S. 19.) Die Vorstellung von der Seligkeit
als einer geschöpflichen Sache mufs für unzutreffend erklärt
werden, die Seligkeit, das ist Gott selbst. „Die Unterscheidung
zwischen Gott dem höchsten Gut an sich und dem höchsten Gut
für uns, ist unvollziehbar. Wenn Gott nicht gut genannt wird,
weil er für seine vernünftigen Geschöpfe sich als das höchste

Gut geoffenbart und sich erweist, dann ist die Eigenschaftsbezeichnung

„gut" überhaupt inhaltslos und hinfällig. (S. 21.)
Diese Anführungen mögen genügen, um ein Urteil darüber

zu fällen, ob der Mangel der Unterscheidung eines doppelten
Endziels in der Tübinger Moral auf zufälligen Umständen und
nicht vielmehr auf tieferliegenden und principiellen Gründen beruht.

Nun ermesse man die Schwierigkeiten, in welche sich eine

Apologie des Christentums verwickeln mufs, für welche ein

theologischer Standpunkt mafsgebend ist, wie er durch die Dogmatik
Kuhns und die Moral Linsenmanns gekennzeichnet wird. Über
das Verhältnis Kuhns zur Schule spricht sich der Tübinger
Apologet in einer Abhandlung: Zur Erinnerung an Joh. Ev.

von Kuhn (Tüb. Quartalschr. 1887 S. 531 ff.) aus: „Der ziel-

bewufste Philosoph und Dogmatiker hat der Tübinger Quartalschrift,

(dem anerkannten und langjährigen Organ der Tübinger
Schule) im Anschlufs an Drey und Möhler gröfstenteils jenes
Gepräge gegeben, nach welchem sie Jahrzehnte hindurch
beurteilt wurde" (S. 532). Er hat jene Richtung in der Theologie

vertreten, welche man im Gegensatze zur romanischen oder neu-

scholastichen Richtung die deutsche katholische oder kurzweg
die katholische Tübinger Schule zu nennen pflegt. Er hat

an allen theologischen Kämpfen hervorragenden Anteil genommen
und die Ausschreitungen der Theologie in Rationalismus und Super-
naturalismus bekämpft. (S. 533.) Wie Augustin ist er im Kampfe



Möglichkeit der Offenbarung. 5

mit seinen Gregnern fortgeschritten, so fest er auch in seiner

Grundanschauung und in seinem Glauben geblieben ist. „Dieselbe

ist zwar an sich so vollendet und gehaltvoll, materiell und

formell vollendet, dafs sie die volle Beachtung in Anspruch
nehmen darf", obgleich sie erst unter dem Gesichtspunkt der

philosophischen Bestrebungen seiner Zeit ins rechte Licht tritt
(8. 534).

Zur Beurteilung der „Apologie" ist es von wesentlicher

Bedeutung, diese Charakteristik im Auge zu behalten; denn die

„Grundanschauung" gibt wie dem Organ, der Tübinger Quartalschrift,

so auch der ganzen Schule ihr Gepräge. Auf diese

Grundanschauung, die trotz allen „Fortschreitens" dieselbe geblieben
ist, werfen die Mitteilungen, die uns von einer längst vergessenen
Schrift Kuhns gemacht werden, ein interessantes Schlaglicht. In
einer seiner früheren Schriften nämlich, die wir mit Stillschweigen
übergangen hätten, wenn nicht der Apologet selbst die Aufmerksamkeit

darauf gelenkt hätte, dem „Leben Jesu", sieht Kuhn —
so berichtet der Apologet — absichtlich von der übernatürlichen
Geburt und von allem dem ab, was als übernatürliches Agens
neben den zeitlichen und rein natürlichen Potenzen und
Einflüssen thätig gewesen ist, will aber diesen übernatürlichen und
aufserordentlichen Faktor nicht ganz übersehen, sondern ihn
vielmehr nach der Analogie der gesamten menschlichen Natur in
der Idee einer aufserordentlichen natürlichen Begabung,
einer ausgezeichneten geistigen Naturanlage mit in Betrachtung
ziehen. (S. 543.) Diese Vorstellung von der Person des

Erlösers stimmt vollkommen zur Auffassung der Gnade und des

Übernatürlichen, die Kuhn in seinen früheren und späteren Schriften
konsequent festgehalten hat; denn wie die Person so das Werk
des Erlösers. Ein Theologe, der sich nicht zum Vollbegriff der
physischen und hypostatischen Union zu erheben vermag, wird
auch keinen höheren Gnaden- und Offenbarungsbegriff
aufzustellen wissen, als den einer aufserordentlichen Fürsorge und
besondern sittlichen Begabung und Vervollkommnung. Über diesen
Gnadenbegriff ist die Kuhnsche und die von ihr abhängige
Tübinger Theologie nie hinausgekommen.



6 Möglichkeit der Offenbarung.

Das Bild, das die Apologie des Christentums von der
übernatürlichen Ordnung entwirft, ist zunächst sozusagen durch einen

negativen Zug, d. h. durch den Mangel einer klaren und
bestimmten Unterscheidung des natürlichen und übernatürlichen
Endziels charakterisiert. Die fortgeschrittene dogmatische
Entwicklung fordert gebieterisch diese Unterscheidung, weshalb sie

denn auch ein Gemeingut der hervorragenden theologischen Schulen

seit den Zeiten der sog. Reformation bildet. Die Väter gehen

von dem thatsächlichen Endziel als dem einzigen und ausschliefs-

lichen aus und lassen die Frage unerörtert, ob Gott den

geschaffenen Geist zu einem andern Ziele bestimmen konnte als

dem durch die Gnade Christi erreichbaren in der beseligenden
unmittelbaren Anschauung Gottes. Dieser konkrete Standpunkt

genügte dem religiösen Bedürfnis, bis teils die fortschreitende

systematische Wissenschaft, teils der von den Reformatoren

aufgedrängte Streit über das Verhältnis von Natur und Gnade andere

Anforderungen stellte. Zwar kam dieses Verhältnis auch dem

Gnosticismus undPelagianismus gegenüber in Frage. Dem Interesse
des Glaubens und der Glaubenspredigt war aber diesen Häresieen

gegenüber genug gethan, wenn festgehalten wurde, dafs das

ewige Leben in Gott kein Ergebnis natürlicher Begabung, keine
Frucht natürlicher Bestrebungen, sondern freies Gnadengeschenk
Gottes in Christus sei. Die Fragen, was die Natur allein zu

leisten vermöge, ob ein reiner Naturstand möglich sei, und zu

welchem Endziele in einem solchen der geschaffene Geist
bestimmt wäre, traten in den Hintergrund. Wir können diese

Fragen nicht mehr umgehen und der Mangel von Unterscheidungen,
der vormals nur eine untergeordnete Stufe der Lehrentwicklung
und der theologischen Wissenschaft bezeichnete, gestaltet sich

für uns zum Irrtum.
Die „Apologie" spricht zwar von einem übernatürlichen

Endziel, nimmt also wohl auch ein mögliches (oder wie Kuhn
ein wirkliches?) natürliches Endziel an; auf die Frage aber,

worin das eine und andere bestehe, suchen wir vergeblich nach

Antwort. Die Äufserung: „Denn Gott fördert durch dieses aufser-

ordentliche, wunderbare Eingreifen in das Geschaffene den Zweck



Möglichkeit der Offenbarung. 7

•der Schöpfung, indem er den vernünftigen Menschen mit den

Mitteln, sein Ziel zu erreichen, in vollkommener Weise als

übernatürliches Endziel zu erreich en, ausstattet" (Apologie II, S. 221)
stimmt ganz gut mit der Anschauung Kuhns überein, der zufolge
das übernatürliche Endziel in einer vollkommeneren Weise der

Verwirklichung des natürlichen Endziels besteht und deshalb

von zwei thatsächlichen Endzielen gesprochen werden kann und

gesprochen wird, von zwei Endzielen, von welchen das eine ohne

das andere erreicht werden kann, indem die höhere Stufe offenbar

die niedere voraussetzt und die letztere durchlaufen werden

muf8, wenn die erstere erreicht werden soll.

Wir glauben gezeigt zu haben, dafs zwar einerseits die

•gegen die Möglichkeit einer übernatürlichen Offenbarung vom

Standpunkt der Vernunft vorgebrachten scheinbaren Gründe durch

wirkliche Vernunftgründe widerlegt werden können, was
insbesondere durch Widerlegung des Deismus und des Pantheismus,
der principiell jede übernatürliche Offenbarung ausschliefst,
geschehe; dafs jedoch andererseits ein direkter Beweis für die

innere Möglichkeit der Offenbarung in dem specifisch christlichen
Sinne vom Standpunkt der Vernunft nicht zu erbringen sei. Der
Tübinger Apologet scheint einer anderen Ansicht zu huldigen.
„Wenn wir die natürliche Anlage des menschlichen Geistes prüfen,
die natürliche Offenbarung erkennen und Gott als einen persönlichen

Geist betrachten, welcher sich mitteilen kann und will, so

schwinden die Einwürfe gegen die Möglichkeit der Offenbarung.
Empfänglichkeit auf Seiten des Menschen, mitteilsame Liebe auf
Seiten Gottes, Sehnsucht auf Seiten des menschlichen hülfs-

bedürftigen Herzens, liebevolle Herablassung auf Seiten des

allmächtigen Gottes, Verlangen nach mehr Licht von Seiten des
irrenden Geistes, überströmende Klarheit von Seiten der
göttlichen Allwissenheit und Weisheit: dies sind etwa die Momente,
welche die Möglichkeit einer Offenbarung des unendlichen Geistes
an den endlichen Geist erkennen lassen. Geht man von der
allgemeinen Ursächlichkeit Gottes aus, welche im Natürlichen
and Übernatürlichen wirksam ist und beides zu demselben Zwecke
verwendet, so läfst sich die Möglichkeit der übernatürlichen



s Möglichkeit der Offenbarung.

Offenbarung begreifen." (A. a. 0. S. 207.) Was sich auf diesem.

Wege begreifen läfst, ist nichts anderes als eine relativ -

übernatürliche Offenbarung, keineswegs aber eine schlechthin
übernatürliche, durch welche der endliche Geist zur Teilnahme am.

göttlichen Sein und Leben berufen wird, und die ohne

Ergänzung der natürlichen Vermögen der Seele durch höhere

Vermögen und Kräfte nicht möglich ist. Für diesen Begriff der
Ergänzung aber hat der Tübinger Apologet kein Verständnis-
Wie könnte er sonst zu der Äufserung sich verstehen:
„Betrachtet man das Supernaturale lediglich als eine zum Natürlichen

hinzutretende Ergänzung, so fehlt das verknüpfende Band"?'

(A. a. 0.) Wozu, fragen wir, noch ein verknüpfendes Band, wenn
die geistige Natur der Seele derart ist, dafs sie zur innigsten
Verbindung mit Gott erhoben werden kann und wenigstens die

Unmöglichkeit einer solchen Erhebung nicht nachweisbar ist?
Freilich man verlangt von dieser Seite eine aktive Empfänglichkeit

für das Ubernatürliche und stellt die alttheologische
Ergänzungslehre auf gleiche Linie mit der passiven Kapazität der
Konkordienformel. Wie steht es aber dann mit dem Zugeständnis:

Die Offenbarung sei nicht blofs eine Einsprechung göttlicher
Wahrheiten, sie sei vielmehr zugleich eine Erhöhung der menschlichen

Erkenntnis- und Willenskraft? (S. 210.)
Im Widerspruch mit der vom Tübinger Apologeten

behaupteten Begreiflichkeit der übernatürlichen Offenbarung aus

der das Natürliche und Ubernatürliche zu demselben Zwecke
verbindenden „allgemeinen Wirksamkeit" Gottes dürfte die
Annahme stehen, dafs ohne die Wirklichkeit der Offenbarung die

Frage der Möglichkeit nicht zur Diskussion gestellt werden könnte;
es sei daher von der Wirklichkeit auszugehen, welche an sich

die Möglichkeit beweise; denn nur von der Wirklichkeit aus

könnten die konkreten Einwände als unberechtigt zurückgewiesen
und die Anknüpfungspunkte im menschlichen Geiste nachgewiesen
werden. (S. 207.) Diese Bemerkung ist richtig, wenn sie auf
die ihrem Wesen nach übernatürliche Offenbarung bezogen und

beschränkt wird; denn eine relativ übernatürliche Offenbarung kann

auch vom Standpunkt der Vernunft, die das Dasein eines person-



Möglichkeit der Offenbarung.

liehen Gottes strenge zu beweisen vermag, als möglich erkannt
werden, wie denn auch thatsächlich heidnische Philosophen eine

Belehrung durch göttliche Kundgebung für möglich und erwünscht
hielten. Gerade diese Unterscheidung aber vermissen wir bei
dem T. Apologeten, weshalb denn die angeführte Äufserung
ebensosehr aus den empiristisch-traditionalistischen Neigungen
desselben als aus einem Entgegenkommen gegen die hergebrachte
theologische Lehre sich erklären läfst. Wie wenig ernstlich
dieses Entgegenkommen zu nehmen ist, beweist der Umstand,
dafs gleichwohl von einem Beweise für die Möglichkeit der
übernatürlichen Offenbarung aus natürlichen Voraussetzungen geredet
wird. Unter diesen ist der in der platonischen Philosophie sich

kundgebende Zug nach-dem Unendlichen angeführt, dessen

Hervorkehrung durch den Neuplatonismus jene Philosophie zur Rivalin
des Christentums gemacht habe. (S. 206.) Der Neuplatonismus
hat nun allerdings sich der christlichen Idee einer unmittelbaren

Lebensverbindung mit Gott zu bemächtigen gesucht, entnahm
aber diese Idee nicht dem „Zuge der platonischen Philosophie
zum Unendlichen", sondern eben dem Ohristentume selbst. Sie

entstand nicht spontan aus der Tiefe der Natur und der Konsequenz

natürlicher Entwicklung. Der Neupiatonisinus kann daher
auch nicht als ein Beweis der aktiven Empfänglichkeit der menschlichen

Natur für das Übernatürliche geltend gemacht werden.

Dagegen ist er allerdings zum Vorläufer aller jener Richtungen
innerhalb des Christentums geworden, die jene Anteilnahme am

göttlichen Sein bereits der Natur zuschreiben, welche nach streng
kirchlicher Lehre vielmehr der freie Ausflufs der göttlichen
Herablassung und aufserordentlicher göttlicher Berufung ist.

Ohne die klare und bestimmte Unterscheidung des natürlichen

und übernatürlichen Endziels und die Einsicht, dafs die

unmittelbare Erkenntnis, die beseligende Anschauung Gottes das

übernatürliche Endziel bilde, kann die Erage nach der

Notwendigkeit der Offenbarung eine befriedigende Beantwortung
nicht finden.

Die Apologie sagt uns hierüber Folgendes; „War die
natürliche Offenbarung eine Offenbarung der göttlichen Herrlich-



10 Notwendigkeit der Offenbarung.

keit zu gröfserer Ehre Gottes, welche der Mensch, das Auge
der Schöpfung, erkennen und verkünden sollte, so ist die
übernatürliche Offenbarung eineO ffenbarung derselben Herrlichkeit

im Gebiete des Geisteslebens zum Heile des Geistes

in Gott. Das Ziel ist ein höheres als dort, und damit ist auch

die Notwendigkeit der übernatürlichen Offenbarung angedeutet."
(S. 215.) Demzufolge würde die Notwendigkeit der übernatürlichen

Offenbarung in der verschiedenen Art begründet sein, in
welcher sich Gott zur körperlichen, materiellen Natur, und
in der er sich zu den Geistern, den persönlichen Wesen verhält.
Die Art und Weise, wie Gott sich durch die Natur verherrlicht,
wird der Art und Weise entgegengesetzt, wie diese Verherrlichung

stattfindet im Gebiete des Geistes. Die übernatürliche

Offenbarung dient als Mittel zur Erreichung jenes höheren Zieles,
zuweichem dieGeister imVergleiche zu blofsen Naturwesen

bestimmt sind. Ist dies der Sinn, welchen die Theologen
im Auge haben, wenn sie nach dem Grunde der Notwendigkeit
einer übernatürlichen Offenbarung forschen? Die Antwort mufs

verneinend lauten. Denn im entgegengesetzten Falle wäre die

übernatürliche Offenbarung für die natürliche Bestimmung der

Yernunftwesen entweder absolut notwendig, wobei dann das

„übernatürliche" den Sinn des „persönlichen", „moralischen"
erhielte, oder diese Notwendigkeit wäre nur eine relative, zur
vollkommeneren Erreichung des natürlichen Endziels, und in

diesem Falle bekäme das „Übernatürliche" den Sinn des die

Kräfte der Natur unter den gewohnlichen Verhältnissen und

Bedingungen des natürlichen Geisteslebens Ubersteigenden. Die

Theologen aber verbinden weder die eine noch die andere

Bedeutung mit dem Ausdruck „übernatürlich", wenn sie nach dem

Grunde der Notwendigkeit einer übernatürlichen Offenbarung fragen
und darauf die Antwort geben, die Offenbarung sei absolut

notwendig unter der Voraussetzung, dafs Gott den Menschen zu

dem schlechthin übernatürlichen Endziel der Beseligung durch
seine unmittelbare Anschauung bestimmt habe.

Während der Apologet die Bestimmung der Vernunftwesen

als eine übernatürliche der Bestimmung der vernunftlosen Wesen



Notwendigkeit der Offenbarung. 11

als einer natürlichen gegenüberstellt, fragen die Theologen vielmehr,
wie sich die Offenbarung verhält zur natürlichen und übernatürlichen

Bestimmung des Vernunftwesens oder des Menschen und
erteilen darauf die Antwort, dieselbe sei relativ notwendig mit
Rücksicht auf eine leichtere und allgemeinere Erreichung des

natürlichen Endziels (unter Voraussetzung einer reinen
Naturordnung), dagegen absolut notwendig unter Voraussetzung einer
höheren übernatürlichen Ordnung zur Erreichung des von Gott
in diesem Falle dem geschaffenen Geiste gesetzten Endziels; eine

Voraussetzung, die thatsächlich zutrifft.
In der Tübinger Schule wird der Ausdruck „übernatürlich"

in einem zweifachen oder selbst dreifachen Sinne gebraucht und

dadurch eine Vieldeutigkeit in die Diskussion eingeführt, die das

Verständnis und die Verständigung erschwert. Entweder wird
es dem Körperlichen entgegengesetzt und etwas übernatürlich
genannt, was in die Region des Geistes fällt. Oder es erhält die

Bedeutung des Persönlichen, Sittlichen, Freien im Unterschiede

von dem Wesentlichen, Notwendigen, was die Natur des Geistes
als solche und die Grundlage seines freien sittlichen Handelns
ausmacht. Oder endlich drittens in Annäherung und Anpassung
an den theologischen Sprachgebrauch heifst übernatürlich, was
die Ansprüche und gewöhnlichen thatsächlichen Kräfte des Geistes

überragt. Diese letztere Bedeutung tritt bei Kuhn erst infolge
der mit Schäzler geführten Kontroverse in den Vordergrund,
während sonst das Übernatürliche vorwiegend, ja ausschliefslich

im Sinne des Persönlichen, Freien, über die physische Grundlage

des geistigen Lebens Hinausliegenden, des Moralischen

genommen wird. Jene Erhabenheit des Übernatürlichen über das

durch die natürliche Geisteskraft Erreichbare aber beschränkt
sieh auf einen Gebrauch der natürlichen Geistesvermögen, wie

er unter einer aufserordentlichen moralischen Einwirkung von
Seiten Gottes auf den menschlichen Geist erreichbar ist. Die

Vorstellung von einer physischen Teilnahme am Sein und Leben

Gottes, einer physischen Ergänzung und Erhöhung der natürlichen

Vermögen des Geistes wird noch in der letzten
Entwicklungsphase der Kuhnschen Theologie zurückgewiesen. In-



12 Notwendigkeit der Offenbarung.

wiefern nun durch eine aufserordentliche erziehliehe Einwirkung
von Seiten Gottes das natürliche Endziel auf eine vollkommenere
Weise erreicht wird, spricht diese Schule auch von einem
„übernatürlichen Endziel", versteht jedoch darunter nur die
vollkommenere Stufe sittlicher Vollkommenheit, die der natürliche
Menschengeist auf diesem Wege zu erklimmen im stände ist.

Behält man diese Erklärungen im Auge, so wird man
begreifen, wie und in welchem Sinne auf dieser Seite von einer
absoluten Notwendigkeit der übernatürlichen Offenbarung und
Gnade geredet werden kann; sie erscheint nämlich als eine

solche, bald sofern die Offenbarung als Bedingung einer
sittlichen, wahrhaft menschlichen Lebensführung überhaupt betrachtet

wird, bald aber nur sofern sie die Bedingung jener vollkommeneren
Stufe menschlichen Geisteslebens bildet, die als „übernatürliches
Endziel" bezeichnet wird.

Stellen wir dieser Theorie vom Ubernatürlichen die in den

theologischen Schulen ausnahmslos herrschende Anschauung gegenüber,

so gehen dieselben von der Übernatürlichkeit des that,
sächlichen Endziels der Beseligung in der unmittelbaren
Anschauung Gottes aus und nehmen an, dafs auch der vollkommenste

Vermögensgebrauch weil einer andern, rein natürlichen,
Ordnung angehörig, nicht hinreiche, um dieses Ziel zu verwirklichen,
vielmehr eine Erhebung der Natur des Geistes, sei es seinen

Vermögen oder selbst seinem Wesen nach, erforderlich sei, um
ihn zu einer jenem Endziel entsprechenden Thätigkeit zu
befähigen. Nur in einem Punkte differieren die Schulen, nämlich

bezüglich des Verhältnisses jenes übernatürlichen Endziels zu
den Bedürfnissen und dem natürlichen Verlangen des menschlichen

Geistes. Während nämlich die sogenannten Augustinianer
(Noris, Berti, Belleli) die selige Anschauung als das der Güte
des Schöpfers gegenüber den geschaffenen Geistwesen allein
entsprechende Ziel der letzteren betrachten, behaupten die

übrigen Schulen (Thomisten und Molinisten) die Möglichkeit der
Bestimmung des Menschen zu einem rein natürlichen Endziel,
das sie in eine Verbindung mit Gott und in einen Seligkeitszustand

setze, wie er den natürlichen Ansprüchen des geschaffenen



Notwendigkeit der Offenbarung. 13

Geistes und seiner natürlichen Erkenntnisweise entspricht. (Vgl.
Schäzler, Natur und Übernat. S. 256 ff.)

Diese letztere Auffassung betrachten wir als die durch die

dogmatische Entwicklung seit Bajus und Jansenius allein
geforderte und berechtigte. Dieselbe wird unter den neueren

Apologeten mit Berufung auf Ripalda, De Rubeis, Suarez und
Lessius mit Entschiedenheit zur Geltung gebracht von Hettinger:
„Auch ohne die Erhebung der vernünftigen Kreatur zur
übernatürlichen Ordnung wäre Gott objektiv und subjektiv das letzte
Ziel durch ihre Vereinigung mit ihm als dem Urheber der natürlichen

Ordnung in Erkenntnis und Wille. So wäre Gott,
aus den Werken erkannt, Ziel des Menschen und Inhalt der
natürlichen Seligkeit, die als solche mit natürlichen Kräften
würde zu erringen sein." (Lehrb. d. Fund. Theol. S. 116.)

Ohne auf die Unterscheidung des natürlichen und übernatürlichen

Endziels näher einzugehen, bemerkt in demselben Sinne
ein anderer Apologet: „Soll der Mensch von Gott zu einer
übernatürlichen Ordnung erhoben, ihm ein übernatürliches Ziel
gesteckt werden, oder soll er übervernünftige Wahrheiten
erkennen, so ist er aus sich absolut unfähig, diese Ordnung selbst

herzustellen oder auch nur zu erkennen. Dasselbe gilt von den

Geheimnissen. Handelt es sich aber um die Wahrheiten
der natürlichen Religion, eine derselben entsprechende
Gottesverehrung und um die Vorschriften des natürlichen Sittengesetzes
und deren Befolgung, so kann von einer absoluten oder auch

nur physischen Unfähigkeit des Menschen nicht die Rede sein.

Denn der Mensch hat die physische Potenz zur Erkenntnis Gottes

als seines Urhebers und Zieles. Auch sind in einer rein
natürlichen Ordnung göttliche Hülfsmittel nicht ausgeschlossen,
durch welche dem Verstände und Willen in ihrer Schwäche

nachgeholfen wird." (Gutberiet, Lehrb. der Apol. II. Bd. S. 24 f.)
y Die Voraussetzung einer physischen Unfähigkeit des kreatür-

lichen Geistes für das übernatürliche Endziel bedingt offenbar

die physische Ergänzungsbedürftigkeit des menschlichen und

überhaupt des kreatürlichen Geistes in der Richtung auf dieses Endziel.

Wir werden also annehmen müssen, dafs das dem Wesen



14 Notwendigkeit der Offenbarung.

und der Substanz nach Übernatürliche in etwas Anderem und
Höherem gesucht werden müsse, als dem möglichst vollkommenen
Gebrauche der natürlichen Geistesvermögen, und deshalb der
Offenbarungs- und Gnadenbegriff der Tübinger Schule nicht
ausreichend sei. Wenn daher der zuletzt angeführte Apologet die

Notwendigkeit der Offenbarung vorzugsweise von der Seite ins
Auge fafst, nach welcher ihre Absicht auf die sittliche
Vervollkommnung des Menschen gerichtet ist, so leitet ihn zweifellos das

gerechtfertigte Bestreben, durch den Nachweis der Angemessenheit

der Offenbarung für die Bedürfnisse des natürlichen und

gefallenen Menschen ihrer Wirksamkeit freie Bahn und weiterhin
auch ihrem mystischen übernatürlichen Inhalt Eingang zu
verschaffen. (A. a. 0. S. 27 ff.)

Um über die Übereinstimmung der bedeutendsten Theologenschulen

der Vorzeit in betreff der Lehre von einem doppelten
Endziel, dem thatsächlichenübernatürlichenund dem möglich en
natürlichen, keinen Zweifel zu lassen, so mögen aus dem engeren
Kreise der Thomisten, die doch in einigen der Erklärung
bedürftigen Aussprüchen ihres Meisters, des hl. Thomas, einen

Anhaltspunkt für die augustinianische Theorie von der beseligenden
Anschauung, die zwar das natürliche und vom Standpunkt der

geordneten Macht Gottes notwendige, wenn auch nicht durch
natürliche Kräfte realisierbare Ziel der Menschen bilde, finden

konnten, folgende Zeugnisse hier angeführt werden. „Allerdings
— äufsert Gonet (Olyp. Thom. Tract, de Horn. disp. VI. art. 2

n. 28) —, konnte Gott den Menschen nicht schaffen, ohne ihn irgendwie

zur Glückseligkeit und einem letzten Ziele hinzuwenden.
Dieses Ziel aber kann ein doppeltes sein, nämlich ein natürliches,
das hauptsächlich in der Verbindung mit Gott durch eine den

natürlichen Kräften mögliche Erkenntnis und Liebe Gottes

besteht, und ein übernatürliches, bestehend in der klaren Anschauung

Gottes verbunden mit beseligender Liebe und Genufs. Nur
zum ersteren wäre der Mensch geordnet worden, falls ihn Gott
im reinen Naturstand geschaffen hätte." Und an einem anderen

Orte (L. c. De visione Dei disp. I art. 5 n. 101): „Die
beseligende Anschauung ist nicht das natürliche Ziel des Menschen



Notwendigkeit der Offenbarung. 15

und nicht als solches ihm gebührend, sondern übernatürlich;
vielmehr ist er zu ihr durch die höchste Güte und das freieste
Wohlwollen geordnet. Wäre daher der Mensch im reinen Naturstand

geschaffen, so hätte er zu seinem Endziel nicht die klare
Anschauung Gottes, sondern nur eine gewisse abstraktive Erkenntnis

Gottes als des Urhebers der Natur, die er sich durch von
den Geschöpfen abgezogene Species erworben hätte."

East mit denselben Worten spricht sich ein anderer
hervorragender Vertreter derselben Schule aus: „Die Glückseligkeit, das

Endziel kann ein zweifaches sein, nämlich ein natürliches,
hauptsächlich in der Verbindung mit Gott durch die der Natur mögliche
Erkenntnis und Liebe bestehend oder in süfser Betrachtung Gottes

als des Urhebers der Natur, die zwar eine abstraktive, aber aus

den ihn am meisten darstellenden Kreaturen, den Geistern

geschöpft ist, eine Betrachtung, die eine natürliche Gottesliebe und
ein Verlangen nach den moralischen Tugenden erzeugen würde,
deren der Mensch von Natur fähig ist, und mittels deren er jene
Güter erlangen könnte, die das natürliche Verlangen von Leib
und Seele erfüllen würden" (Gotti, Tract, de Horn. qu. XI. dub. II. n. 4j.

Durch den Begriff einer reinen Naturordnung ist die

Anwendung von aufserordentlichen Mitteln von Seiten Gottes, um
dem Menschen die Erreichung des (natürlichen) Endziels zu

erleichtern, nicht ausgeschlossen, und soweit zu diesem Behufe die

Notwendigkeit eines übernatürlichen Eingreifens durch
Offenbarung und Gnadenwirksamkeit behauptet werden kann, ist diese
eben nur eine relative, weil sie nicht auf einer physischen
Unfähigkeit des Geistes, sondern auf den konkreten Umständen, den

Schwierigkeiten und Hindernissen beruht, unter denen er in
Thätigkeit tritt, weshalb sie mit Recht auch als eine moralische
bezeichnet wird. Dagegen gilt von dem Menschen im thatsäch-
lichen Zustande, sowohl dem der gefallenen als der wiederhergestellten

Natur, dafs er ohne die ihrem Wesen nach übernatürliche

Gnade, die Gnade Christi, auch nicht einmal sein natürliches

Endziel, soweit in dieser Ordnung davon überhaupt geredet
werden kann, zu erreichen vermöge. In dieser Hinsieht bemerkt
Schäzler treffend: „Unter dieser Voraussetzung (nämlich der



Notwendigkeit der Offenbarung.

Erhebung zu einem übernatürlichen Endziel) kann jene natürliche

Seligkeit, wiewohl unmittelbar durch eine an sich natürliche

Thätigkeit realisierbar, nichts desto weniger nur in Verbindung
mit den Keimen einer übernatürlichen Seligkeit und in der Rich-

tung auf die letztere verwirklicht werden." (Natur u. Übernat.
S. 260.) Aus dem Zustand der Schuld, der mit dem Begriffe
der Glückseligkeit unvereinbar ist, vermag nur die Gnade Christi
zu befreien und dieselbe Gnade Christi kann auch die Erlösten
allein unter allen Verhältnissen vor neuer Schuld bewahren.
Gilt dies vom Einzelneu, so konnte auch die natürliche sittliche

Erneuerung des gesamten Geschlechtes nur von Christus, dem

Erlöser, ihren Ausgang nehmen. Statt jeden weiteren Beweises

genügt es, auf die Ausführung des Apostels im Römerbriefe

hinzuweisen, der zufolge das Evangelium und die Gnade Christi
allein im stände ist, Juden und Heiden nicht allein zum
übernatürlichen Heile zu führen, sondern vor allem auch aus tiefem

sittlichen Verfalle emporzuheben.
I)a die zweifache, absolute und relative, physische und

moralische Notwendigkeit der übernatürlichen Offenbarung und Gnade,

wie aus unserer bisherigen Darstellung erhellt, in innigem
Zusammenhang mit dem Verhältnisse des geschaffenen Seins zum

ungeschaffenen Sein steht, so kann sie auf eine ontoiogische
Formel zurückgeführt werden. Als physische Notwendigkeit
beruht sie auf der Unzulänglichkeit des Formalobjekts aller
geschöpflichen Erkenntnis, das Sein und Wesen Gottes, wie es

an sich ist, darzustellen und zum Ausdruck zu bringen. In
hervorragender Weise gilt dies vom Formalobjekt des menschlichen

Intellekts, das zwar im Seienden als solchem besteht und
daher alles Seiende umfafst (weshalb es sich auch nicht
widerspricht, dal's durch göttliche Gnade Gottes Wesen selbst Gegenstand

intellektueller Anschauung für den Menschengeist wird),
jedoch nur insoweit es mittels des Sinnlichen und nach Analogie
des sinnenfälligen Seins erkannt werden kann. Nun vermag
aber kein vom Sinnlichen abstrahierter Begriff das rein Geistige
oder die für sich bestehenden Formen, die formae separatae der

mittelalterlichen Philosophen dem Verstände zu vergegenwärtigen,



Notwendigkeit der Offenbarung. 17

geschweige denn dafs dies der Fall wäre bezüglich des subsi-

stierenden, auf keine Gattung oder Art beschränkten Seins, das

nicht blofs von jeder Materialität sowie von jeder aus der
Materialität stammenden Potenzialität, sondern auch von jener Po-

tenzialität frei ist, die aus dem Unterschied von Sein und Wesen
resultiert und die deshalb auch im geschaffenen reinen Geiste
sich findet und nach dem Grundsatz: agere sequitur esse in
seine eigentümliche Erkenntnisweise einfliefst, oder mit andern

Worten, sein natürliches Erkenntnismedium und Formalobjekt
bestimmt. Aus diesem Grande erstreckt sich die aus dem

Formalobjekt abgeleitete Unmöglichkeit, durch natürliche Kraft
das Wesen Gottes zu erkennen, auf die reinen Geister und
ist deshalb auch inbezug auf sie die Notwendigkeit einer
übernatürlichen göttlichen Offenbarung eine physische und absolute

unter der Voraussetzung, dafs sie zur übernatürlichen
Glückseligkeit in unmittelbarer Anschauung und Wesenserkenntnis
Gottes bestimmt werden sollten.

Dagegen ist die als relativ bezeichnete Notwendigkeit einer
göttlichen Offenbarung zur möglichst vollkommenen Erreichung
des natürlichen Endziels nicht in der Unzulänglichkeit des Formalobjekts

oder des objektiven Erkenntnismittels, die eine physische
Unmöglichkeit nach sich zieht, sondern in der beziehungsweisen
Schwäche des geistigen Vermögens, also nicht objektiv, sondern

subjektiv begründet oder in dem konkreten Unvermögen der
Geisteskräfte, die ihnen an sich zugängliche Erkenntnisphäre
vollständig auszumessen. In diesem Sinne hat man nicht mit
Unrecht gesagt, die Vernunft vermöge nicht in eigener Kraft ans
Ende der Vernunft zu gelangen. Nur darf diese Unmöglichkeit
und analog die daraus abzuleitende Notwendigkeit der
Offenbarung nicht als eine physische, absolute hingestellt werden.
In solchem Sinne bedarf die jüngere Generation des Unterrichts
der älteren, um sich in den vollen Besitz der menschlichen
Errungenschaften in Wissenschaft und Kunst zu setzen und den

erworbenen Schatz vermehren und weiter bilden zu können. In
demselben Sinne übt das Christentum in bezug auf religiöse und
sittliche Erkenntnis einen erziehenden und unterrichtenden Einflufs

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 2



18 Notwendigkeit der Offenbarung.

aus. So ist z. B. die Schöpfung aus Nichts nicht wie die Tri-
nität und Inkarnation eine die Kraft der Vernunft schlechthin

übersteigende, sondern eine durch Vernunft erkennbare und
beweisbare metaphysische und religiöse Wahrheit; gleichwohl ist
sie von den weisesten Philosophen des Altertums, Piaton und

Aristoteles, entweder gar nicht oder wenigstens nicht mit Klarheit

und Bestimmtheit erkannt und ausgesprochen worden.
Die ihrem Wesen nach übernatürliche Offenbarung ist unter

der Voraussetzung der Bestimmung des Menschen zum
übernatürlichen Endziel absolut notwendig; denn nur durch göttliche
Offenbarung konnte der menschliche Geist über diese Berufung
belehrt und im Erkennen und Wollen in der Richtung auf dieses

Endziel zu wirksamem Streben und erfolgreicher Bethätigung
hingeleitet werden. Von der Erhebung zum übernatürlichen
Endziel gilt dasselbe, was von jedem Geheimnis der Offenbarung
zu sagen ist, dafs sie zwar unter Voraussetzung der Offenbarung
durch mehr oder minder überzeugende Gründe als kongruent,
der göttlichen Güte, Weisheit und Macht entsprechend, aufgezeigt,

nicht aber durch zwingende Argumente als notwendig
bewiesen werden könne.

Wir empfangen demnach, wie Zigliara treffend ausführt,
jene Erhöhung der menschlichen Natur aus der göttlichen
Offenbarung, nehmen sie mit übernatürlichem Glauben auf und
beweisen, dafs sie nicht unmöglich sei (Propaed. Sac. Theol. p. 175).

Dasjenige nämlich kann von uns nicht demonstrativ von Gott

nachgewiesen werden, was, selbst die Offenbarung vorausgesetzt,
aber mit Absehen von dem Erkenntnismittel der offenbarenden

Autorität, unsere objektiven Erkenntnismittel übersteigt
(L. c. p. III); von dieser Art aber ist das Wesen Gottes,
dessen intuitive Erkenntnis nicht nur durch kein objektives
menschliches Erkenntnismittel (wie das vom Körperlichen
abstrahierte und nach Analogie des Übersinnlichen im Sinnlichen
gedachte Sein) sondern überhaupt durch kein geschöpfliehes Erkenntnismittel

erreichbar ist; das vielmehr nur durch Teilnahme am

göttlichen Lichte und durch unmittelbare Verbindung mit dem

göttlichen Wesen selbst als Erkenntnismedium erkannt werden kann.



Notwendigkeit der Offenbarung. 19

Mit dieser Bemerkung haben wir an den tiefsten Kern der

Frage nach der Notwendigkeit einer göttlichen Offenbarung
gerührt. Jede Theologie, die in diesem Punkte im Finstern tastet,
verdient kaum diesen Namen und mufs sich schliefslich genötigt
sehen, entweder auf theologische Wissenschaft zu verzichten
oder trotz allerProteste im „religionsphilosophischen" Vorstellungen
befangen zu bleiben.

Nachschrift.
Professor Dr. Schanz repliziert in der Tübinger

Theologischen Quartalschrift 73. Jahrgang, 2. Heft, S. 346—349 auf
die Verteidigung, die ich seinem persönlichen Angriff (Ebendas.
72. Jahrgang, S. 485) entgegengestellte (Jahrbuch V. Bd. S. 281).
Da Herr Dr. Schanz nichts Sachliches vorbringt, sondern nur
eine Art Ballspiel mit den von mir gebrauchten Ausdrücken

treibt, so kann ich mich kurz fassen und seine „Zusammenstellung"
mit einigen Bemerkungen beantworten. Vergeblich sucht mein

Oegner den Vorwurf der lllogik, den ich gegen seine etwas

unüberlegte Schlufsfolgerung: Der extreme, fanatische Thomist
N. N. widerspricht mir, also bin ich im Buchte, erhoben, zu
entkräften und damit zu beschönigen, dafs er den Widerspruch
von dieser Seite nach Inhalt und Form (wirklich?) vorausgesehen.
Ich bewundere diesen Scharfsinn, noch mehr aber staune ich
über das neue Kriterium der Wahrheit. Da ich keine andere

Dichtung als die vom hl. Vater gebilligte, vertrete, so bedeutet
jener Schlufs des Herrn Dr. Schanz ebensoviel, als: man braucht
uur das Gegenteil der in der Bulle Aeterni Patris empfohlenen
Rehre zu vertreten, um sich im sicheren Besitz der Wahrheit
zu wissen

Wenn Herr Dr. Schanz meinen Widerspruch nach Inhalt
und Form voraussah, dann scheint er sich doch des prinzipielle n

Gegensatzes unserer wissenschaftlichen Richtungen bewufst zu
sein; gleichwohl bezeichnet er meine Kritik als eine nörgelnde,
als ob es sich um Kleinigkeiten handelte oder als ob ich irgend
om persönliches Interesse hätte, ihm am Zeuge zu flicken.
Vielleicht wird die vorstehende Erörterung über das „Übernatürliche"

2*



20 Notwendigkeit der Offenbarung.

meinen Herrn Gegner zu einer anderen Überzeugung fuhren. —
Wiederholt — in einem Hefte an drei Stellen S. 347, 348

und 342 — werden meine und meiner Gesinnungsgenossen

Bestrebungen als „einseitige Tendenzwissenschaft" charakterisiert.
Hierauf erwiedere ich: wir kennen keine andere Tendenz als die

Wahrheit; ist diese einseitig, so wollen wir lieber mit ihr
einseitig, als vielseitig mit Dr. Schanz sein. — Grofses Vergnügen
scheint meinem Gegner eine Aufserung Herrn Dr. Schells über
den scholastischen Begriff der Materie bereitet zu haben. Statt

jeder weiteren Bemerkung verweise ich den geneigten Leser

auf meine Besprechung des zweiten Bandes der Schell'schen

Dogmatik (Jahrb. Bd. VI S. 369 ff.), um daraus zu ersehen, wohin

eine philosophisch-theologische Spekulation gerät, die den

„Dualismus" (von Stoff und Form, Potenz und Akt, Leiden und

Thun) aus der Schöpfung zu verbannen unternimmt.
Endlich glaubt mein Gegner mit Berufung auf einen

Ausspruch von P. A. Weifs zur Einigkeit mahnen zu sollen. Der

bekannte Spruch lautet: in necessariis unitas u. s. w. Das

Notwendige ist die Einheit im Glauben, der innige Anschlufs an

die Autorität, das Prinzip und die Quelle der Einheit. In Dingen,
die der Glaube nicht bestimmt, in Ansichten und Meinungen
gestattet jener Spruch Freiheit, in allem aber verlangt er Liebe,
d. h. dafs die zum Fortschritt der Wissenschaft unentbehrliche

Kontroverse nicht zum persönlichen Streite ausarte. Ob es dem

Sinne dieser Forderung gemäfs sei, wenn man uns fortwährend
als extrem, fanatisch, einseitig denunziert, darüber möge der

Leser urteilen. — Sollten aber unsere Gegner das Interesse der

Einheit in dem Mafse betonen, dafs sie nicht blofs die Einheit im

Glauben und in der Liebe, sondern auch in den wissenschaftlichen

Anschauungen fordern, so können sie diese Einheit haben; sie

brauchen nur unseren wissenschaftlichen Standpunkt zu adoptieren

und die so sehr erwünschte Einheit wird mit einem Schlage

hergestellt sein. Dies sei ganz besonders den Herren in

Tübingen gesagt. Mögen sie ihre Sonderstellung als „deutsche
katholische", als „katholische Tübinger" Schule aufgeben und damit
eines der hauptsächlichsten Streitobjekte beseitigen. In diesem



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 21

Falle allerdings würde der Kampf gegen die aufsenstehenden

Feinde mit konzentrierter Kraft und mehr Aussicht auf Erfolg
geführt werden können.

3-^gg^-c

RICHTIGSTELLUNGEN DER ANSICHTEN DES
NEUESTEN KOMMENTATORS DES HL. THOMAS

YON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

b) Der Herr Kritiker hat sich in seiner Recension auf
Sylvius berufen. Meine Antwort darauf war, dafs diese Berufung
sehr unglücklich ausgefallen sei. Nun lesen wir im vorliegenden
Hefte S. 417: „dafs die motio im passivem Sinne, d. h. das

applicari oder moveri der causa secunda real identisch ist
mit dem agere derselben, ist und bleibt die Ansicht des
bekannten Thomisten Sylvius a Brania, wenngleich Feldner dessen
klare Worte anders zu deuten sucht und meint, ,die Berufung
auf Sylvius hätte nicht unglücklicher ausfallen können'. Damit
jeder sich ein Urteil über diese ,unglückliche Berufung' bilden
könne, seien nochmals des Sylvius Worte wiederholt". Nun
folgen drei Stellen aus Sylvius.

Der verehrte Herr Gegner hat es in der That vortrefflich
gemacht. Wir gewinnen dabei zugleich einen Einblick in die
Methode, mit welcher er bei seinen Arbeiten vorgeht. In der
Recension hat er nämlich blofs eine Stelle aus Sylvius gebracht,
hier erscheinen deren drei auf der Bildfläche. Von dieser einen
in der frühern Schrift des Herrn Gegners habe ich gesagt, die
Berufung auf Sylvius hätte unglücklicher nicht ausfallen können.
Was macht nun Herr Dr. Wilhelm Esser? Er bringt blofs den
obern Teil jener Stelle, und läfst den untern, die nähere
Erklärung dieses obern Teiles, nämlich den in der frühern Schrift
angeführten Teil ganz weg und schreibt: „es ist und bleibt die
Ansicht des bekannten Thomisten Sylvius a Brania, wenngleich
Feldner dessen klare Worte anders zu deuten sucht und meint,
die Berufung auf Sylvius hätte unglücklicher nicht ausfallen
köpnen. Damit jeder sich ein Urteil über diese ,unglückliche


	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Schluss]

