Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Schluss]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.
Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

Fianfter Artikel.
Uber die Moglichkeit und Notwendigkeit der gittlichen
Offenbarung.

(Schlufs.)

Den Gedanken, den in Form einer vermeintlich ,triiben In-
tuition® die ,,physische Auffassung der Gnade zur Geltung zu
bringen sucht, will auch Kuhn festhalten, nimlich dafs die Ein-
wirkung der Gnade auf den Menschen, die Erhebung desselben
iiber seine natiirliche Giite zur iibernatiirlichen ,,von innen heraus,
aus dem innersten Grunde seiner Seele erfolge” und ,als eine
Wirkung Gottes vom Innersten der Seele aus begriffen werden
miisse“ ; es sei dies aber in einer dem Wesen des personlichen
Geistes entsprechenden Weise zu denken. (Die christl. Lehre
v. d. Gunade S. 32, 8. 379, wozu man vgl. uns. Schrift: Die
Lehre des hl. Thomas vom Wesen der Gnade S. 119 Anm. 1.)
In seiner tiefsten Wurzel ndmlich (will Kuhn sagen) ist der
Geist gottverwandt und gottlich. Der Unterschied des gottlichen
Seins vom endlichen besteht darin, dafls das eine sich selbst
setzt, sich selbst verursacht, wihrend das andere ein geschopftes,
nicht in sich selbst quellendes, sich selbst schopfendesist (Dogmat. I.
S. 789). Ein solches Verhiltnis des Geschopfes zum Schopfer
ist moglich, weil einerseits der Geist das Positive in allem
Seienden ist (a. a. 0. S. 793), andererseits in Gott selbst ein
Unterschied des Ansich- vom Fiirsichsein, ein Prozels des Geist-
werdens und der Selbstpersonificierung, somit auch ein immanenter
Grund der Potenzialitit, eine passive Potenz angenommen werden
muls (A. a. O.8. 796. Schizler, Nat. u. Ubern. S. 437. Neue
Untersuch. 8. 287, Anm. 2). Infolge hiervon erscheint der aus
Gottes Wesen und Macht ,geschopfte endliche Geist als von
Natur Gott wesensverwandt, weshalb er denn auch das Wesen
Gottes in sich selbst wie in einem Spiegel schaut, ein Schauen,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII. 1



2 Moglichkeit der Offenbarung.

das allerdings erst durch die Betrachtung der Dinge zur wirk-
lichen Erkenntnis gestaltet werden soll. (Dogm. L. 8. 590.)

Ziehen wir die aus diesen Bestimmungen sich ergebende
Folgerung, so kann auf dem glaubensphilosophischen Standpunkt
des Hauptes der Tiibinger Schule von der Moglichkeit einer
schlechthin iibernatiirlichen Offenbarung, von der Erhebung des
geschaffenen Geistes zu einer sein Wesen und seine natiirlichen
Krafte schlechthin iiberragenden Teilnahme an gottlichem Sein
und gottlicher Erkenntnis nicht die Rede sein; da diese Teil-
nahme durch die Beschaffenheit seiner Natur und durch seinen
Ursprung aus einer zugleich aktiven und passiven géttlichen
Macht — als ein aus dem gottlichen Grund und Ansich ge-
schopftes Sein — bereits anticipiert wird.

Der Standpunkt des vormaligen Dogmatikers in Tiibingen
ist, wie wir alsbald sehen werden, nicht ohne Einfluls auf die
Apologetik, und wie wir sogleich und im Voriibergehen zeigen
wollen, auf die Moral der Tiibinger Schule geblieben. ,In der
begrifflichen Darstellung des Ubernatiirlichen — so belehrt uns
Dr. Linsenmann (Lehrb. der Moraltheologie, Freiburg 1878, 8. 18) —
wird dadurch gefehlt, dafs man, um die Realitit des Ubernatiir-
lichen festzuhalten, dasselbe moglichst materiell, korperhaft auf-
falst, als ob das Materielle wahrhaft real sei im Gegensatz zum
Tdeellen, Geistigen. Daraus ergeben sich zum Teil kralssinn-
liche Vorstellungen vom Verhéltnis des Glidubigen zum mensch-
gewordenen Erloser; man denkt sich die reale Gegenwart des
Erlosers im Sakrament recht korperlich und ebenso die Wirksam-
keit der Sakramente und Sakramentalien.

Zwar sagt uns der Tiibinger Moralist nicht genauer, welche
Schule oder Richtung mit dieser Schilderung gemeint sein solle;
da sie sich indes gegen Extreme im Gebiete der katholischen
Doktrin wendet und der Vorwurf einer korperhaften, materiellen
Auffassung an dhnliche von Kuhn in der Kontroverse mit Schézler
gegen den letzteren gebrauchte Ausdriicke erinnert, so fiirchten
wir, es mochte jene Auffassung und Darstelluug des Ubernatiir-
lichen gemeint sein, welche in den katholischen Theologenschulen
die allgemein herrschende ist, und die im Ubernatiirlichen eine



Moglichkeit der Offenbarung. 3

physische Teilnahme an der gottlichen Natur und am gott-
lichen Geistesleben ersieht, und zwar aus dem Grunde, weil der
geschaffene Geist nicht schon von Natur gottlich ist, und das
iibernatiirliche Leben nicht durch einen blofs moralischen, sondern
nur durch einen physischen, die Vermégen und das Wesen selbst
vervollkommnenden Einflufs zur Entfaltung und Bliite gebracht
werden kann.

Verschiedene Momente in der vom genannten Moralisten
vorgetragenen Lehre bestirken uns in dieser Auffassung, Momente,
die den Beweis zu enthalten scheinen, dals die subjektiven Nei-
gungen, die den Verfasser auf eigene Bahnen leiten mdchten,
zuweilen sich stirker erwiesen, als das Bestreben, moglichst die
hergebrachten Formen der Lehre zu beriicksichtigen. (A.a.0.8.V.)
Zu jenen Momenten rechnen wir die Begriindung des natiirlich
Sittlichen durch den Vernunftglauben, was auf offenkundigen
Kuhnschen Einfliissen beruht. Ganz im Sinne des Dogmatikers
ist gesagt: ,Das Jenseitige, Geistige ist fir uns unerreichbar,
aulser mit der Glaubenskraft, welche das beste Teil unseres
Geistes ausmacht.“ (S. 6.) Ein weiteres Moment bildet die
Unterscheidung der Physis und des Ethos, des sich mit Not-
wendigkeit vollziehenden Machtwillens und des hl-Willens in
Gott, womit die Auffassung des Ubernatiirlichen als des Ethischen
und Freien zusammenhiingt; ,denn an dem Begriff des Uber-
natiirlichen héingt der Begrift der Freiheit* (8. 14). Das Geheim-
nis der Erlosung durch Jesus Christus besteht in jener hdheren
Stufe der Betrachtung, auf welcher die Gegensitze von Natur
und Gnade — Reich Gottes und Reich der Welt — Fleisch
und Geist, materielle Kultur und geistig sittliche Kultur, Staat
und Kirche versohnt erscheinen (S. 12). Es bildet daher ein
anderes falsches Extrem im Gebiete der katholischen Doktrin,
wenn eine Moral des Gesetzesgehorsams und eine Moral der
evangelischen Vollkommenheit unterschieden und das beschau-
liche Leben vor dem thitigen bevorzugt wird. (S. 17 f) Die
Jungfriulichkeit aber wird ,nur darum ein bonum melius ge-
nannt, um die rigoristische Ansicht auszuschliefsen, wonach die
Ehe selbst etwas Boses wire (8. 131). Aufs scharfste tritt

1‘



4 Maoglichkeit der Offenbarung.

dieser Standpunkt in dem Abschnitt von der Glickseligkeit, der
das hochste Princip der christlichen Moral enthalten soll und
daher fiir diese von der entscheidendsten Bedeutung ist, zu Tage.
,Der Mensch ist zur Gliickseligkeit bestimmt, das heilst nichts
anderes, als er ist bestimmt, das Hochste zu erreichen, was er
nach seiner ganzen Anlage werden und sein kann, die Voll-
hohe des Lebens.“ (8. 19.) Die Vorstellung von der Seligkeit
als einer geschopflichen Sache mufs fiir unzutreffend erklart
werden, die Seligkeit, das ist Gott selbst. , Die Unterscheidung
zwischen Gott dem hochsten Gut an sich und dem hochsten Gut
fiur uns, ist unvollziehbar. Wenn Gott nicht gut genannt wird,
weil er fiir seine verniinftigen Geschopfe sich als das hochste
Gut geoffenbart und sich erweist, dann ist die Eigenschafts-
bezeichnung ,gut” iiberhaupt inhaltslos und hinfillig. (S. 21.)

Diese Anfiihrungen mogen geniigen, um ein Urteil dariiber
zu fillen, ob der Mangel der Unterscheidung eines doppelten
Endziels in der Tibinger Moral auf zufilligen Umstinden und
nicht vielmehr auf tieferliegenden und principiellen Griinden beruht.

Nun ermesse man die Schwierigkeiten, in welche sich eine
Apologie des Christentums verwickeln mufs, fiir welche ein theo.
logischer Standpunkt malsgebend ist, wie er durch die Dogmatik
Kuhns und die Moral Linsenmanns gekennzeichnet wird. Uber
das Verhéltnis Kuhns zur Schule spricht sich der Tiibinger
Apologet in einer Abhandlung: Zur Erinnerung an Joh. Ev.
von Kuhn (Tiib. Quartalschr. 1887 8. 531 ff.) aus: ,,Der ziel-
bewulste Philosoph und Dogmatiker hat der Tiibinger Quartal-
schrift, (dem anerkannten und langjdhrigen Organ der Tiibinger
Schule) im Anschlufs an Drey und Mohler grofstenteils jenes
Geprage gegeben, nach welchem sie Jahrzehnte hindurch be-
urteilt wurde® (S. 532). Er hat jene Richtung in der Theologie
vertreten, welche man im (Gegensatze zur romanischen oder neu-
scholastichen Richtung die deutsche katholische oder kurzweg
die katholische Tiibinger Schule zu nennen pflegt. . . . Er hat
an allen theologischen Kimpfen hervorragenden Anteil genommen
und die Ausschreitungen der Theologie in Rationalismus und Super-
naturalismus bekampft. (S.533.) Wie Augustin ist er im Kampfe



Moglichkeit der Offenbarung. J

mit seinen Gegnern fortgeschritten, so fest er auch in seiner
Grundanschauung und in seinem Glauben geblieben ist. |, Die-
selbe ist zwar an sich so vollendet und gehaltvoll, materiell und
formell vollendet, dals sie die volle Beachtung in Anspruch
nehmen darf“, obgleich sie erst unter dem Gesichtspunkt der
philosophischen Bestrebungen seiner Zeit ins rechte Licht tritg
(8. 534).

Zur Beurteilung der ,,Apologie’“ ist es von wesentlicher
Bedeutung, diese Charakteristik im Auge zu behalten; denn die
,,Grundanschauung‘ gibt wie dem Organ, der Tiibinger Quartal-
schrift, so auch der ganzen Schule ihr Geprige. Auf diese Grund-
anschauung, die trotz allen ,Fortschreitens“ dieselbe geblieben
ist, werfen die Mitteilungen, die uns von einer lingst vergessenen
Schrift Kuhns gemacht werden, ein interessantes Schlaglicht. In
einer seiner fritheren Schriften ndmlich, die wir mit Stillschweigen
iibergangen hitten, wenn nicht der Apologet selbst die Aufmerk-
samkeit darauf gelenkt hatte, dem ,,Leben Jesu‘, sieht Kuhn —
s0o berichtet der Apologet — absichtlich von der iibernatiirlichen
Geburt und von allem dem ab, was als itibernatiirliches Agens
neben den zeitlichen und rein natiirlichen Potenzen und Ein-
flissen thétig gewesen ist, will aber diesen iibernatiirlichen und
aulserordentlichen Faktor nicht ganz iibersehen, sondern ihn viel-
mehr nach der Analogie der gesamten menschlichen Natur in
der Idee einer aulserordentlichen natiirlichen Begabung,
einer ausgezeichneten geistigen Naturanlage mit in Betrachtung
ziehen. (8. 543.) Diese Vorstellung von der Person des Er-
losers stimmt vollkommen zur Auffassung der Gnade und des
Ubernatiirlichen, die Kuhn in seinen fritheren und spiteren Schriften
konsequent festgehalten hat; denn wie die Person so das Werk
des Erlgsers. RKin Theologe, der sich nicht zum Vollbegriff der
physischen und hypostatischen Union zu erheben vermag, wird
auch keinen hoheren Gnaden- und Offenbarungsbegriff aufzu-
stellen wissen, als den einer aufserordentlichen Fiirsorge und
besondern sittlichen Begabung und Vervollkommnung. Uber diesen
Gnadenbegriff ist die Kuhnsche und die von ihr abhéingige
Tiibinger Theologie nie hinausgekommen.



6 Moglichkeit der Offenbarung.

Das Bild, das die Apologie des Christentums von der iiber-
natiirlichen Ordnung entwirft, ist zundchst sozusagen durch einen
negativen Zug, d. h. durch den Mangel einer klaren und be-
stimmten Unterscheidung des natiirlichen und iibernatiirlichen
Endziels charakterisiert. Die fortgeschrittene dogmatische Ent-
wicklung fordert gebieterisch diese Unterscheidung, weshalb sie
denn auch ein Gemeingut der hervorragenden theologischen Schulen
seit den Zeiten der sog. Reformation bildet. Die Viter gehen
von dem thatsdchlichen Endziel als dem einzigen und ausschlie(s-
lichen aus und lassen die Frage unerrtert, ob Gott den ge-
schaffenen Geist zu einem andern Ziele bes‘immen konnte als
dem durch die Gnade Christi erreichbaren in der beseligenden
unmittelbaren Anschauung Gottes. Dieser konkrete Standpunkt
geniigte dem religiosen Bediirfnis, bis teils die fortschreitende
systematische Wissenschaft, teils der von den Reformatoren auf-
gedriangte Streit iiber das Verhdltnis von Natur und Gnade andere
Anforderungen stellte. Zwar kam dieses Verhaltnis auch dem
Gnosticismus und Pelagianismus gegeniiber in Frage. Dem Interesse
des Glaubens und der Glaubenspredigt war aber diesen Héresieen
gegeniiber genug gethan, wenn festgehalten wurde, dals das
ewige Leben in Gott kein Ergebnis natiirlicher Begabung, keine
Frucht natiirlicher Bestrebungen, sondern freies Gnadengeschenk
Gottes in Christus sei. Die Fragen, was die Natur allein zu
leisten vermoge, ob ein reiner Naturstand mdoglich sei, und zu
welchem Endziele in einem solchen der geschaffene Geist be-
stimmt wiére, traten in den Hintergrund. Wir konnen diese
Fragen nicht mehr umgehen und der Mangel von Unterscheidungen,
der vormals nur eine untergeordnete Stufe der Lehrentwicklung
und der theologischen Wissenscha ft bezeichnete, gestaltet sich
fiir uns zum Irrtum.

Die ,,Apologie®“ spricht zwar von einem iibernatiirlichen
Endziel, nimmt also wohl auch ein mogliches (oder wie Kuhn
ein wirkliches?) natiirliches Kndziel an; auf die Frage aber,
worin das eine und andere bestehe, suchen wir vergeblich nach
Antwort. Die Aufserung: ,Denn Gott fordert durch dieses aulser-
ordentliche, wunderbare Eingreifen in das Geschaffene den Zweck



-3

Moglichkeit der Offenbarung.

der Schopfung, indem er den verniinftigen Menschen mit den
Mitteln, sein Ziel zu erreichen, in vollkommener Weise als
iibernatiirliches Endziel zu erreichen, ausstattet“ (Apologie I, 8. 221)
stimmt ganz gut mit der Anschauung Kuhns iiberein, der zufolge
-das iibernatiirliche Endziel in einer vollkommeneren Weise der
Verwirklichung des natirlichen Endziels besteht und deshalb
von zwei thatsidchlichen Endzielen gesprochen werden kann und
gesprochen wird, von zwei Endzielen, von welchen das eine ohne
‘das andere erreicht werden kann, indem die hohere Stufe offen-
bar die niedere voraussetzt und die letztere durchlaufen werden
mufs, wenn die erstere erreicht werden soll.

Wir glauben gezeigt zu haben, dals zwar einerseits die
gegen die Moglichkeit einer iibernatiirlichen Offenbarung vom
Standpunkt der Vernunft vorgebrachten scheinbaren Griinde durch
wirkliche Vernunftgrinde widerlegt werden kionnen, was ins-
besondere durch Widerlegung des Deismus und des Pantheismus,
der principiell jede iibernatiirliche Offenbarung ausschlielst, ge-
schehe; dals jedoch andererseits ein direkter Beweis fir die
innere Moglichkeit der Offenbarung in dem specifisch christlichen
Sinne vom Standpunkt der Vernunft nicht zu erbringen sei. Der
Tiibinger Apologet scheint einer anderen Ansicht zu huldigen.
» Wenn wir die natiirliche Anlage des menschlichen Geistes priifen,
die natiirliche Offenbarung erkennen und Gott als einen person-
lichen Geist betrachten, welcher sich mitteilen kann und will, so
schwinden die Einwiirfe gegen die Moglichkeit der Offenbarung.
Empfinglichkeit auf seiten des Menschen, mitteilsame Liebe auf
seiten Gottes, Sehnsucht auf seiten des menschlichen hiilfs-
bediirftigen Herzens, liebevolle Herablassung auf seiten des all-
machtigen Gottes, Verlangen nach mehr Licht von seiten des
irrenden Geistes, iiberstromende Klarheit von seiten der giott-
lichen Allwissenheit und Weisheit: dies sind etwa die Momente,
welche die Méglichkeit einer Offenbarung des unendlichen Geistes
an den endlichen Geist erkennen lassen. . . . Geht man von der
allgep_aeinen Urséchlichkeit Gottes aus, welche im Natiirlichen
und Ubernatiirlichen wirksam ist und beides zu demselben Zwecke
verwendet, so lafst sich die Moglichkeit der iibernatiirlichen



8 Moglichkeit der Offenbarung.

Offenbarung begreifen.“ (A. a. O. 8. 207.) Was sich auf diesem:
Wege begreifen lifst, ist nichts anderes als eine relativ-iiber-
natiirliche Offenbarung, keineswegs aber eine schlechthin iiber-
natiirliche, durch welche der endliche Geist zur Teilnahme am
gottlichen Sein und Leben berufen wird, und die ohne Er-
ganzung der natiirlichen Vermigen der Seele durch héhere
Vermogen und Krafte nicht moglich ist. Fiir diesen Begriff der
Ergidnzung aber hat der Tiibinger Apologet kein Verstindnis.
Wie konnte er sonst zu der Aufserung sich verstehen: , Be-
trachtet man das Supernaturale lediglich (?) als eine zum Natiir-
lichen hinzutretende Erginzung, so fehlt das verkniipfende Band“?
(A.a.0.) Wozu, fragen wir, noch ein verkniipfendes Band, wenn
die geistige Natur der Seele derart ist, dals sie zur innigsten
Verbindung mit Gott erhoben werden kann und wenigstens die
Unmoglichkeit einer solchen Erhebung nicht nachweisbar ist?
Freilich man verlangt von dieser Seite eine aktive Empfinglich-
keit fiir das Ubernatiirliche und stellt die alttheologische Er-
ganzungslehre auf gleiche Linie mit der passiven Kapazitit der
Konkordienformel. Wie steht es aber dann mit dem Zugestind-
nis: Die Offenbarung sei nicht blofs eine Einsprechung gittlicher
Wahrheiten, sie sei vielmehr zugleich eine Erhdhung der mensch-
lichen Erkenntnis- und Willenskraft? (S. 210.)

Im Widerspruch mit der vom Tiibinger Apologeten be-
haupteten Begreiflichkeit der iibernatiirlichen Offenbarung aus.
der das Natiirliche und Ubernatiirliche zu demselben Zwecke
verbindenden ,,allgemeinen Wirksamkeit“ Gottes diirfte die An-
nahme stehen, dafs ohne die Wirklichkeit der Offenbarung die
Frage der Moglichkeit nicht zur Diskussion gestellt werden konnte;
es sei daher von der Wirklichkeit auszugehen, welche an sich
die Moglichkeit beweise; denn nur von der Wirklichkeit aus
konnten die konkreten Einwinde als unberechtigt zuriickgewiesen
und die Ankniipfungspunkte im menschlichen Geiste nachgewiesen
werden. (S. 207.) Diese Bemerkung ist richtig, wenn sie auf
die ihrem Wesen nach iibernatiirliche Offenbarung bezogen und be-
schriinkt wird ; denn eine relativ iibernatiirliche Offenbarung kann
auch vom Standpunkt der Vernunft, die das Dasein eines person-



Moglichkeit der Offenbarung. b

lichen Gottes strenge zu beweisen vermag, als moglich erkannt
werden, wie denn auch thatséchlich heidnische Philosophen eine
Belehrung durch gottliche Kundgebung fiir moglich und erwiinscht
hielten. Gerade diese Unterscheidung aber vermissen wir bei
dem T. Apologeten, weshalb denn die angefiihrte Aulserung eben-
sosehr aus den empiristisch-traditionalistischen Neigungen des-
selben als aus einem Entgegenkommen gegen die hergebrachte
theologische Lehre sich erkldiren lifst. Wie wenig ernstlich
dieses Entgegenkommen zu nehmen ist, beweist der Umstand,
dals gleichwohl von einem Beweise fiir die Moglichkeit der iiber-
natiirlichen Offenbarung aus natiirlichen Voraussetzungen geredet
wird. Unter diesen ist der in der platonischen Philosophie sich
kundgebende Zug nach-dem Unendlichen angefiihrt, dessen Hervor-
kehrung durch den Neuplatonismus jene Philosophie zur Rivalin
des Christentums gemacht habe. (S. 206.) Der Neuplatonismus
hat nun allerdings sich der christlichen Idee einer unmittelbaren
Lebensverbindung mit Gott zu bemichtigen gesucht, entnahm
aber diese Idee nicht dem ,Zuge der platonischen Philosophie
zum Unendlichen®, sondern eben dem Christentume selbst. Sie
entstand nicht spontan aus der Tiefe der Natur und der Konse-
quenz natiirlicher Entwicklung. Der Neuplatonismus kann daher
auch nicht als ein Beweis der aktiven Empfinglichkeit der mensch-
lichen Natur fir das Ubernatiirliche geltend gemacht werden.
Dagegen ist er allerdings zum Vorldufer aller jener Richtungen
innerhalb des Christentums geworden, die jene Anteilnahme am
gottlichen Sein bereits der Natur zuschreiben, welche nach streng
kirchlicher Lehre vielmehr der freie Ausfluls der gottlichen Herab-
lassung und aufserordentlicher gottlicher Berufung ist.

Ohne die klare und bestimmte Unterscheidung des natiir-
lichen und iibernatiirlichen Endziels und die Einsicht, dafs die
unmittelbare Erkenntnis, die beseligende Anschauung Gottes das
iibernatiirliche Endziel bilde, kann die Frage nach der Not-
wendigkeit der Offenbarung eine befriedigende Beantwortung
nicht finden.

Die Apologie sagt uns hieriiber Folgendes; ,War die
natirliche Offenbarung eine Offenbarung der gottlichen Herrlich-



10 Notwendigkeit der Offenbarung.

keit zu grofserer Ehre Gottes, welche der Mensch, das Auge
der Schopfung, erkennen und verkiinden sollte, so ist die iiber-
natiirliche Offenbarung eine O ffenbarung derselben Herrlich-
keit im Gebiete des Geisteslebens zum Heile des Geistes
in Gott. Das Ziel ist ein hoheres als dort, und damit ist auch
die Notwendigkeit der iibernatiirlichen Offenbarung angedeutet.®
(S. 215.) Demzufolge wiirde die Notwendigkeit der iibernatiir-
lichen Offenbarung in der verschiedenen Art begriindet sein, in
welcher sich Gott zur kérperlichen, materiellen Natur, und
in der er sich zu den Geistern, den personlichen Wesen verhilt.
Die Art und Weise, wie Gott sich durch die Natur verherrlicht,
wird der Art und Weise entgegengesetzt, wie diese Verherr-
lichung stattfindet im Gebiete des Geistes. Die iibernatiirliche
Offenbarung dient als Mittel zur Erreichung jenes hoheren Zieles,
zuwelchem die Geister imVergleiche zu blofsen Natur-
wesen bestimmt sind. Ist dies der Sinn, welchen die Theologen
im Auge haben, wenn sie nach dem Grunde der Notwendigkeit
einer iibernatiirlichen Offenbarung forschen? Die Antwort mufs
verneinend lauten. Denn im entgegengesetzten Falle wire die
iibernatiirliche Offenbarung fiir die natiirliche Bestimmung der
Vernunftwesen entweder absolut notwendig, wobei dann das
,,ubernatiirliche® den Sinn des ,personlichen*, ,moralischen® er-
hielte, oder diese Notwendigkeit wire nur eine relative, zur
vollkommeneren Erreichung des natiirlichen Endziels, und in
diesem Falle bekime das , Ubernatiirliche den Sinn des die
Kriifte der Natur unter den gewghnlichen Verhiltnissen und Be-
dingungen des natiirlichen Geisteslebens Ubersteigenden. Die
Theologen aber verbinden weder die eine noch die andere Be-
deutung mit dem Ausdruck ,iibernatiirlich“, wenn sie nach dem
Grunde der Notwendigkeit einer iibernatiirlichen Offenbarung fragen
und darauf die Antwort geben, die Offenbarung sei absolut not-
wendig unter der Voraussetzung, dals Gott den Menschen zu
dem schlechthin iibernatiirlichen Endziel der Beseligung durch
seine unmittelbare Anschauung bestimmt habe.

Wihrend der Apologet die Bestimmung der Vernunftwesen
als eine iibernatiirliche der Bestimmung der vernunftlosen Wesen



Notwendigkeit der Offenbarung. 11

als einer natiirlichen gegeniiberstellt, fragen die Theologen vielmehr,
wie sich die Offenbarung verhélt zur natiirlichen und iibernatiir-
lichen Bestimmung des Vernunftwesens oder des Menschen und
erteilen darauf die Antwort, dieselbe sei relativ notwendig mit
Riicksicht auf eine leichtere und allgemeinere Erreichung des
natiirlichen Endziels (unter Voraussetzung einer reinen Natur-
ordnung), dagegen absolut notwendig unter Voraussetzung einer
hoheren iibernatiirlichen Ordnung zur Erreichung des von Gott
in diesem Falle dem geschaffenen Geiste gesetzten Endziels; eine
Voraussetzung, die thatsédchlich zutrifft.

In der Tiibinger Schule wird der Ausdruck ,iibernatiirlich®
in einem zweifachen oder selbst dreifachen Sinne gebraucht und
dadurch eine Vieldeutigkeit in die Diskussion eingefiihrt, die das
Verstindnis und die Verstindigung erschwert. KEntweder wird
es dem Korperlichen entgegengesetzt und etwas iibernatiirlich ge-
nannt, was in die Region des Geistes fallt. Oder es erhilt die
Bedeutung des Personlichen, Sittlichen, Freien im Unterschiede
von dem Wesentlichen, Notwendigen, was die Natur des Geistes
als solche und die Grundlage seines freien sittlichen Handelns
ausmacht. Oder endlich drittens in Annédherung und Anpassung
an den theologischen Sprachgebrauch heifst iibernatiirlich, was
die Anspriiche und gewdhnlichen thatsidchlichen Krifte des Geistes
iberragt. Diese letztere Bedeutung tritt bei Kuhn erst infolge
der mit Schazler gefiihrten Kontroverse in den Vordergrund,
withrend sonst das Ubernatiirliche vorwiegend, ja ausschliefslich
im Sinne des Personlichen, Freien, iiber die physische Grund-
lage des geistigen Lebens Hinausliegenden, des Moralischen ge-
nommen wird. Jene Erhabenheit des Ubernatiirlichen iiber das
durch die natiirliche Geisteskraft Erreichbare aber beschrinkt
sich auf einen Gebrauch der natiirlichen Geistesvermiogen, wie
er unter einer aulserordentlichen moralischen Einwirkung von
seiten Gottes auf den menschlichen Geist erreichbar ist. Die
Vorstellung von einer physischen Teilnahme am Sein und Leben
Gottes, einer physischen Ergiinzung und Erhohung der natiir-
lichen Vermogen des Geistes wird noch in der letzten Ent-
wicklungsphase der Kuhnschen Theologie zuriickgewiesen. In-



12 Notwendigkeit der Offenbarung.

wiefern nun durch eine auflserordentliche erziehliche Einwirkung
von seiten Gottes das natiirliche Endziel auf eine vollkommenere
Weise erreicht wird, spricht diese Schule auch von einem ,,iiber-
natiirlichen Endziel”, versteht jedoch darunter nur die voll-
kommenere Stufe sittlicher Vollkommenheit, die der natiirliche
Menschengeist auf diesem Wege zu erklimmen im stande ist.

Behillt man diese Erklirungen im Auge, so wird man be-
greifen, wie und in welchem Sinne auf dieser Seite von einer
absoluten Notwendigkeit der iibernatirlichen Offenbarung und
Gnade geredet werden kann; sie erscheint namlich als eine
solche, bald sofern die Offenbarung als Bedingung einer sitt-
lichen, wahrhaft menschlichen Lebensfiihrung iiberhaupt betrachtet
wird, bald aber nur sofern sie die Bedingung jener vollkommeneren
Stufe menschlichen Geisteslebens bildet, die als ,,iibernatiirliches
Endziel“ bezeichnet wird.

Stellen wir dieser Theorie vom Ubernatiirlichen die in den
theologischen Schulen ausnahmslos herrschende Anschauung gegen-
iiber, so gehen dieselben von der Ubernatiirlichkeit des that.
sdchlichen Endziels der Beseligung in der uunmittelbaren An-
schauung Gottes aus und nehmen an, dafs auch der vollkommenste
Vermégensgebrauch weil einer andern, rein natiirlichen, Ord-
nung angehorig, nicht hinreiche, um dieses Ziel zu verwirklichen,
vielmehr eine Erhebung der Natur des Geistes, sel es seinen
Vermogen oder selbst seinem Wesen nach, erforderlich sei, um
ihn zu einer jenem KEndziel entsprechenden Thitigkeit zu be-
fahigen. Nur in einem Punkte differieren die Schulen, ndmlich
beziiglich des Verhiltnisses jenes iibernatiirlichen Endziels zu
den Bediirfnissen und dem natiirlichen Verlangen des mensch-
lichen Geistes. Wihrend nidmlich die sogenannten Angustinianer
(Noris, Berti, Belleli) die selige Anschauung als das der Giite
des Schopfers gegeniiber den geschaffenen Geistwesen allein
entsprechende Ziel der letzteren betrachten, behaupten die iib-
rigen Schulen (Thomisten und Molinisten) die Maglichkeit der
Bestimmung des Menschen zu einem rein natiirlichen Endziel,
das sie in eine Verbindung mit Gott und in einen Seligkeits-
zustand setze, wie er den natiirlichen Anspriichen des geschaffenen



Notwendigkeit der Offenbarung. 13

Geistes und seiner natiirlichen Erkenntnisweise entspricht. (Vgl.
Schizler, Natur und Ubernat. S. 256 ff.)

Diese letztere Auffassung betrachten wir als die durch die
dogmatische Entwicklung seit Bajus und Jansenius allein ge-
forderte und berechtigte. Dieselbe wird unter den neueren
Apologeten mit Berufung auf Ripalda, De Rubeis, Suarez und
Lessius mit Entschiedenheit zur Geltung gebracht von Hettinger:
,,Auch ohne die Erhebung der verniinftigen Kreatur zur iiber-
natiirlichen Ordnung wire Gott objektiv und subjektiv das letzte
Ziel durch ihre Vereinigung mit ihm als dem Urheber der natiir-
lichen Ordnung in Erkenntnis und Wille. . . . So wire Gott,
aus den Werken erkannt, Ziel des Menschen und Inhalt der
natiirlichen Seligkeit, die als solche mit natiirlichen Kriften
wiirde zu erringen sein.“ (Lehrb. d. Fund. Theol. S. 116.)

Ohne auf die Unterscheidung des natiirlichen und iibernatiir-
lichen Endziels ndher einzugehen, bemerkt in demselben Sinne
ein anderer Apologet: ,,Soll der Mensch von Gott zu einer iiber-
natiirlichen Ordnung erhoben, ihm ein iibernatiirliches Ziel ge-
steckt werden, oder soll er iberverniinftige Wahrheiten er-
kennen, so ist er aus sich absolut unfihig, diese Ordnung selbst
herzustellen oder auch nur zu erkennen. Dasselbe gilt von den
Geheimnissen. . . . Handelt es sich aber um die Wahrheiten
der natiirlichen Religion, eine derselben entsprechende Gottes-
verehrung und um die Vorschriften des natiirlichen Sittengesetzes
und deren Befolgung, so kann von einer absoluten oder auch
nur physischen Unfihigkeit des Menschen nicht die Rede sein.
Denn der Mensch hat die physische Potenz zur Erkenntnis Gottes
als seines Urhebers und Zieles. . . . Auch sind in einer rein
natiirlichen Ordnung gottliche Hiilfsmittel nicht ausgeschlossen,
durch welche dem Verstande und Willen in ihrer Schwiiche
nachgeholfen wird.“ (Gutberlet, Lehrb. der Apol. II. Bd. S. 24 f.)

. Die Voraussetzung einer physischen Unfiahigkeit des kreatiir-
lichen Geistes fiir das ibernatiirliche Endziel bedingt offenbar
die physische Erginzungsbedirftigkeit des menschlichen und iber-
haupt des kreatiirlichen Geistes in der Richtung auf dieses End-
ziel. Wir werden also annehmen miissen, dafs das dem Wesen



14 Notwendigkeit der Offenbarung.

und der Substanz nach Ubernatiirliche in etwas Anderem und
Hoherem gesucht werden miisse, als dem moglichst vollkommenen
Gebrauche der natiirlichen Geistesvermégen, und deshalb der
Offenbarungs- und Gnadenbegriff der Tiibinger Schule nicht aus-
reichend sei. Wenn daher der zuletzt angefiihrte Apologet die
Notwendigkeit der Offenbarung vorzugsweise von der Seite ins
Auge fafst, nach welcher ihre Absicht auf die sittliche Vervoll-
kommnung des Menschen gerichtet ist, so leitet ihn zweifellos das
gerechtfertigte Bestreben, durch den Nachweis der Angemessen-
heit der Offenbarung fiir die Bediirfnisse des natiirlichen und
gefallenen Menschen ihrer Wirksamkeit freie Bahn und weiterhin
auch ihrem mystischen iibernatiirlichen Inhalt Eingang zu ver-
schaffen. (A. a. O. 8. 27 ff)

Um iiber die Ubereinstimmung der bedeutendsten Theologen-
schulen der Vorzeit in betreff der Lehre von einem doppelten
Endziel,demthatsédchlicheniibernatirlichenund demmoglichen
natiirlichen, keinen Zweifel zu lassen, so mogen aus dem engeren
Kreise der Thomisten, die doch in einigen der Erkldrung be-
dirftigen Ausspriichen ihres Meisters, des hl. Thomas, einen
Anhaltspunkt fiir die augustinianische Theorie von der beseligenden
Anschauung, die zwar das natiirliche und vom Standpunkt der
geordneten Macht Gottes notwendige, wenn auch nicht durch
natiirliche Krifte realisierbare Ziel der Menschen bilde, finden
konnten, folgende Zeugnisse hier angefiithrt werden. ,,Allerdings
— d#ulsert Gonet (Clyp. Thom. Tract. de Hom. disp. VL. art. 2
n.28) —, konnte Gott den Menschen nicht schaffen, ohne ihn irgend-
wie zur Gliickseligkeit und einem letzten Ziele hinzuwenden.
Dieses Ziel aber kann ein doppeltes sein, némlich ein natiirliches,
das hauptséchlich in der Verbindung mit Gott durch eine den
natiirlichen Kriften mogliche Erkenntnis und Liebe (Gottes be-
steht, und ein iibernatiirliches, bestehend in der klaren Anschau-
ung Gottes verbunden mit beseligender Liebe und Genufs. Nur
zum ersteren wire der Mensch geordnet worden, falls ihn Gott
im reinen Naturstand geschaffen hitte. Und an einem anderen
Orte (L. ¢. De visione Dei disp. I art. 5 n. 101): ,Die be-
seligende Anschauung ist nicht das natiirliche Ziel des Menschen



Notwendigkeit der Offenbarung. 15

und nicht als solches ihm gebiihrend, sondern iibernatiirlich; viel-
mehr ist er zu ihr durch die héchste Giite und das freieste
Wohlwollen geordnet. Waéire daher der Mensch im reinen Natur-
stand geschaften, so hiitte er zu seinem Endziel nicht die klare
Anschauung Gottes, sondern nur eine gewisse abstraktive Erkennt-
nis Gottes als des Urhebers der Natur, die er sich durch von
den (Geschopfen abgezogene Species erworben hitte.”

Fast mit denselben Worten spricht sich ein anderer hervor-
ragender Vertreter derselben Schule aus: ,,Die Gliuckseligkeit, das
Endziel kann ein zweifaches sein, nidmlich ein natiirliches, haupt-
siachlich in der Verbindung mit Gott durch die der Natur mogliche
Erkenntnis und Liebe bestehend oder in siifser Betrachtung Gottes
als des Urhebers der Natur, die zwar eine abstraktive, aber aus
den ihn am meisten darstellenden Kreaturen, den Geistern ge-
schopft ist, eine Betrachtung, die eine natiirliche Gottesliebe und
ein Verlangen nach den moralischen Tugenden erzeugen wiirde,
deren der Mensch von Natur fihig ist, und mittels deren er jene
Giter erlangen konnte, die das natiirliche Verlangen von Leib
und Seele erfiillen wiirden* (Gotti, Tract.de Hom.qu. XI. dub.II.n.4).

Durch den Begriff einer reinen Naturordnung ist die An-
wendung von aulserordentlichen Mitteln von seiten Gottes, um
dem Menschen die Erreichung des (natiirlichen) Endziels zu er-
leichtern, nicht ausgeschlossen, und soweit zu diesem Behufe die
Notwendigkeit eines iibernatiirlichen Eingreifens durch Offen-
barung und Gnadenwirksamkeit behauptet werden kann, ist diese
eben nur eine relative, weil sie nicht auf einer physischen Un-
fihigkeit des Geistes, sondern auf den konkreten Umstinden, den
Schwierigkeiten und Hindernissen beruht, unter denen er in
Thitigkeit tritt, weshalb sie mit Recht auch als eine moralische
bezeichnet wird. Dagegen gilt von dem Menschen im thatsich-
lichen Zustande, sowohl dem der gefallenen als der wiederherge-
stellten Natur, dals er ohne die ihrem Wesen nach iibernatiir-
liche Gnade, die Gnade Christi, auch nicht einmal sein natiir-
liches Endziel, soweit in dieser Ordnung davon iiberhaupt geredet
werden kann, zu erreichen vermige. In dieser Hinsicht bemerkt
Schézler treffend: ,Unter dieser Voraussetzung (némlich der



16 Notwendigkeit der Offenbarung.

Erhebung zu einem iibernatiirlichen Endziel) kann jene natiirliche
Seligkeit, wiewohl unmittelbar durch eine an sich natiirliche
Thatigkeit realisierbar, nichts desto weniger nur in Verbindung
mit den Keimen einer iibernatiirlichen Seligkeit und in der Rich-
tung auf die letztere verwirklicht werden. (Natur u. Ubernat.
S. 260.) Aus dem Zustand der Schuld, der mit dem Begriffe
der Gliickseligkeit unvereinbar ist, vermag nur die Gnade Christi
zu befreien und dieselbe Gnade Christi kann auch die Erlosten
allein unter allen Verhiltnissen vor neuer Schuld bewahren.
Gilt dies vom Einzelnen, so konnte auch die natirliche sittliche
Erneuerung des gesamten Geschlechtes nur von Christus, dem
Erloser, ihren Ausgang nehmen. Statt jeden weiteren Beweises
geniigt es, auf die Ausfihrung des Apostels im Romerbriefe hin-
zuweisen, der zufolge das Evangelium und die Gnade Christi
allein im stande ist, Juden und Heiden nicht allein zum iber-
natiirlichen Heile zu fiuhren, sondern vor allem auch aus tiefem
sittlichen Verfalle emporzuheben.

Da die zweifache, absolute und relative, physische und mo-
ralische Notwendigkeit der iitbernatiirlichen Offenbarung und Gnade,
wie aus unserer bisherigen Darstellung erhellt, in innigem Zu-
sammenhang mit dem Verhiltnisse des geschaffenen Seins zum
ungeschaffenen Sein steht, so kann sie auf eine ontologische
Formel zurickgefithrt werden. Als physische Notwendigkeit
beruht sie auf der Unzuldnglichkeit des Formalobjekts aller ge-
schoptlichen Erkenntnis, das Sein und Wesen Gottes, wie es
an sich ist, darzustellen und zum Ausdruck zu bringen. In
hervorragender Weise gilt dies vom Formalobjekt des mensch-
lichen Intellekts, das zwar im Seienden als solchem besteht und
daher alles Seiende umfaflst (weshalb es sich auch nicht wider-
spricht, dals durch gottliche Gnade Gottes Wesen selbst Gegen-
stand intellektueller Anschauung fiir den Menschengeist wird),
jedoch nur insoweit es mittels des Sinnlichen und nach Analogie
des sinnenfilligen Seins erkannt werden kann. Nun vermag
aber kein vom Sinnlichen abstrahierter Begriff das rein Geistige
oder die fiir sich bestehenden Formen, die formae separatae der
mittelalterlichen Philosophen dem Verstande zu vergegenwartigen,



Notwendigkeit der Offenbarung. 17

geschweige denn dals dies der Fall wire beziiglich des subsi-
stierenden, auf keine Gattung oder Art beschrinkten Seins, das
nicht blofs von jeder Materialitit sowie von jeder aus der Mate-
rialitdt stammenden Potenzialitét, sondern auch von jener Po-
tenzialitdt frei ist, die aus dem Unterschied von Sein und Wesen
resultiert und die deshalb auch im geschaffenen reinen Geiste
sich findet und nach dem Grundsatz: agere sequitur esse in
seine eigentiimliche Erkenntnisweise einflielst, oder mit andern
Worten, sein natirliches Erkenntnismedium und Formalobjekt
bestimmt. Aus diesem Grunde erstreckt sich die aus dem
Formalobjekt abgeleitete Unmoglichkeit, durch natiirliche Kraft
das Wesen Gottes zu erkennen, auf die reinen Geister und
st deshalb auch inbezug auf sie die Notwendigkeit einer iber-
natiirlichen gottlichen Offenbarung eine physische und absolute
unter der Voraussetzung, dals sie zur ibernatirlichen Glick-
seligkeit in unmittelbarer Anschauung und Wesenserkenntnis
Gottes bestimmt werden sollten.

Dagegen ist die als relativ bezeichnete Notwendigkeit einer
gottlichen Offenbarung zur méglichst vollkommenen Erreichung
des natiirlichen Endziels nicht in der Unzulinglichkeit des Formal-
objekts oder des objektiven Erkenntnismittels, die eine physische
Unmaglichkeit nach sich zieht, sondern in der beziehungsweisen
Schwiiche des geistigen Vermogens, also nicht objektiv, sondern
subjektiv begriindet oder in dem konkreten Unvermogen der
Geisteskrifte, die ihnen an sich zugingliche Erkenntnisphére voll-
stindig auszumessen. In diesem Sinne hat man nicht mit Un-
recht gesagt, die Vernunft vermoge nicht in eigener Kraft ans
Ende der Vernunft zu gelangen. Nur darf diese Unmoglichkeit
und analog die daraus abzuleitende Notwendigkeit der Offen-
barung nicht als eine physische, absolute hingestellt werden,
In solchem Sinne bedarf die jingere Generation des Unterrichts
der #lteren, um sich in den vollen Besitz der menschlichen
Errungenschaften in Wissenschaft und Kunst zu setzen und den
erworbenen Schatz vermehren und weiter bilden zu konnen. In
demselben Sinne ibt das Christentum in bezug auf religiése und
sittliche Erkenntnis einen erziehenden und unterrichtenden Einflufs

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIL :



138 Notwendigkeit der Offenbarung.

aus. So ist z. B. die Schopfung aus Nichts nicht wie die Tri-
nitit und Inkarnation eine die Kraft der Vernunft schlechthin
iibersteigende, sondern eine durch Vernunft erkennbare und be-
weisbare metaphysische und religicse Wahrheit; gleichwohl ist
sie von den weisesten Philosophen des Altertums, Platon und
Aristoteles, entweder gar nicht oder wenigstens nicht mit Klar-
heit und Bestimmtheit erkannt und ausgesprochen worden.

Die ibhrem Wesen nach iibernatirliche Offenbarung ist unter
der Voraussetzung der Bestimmung des Menschen zum iiber-
natiirlichen Endziel absolut notwendig; denn nar durch gottliche
Offenbarung konnte der menschliche Geist iiber diese Berufung
belehrt und im Erkennen und Wollen in der Richtung auf dieses
Endziel zu wirksamem Streben und erfolgreicher Bethitigung
hingeleitet werden. Von der Erhebung zum iibernatiirlichen
Endziel gilt dasselbe, was von jedem Geheimnis der Offenbarung
zu sagen ist, dals sie zwar unter Voraussetzung der Offenbarung
durch mehr oder minder iiberzeugende Griinde als kongruent,
der gottlichen Giite, Weisheit und Macht entsprechend, aufge-
zeigt, nicht aber durch zwingende Argumente als notwendig be-
wiesen werden konne.

Wir empfangen demmnach, wie Zigliara treffend ausfiihrt,
jene Erhéhung der menschlichen Natur aus der gottlichen Offen-
barung, nehmen sie mit iibernatiirlichem Glauben auf und be-
weisen, dafls sie nicht unmoglich sei (Propaed. Sac. Theol. p. 175).
Dasjenige némlich kann von uns nicht demonstrativ von Gott
nachgewiesen werden, was, selbst die Offenbarung vorausgesetzt,
aber mit Absehen von dem Erkenntnismittel der offenbarenden
Autoritdt, unsere objektiven Erkenntnismittel iibersteigt
(L. e. p. 111); von dieser Art aber ist das Wesen Gottes,
dessen intuitive Erkenntnis nicht nur durch kein objektives
menschliches Erkenntnismittel (wie das vom Korperlichen abs-
trahierte und nach Analogie des Ubersinnlichen im Sinnlichen ge-
dachte Sein) sondern iiberhaupt durch kein geschopfliches Erkennt-
nismittel erreichbar ist; das vielmehr nur durch Teilnahme am
gottlichen Lichte und durch unmittelbare Verbindung mit dem
gottlichen Wesen selbst als Erkenntnismedium erkannt werden kann.



Notwendigkeit der Offenbarung. 19

Mit dieser Bemerkung haben wir an den tiefsten Kern der
Frage nach der Notwendigkeit einer gottlichen Offenbarung ge-
rithrt. Jede Theologie, die in diesem Punkte im Finstern tastet,
verdient kaum diesen Namen und muls sich schliefslich gendtigt
sehen, entweder auf theologische Wissenschaft zu verzichten
oder trotz aller Proteste im ,,religionsphilosophischen‘ Vorstellungen
befangen zu bleiben.

Nachschrift.

Professor Dr. Schanz repliziert in der Tiibinger Theolo-
gischen Quartalschrift 73. Jahrgang, 2. Heft, S. 346 —349 auf
die Verteidigung, die ich seinem persdnlichen Angriff (Ebendas.
72. Jahrgang, S. 485) entgegengestellte (Jahrbuch V. Bd. 8. 281).
Da Herr Dr. Schanz nichts Sachliches vorbringt, sondern nur
eine Art Ballspiel mit den von mir gebrauchten Ausdriicken
treibt, so kann ich mich kurz fassen und seine ,,Zusammenstellung*
mit einigen Bemerkungen beantworten. Vergeblich sucht mein
Gegner den Vorwurf der Illogik, den ich gegen seine etwas
uniiberlegte Schlulsfolgerung: Der extreme, fanatische Thomist
N. N. widerspricht mir, also bin ich im Rechte, erhoben, zu
entkriften und damit zu beschonigen, dafs er den Widerspruch
von dieser Seite nach Inhalt und Form (wirklich?) vorausgesehen.
Ich bewundere diesen Scharfsinn, noch mehr aber staune ich
iiber das neue Kriterium der Wahrheit. Da ich keine andere
Richtung als die vom hl. Vater gebilligte, vertrete, so bedeutet
jener Schlufs des Herrn Dr. Schanz ebensoviel, als: man braucht
nur das Gegenteil der in der Bulle Aeterni Patris empfohlenen
Lehre zu vertreten, um sich im sicheren Besitz der Wahrheit
Zu wissen !

Wenn Herr Dr. Schanz meinen Widerspruch nach Inhalt
und Form voraussah, dann scheint er sich doch des prinzipiellen
Gegensatzes unserer wissenschaftlichen Richtungen bewulst zu
sein; gleichwohl bezeichnet er meine Kritik als eine norgelnde,
als ob es sich um Kleinigkeiten handelte oder als ob ich irgend
ein persinliches Interesse hiitte, ihm am Zeuge zu flicken. Viel-
leicht wird die vorstehende Erorterung iiber das ,,Ubernatiirliche

o



20 Notwendigkeit der Offenbarung.

meinen Herrn Gegner zu einer anderen Uberzeugung fithren. —
Wiederholt — in einem Hefte an drei Stellen S. 347, 348
und 342 — werden meine und meiner Gesinnungsgenossen Be-
strebungen als ,einseitige Tendenzwissenschaft® charakterisiert.
Hierauf erwiedere ich: wir kennen keine andere Tendenz als die
Wahrheit; ist diese einseitig, so wollen wir lieber mit ihr ein-
seitig, als vielseitig mit Dr. Schanz sein. — Grofses Vergniigen
scheint meinem Gegner eine Aufserung Herrn Dr, Schells iiber
den scholastischen Begriff der Materie bereitet zu haben. Statt
jeder weiteren Bemerkung verweise ich den geneigten Leser
auf meine Besprechung des zweiten Bandes der Schell’schen
Dogmatik (Jahrb. Bd. VI 8. 369 ff.), um daraus zu ersehen, wo-
hin eine philosophisch-theologische Spekulation gerit, die den
,,Dualismus® (von Stoff und Form, Potenz und Akt, Leiden und
Thun) aus der Schopfung zu verbannen unternimmt.

Endlich glaubt mein Gegner mit Berufung auf einen Aus-
spruch von P. A. Weils zur Hinigkeit mahnen zu sollen. Der
bekannte Spruch lautet: in necessariis unitas u. s. w. Das
Notwendige ist die Einheit im Glauben, der innige Anschluls an
die Autoritit, das Prinzip und die Quelle der Einheit. In Dingen,
die der Glaube nicht bestimmt, in Ansichten und Meinungen ge-
stattet jener Spruch Freiheit, in allem aber verlangt er Liebe,
d. h. dafs die zum Fortschritt der Wissenschaft unentbehrliche
Kontroverse nicht zum personlichen Streite ausarte. Ob es dem
Sinne dieser Forderung gemils sei, wenn man uns fortwahrend
als ‘extrem, fanatisch, einseitig denunziert, darilber moge der
Leser urteilen. — Sollten aber unsere Gegner das Interesse der
Einheit in dem Malse betonen, dafs sie nicht blofs die Einheit im
Glauben und in der Liebe, sondern auch in den wissenschaftlichen
Anschauungen fordern, so konnen sie diese Einheit haben; sie
brauchen nur unseren wissenschaftlichen Standpunkt zu adoptieren
und die so sehr erwiinschte Einheit wird mit einem Schlage
hergestellt sein. Dies sei ganz besonders den Herren in Tii-
bingen gesagt. Mogen sie ihre Sonderstellung als ,,deutsche katho-
lische®, als ,katholische Tiibinger“ Schule aufgeben und damit
eines der hauptsichlichsten Streitobjekte beseitigen. In diesem



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators ete. 21

Falle allerdings wiirde der Kampf gegen die aulsenstehenden
Feinde mit konzentrierter Kraft und mehr Aussicht auf Erfolg
gefithrt werden konnen.

R —

RICHTIGSTELLUNGEN DER ANSICHTEN DES
NEUESTEN KOMMENTATORS DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Vox FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

——— .

b) Der Herr Kritiker hat sich in seiner Recension auf
Sylvius berufen. Meine Antwort darauf war, dafs diese Berufung
sehr ungliicklich ausgefallen sei. Nun lesen wir im vorliegenden
Hefte S. 417: ,dals die motio im passivem Sinne, d. h. das
applicari oder moveri der causa secunda real identisch ist
mit dem agere derselben, ist und bleibt die Ansicht des be-
kannten Thomisten Sylvius a Brania, wenngleich Feldner dessen
klare Worte anders zu deuten sucht und meint, ,die Berufung
auf Sylvius héitte nicht ungliicklicher ausfallen konnen. Damit
jeder sich ein Urteil iiber diese ,ungliickliche Berufung‘ bilden
konne, seien nochmals des Sylvius Worte wiederholt. Nun
folgen drei Stellen aus Sylvius.

Der verehrte Herr Gegner hat es in der That vortrefflich
gemacht. Wir gewinnen dabei zugleich einen Einblick in die
Methode, mit welcher er bei seinen Arbeiten vorgeht. In der
Recension bat er ndmlich blofs eine Stelle aus Sylvius gebracht,
hier erscheinen deren drei auf der Bildfliche. Von dieser einen
in der frithern Schrift des Herrn Gegners habe ich gesagt, die
Berufung auf Sylvius hétte ungliicklicher nicht ausfallen konnen.
Was macht nun Herr Dr. Wilhelm Esser? Er bringt blofs den
obern Teil jener Stelle, und lifst den untern, die néhere
Erkliarung dieses obern Teiles, ndmlich den in der friihern Schrift
angefiihrten Teil ganz weg und schreibt: ,es ist und bleibt die
Ansicht des bekannten Thomisten Sylvius a Brania, wenngleich
Feldner dessen klare Worte anders zu deuten sucht und meint,
die Berufung auf Sylvius hitte ungliicklicher nicht ausfallen
konnen. Damit jeder sich ein Urteil iber diese ,ungliickliche



	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Schluss]

