Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica iuxta mentem S.
Thomae Aquinatis recentiumqgue philosophorum [Fortsetzung]

Autor: Angelis-Stella, Guilelmum De

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

492 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

Gerade wegen der epigrammatischen Form, in der Scheft-
ler seine Gedanken niedergelegt hat, ist es geboten, die Exegese
auf das sorgfiltigste zu betreiben. Demgemils werden wir
nichts fir von Scheffler gesagt ausgeben, was wir nicht sofort
auch mit sicheren Ausspriichen belegen konnen, und wo wir,
etwa zur Ausfiillung einer Liicke, aus eigenen Mitteln etwas
vorbringen, dieses stets auch als solches kennzeichnen. Frei-
lich ist auch hiermit eine Gewdhr fiir vollige Objektivitdt nicht
gegeben, da schon in der Auswahl der zu Grunde gelegten
Spriiche, die dem Judicium des jeweiligen Darstellers iiber-
lassen bleiben mulfs, ein starkes subjektives Element enthalten ist.

Vorbemerkung: Die Anordnung der folgenden Kapitel
scheint uns, als die |[dem Gegenstande natiirliche, im allge-
meinen keiner Rechtfertigung zu bediirfen. Nur Eins konnte
Bedenken erregen. Die Erkenntnistheorie (Kap. 1 u. 4) er-
scheint bei uns durch die Lehre vom Ding an sich (Kap. 2
und 3) aus einander gerissen. Aber das diskursive und intuitive
Erkennen, welche das 4. Kap. bilden, sind von Scheffler nur
in Beziehung zu Gott gedacht worden und setzen daher die
Kenntnis seines Gottesbegriffs voraus, wihrend andererseits das
intuitive KErkennen wegen seines engen Zusammenhanges mit
dem Sittlichen gut zur Ethik hiniiberleitet. Zu vermeiden ist
dabei freilich nicht, dafs schon in Kap. 2 bei der ,,verneinenden
Beschawung® auf den Unterschied des diskursiven und intuitiven
Denkens Bezug genommen wird, welches aber ein geringerer
Uebelstand ist, als wenn bei Anfiigung des 4. an das 1. Kapitel
fortwdhrend schon Schefflers Anschauungen iiber Gott voraus-
gesetzt werden miifsten. (Schlufs folgt.)

SYLLABUS PII PONTIFICIS NONI IN UNIVERSA RE
PHILOSOPHICA TUXTA MENTEM S. THOMAE
AQUINATIS RECENTIUMQUE PHILOSOPHORUM

per Prof. Dr. Guilelmum De Angelis-Stella Neapolitanum
evolutus.

Demum scientiarum artiumque initium progressusque mundi
infantiam ostendunt. Ante Hebraeorum legum latorem quis
germanae qualiscumque scientiae vestigia patefecit?  Ante



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 493

Thaletem et Pythagoram vix philosophiae notio est audita.
Picturae atque sculpturae artes, solum felicioribus Graeciae tem-
poribus, late longeque valuerunt. Italia ipsa politioris cultus
primaeva monumenta habebat, cum vix e barbarico sinu Graecia
caput efferre incipiebat, quae monumenta cum in illis Etrurias
innitantur, in illam incidunt epocham, qua homines post phale-
gicam dispersionem primam societatem iniverunt. At si mundi
creatio esset aeterna, quomodo fieri poterat, ut hominum ingenium
tanto temporis spatio prorsus incultum lateret? ergo mundus non
est ab aeterno conditus.

Ex quo comsequitur, quod valde inter antiquos fuerit sub
iudice, utrum mundi ecreatio doctis patuerit. Nos cum S. Thoma
ac Bonaventura in sententia sumus creationem illos latuisse,
quidquid Plato in suo Timaeo adfirmet. Verum quocumque modo
haec controversia definiatur, contra Venturam, dicimus, hic non
inquiri quid sapientes ethnici de mundi origine senserint, sed
quid ratio humana de illa nobis patefaciat; quare vindicamus
scientiam proprie dictam de mundi creatione posse adipisci. Sane
cognitio rei tum est scientifica, cum ex intrinsecis dotibus ipsius
rei conficitur; at contra cognitio certa obtinetur etiam ex prin-
cipiis, quae non sunt intrinseca, sed aliunde decerpta. Iam vero
quoniam probatio indirecta non ex principiis intimis rei, sed ex
absurdis desumitur; his positis, certa et inconcussa cognitio id
genus de mundi creatione potest haberi, quia tam est certum
quod probatur verum, quam est certum absurdas esse consequen-
tias, ad quas eius negatio ducit. Quoniam vero probatione di-
recta cognoscimus principia, quibus productio mundi nisi creatio
ipsius esse possit; ideo argumentis directis de creatione scientiam
veram adipiscimur. Equidem fatemur rationem humanam non
posse actum creativum comprehensive cognoscere, ut non solum
eius existentiam, sed naturam intelligat. Actus enim creativus
ad virtutem infinitam pertinet; contendimus tamen rationem hu-
manam actum creativum inadaequate posse cognoscere, nempe
quod Deus mundum e nihilo effecerit, quod terminus creationis
sit finitus, id procul dubio ratione humana cognosci potest. Cognito
autem termino alicuius actus, saltem existentia ipsius actus cog-
nosci debet, quin infinitas ipsius actus comprehendatur. Quod si
creationis scientia adipisci possumus, iure meritoque in Giobertium
vindicamus, de creatione a priori et a posteriori demonstrationem
confici posse. Namque ipse in suis argumentis, quibus sententiam
vindicat, duo confundit, videlicet Deum esse mundi causam,
atque mundum Dei esse effectum, cum alia veritate, Deum esse
causam creafricem mundi, et mundum esse per creationem



434  Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica ete.

genitum a Deo: quae duo sunt sane omnino distinguenda. Aliud
est enim quaerere, an Deus sit mundi causa, aliud, an sit eius
causa creatrix, cum permulti inveniantur, qui Deum esse mundi
causam putent, quin Deum esse causam creatricem arbitrentur.
Proinde in demonstratione a priori, primum est ostendendum,
Deum mundi causam esse; qua posita cognitione, Deum causam
mundi creatricem esse facile ostendi potest. Item postquam vin-
dicatum sit, mundum Dei esse effectum, a posteriori vindicatur
mundum esse a Deo per creationem genitum.

Postquam ample locuti sumus de actione Dei quoad mundum,
necesse est loqui de actione Dei quoad homines, clarioribus verbis
de providentia.

Deus in se perfectissimus, nullius indigens, sed sibi infinite
sufficiens, voluit has suas perfectiones ad extra effundere, omnesque
creaturas illarum participes fieri, ut inde bonae essent, quod ipse
bonitas sit. Ad rem Aquinas, 12 q. XLV art. VII inquit: In
creaturis omnibus invenitur repraesentatio Trinitatis per modum
vestigii, quia in qualibet creatura inveniuntur aliqua, quae necesse
est reducere in divinas personas, sicut in causam. Quaelibet
enim creatura subsistit in suo esse, et habet formam, per quam
determinatur ad speciem, et habet ordinem ad aliquid aliud.. ..
Secundum igitur quod est aliqua substantia creata, repraesentat
causam, et sic demonstrat personam Patris; secundum quod
habet formam, repraesentat Verbum, in quo sunt divina exem-
plaria; secundum quod habet ordinem, repraesentat Spiritum
sanctum, in quantum est Amor. Hanc doctrinam vindicans
Aligherius, summus divinusque vates, aiebat: Par. c. 1°:

Le cose tutte quante

Hanno ordine tra loro; e questo & forma,
Che T'universo a Dio fa simigliante.

Qui veggion l'alte creature 'orma

Dell’ Eterno valore, il quale ¢ fine,

Al quale ¢ fatta la toccata norma.

Quod si tantam creaturis bonitatem sit elargitus, omni iure,
homo ad Deum est dirigendus, cum suapte natura eius bonitatem
sapientiamque ostendat. Quid hac re dulcius, quidve iucundius?
Verum enimvero, apud Damascenum, qui non providet, non est
bonus; nam et homines et bestiae propriorum foetorum provi-
dentiam habent, naturali quodam instinctu. Qui non providet,
vituperari idem cupit; ideo Deus, sui operis amantissimus, gerere
curam voluit, ut ostenderet se esse patrem, bonum, sapientem;
atque homines necessitate compulsi statim ad numen divinum



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica ete. 499

se reciperent; et in repentinis periculis, inopinatis perturbationibus
Dei nomen invocarent. Sed, uti moris est, homines seducti at-
que invicem seductores omnem Dei bonitatem detrectare sunt
ausi; ildem, ad cultum pessumdandum, honestatem repellendam,
Dei providentiam in homines denegare haud dubitarunt. Itaque,
vindicata mundi creatione per Deum effecta, thesim statuimus,
qua et hanc veritatem comprobamus, erroresque hostiles retun-
dimus.

Initium nobis erit a S. Thoma. Ipse enim (s.c. gen.l.d.c. 1)
ait: Necesse est ut Deus, qui est in se naturaliter perfectus, et
omnibus entibus ex sua potestate esse largitur, ommnium entium
rector existat, a nullo utique directus; nec est aliquid, quod ab
cius regimine excusetur, sicut nec est aliquid, quod ab ipso esse
non sortiatur. Est igitur, sicut perfectus in essendo et causando,
ita etiam et in regendo perfectus, Sed eiusdem regiminis effectus
diversimode in rebus apparet. Quaedam sic a Deo producta
sunt, ut intellectum habentia eius similitudinem gerant et ima-
ginem repraesentent, unde et ipsa non solum sunt directa, sed
et seipsa dirigentia secundum proprias actiones in debitum
finem. . . . Alia vero intellectu carentia seipsa in suum finem
non dirigunt, sed ab alio diriguntur, quorum quaedam, incorrup-
tibilia existentia, sicut in esse naturali pati non possunt defectum,
ita in propriis actionibus ab ordine in finem eis praestitutum
nequaquam exorbitant, sed indeficienter regimini primi regentis
subduntur. . . . Alia vero, corruptibilia existentia, naturalis esse
pati possunt defectum, qui tamen -per alterius profectum com-
pletur; nam, uno corrupto, aliud generatur. Et similiter in
actionibus propriis a naturali ordine deficiunt; qui tamen defectus
per aliquod bonum inde proveniens compensatur. Ex quo apparet
quod nec illa, quae ab ordine primi regiminis exorbitare videntur,
potestatem primi regentis evadunt; nam et haec corruptibilia
corpora, sicut ab ipso Deo condita sunt, ita potestati eius per-
fecte subduntur. — Sed contrarios habemus Deistas, Fatalistas,
Epicureos, qui, quamquam Deum esse fatentur, ipsi tamen adimunt
providentiam, Omnia enim ex naturae impetu, ac fatali necessi-
tate ferri adfirmant. Stoici vero, et si rerum praecellentium
curam Deum gerere vindicarent, tamen minimarum procurationem
divinitate indignam rebantur; quorum sententiam ex recenticribus
Cudworthius iterum excitavit. Sed ad inceptum redeamus. Bogthius
providentiam divinam ita describit: Divina ratio in summo omnium
principe constituta, qua cuncta dislaonit Sanctus Thomas vero

eam definit rationem ordinis rerum in finem, quae existat in Deo.
Iam vero Deus infinita pollet intelligentia, proinde, si mirificam

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI. 32



496 Syllabus Pii Pontiticis Noni in universa re philosophica etc.

mundi compagem e nihilo condidit, res quascumque influxu suo
continenter asservat, atque ad singulas operationes adiuvat. Haec
omnia non caece, sine consilio, et cum temeritate operatur, sed
rationis ductu ad aliquem finem spectando; ideoque universa,
quae in mundo contingunt, nulla excepta re, ex divina pendent
operatione. Atqui id notio gubernationis importat, Deus ergo
omnium rerum est gubernator et rector. Ad hoc Dei prudentia
ac bonitas hanc veritatem confirmat. Prudentis enim bonique
artificis est, operum, quae mira elaboravit arte, atque ad usus
illis maxime idoneos genuit, curam solertissimam gerere, ipsaque,
ex eorum conditione, ad finem praestitutum assequendum fovere.
Ergo, nisi Deum imprudentiae et feritatis insimulare velimus,
quibusque rebus consulere est fatendum. Sanctus Ambrosius:
Quis operator, inquit, negligat operis sui curam? Quis deserat
et destituat, quod ipse condendum putavit? si injuria est regere,
non est major injuria fecisse? cum aliquid non fecisse nulla
injustitia sit, non curare quod feceris, summa est inclementia.
Sed quaenam causa Deum ab ejusmodi administratione deterreret?
Num quod divinam dignitatem dedeceat? At potius illam mirum
in modum commendat? Num quod non omnia eius potentiae et
cognitioni subjiciantur? At Dei scientia et potestas nullis finibus
coércetur, sed ad omnia protenditur. Num quod Deus providendo
nimium fatigetur? At est absurdum, cum Deus nulli labori sit
obnoxius, sed uno voluntatis nutu omnia peragat. Eadem veritas
tertio comprobatur ex miro ordine, quo mundi machina est con-
structa ac temperata. In tanta enim rerum vicissitudine, in tanta
elementorum pugna tam mirabilis consensio, tam mutuus nexus
et conspiratio, ac fere dixerim, tam admirabilis concentus con-
sistere nmequaquam posset, nisi adesset moderator, cuius imperio
omnia parerent.

Num opinabimur navem sine gubernatore ad portum appel-
lere posse, urbem, remoto omni duce, ordine progredi, gymmna-
sium vel domum, nullo rectore, adhuc manere? Haec omnia
sunt absurda, imo inverosimilia, ideoque rerum creatarum moles,
naturis multiplicibus ac dissentientibus coagmentata, ablata Dei
providentia, statim per se in nihilum corrueret. Quod si de
hominibus actionibusque humanis loquamur, multo clarior veritas
apparebit. Nequit enim concipi tantum facinus de divina bonitate,
ut, postquam hominem procreaverit, eique nobilissimum finem
proposuerit, deinceps facti poeniteat adeo, ut illum fortunae ictibus
tradiderit. Cui enim liceret dicere, postquam Deus legem natu-
ralem nobis dederit, qua ab inhonestis revocamur et ad honesta
impellimur, honesta hominum facta a pravis non discerni, neque



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica ete. 497

illis praemia, his poenas consfitui. — Ergo in pessum iret Dei
sanctitas. Ad hoc Dei sapientia non subsisteret, si, in tutum
recepta hominum voluntate, arbitrium hominis ita moderaretur,
ut determinatus ordo, quem praestituit, clarior non nitesceret?
Tandem Deus, ablata providentia, sibi ipse dissentiret, qui tanta
cura illa, quae minimi hominis intersunt, comparavit. Quis enim
non admiratur humani corporis structuram, varietatem, usumque
singularium partinm? Quid, si oculos convertamus ad artificio-
sissimam mundi fabricam? Tot tantaque portenta conspiciuntur,
ut mentem omnino obruant. Quid dicemus de flosculorum mul-
titudine, ut illos peritissimus pictor in imitando laboret? Quid
de tantulo ficus grano, aut acino vinaceo, aut frugum minutis-
simis seminibus, ut immanes trunci et rami et arbores fiant?
Potestne igitur credi vel concipi tam benignum Numen, quod
tam profuse cum homine egerit in iis, quae parvi momenti sint,
pristinae dilectionis oblitum cetera non curare, quae animum,
mores finemque attingant? Ad rem Pallavicinus (arte della per-
fezione cristiana) ait: Chi non si riputerebbe sagrilego temerario,
se nella bontd posponesse ad ogni uomo piu dissoluto I'autore
dell’ Universo, il quale ha mostrato tanto gran zelo del nostro
bene, fabbricando alle anime nostre una stanza di si stupendo
lavoro, qual’ & il corpo organizzato, donandone un reame si vasto, si
ricco, s1 copioso, si dilettevole, qual’ & tutto il giro terrestre? Or co-
noscesi che niun uomo & cosi dissoluto e cosi disprezzator dell’
onesto, che tanto o quanto, almeno in alfrui, non ami la probita
e non abbomini il vizio; e che avendo un figliuolo, niente gli
caglia di vederlo bene o male costumato, che non lo raffreni
dallo sconcio operare, con dargliene disciplina, e non l'alletti al
ben fore, rimeritandolo con carezze. E vorremo figurarci in Dio,
fonte di ogni bene, tale aridezza di bonta, che nulla diversifichi
nell’ amore l'innocenza dalla scelleraggine, che tratti egualmente
gli ottimi ed i1 pessimi, che avendo cura, perche venga a suo
diritto ogni nostro capello, trascuri cio che a noi & il massimo
e il prestantissimo, secondo quella stessa norma, che egli ci ha
stampato nel cuore, cio ¢ la virti; e che dopo avere scritto
qui vi nel suo dito una legge, per cui divenghiamo rei ed odiosi
a noi stessi, qualora posponiamo qualsivoglia gran caterva di
altri beni all’ onesto, niente poi gli sia in grado o in dispetto chi
ne & osservatore ovvero trasgressore; ma lasciando I'uno irremu-
nerato, 'altro impunito, noi suoi figliuoli tanto amati e beneficati
nel resto abbandoni con la briglia sul collo in preda alle inclina-
zioni frutali? Niuna setta piu abominevole d’idolatri giunse a
formare cotanto indegna divinita; perocche se quei forsennati

g2*



498 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

ascrivevano ai loro numi alcun vizio, l'accompagnavano a molti
onesti e laudevoli sentimenti; né mai pervennero a divisare, spe-
cialmente nel maggior Dio, un animo nulla curante delle opere
virtuose, senza distinguerle nell’ affezione e nella retribuzione
dalle malvage. In breve il piu irrazionale degli uomini sarebbe
simile a questo Dio. Tandem quid tam ratum apud omnes gentes,
quam divinae providentiae existimatio? Id ostendit religio, quae
ab omnibus maxime barbaris nationibus exhibetur; id sacrificia
vel bonorum consequendi vel malorum avertendi causa oblata
demonstrant; id conscientiae stimuli, quibus homines ob flagitia
animis latentia anguntur; id in summis periculis supremi numinis
sponte erumpeus invocatio; id in rebus adversis preces effusae
significant. Quae cum explorata sint, amplius non moramur, sed
ad nonnullas difficultates veniamus oportet. Deistae asserunt, si
omnia Dei providentia administrarentur, nihil in mundo fore
fortuitum; quod certe experientiae contradicit; ergo nulla est
Dei providentia. Huic difficultati cum 8. Thoma — Sum. c.
gent. lib. 1II. ¢. LXXIV — respondemus: Multitudo et diver-
sitas causarum ex ordine divinae providentiae et dispositionis
procedit: supposita autem causarum dispositione oportet unam
alterl quandoque concurrere, per quam impediatur vel iuvetur
ad suum effectum producendum. Ex concursu autem duarum
vel plurium causarum contingit aliquod causaliter evenire, dum
finis non intentus ex concursu alicuius causae provenit: sicut in-
ventio debitoris ab eo, qui ibat ad forum emendi aliquid causa,
provenit ex hoc, quod debitor etiam ad forum venit. Non est
igitur divinae providentiae contrarium, quod sint aliqua fortuita
et casualia in rebus. Sed animadvertere iuvat omnia creata in-
telligentia finitam cognitionem et activitatem habere, proinde
multa posse evenire, quae fortuita dicantur. At Deus, causa
absoluta, cuius praesentionem nihil unquam  elabitur, fortuitos
nullos habet eventus; quare si fortunam nonnullis rebus, quae
praeter nostram expectationem contingunt, tribuimus, id nequa-
quam respectu supremi ordinatoris posse proferri reputamus. Alii
vero asserunt rerum supremarum Dei providentiam esse admit-
tendam, sed minimarum administrationem negandam. Huic qui-
dem difficultati respondeo cum S. Thoma — Summa contra gentes
lib. III. ¢. LXXV —: 8i Deus horum minimorum curam non
habet, aut hoc est quia non cognoscit ea, aut quia non potest,
aut quia non vult rerum curam habere. Non potest autem dici,
quod Deus singularia non cognoscat, quia Deus omnium notitiam
habet; nec potest dici, quod Deus eorum curam habere non possit,
quia eius potentia est infinita; nec quod haec singularia guber-



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 499

nationis non sint capacia, quia videmus.ea gubernari rationis in-
dustria, uti patet in hominibus; et per naturalem instinetum, uti
in apibus . . . neque dici potest, quod Deus non velit ea guber-
nare, cum voluntas ipsius sit universaliter ommis boni. Bonum
autem eorum quae gubernantur, in ordine gubernationis maxime
consistit. Quare est dicendum, quamvis Deus nobilioribus crea-
turis intelligentia et voluntate praeditis peculiarem curam lar-
giatur, idcirco res minoris momenti ab eius providentia atque in-
finita mente non eximi. Sed adversarii impensius urgent, in mundo
aequam non esse bonorum distributionem,. quia frugi homines
innumeris calamitatibus premuntur, contra nequam divitiis affluunt:
quod certe non esset, si Dei providentia admitteretur. Respondeo
dicendum esse in primis falsum probos in aerumnis, malos in
prosperitate versari, quod si saepe contingat, contrarium tamen
saepe intervenit. His positis, tum iustos cum improbos oboedire
decet, quia hominum genus naturae conditione tenetur, eiusque
vicibus subicitur, ideoque ex mutabili actionum liberarum cursu
mala aliqua vel bona utrisque proveniunt. Quod si Deus iustum
quodam infortunio liberaturus, impium statim post scelus patratum
poena multaturus esset, certe non modo libertatis usum, verum
etiam rerum naturalium cursum invertere deberet, proinde, quam-
vis id posset, legum generalium constantiam perverteret. Ad rem
Le Maistre — Serate di Pietroburgo — advertit: Convenivate
che male a proposito si sofisticava contro la Provvidenza rispetto
alla distribuzione dei beni e dei mali, ma che lo scandalo con-
siste nell’ impunita degli scellerati. Io non so se possiate ri-
nunziare alla prima obiezione, senza abbandonare del pari la
seconda, perciocché se non avvi ingiustizia nella distribuzione
de’ mali, sopra qual fondamento stabilirete voi le doglianze della
virtu? Non essendo retto il mondo, che da leggi generali, non
avete la pretenzione, che se le fondamenta del terrazzo, sopra
il quale stiamo favellando, per un qualche sotterraneo ebollimento
andassero in aria, fosse Iddio obbligato a sospendere in favor
nostro le leggi della gravita, per la ragione che questo terrazzo
sostiene in questo momento tre uomini, i quali non hanno mai
commesso né uccisioni neé furti: ¢ indubitato che noi cadremmo
e cl rimarremmo schiacciati,. B se avvenisse il contrario, ecco
dunque un miracolo. E cosi parlando di altri fatti, ne verrebbe
che ogni istante esigendo un miracolo, sarebbe questo lo stato
ordinario del mondo, lo che & come dire, che non piu potesse
darsi miraculo, che la eccezione fosse regola. Il solo esporre
idea di tal fatta & un confutarle abbastanza. Quod si iustus
praesenti vita afflictionibus vexetur, impius rebus secundis fruatur,



900 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

prudentia infinita Deus est usus, cum perfectam praemiorum ac
poenarum distributionem in futurum distulerit. Ideoque facile
inferimus, consentaneum virtutis stipendium temporaneis commodis
non contineri, sed altius esse petendum. Praeclare Augustinus
— de Civ. Dei 1. 1 ¢. 8 — Placuit, inquit, divinae providentiae
praeparare in posterum bona iustis, quibus non fruentur iniusti,
et mala impiis, quibus non excruciabuntur boni. Ista vero tem-
poralia bona et mala utrisque voluit esse communia, ut nec bona
cupidius appetantur, quae mali quoque habere cernuntur, nec
mala turpiter evitentur, quibus et boni plerumque afficiuntur.
Quod si- quis impudentius causas omnes divinae providentiae
scrutari vellet, is stultitiae notam incurreret, ac iliud Aligherii
iure audiret:
Par. ¢. 19. Or tu chi se’, che vuoi sedere a scranna

Per giudicar da lungi mille miglia

Con la veduta corta d' una spanna?

Certo a colui che teco s’ assottiglia,

Se la scrittura sovra voi non fosse,

Da dubitar sarebbe a maraviglia.

O terreni animali, o menti grosse!

La prima volonta, ch’ & per sé buona

Da sé, ch’ ¢ sommo ben, mai non si mosse.

Cotanto e giusto, quanto a lei consuona;

Nullo creato bene a sé la tira,

Ma essa, radiando, lui cagiona.

Revelatio est subiecta continuo et indefinito progres-
sui, qui humanae rationis progressioni respondeat.

Epist. encycl. Qui pluribus. 1846,
Alloc. Maxima quidem. 9. Junii 1862.
Protagoras prior in omni quaestione pro parte vera et falsa
disserere gloriabatur, impulsus Heracliti sententiis, quibus ad-
firmabat essentiam rerum in progressu consistere, atque esse et
non esse phantasiae humanae tantum tribui; ideoque opus el
fuit inferre, verum non esse neque absolute neque essentialiter,
sed tantum relative, nempe quod ad subiectum, quare Tullius
Protagorae tribuebat illud: Id cuique verum est, quod cuique
videatur, atque illud aphorisma: Idvrov jyonudtov uitgov
avd9wmog — Homo est omnium rerum mensura. E quibus erro-
ribus et alii processerunt. Lessing enim docebat, in genere
humano vim infinitam perfectionis inesse; hoc idem Kantius atque
Herder opere: Idées sur la philosophie de P'histoire de I’huma-
nité vindicabant. Verum Schelling atque Hegel, Vici vestigia



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. - 501

sectantes, conati sunt progressus doctrinam solum metaphysicam
vindicare. Sic enim Schelling: Quoniam absolutum unum idem-
que est, sed varie se evolvens, ideo unicum est cognitionis sy-
stema, quod sub diversis formis apparet. Ad rem Pythagoras,
Parmenides, Heraclitus, Zeno, Leibnitzius, Spinoza auctores inve-
niuntur unius systematis sub diversis formis evoluti. Hegel autem
opere: Lezioni sulla Filosofia della storia aiebat, historiam esse
evolutionem spiritus universalis in mundo, se varie manifestantis
in natura, anima et iure. Gallia quidem eiusmodi sophistas ha-
buit. Pascal enim, Boileau, Fontenelle, Perraut docebant: Omninm
hominum seriem per tot saecula spectandam esse, sicuti unum
hominem, qui semper est atque discit, adeo ut veteres sapienter,
si adhue vitam gererent, propriis cognitionibus, per tot saecula
depromptas alias novas addidissent. Praeterea Turgot, Condorcet,
Saint Simon idem confirmarunt. Verum his omnibus haud fuerunt
compertae leges immutabiles atque necessariae, quibus subiacet
mens humana in suis adipiscendis cognitionibus; quibus legibus
inspectis Victor Cousinius philosophiae historiam a priori con-
stituere est adnixus. Sed fefellit eum; namque in una eademque
re permiscuit philosophiae historiam cum ipsa philosophia, eiusque
historiam cum humani generis historia consociavit, ideoque de-
duxit ex rationis evolutionibus ad universi generis statum posse
argumentari; itemque intulit, uti homines, epocharum adsertores,
sua illustria facinora non sibi sed epochae, in qua vitam vivebant,
adscribere sunt coacti, ita philosophos variorum temporum veri-
tatem detegere, prout cuiusque temporis conditio ferat. Demum
ex methodis Schellingii, Hegelii, Cousinii recentiores Galliae
progressistae suum systema sunt mutuati. Si enim omnia phi-
losophiae dogmata sunt vera, si scientiae errores non sunt in re
sed in nomine, si omnia sytemata sunt ad unum reducenda,
certe dicendum quod hodie est verum, cras falsum fore, prout
ratio progressum ineat. Quare Lerminier et Lammenais opere:
Les KEvangiles docent: Iesum Christum scientiae absolutam
reliquisse libertatem, ideoque scientiam, perpetuo rationis labore
perpetuo progredi, continuo mutari. Ita quidem P. Leroux ac
Iouffroy opere: Comment les dogmes finissent? disseruerunt, spi-
ritum hominis transire a vero ad falsum et ab errore ad verum;
8i quoddam aevum possideret verum, pulchrum, iustum, omnino
scientiam, moralem, artem esse definitas; quare rerum varietatem
in idearum varietate consistere. His expositis doctrinis, operae
pretium erit ad errores damnandos sermonem instituere. Prae
omnibus petimus, unde aliquid rationem veri desumat? Docente
Aquinate (1* p. q. XVI art. 19): Antiqui philosophi species



502 Svlla.bus Pii Pontificis Noni in universa re phllosophlc' a etc.

rerum naturalium non dicebant ‘ab aliquo intellectu procedere,
sed illas provemre a casu. Kt quia considerabant, quod verum
importat comparationem ad intellectum, cogebantur veritatem rerum
constituere in ordine ad intellectum mostrum. In hoc errabant;
nam veritas rerum non constituitur in ordine ad nostrum intel-
lectum, sed ad intellectum divinum, a quo dependet, ergo Deus,
non ratio sola, est veri mensura. Ad rem S. Thomas: Cum verum
sit, inquit, in intellectu, secundum quod conformatur rei intel-
lectae, necesse est, ut ratio veri ab intellectu ad rem intellectam
derivetur, ut res etiam intellecta vera dicatur, secundum quod
habet aliquem ordinem ad intellectum. Res autem intellecta ad
intellectum potest habere aliquem ordinem vel per se  vel per
accidens. Per se quidem habet ordinem ad intellectum, a quo
dependet secundum suum esse, per accidens autem ad intellectum,
a quo est cognoscibilis. — Perinde ac si dicamus, quod domus
comparatur ad intellectum artificis per se, per accidens autem
ad intellectum spectatoris, a quo non dependet. Iudicium vero
de quacumque re non sumitur ex eo, quod in illa per accidens
inest, sed ex eo, quod per se invenitur; ideoque unumquodque
dlcltlll‘ verum absolute secundum ordlnem ad intellectum, a quo
dependet. Inde fit, ut res artificialis dicatur vera quoad intel-
lectum nostrum; atque item res naturales sint verae, quoad
assequuntur similitudinem specierum quae sunt in mente Dei.
Quare Doctor Aquinas (Qu. disput. de Verit. g. 12) concludebat:
Patet quod res naturales, e quibus intellectus noster scientiam
‘accipit, mensurant intellectum nostrum, sed sunt mensuratae ab
intellectu divino, in quo sunt omnia creata, sicuti artificiata in
mente artificis. Ergo intellectus divinus est mensurans non men-
suratus; res naturalis mensurauns et mensurata; intellectus noster
mensuratus quoad res naturales, sed mensurans res artificiales.
Ex quo deducimus, res naturales suam veritatem a Deo desumere,
non autem ab intellectu humano. Haec autem Aquinatis doctrina
ab anthuls phllosophls comprobatur Plato enim (de leg llb IV)
scribebat: ‘O uiv Oeog vatmv xgmuatcov ustoov av & ua-
AoTa, mOIV O uallov, wg @acly, av&gommv Idem Patres
vindicarunt: Kusebius, Praep. evang., Anselmus, Dial. de Vero,
Augustinus, de Doctr. Christ. Hic enim: Omne verum, inquit,
ab-illo est, qui ait: Ego sum veritas. Quisquis bonus verusque
christianus Domini sui esse intelligat, ubicumque invenerit veri-
tatem. His positis sic argumentamur: Intellectus divinus et non
humanus est rerum mensura ideoque veri; atqui Deus est im-
mutabilis, ergo verum, quoad intellectum divinum est immutabile.
Ad hoc in rebus quidem mutabilibus est aliquod elementum im-



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 203

mutabile; atqui scientia in his elementis immutabilibus innititur,
ergo scientia in suis veris est immutabilis. Quod attinet ad maiorem:
Thomas exponens Aristotelis testimonium (lib. IV Met.) docebat (s.
q. XLV): De ratione mutationis, quod idem aliter se habeat nunc
et prius, id evenit, quum quandoque sit idem in actu aliter se ha-
bens nunc et prius, uti in motibus, secundum quantitatem et qua-
litatem ; quandoque sit idem tantum in potentia, uti in mutationibus
secundum substantiam, cuius subiectum est materia. Quam doctri-
nam de elemento immutabili in re mutabili Doctor ab Augustino
deprompsit: Id quod corpus habet, non est idipsum, quia non in se
stat. Mutatur per aetates, per mutationes locorum ac temporum,
mutatur per morbos ac defectus carnales, non ergo in se stat.
Corpora caelestia non in se stant, habent quasdam mutationes.
suas etsi occultas, certe de locis in loca mutantur, ergo non sunt
idipsum. Anima humana nec ipsa stat. Quantis enim mutatio-
nibus et cogitationibus variatur, quantis voluptatibus immutatur,
quantis cupiditatibus diverberatur atque discinditur! Sed in his
mutationibus Augustinus rem immutabilem agnovit. Namque sunt
ideae principales, formae quaedam vel rationes rerum stabiles.
atque incommutabiles, quae formatae non sunt, ideoque aeternae,
ac semper eodem modo se habentes, quae in divina intelligentia
continentur. Quod ad minorem superioris argumenti. Cognitio
veritatis reponitur in adaequatione rei et intellectus, quatenus
intellectus dicit esse quod est, et non esse quod non est; ergo
veritas innititur in essentiis rerum, guae sunt immutabiles. Ad
rem S. Thomas docebat: Rerum immutabilium sunt immobiles
habitudines, sicuti Socrates, etsi non semper sedeat, tamen est
immutabiliter verum, quod, quando sedet, in uno loco manet.
Quare nil prohibet, quominus de rebus mobilibus immobilem scien-
tiam habeamus. Idem 8. Doctor docet: Potest etiam de genera-
bilibus et corruptibilibus esse aliqua scientia, puta naturalis, non
secundum particularia, quae generationi et corruptioni subduntur,
sed secundum rationes universales, quae sunt in necessitate et
semper. KErgo est dicendum: si scientia in immutabilitate con-
sistit, veritates scientiae sunt immutabiles. Praestat tamen non-
nullas absurdas huius systematis consequentias pessumdare. Hoc
enim systema in scepticismum labitur. Namque procul dubio
est, obiecta non eodem modo a variis hominibus percipi; immo
idem homo diverso tempore, diverso modo idem obiectum per-
cipit; ergo si verum est, quod cuique videtur, consequitur eamdem
rem modo esse veram, modo falsam, variornm hominum respectu,
imo eiusdem hominis; atqui id scepticismum dicit; ergo hoc
systema ad eiusmodi ducit errorem. Ad rem Augustinus (Solil.):



504 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

Verum est id, quod se ita habet, ut cogitari videatur, si velit
possitque illud cognoscere; ergo non erit verum id, quod nemo
potest cognoscere. Si autem falsum est, quod aliter ac est vi-
detur; quid si alteri videatur hic lapis lapis, alteri lignum,
eadem res et falsa et vera erit: quod certe nemo adfirmat. Ducit
secundo ad nihilismum. Progressistae, duce Protagora, asserunt
verum esse solum subiectivum. Animadvertendum autem est,
quod omnis cognitio duo continet, subiectum cognoscens et ob-
iectum cognitum; ergo si cognitio rerum est mensura earum,
unaquaeque res ideo erit, quia cognoscitur, et ideo rerum exi-
stentia erit tantum relativa, non absoluta; atqui id nihilismum
dicit; ergo etc. Augustinus rem nostram confirmat (Solil.): Si
dicis nihil esse verum, non times ne sequatur, ut nihil sit per
se? Unde enim lignum est hoc, inde etiam verum lignum est.
Nec fieri potest, ut per seipsum, idest sine cognitore, sit lignum,
et non sit verum lignum. Denique hoc systema ad pantheismum
ducit. Sic enim Eusebius argumentatur: Si, iuxta Protagoram,
nullum est discrimen inter plus minusve, in omni genere rerum,
inter necessarium et contingens, inter naturale et praeternaturale;
ergo unum fit, quod est et non est. Nam evenire potest, ut
idem cuique videatur ens, alteri non ens. Dein S. Thomas
(q. XVI): Mutabilitas, inquit, veritatis est cousideranda circa
intellectum. Cuius quidem veritas in hoc consistit, quod habeat
conformitatem ad res intellectas. Quae quidem conformitas va-
riari potest dupliciter, sicut et quaelibet alia similitudo ex mu-
tatione alterius extremi. Unde uno modo variatur veritas ex
parte intellectus ex eo, quod de re eodem modo se habente,
aliquis aliam opinionem acecipit, alio modo in opinione, quae eadem
manet, res mutatur. Ex utroque modo fit mutatio de vero in
falsum. Si ergo sit aliquis intellectus, in quo non possit esse
alternatio opinionum, vel cuius acceptionem res aliqua subterfugere
non potest, in eo est immutabilis veritas. Talis autem est in-
tellectus divinus, ut ex superioribus patet; unde veritas divini
intellectus est immutabilis. Veritas autem intellectus nostri est
mutabilis, non quod ipsa sit subiectum mutationis, sed in quantum
intellectus noster mutatur de veritate in falsitatem; sic enim
formae mutabiles dici possunt; atqui progressistae adfirmant veri-
tatem esse subiectam mutationi; ergo ete. Accedunt et alia
argumenta: Mens humana res cognoscit ope discursus non in-
tuitus, unde uno ictu oculi minime potest apprehendere omnia
vera, nec idem verum completissime; ideoque scientia potest
omnino progredi sive in vestigando novo vero, sive in perfecta
notitia veri iam cogniti. Ad rem S. Thomas: Ad hominis na-



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 909

turam, inquit, pertinet ratione uti ad veritatis vestigationem.
Rationis autem est proprium non statim apprehendere veritatem,
et ideo ad hominem pertinet paullatim in cognitione veritatis
proficere. Scientiae tamen progressus non debet esse continuus,
potest enim aliquando interrumpi. Historia enim nobis testatur,
humanum genus aliquando in barbariem fuisse delapsum. Id
Progressistae non diffitentur, sed asserunt haec esse quaedam
accidentia, quae occulte ducunt ad progressum indefinitum. Sed
ipsi videant, nos autem dicimus, quod, sicuti homo in sua scientia,
nisi sedulam adhibeat curam, non solum haud progreditur, verum
efiam cognitiones comparatas amittit; ita quam plurima possunt
humani generis progressum impedire. Ad rem confirmandam
S. Thomas accedit: Eorum, quae bene se habent ad aliquid com-
prehendendum, videtur tempus esse quasi adinventor vel bonus
cooperator; non quidem quod tempus per se aliquid ad hoc ope-
retur, sed secundum ea, quae in tempore agantur. Si quis enim,
tempore procedente, dat operam investigandae veritati, iuvatur
« tempore ad veritatem inveniendam, et quantum ad unum et
cumdem hominem, qui postea videbit quod prius non viderat; et
etiam quantum ad diversas homines, utpote cum quis intueatur
-ea, quae sunt a praecessoribus inventa, illisque aliquid novum
superaddit. Atque hoc modo facta sunt additamenta in artibus,
quarum initio aliquid modicum fuit inventum, et postmodum per
diversos paullatim processit in magna quantitate, quia ad quem-
libet pertinet superaddere id, quod deficit in consideratione prae-
decessorum. Si enim e contrario exercitium studii praetermittatur,
tempus magis est causa oblivionis, et quantum ad unum hominem
et quantum ad diversos. Unde videmus multas scientias, quae
apud antiquos paullatim viguerunt, paullatim, deficientibus studiis,
in oblivionem abisse. Studium autem historiae multum confert
ad obtinendum scientiarum progressum. De re hac accurate
disseruit Aristoteles in suis Metaphysicae atque naturae libris,
merito commendatus per A. lacques: Aristote consideré comme
historien de la philosophie. Patres vero atque scholastici miram
operam navarunt, ut, scrutatis veteribus philosophis, verum a falso
nobilissime decernerent. Qua de re progressistae, spretis tra-
ditionibus scientificis, contenderunt male, scientiam in omni gene-
ratione exordiri, dum e contra viam vero progressui in re prae-
cludebant.



	Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica iuxta mentem S. Thomae Aquinatis recentiumque philosophorum [Fortsetzung]

