Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Die Mystik des Angelus Silesius
Autor: Mahn, Paul
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE MYSTIK DES ANGELUS SILESIUS.

Von Dr. PAUL MAHN.
S-S a—

Vorbemerkung des Herausgebers. Die nachfolgende Untersuchung
des nichtkatholischen Herrn Verfassers ist ein Beitrag zur objek-
tiven Beurteilung Schefflers, weshalb wir unter Verwahrung unseres
katholischen Standpunktes der Abhandlung gern Raum gewihren.

Litteratur.
A. Scnriften des Angelus Silesius.

1. Gedichte aus den Jahren 1641, 1642. Bei Hoffm. v. Fallersleben.
Weim. J=hrh, I 271 ff; Rosenthal, S. 1 ff,

2. Trostgedicot an Burgk 1652; Christl. Ehrengedichtnis des Herrn
A. v. Franckenberg 1652. ibid.

3. Joh. Scheffler’s Griindliche Ursachen und Motiven, warumb er von
dem Luthertumb abgetretten und sich zu der Catholischen Kirchen be-
kannt habe. Olmiitz 1653. Wieder abgedr. b. Réfs; im Ausz. b.
Lindemann.

4. Cherubinischer Wandersmann. a) Wien 1657. Enthdlt 5 Biicher
Spriiche mit einem Anhang v. 10 Sonetten und eine Vorrede. b) Glatz
1674. Mit einem 6. Buche vermehrt, dessen Anfang die erwihnten
10 Sonette bilden. Enthilt dieselbe Vorrede wie a, nur am Anfang
und Ende mit einigen Zusdtzen vergrofsert.

5. Heilige Seelenlust. a) 16567. KEnthilt 4 Bicher. b) 1668. Mit einem
5. Buche vermehrt.

6. Sinnliche Beschreibung der vier letzten Dinge. 1675, (Nicht die 1.
Ausg., wie aus dem Beginn der Vorrede zum Cher. Wand. v. 1674
hervorgeht. S. Kahlert S. 27).

7. Ecclesiologia (Sammlung von 39 Streitschriften gegen die Prote-
stanten). 1677. Vorrede von 1676.

8. Ein Brief an Georg Betkium, dat. 28, Nov. 1652, Unschuld. Nachr.
1714, S. 79.

Die verschiedenen Ausgaben s. verzeichnet bei Kahlert und Gédeke,
Grdr., 2. Aufl,, 111, 197 .

B. Schriften iiber Angelus Silesius.

A. Schreiber im Morgenblatt 1807. Nr. 240.

Goschel im Jahrb. f. wiss. Kritik. 1834 Nr. 41 u. 42, Anlifslich der
Auswahl v. Spriichen des Cher. Wand, von Varnhagen—(Rahel).
1834.

Gaup, die rom. Kirche, beleuchtet in einem ibrer Proselyten. Dresd.
1840. :

Wittmann, Ang. Sil. als Konvertite, a. myst. Dichter u. a. Polemiker
Eine Charakteristik. Mit Andeutungen iib. wahre Poesie, dchte
Mystik u. rechte Polemik. Augsburg 1842,

Schrader, Angelus Sil. u. s, Myst. Halle 1853.

Kahlert, Ang. Sil. Kine lit, hist. Unts, Breslau 1853.

Besprechung in Westminster Review. Okt. 1853.



Die Mystik des Angelus Silesius. 473

Hoffm. v. Fallersleben im Weim. Jahrb. 1854,

Schuster in Niedners Zeitschr. f. d. hist. Theol. 1857. Gegen Schrader.

Rosenthals Einleitung z. sr. Ausg. der siamtl. poet. W,
Rezension von Heinr. Riickert in Blatt. f. litt. Unth. 1864, 439 ff.

Ahrendts, zur Einleitung in den Cher. Wand. Programm Aschersleben
1863.

Franz Kern, Joh. Sch’s Cher. Wand. Lpz. 1866.
Renzensionen von Reinhart Zollner im Bl f. 1. Unth. 1867,
282 ff. u. Schiindelen im Theol.-Litt. Blatt 1867. 873 ff.

Rifs, die Konvertiten seit der Reform. Frburg 1868. Bd. VII. Im
wesentl. ein Abdruck von Sch.s Konversionsschrift.

Knoblich in Zeitschr. des Vereins f. Gesch. u. Altert. Schlesiens VIII.
Giebt einige Erginzungen zu Schefflers Leben.

Lindemann, Ang. Sil. (J. Sch.), Bild eines Convert., Dichters u. Streit-
theologen aus dem 17. Jahrh. Freiburg 1876.

Treblin, Ang. Sil. Ein Vortrag. Breslau 1877.
Die das Verhiltnis Schefflers zu Czepko beriihrenden Schriften

8. unten S. 485.

Einleitung.

1.

Vorliegende Schrift will die Weltanschauung des Angelus
Silesius darstellen.

Ist das moglich? Kann man aus so verschiedenartigen
Elementen, wie sie die Schriften dieses Mannes uns darbieten,
eine Gesamtanschauung herausheben, von welcher man mit Recht
sagen darf, dafls es diejenige des Angelus Silesins gewesen
sei? Aus Schriften, in denen sich zwei Anschauungsweisen
so einander ausschliefsend gegeniiber zu stehen scheinen, dafs
man versucht hat, sie als von zwei verschiedenen Verfassern
herriihrend zu erweisen??

In seinen Streitschriften gegen die Protestanten — 39
sind unter dem Titel Ecclesiologia gesammelt — steht Scheff-
Jer auf durchaus konfessionellem Boden und vertritt mit kampfes-
froher Begeisterung seinen katholischen Standpunkt; so sehr,

1 Schrader: A. S. u. s. Mystik, Diese Hypothese ist 1853 von
Kahlert u. 1857 von Schuster widerlegt worden. — Ich kann Schrader
nicht darin beistimmen, dafs Klccesiol. u. Cherub, Wandersmann durch-
aus nichts Gemeinsames haben sollten, da sich allerdings Beriihrungs-
punkte finden, welche ich an ijhrer Stelle beibringen werde. Dennoch
aber ist die Verschiedenheit der ganzen Anschauungsweise immer noch
grofs genug, u, Lindemann hatte sicherlich kein Recht zu der Beziichti-
gung, dafls Schrader ,,die Sammlung der Schefflerschen Streitschriften
nicht einmal durchblittert haben kénne.** (8. 7.)



474 Die Mystik des Angelus Silesius.

dafs er sogar die Potentaten auffordert, die Ketzer mit dem
Schwerte niederzuhalten.!

Dagegen atmet in der heiligen Seelenlust und dem Che-
rubin. Wandersm., wie alle Darsteller anerkennen, ein durch-
aus versohnlicher Geist. Mit ganz wenigen Ansnahmen — und
auch da sehr milde — werden nirgends die konfessionellen
Unterschiede betont. Ja, der Cherubinische Wandersm. steht —
welches nur die katholischen Apologeten und Schrader be-
streiten — nicht mehr auf dem Boden des Christentums.

Weil man nun diese beiden Anschauungsweisen, die des
Cher. W, u. die der polemischen Schriften, fiir unvereinbar hielt,
andererseits aber auch daran nicht zweifeln konnte, dafls es
ihrem Urheber mit jeder von beiden durchaus ernst gewesen
sei, so kam man? darauf, beide Richtungen durch Annahme
eines ,psychologischen Entwicklungsganges in Scheffler” zu er-
kliren, ,,vermioge dessen derselbe sich erst in der weiteren
Entwicklung des Streites zum Zelotismus und zur Proselyten-
macherei steigern lafst.* In seinen jiingeren Jahren habe
Innerlichkeit und Beschaulichkeit ihn beherrscht, die im Cher.
Wandersm. und in der Psyche ihren hochsten Ausdruck er-
halten hétten; dann lasse jene kontemplative Richtung in Folge
des Streites mit der protestantischen Orthodoxie nach, um end-
lich, nachdem seine geistige Kraft in Folge des Alters iiber-
haupt abgenommmen habe, ,Aufserlichkeit und derb sinnliche
Auffassung® an die Stelle treten zu lassen, welches besonders
durch sein letztes Werk, die ,,Sinnliche Beschreibung“, be-
statigt werde.

Was zunéchst die ,Sinni. Beschrbg. betrifft, so leugnen
wir nicht, dafs Auflserlichkeit und derbe Sinnenfilligkeit in ihr
Platz gegriffen haben. Aber wie Scheffler selbst in der Vor-
rede sagt, sind die grellen Farben in ihr mit Absicht aufge-
tragen, um ndmlich auf ,,die niedrigen Gemiiter zu wirken. Er
selbst lebte nach wie vor in seiner Innerlichkeit u. Beschaulich-
keit, und nur, weil er die stumpfe Masse fiur die Auffassung
derselben nicht reif glaubte, trat er auf Augenblicke aus ihr
heraus und bot ihr, was sie verstand. Die Sinnl. Beschrbg.
ist deshalb nach dieser Seite als ein Experiment anzusehen, eine
Schrulle, wenn man will, niemals aber als bezeichnend fiir die
damalige Denkweise Scheftlers geltend zu machen.

1 Tract. VIL. 397. ‘Besonders tract. XXXVI: Gerechtfertigter
Gewissenszwang oder Erweils, dafs man die Ketzer zum wahren Glauben
zwingen konne u, solle.

2 Hauptsdchlich Schuster 1. ¢. 8. 456 f.



Die Mystik des Angelus Silesius. 475

Uberdies aber finden sich auch im Cherub. Wandersm., der ja
die Periode der Innerlichkeit reprisentieren soll, 6fters @hnliche
Stellen. Besonders die 10 Sonette, welche seit der 2. Ausgabe
den Anfang des 6. Buches bilden, aber schon der ersien von
1657 angehingt waren, leisten an derb sinnlicher Auffassung
kaum weniger als die Sinnl. Beschreibg.!

»In Folge des Alters”, wie Schuster ferner behauptet,
kann die geistige Kraft des Angelus sicher nicht abgenommen
haben, da er, als er starb, erst 53 Jahre alt war.

Eher konnte man aus der Krédnklichkeit seiner letzten
Jahre? auf eine Schwichung auch seiner geistigen Krifte
schliefsen. Aber gerade ein solcher Zustand scheint einer Nei-
gung zur Aulserlichkeit wenig giinstig zu sein.

Zudem jedoch zog sich Scheffler mehrere Jahre vor seinem
Tode — wahrscheinlich schon 1671% — in das Stift der Kreuz-
herren zu St. Matthias zuriick, ein Akt, der doch wohl picht
anders als aus der Sehnsucht nach stiller Sammlung zu er-
klidren ist.

Schliefslich aber geben wir zu bedenken, was von einem
Entwicklungsgange zu halten sei, der ,ruhige und innerliche
Beschaulichkeit* in die Jugend, ,Auflserlichkeit und derb sinn-
liche Auffassung® aber in das Alter verlegt.

Sind somit die Griinde, welche Schuster fiir seine Amnsicht
beibringt, nicht stichhaltig, so wird, meinen wir, eine Betrach-
tung nachfolgender Daten das Gegenteil seiner Behauptung er-
geben: dieses namlich, dafs beide Anschauungsweisen, sowohl
die konfessionell-polemische als die mystisch-philosophische, wie
wir sle besser nennen, zu gleicher Zeit unseren Dichter be-
herrschten.

Aus dem Jahre 1652 stammt das ,,Christliche Ehren-
gedichtnis“ auf den Tod seines Freundes Franckenberg, das

t Z. B. VI, 4: Ich war mit Siinden-Wust verstellt und blutig roth,
In Wollust wiilzt’ ich mich wie eine Sau im Koth,
Ich stank vor Eitelkeit.

VI, 6 schildert er die Verdammnis u. a.:
Man beifst und hadert sich, man lebt wie Hund’ u.Katzen
Man mufs sich ewiglich mit allen Teufeln kratzen.
Man frisset Hiittenrauch, Pech, Schwefel, Teufelsmist.
2 In der Leichenrede des Jesuiten Daniel Schwartz (die , Ab-
dankung“; im Auszug mitgeteilt von H. v, Fallersleben, Weim. Jahrb.
I, 290 ff) heilst es, dals Scheffler ,nach langer Leibsschwachheit mit
lung- u. diirrsiichtigen Beschwerden abgezehrt“ entschlafen sei, — 8.
Vorrede zur Ecclesiol. 1676.
¢ Kahlert S. 27.



476 Die Mystik des Angelus Silesius.

schon ganz im Geiste des Cherubinischen Wandersmannes abge-
fasst ist, wie auch ein Brief Schefflers aus demselben Jahre an
Georg Betkium! von einigen Gedichten berichtet, in denen ,et-
liche hohe Termini und Modi zu reden ex Theologia mystica® vor-
handen seien. Derselbe Brief erwihnt ,etliche hoch inbriinstige
das Gemiit zu Gott erhebende Gebete aus unterschiedenen
Autoribus verdeutscht, denen wegen des darin enthaltenen
»,Enthusiasmus“ von dem lutherischen Hof- Predlger zu Ols die
Druckerlaubnis versagt worden. Schon im folgenden Jahre,
1653, geschah der Ubertritt Schefflers zur katholischen Klrche
welchem noch nicht 14 Tage spiter eine Rechtfertigung? mit
starker Polemik gegen die Protestanten folgte. 16563 ging er
der Wallfahrt nach Trebnitz voran, bei der er sich mit grofser
Demonstration gegen seine fritheren Glaubensgenossen benahm.*
Im selben Jahre aber gab er auch den Cherubin. Wandersmann
in Druck?® der, ebenso wie die Heilige Seelenlust, 1657 er-
schien. 1661 trat er in den Orden der fratrum minorum
Seraphici Patris Francisci.® Dann folgen 1664—74 die Streit-
schriften gegen die Protestanten. 1673 war wahrscheinlich
schon die Sinnl. Beschreibg. verfalst." Aber wahrend dieser
Jahre erschienen 1668 die Heil. Seelenlust und 1674 der
Cherub. Wandersm. in 2. Auflage, und zwar nicht als einfache
Abdriicke der ersten Ausgaben, sondern die HI. Seelenl. mit
einem 5. und der Cherub. Wand. mit einem 6. Buche ver-
mehrt, beide ganz im Geiste der friiheren geschrieben.® TIhre
Abfassungszeit fillt daher zwischen 1657 u. 1668 beziehungs-

t Unschuldige Nachrichten 1714, S. 79.

2 Joh. Sch.’s Griindliche Ursachen und Motiven, warumb er von
dem Lutherthumb abgetretten und sich zu der Catholischen Kirchen
bekannt habe. Olmiitz, 1653. — Wieder abgedruckt bei Rafs. Im Aus-
zuge auch bei Lindemann.

3 Kahlert S. 19.

¢ 8. die Abdankung Weim. J. B. I, 294.

5 Die Vorrede ist vom 7, Heumonathstag 1656 datiert.

8 Scheffler war nach eigenem Zeugnis kein Jesuit (Gaup S. 16
Kahlert 20, Lindemann 123 und 155). Schiindelen frischt gleichwohl
diese auf Wetzel beruhende Angabe wieder auf.

7 Kahlert S. 27.

8 Buch VI des Cher. W. zeigt allerdmgs grofseres Mafls und Milde
in den Ausdriicken; denn:

V, 209 Die Llebe, wenn sie neu, braust wie ein junger Wein,

Je mehr sie alt und klar, je stiller wird sie sein,
ond im ganzen kommt mehr die auf das praktische Leben gerichtete
Weisheit des gereiften Maunes zur Sprache. (cf. Kahlert S.50) Die me-
taphysischen Grundanschauungen aber sind dieselben wie in den friitheren
Biichern. 8. z. B. VI, 128, 130, 171—174.



Die Mystik des Angelus Silesius, 477

weise 1674, also sicherlich auch in die Zeit seiner heftigsten
Polemik. Anderseits aber zeigen sich Spuren stark kon-
fessioneller Fdrbung auch schon in der ersten Ausgabe des
Cherub. Wandersmannes.!

Wenn man nun nicht annehmen will, Scheffler habe zwi-
schen beiden Anschauungsweisen bestindig — zuweilen sogar
im selben Jahre — abgewechselt, so scheint sich uns aus diesen
Daten mit Notwendigkeit zu ergeben, dals beide Richtungen
gleichzeitig und in jedem Lebensalter unsern Dichter beherrschten.
Wohl trat zu Zeiten die eine mehr hervor als die andere: aber
aicht, weil diese ihn dann allein eingenommen hétte, sondern
nur, weil Anfsere Umstdnde es gerade mit sich brachten. Aus
dieser Gleichzeitigkeit beider Anschauungsweisen ergeben sich
zwel Moglichkeiten: Entweder Scheffler mufs es mit einer vor
beiden nicht ernst gewesen sein, oder aber er muls beide nicht
fiir so widersprechend gehalten haben, wie sie den modernen
Darstellern erscheinen.

Was die erste Moglichkeit betrifft, so sind alle Schriften
des Ang. Sil. mit einem solchen Einsetzen der ganzen Person-
lichkeit fiir die Sache, mit einem solchen fiir sich selbst spre-
chenden Mut und Ernst der Uberzeugung geschrieben, dafs fast
keiner der spiteren Beurteiler die Aufrichkeit ihres Verfassers
in Zweifel gezogen hat.? Die Verdédchtigungen gleichzeitiger

1 S, unten Kap. 6.

2 Gervinus’ von blindem Hafs gegen den Konvertiten diktiertes Urteil
kann als abgethan angesehen werden (8. Kern S. 13 ff). — Kern (S.
123 ff) nimmt nur einen ,versteckten Widerruf* der spiteren mehr
kirchlichen Anschauung Schefflers, ausgesprochen ,in der Vorrede zur
2. Ausg.“ des Cher. Wand. (1674), gegen seine frithere Uberzeugung an,
welches also auf die Schustersche Ansicht hinauslaufen wiirde. Aber die
ganze Darlegung ist hinfillig, weil Kern sowohl wie vor ihm Kahlert
(8. 27) und nach ihm Lindemann (8. 108, 113) und Treblin (8. 23) in der
merkwiirdigen Konfusion befangen waren, dals die Vorrede erst 1674
hinzugefiigt sei, wihrend sie doch schon, von einigen unwichtigen Zu-
sétzen im Anfange und am KEnde abgesehen, in der 1. Ausgabe mit dem
Datum ,den 7. Heumonathstag 1656 stand. (S. das Nachwort der
Sulzbacher Ausg. v. 1829), — Treblin, der sich nicht blofs auf diese
irrige Annahme stitzt, findet allerdings in der HI. Seelenlust, da sie
gleichzeitiz mit dem Cher. Wand. entstanden sei, ,eine Akkomodation
an die Anschauung der Gemeinde“, ,da man nicht annehmen kann, dafs
ein und derselbe Mann bald Pantheist und bald Theist ist*“. Mit fer-
tigen Schlagwortern wie Pantheismus und Theismus kann man bei einem
Mystiker alles beweisen. Angelus’ Anschauung lafst sich nicht schlecht-
hin als das eine oder das andere bezeichnen. Als Pantheismus nicht,
weil ihm das Verhéltnis des Menschen zu Gott ein durchaus person-
liches ist, was sich namentlich in der Ethik ausspricht; als Theismus
nicht, weil sein Gott kein extramundaner sondern immanenter ist. Es



478 Die Mystik des Angelus Silesius.

protestantischer Gegner betreffs dulserer Vorteile, die Scheffler
durch seine Konversion erlangt hitte, verdienen bei der da-
mals herrschenden Erbitterung beider Konfessionen gegen ein-
ander ohnehin nicht viel Glauben, haben sich aber iiberdies als
Verleumdungen erwiesen.! Jedenfalls ist, so lange noch eine
andere Erkldrungsweise moglich ist, eine Verheimlichung seines
Standpunktes, hervorgegangen aus dem Bewulstsein, dals er
nicht auf dem Boden der Kirche stehe, deren Priester er war,
unserem Mystiker durchaus nicht zuzutrauen. Diese andere
Erklarungsweise aber, welche allein uns geeignet scheint, eine
ungezwungene Ausgleichung der (Gegensidtze in Schefflers
Schriften herzustellen, bietet uns jene zweite sich ergebende
Moglichkeit dar. Angelus hat in der That nicht die Anschau-
ung seines Cherub. Wand. derjenigen der Ekklesiologie fiir
widersprechend gehalten. Beide suchen denselben Gegenstand
zu deuten; nur jedes auf andere Weise. Die Betrachtungsart
der Ekklesiologie, die Dogmatik, redet fiir den empirischen
Verstand, der den Blick auf diese Erde geheftet hilt; die des
Cher. Wand., die Mystik, fiir eine ganz verschiedene Erkenntnis-
weise, die sich abwendet von der Welt der Erscheinungen und
im ,,Schanen” des Wesens der Dinge sich verliert. Auch die
kirchlichen Formen sind Wahrheit, aber sie sind gewissermalsen
nur #dufsere Gestaltungen des Gottlichen, deren eigentlichen
Gehalt und innerlichste Deutung erst die mystische Kontem-
plation findet, welche ihm deshalb auch die vera ac viva
Theologia ist.?

~ In diesem Sinne, glauben wir, bestanden beide Richtungen
in Scheffler neben einander. Schon dafs er die Mystik die
vera ac viva Theologia nennt, involviert die Annahme einer
solchen, die weniger vera ac viva ist; und vor allem scheint
uns seive -durchgefithrte Unterscheidung zwischen diskursivem
und intuitivem Erkennen (s. unt. Kap. 4) zwanglos auf unsere
Auslegung hinzufithren. Ja, er selbst bezeichnet schon mit dem
Beiworte ,,cherubinisch, welches er seinem Wandersmann gab,
die darin enthaitene Betrachtungsweise im Unterschiede von
dem gewdhnlichen Denken als eine solche, die ,,von der Klar-
heit und dem Licht des gottlichen Verstandes durchdrungen,

gehort mit zu den Kennzeichen aller Mystik, dafs sie nicht unter be-
stimmte philosophische Grundrichtungen gebracht werden kann, sondern
bald hier bald da ihre Elemente hernimmt. Wir werden uns daher in
unserer Darstellung, so bequem sie auch sind, aller - ismen thunlichst
enthalten, und lieber immer von der Sache selbst reden.

1 8, Kahlert S. 17. '

® Brief in den Unschuld. Nachr. 1714.



Die Mystik des Angelus Silesius. 479

nun in sich selbst hell geworden, auch alle Dinge mit der
gottlichen Klarheit in diesem Lichte anschaut.“!

Wir jetzt glauben leicht die Unvereinbarkeit beider Rich-
tungen zu erkennen. Sie entdeckt sich uns bei Angelus selbst
schon in der Neigung, christliche Glaubenssitze auf allgemeinere
philosophische zuriickzufiihren, sie zu vergeistigen, ja, wie Treb-
lin 8. 33 nicht mit Unrecht sagt, zu verfliichtigen (s. unt. Kap. 6).
Scheftler selbst jedoch ist sich des Gegensatzes beider nicht
bewulst geworden.?

Aber, konnte man fragen, wenn Angelus mit den Spriichen
des Cher. Wand. vollig auf dem Boden seiner Kirche zu stehen
glaubte, weshalb schrieb er denn zugleich mit den Spriichen
eine Vorrede, in der er sich gegen ,,verdammlichen Sinn und bose
Meinung® verwahrt? Scheint nicht gerade seine eifrige Ver-
teidigung mindestens ein Bewulstsein davon vorauszusetzen, dafs
die Epigramme nicht notwendig in kirchlichem Sinne verstanden
zu werden brauchten, folglich doppelsinnig seien? In welchem
Falle er dieselben hitte unterdriicken miissen, wenn anders er
ein Schriftsteller hitte sein wollen, dem daran liegt, dals iiber
seine wahren Ansichten kein Zweifel besteht.

Wir antworten: Fiir doppelsinnig hielt Scheffler seine
Spriiche nicht. Der in der mystischen Theologie Erfahrene,
meinte er sicherlich, werde auch erkennen, dals sie mit den
Satzungen der Kirche in Einklang stinden. Dariiber aber
allerdings war er sich keinen Augenblick im Unklaren, dals
bei der grofsen Masse gerade diejenigen Anschaunungen, welche
ihm seine liebsten, weil tiefsinnigsten waren, kein Verstindnis
finden wiirden, dafs sie eben da nicht als das erkannt werden
wiirden, wofiir er sie hielt, nédmlich fiir den eigentlichen Sinn
und tiefste Bedeutung der christlichen Lehre, sondern dafs man
sie da leicht fiir eine dem Christentum abgewandte Ketzeml
ansehen konnte.

In der That war ihm schon frither, wie aus dem 1652
geschriebenen Briefe in den Unschuld. Nachr. hervorgeht, der
Vorwurf gemacht worden, dals er ein heimlicher Weigelianer?

t Fr. v. Schlegels Deutung, Passys Olzweige. 1820, Nr. 19. (Bei
Rosenth. 1I, 245).

2 Kr ist also in dieser Hinsicht nicht mit Minnern wie Weigel oder
Franckenberg zu vergleichen, die, wie damals oft, alle kirchlichen Formen
verachteten. cf. Kahlert, S. 1-8.

3 Welches jedoch nicht einen direkten Anhénger Weigels zu be-
deuten braucht, sondern iiberhaupt ,eine den Rechtgliubigen verdichtige
Person.“ 8. Pertz, zur Gesch. der myst. und ascet. Litt.,, in Niedners
Ztschr, f. d. hist. Theol. 1857, S. 6.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI, . 31



480 Die Mystik des Angelus Silesius.

sei. Ein Nachklang davon zeigt sich im Halleschen Universal-
lexikon (s. v. Schefller), wo es heifst, Scheffler habe ,Jac.
Bohmens, Val. Weigels, Schwenkfelds und andrer Fanatikorum
Schriften fleifsig gelesen und sei ,ein Feind des Ministerii und
Verdchter der Kirchenordnungen geworden.*

In dem soeben zitierten Briefe wiederum berichtet er, wie
oben bemerkt, dafs einigen von ihm iibersetzten Gebeten die
Druckerlaubnis versagt sei, ,,damit J. F. Gn. und die Priester-
schaft sowohl auf den Landen als in der Stadt nicht in Ver-
dacht kommen, als ob man den Enthusiasmum wolle helfen
unterstiitzen.“ Schon vorher schilt er deshalb: ,Ich sage, dals
unsere jetzige Prediger rudes seynd, und ignari totius antiquae
Pietatis, et jejuni verae ac vivae Theologiae.” Ja, er bekennt
hier, dals er in Anbetracht der Verstindnislosigkeit des Haufens
mit Mitteilung seiner Ansichten wohl nicht vorsichtig genung
gewesen sei: ,lch scheue mich der Wahrheit nicht: wiewohl
ich mich unter diese generation (qvae prava et adultera est)
etwas zu weit herausgelassen.*!

Um nun aber solchen Lesern, welche die Spriiche des
Cher. Wand. seiner Ansicht nach leicht mifsverstehen konnten,
weil eben ,,viele Schliisse von der geheimen Gottheit“ darin vor-
kimen, die ,,nicht jedermann bekannt seien®, die Ubereinstimmung
seiner Spriiche mit der christlichen Lehre, wenn man diese nur
recht verstehe, darzuthun, schrieb Scheffler seine Vorrede. Aus
demselben Grunde auch fiigte er in der zweiten Auflage von 1674
einzelnen Spriichen Anmerkungen mit derselben Tendenz hinzu.
Lediglich also der Mangel an Verstindnis auf seiten der
Leser? ist nach seiner Ansicht schuld daran, wenn er sich
zur Erklirung und Interpretation seiner Spriiche herbeilassen

1 Aus der Mifsstimmung tber die Anfeindungen, welche er wegen
seiner Ansichten erfahren hatte, scheinen mir die Epigramme I, 265 bis
268 hervorgegangen zu sein, in denen er jedem das Recht der freien
Meinungséufserung vindicieren mdochte. Z. B.:

I, 266 Ich weils, die Nachtlga.ll straft nicht des Kuckucks Ton,
Du aber, sing’ ich nicht wie Du, sprichst meinem Hohn.

2 Aus dieser dem Angelus allmihlich immer deutlicher gewordenen
Uberzeugung von der Unfihigkeit der Menge, die tieferen Ideen des
Christentums zu erfassen, ist auch die ,Sinnl. Beschrbg. der 4 letzten
Dinge“ hervorgegangen (s. ob. S. 474), welche die Absicht verfolgt, ,die
Gemiiter durch die teils erschrocklichen Darstellungen und lieblichen
Anmutungen zu einer heilsamen Erstaunung und gliickseligen Verzuckung
zu bringen.“ KEs sei ihm wohl bewulst, dafs im Himmel weder Gold
noch Silber oder dergleichen wirklich zu finden sei, aber wie die heilige
Schrift so habe auch er sich dessen bedient, um den ,niedrigen Ge-
miitern“ etwas zu geben. (S. Kahlert).



Die Mystik des Angelus Silesius. 431

mufs, nicht etwa eine thatsédchlich vorhandene Heterodoxie der-
selben, die er zu bemanteln hatte.

Eine andere Frage ist es freilich, ob der in der Vorrede
angestrebte Beweis von der Kirchlichkeit der Spriiche wirklich
erbracht ist. Ks heilst da: ,,Weil aber folgende Reime viel
seltsame Paradoxa oder widersinnige Reden, wie auch sehr
hobe und nicht jedermann bekannte Schliisse von der geheimen
Gottheit, item von Vereinigung mit Gott oder gottlichem Wesen,
wie auch von gottlicher Gleichheit und Vergottung oder Gott-
werdung, und was dergleichen, in sich halten, welchen man
wegen der kurzen Verfassung leicht einen verdammlichen Sinn
oder bose Meinung konnte andichten: Also ist vonnéten, dich
deshalb zuvor zu erinnern.“ Es folgt dann seine mit Stellen
der Mystiker bewidhrte Salvierung, deren Inhalt kurz der ist,
dafs er nicht glaube, die menschliche Seele konne ihre Geschaffen-
heit verlieren und sich in Gott verwandeln, sondern nur die
sgewiirdigte und heilige Seele“ werde mit Gott so vereinigt,
dafs sie ganz mit ihm ,durchdrungen, iiberformt, vereinigt und
eins sel.” ,Ja, dals sie zu solcher vollkommener Gleichnis
Gottes gelangen konne, dafls sie eben dasjenige sei (aus
Gnaden), was Gott ist (von Natur),! und in diesem Verstande
recht und wohl ein Licht in dem Lichte, ein Wort in dem
Worte und ein Gott in Gott (wie in den Reimen geredet wird)
konne genannt werden.

Von den katholischen Defendenten ist diese Vorrede immer
mit grolser Zufriedenheit angefiihrt worden, gleich als ob man
nur auf sie hinzudeuten brauchte, um die Rechtgliubigkeit des
Angelus bewiesen zu haben. Vollig mit Unrecht. Denn wenn
man auch zugeben mag, dals sich die auf die ,,Vergottung*
beziiglichen Spriiche mit viel gutem Willen in kirchlichem
Sinne auslegen lassen, so sind doch im Cher. Wand. viel gra-
vierendere Sitze enthalten, die nicht geméfs den kirchlichen
Dogmen auszudeuten sind. Von diesen aber schweigt die Vor-
rede. Sie redet nur von dem Einswerden mit Gott, der Ver-
gottung, aber nicht von dem Einssein mit ihm, unserem Ur-
sprunge und Wesen nach, welches Pantheismus ist. Auf diese
pantheistischen Vorstellungen, sowie auf noch andere, wie die
der Prédexistenz, die sich mit volliger Deutlichkeit im Cher.

2 Vgl. d. Anm., zum Christl. Ehrengedichtnis, Weim. J. B. I, 285,
Vers 6: Accipiantur haec secundum scripturam (folgen Zitate) et sensum
harmonicum D. D. Mysticorum, qui est: quod Anima sancta in unione
mystici fiat id per gratiam, quod Deus est per Naturam. cf, Eccles.,
tract. XXXV, S, DCX, :

31+



482 Die Mystik des Angelus Silesius.

Wand. ausgesprochen finden,! geht, wie gesagt, die Vorrede
gar nicht ein, behandelt ‘vielmehr Spriiche wie I, 8 und 96,
die durchaus nichts weiter als den offenkundigsten Pantheismus
aussprechen, als ob auch sie vom Standpunkte der Vergottung
aus zu erklaren wéren.2 — Demnach wird mit dieser Vorrede
nichts fiir die Rechtglaubigkeit des Angelus bewiesen.

Es eriibrigt noch, mit wenigen Worten auf die Kouversion
Schefflers einzugehen, die allem Bisherigen zu widersprechen
scheint. Denn ein Mann, der nicht nur allgemein christliche,
sondern sogar konfessionelle Unterschiede so stark betont, dals
er nach Verwerfung des Luthertums zur katholischen Kirche
sich bekennt, scheint, da an seiner Ehrlichkeit bei diesem
Schritte nicht gezweifelt werden kann, schon damit jeden Ein-
wand gegen seine Rechtgldubigkeit widerlegt zu haben. Aber
gerade jener sein Hang zu mystischer Spekulation ist es ge-
wesen, der seine Konversion herbeifiihrte. Wir sahen schon
oben, wie er, noch im Protestantismus stehend, die lutherischen
Prediger rudes nennt, und ignari totius antiquae Pietatis, et
jejuni verae ac vivae Theologiae; ja, wir wissen ferner, dals
er wegen seines ,Enthusiasmus“ schon Reibereien mit der
lutherischen Geistlichkeit gehabt hatte. Das entfremdete ihn
dem iiber seinen hochsten Giitern allzu é#ngstlich wachenden
und dadurch engherzig gewordenen Protestantismus jener Tage
und fiihrte ihn der katholischen Kirche zu. Hier fand sich der
gedankenvolle Schwung seiner Mystik nicht durch wohlmeinende
Eiferer gehemmt. Bezeichnend genug fiihrt er in seiner Kon-
versionsschrift als einen seiner Griinde zum Ubertritt (11) an:
»Die freventliche Verwerfung der ihnen (den Lehrern insge-
mein) ganz unbewulsten geheimen Kunst der Gemeinschaft mit
Gott (Theologia mystica), welche doch der Christen hochste
Weisheit ist. Wir konnen uns mit diesen Andeutungen be-
gniigen, da dieser Punkt, in dem auch unter allen Beurteilern

1 8. unt. Kap. 3.

2 Kern erkennt auch hier nicht das, worauf es ankommt. Er sieht
nicht, dals Scheffler eben den Punkt, der seine Heterodoxie hauptsich-
lich erweist, den Pantheismus, gar nicht berithrt hat, und bestreitet nun
die Kirchlichkeit der ,Vergittung“, welche sich mit etwas Konnivenz
leidlich der katholischen Lehre anpassen lifst (s. Schiindelen, Theol.
Litt. BL. 1867, 881 f), wie sie denn auch in der Kccles. haufiger vor-
kommt, z. B. tract. XXXV, S, DCXV und DCXXXI. — Freilich reden
auch hierin die 68 Propositionen der gegen Molinos eingesetzten Inqui-
sition, die mit Zustimmung von Innocenz XI. 1687 verdffentlicht wurden,
eine andere Sprache (s. Heppe, Gesch. der quietist. Myst. in der kath.
K, S. 273 ff).



Die Mystik des Angelus Silesius. 483

vollige Ubereinstimmung herrscht, schon von Kahlert (15—19)
und Treblin (34—41), von letaterem besonders treffend, ein-
gehend erortert worden ist, worauf wir hiermit verweisen. Die
katholischen Darsteller weichen nur darin von den protestantischen
ab, dafs sie den Grund fiir den Ubertritt des Angelus nicht
blofs in der Verdulserlichung des damaligen Luthertums
suchen, sondern in der lutherischen Lehre iiberhaupt, eine An-
sicht, auf welche einzugehen wir fiir ebenso miifsig halten, wie
sie auszusprechen, da sie Schefflers Verbalten aus Mehr er-
klart, als in den damaligen historischen Bedingungen gegeben ist.

Wenn wir nun, um nach all diesem auf unsere im Ein-
gange gestellte Frage zuriickzukommen, im Folgenden die
Mystik des Angelus Silesius darstellen, so geschieht dies in
der That mit dem Anspruch, in ihr seine vera Theologia d. h.
diejenige Anschauung dem Leser vor Augen zu fihren, welche
unter all den verschiedenen Stromungen der Oberfliche ihm
auf dem Grunde der Seele lag. Eine Anschauung, die in
manchen Punkten nicht mit seiner Ecclesiologia noch mit dem
Christentum iiberhaupt zu vereinigen ist, ohne dafs doch dies
dem Urheber selbst zum deutlichen Bewufstsein gekommen wiire,

Heilst aber nicht dies unserem Dichter — gelinde gesagt
— einen Grad von Naivetdt zutrauen, der nach seinen Lei-
stungen selbst auf keine Weise bei ihm vorauszusetzen ist?
Es scheint uns, dafs man nur so lange so fragen kann, als
man noch nicht das Eigentiimliche derartiger Naturen erkannt
hat, noch nicht eingesehen hat, wie wunderbar gemischt in ihnen
die Gegensitze oft neben einander liegen. Verstand und Gemiit
ringen bei Scheffler um die Herrschaft. Wahrend dieses mit
aller Kraft an den grofsen Wahrheiten des Christentums fest-
halt, die von der Kirche und ihren Dogmen getrennt zu denken
es weder vermag noch wagt, strebt jener, unabhingig von
kirchlicher Autoritdt, schiichtern nur und gleichsam in unbe-
wachten Augenblicken, eigene Pfade freier Spekulation zu be-
schreiten, Beides spielt fortwidhrend in einander, und sind
einerseits seine theologischen Anschauungen nicht frei von Ver-
fliichtigungen der Lehre,! so zeigt andererseits auch seine Spe-
kulation. die Schranken, welche das kirchliche Bekenntnis ihr
auferlegt hat.

! Leibniz: Miratus sum tamen Angelum illum sine nota laudari in
quodam nuperorum scriptorum nostrae partis. Ad Placcium. 28. Jan
1695. Ed. Datens VI, p. 56.



484 Die Mystik des Angelus Silesius.

1L

Wie ist Scheftlers Stellung innerhalb der deutschen Mystik?
In der Vorrede zum Cher. Wand. von 1656 schreibt er: ,,Was
sonsten viel andere nicht jedermann gemeine Reden und Spriiche
anbelangt, so hoffe ich, sie werden dem giinstigen Leser, im
Fall er in den Lehrern der geheimen Gottesweisheit bekannt
ist, nicht alleine nicht fremde, sondern auch sehr lieb und
angenehm sein: indem er hier als in einem kurzen Begrift
wird finden, was er bei 1hnen nach der Linge gelesen.*
Scheffler ist in der That nicht fiir ,einen originalen Denker,
welcher der mystischen Kontemplation neue Wege gewiesen®
zu halten (Kern, 130). Doch, obwohl am haufigsten behauptet,
ist es, von Kinzelheiten abgesehen,! nicht Jakob Béhm, in dem
seine Gedankenwelt wurzelt. Angelus ist vielmehr als einer
der letzten Ausldufer der Schule Meister Eckharts anzusehen.
Seine Grundgedanken finden sich sdmtlich in der mittelalter-
lichen deutschen Mystik, und zwar am vollstindigsten bei M.
Eckhart selbst vorgebildet. XKern? hat deshalb eine durch-
gehende Parallele zwischen beiden Denkern gezogen, freilich
nicht, ohne wichtige Punkte zu iibersehen. Doch ist, wie auch
er nicht leugnen will (S. 127), eine grolse Anzahl — ja, ohne
Ziweitel die grofste — der Anschauungen Schefflers ebensowohl
bei Tauler und in der deutschen Theologie zu finden, als bei
Eckhart. Von den ihm =zeitlich Né#herstehenden ist am be-
stimmendsten fiir ihn Weigel® gewesen. Ja, weiterhin konnte
man aus fast allen Mystikern vor und nach Scheffler, aus
Molinos,* Frau v. Guyon, aus Franz v. Sales und der spa-
nischen Mystik, ja, aus dem in der Ubersetzung des Scotus
Erigena viel gelesenen Areopagiten die schlagendsten, oft Wort
fir Wort iibereinstimmenden Aufserungen anfiihren.5 Es ist

!t 8. Kahlert S. 48; auch unsere Anm. z. Kap. 3.

2 Ubrigens hat schon vor Kern Carriere in seiner phils. Weltansch.
der Reformzt 1847, S. 158 f sehr bestimmt darauf hingewiesen, dafls
mehr als die anderen mittelalterlichen Mystiker Eckhart auf Scheffler
eingewirkt habe.

3 8. die sehr ausfiihrlichen Ausziige aus W.,’s Schriften bei Pertz,
l. ¢. 1857 und 1859.

i Molinos hat schon Leibniz mit Ang. Sil. verglichen. Consid. sur
la Doctr. d’un espr. univ. 1702. ed. Erdmann p. 178.

5 Daher die Mystiker selbst sich héufiz unter einander zitieren.
Petrucci in seiner Apologie der Mystik des Molinos: la contemplazione
mistica acquistata, 1681 geht die ganze Mystik bis auf Dion. Areop.
durch, um die Anschauungen des Molinos als von jenen allen schon vor-



Die Mystik des Angelus Silesius. 485

daher unméglich, bei den einzelnen Aufserungen Schefflers auf
eine bestimmte Quelle hinzuweisen,! wenn auch zuzugeben ist,
dals seine Lehre als Ganzes der des Meisters. Eckhart am
niachsten steht. —

Wie aber verhalten sich Schefflers Epigramme zu Czepkos
der Zeit nach friilheren, aber ungedruckt gebliebenen Sexceunta
Monodisticha Sapientum?? Beide Werke zeigen in Inhalt und
Form grofse Ahnlichkeit. Als sichere Nachricht wissen wir
nur, dals Czepko sowohl als Scheffler mit Franckenberg innig
befreundet waren, und ersterer dem letzteren seine Monodisticha
zur Begutachtung unterbreitet hatte. Das war 1651, also zur
Zeit, als Scheffler in Ols als Leibarzt des Herzogs weilte und
hiufig nach Ludwigsdorf, dem nahe liegenden Wohnsitz Francken-
bergs, hinausging. -— Nachdem Kahlert?® und Palm+* die Frage
offen gelassen hatten, glaubte sich Koffmane,? ohne neue That-
sachen beizubringen, berechtigt, dieselbe dahin zu entscheiden,
Scheffler habe wahrscheinlich Czepkos Manuskript bei Francken-
berg gesehen, es sich auf einige Zeit erbeten, Exzerpte daraus
gemacht und nach ihnen gearbeitet, so dafs unser Dichter als
eine Art Plagiarius anzusehen sei.®

Auch uns ist es bei der unverkennbaren Ahnlichkeit beider
Werke und dem Freundschaftsverhéltnia ihrer Verfasser zu
Franckenberg unzweifelhaft, dafs Scheffler die Monodisticha

getragen zu erweisen. Vgl. auch Schopenhauer, W. a. W.u. V., Bd. 11, Kap.
48, — Wir haben es unterlassen, in der Darstellung allerlei Parallelen
aus anderen Mystikern anzufithren: jeder, der dieselben auch nur ober-
flichlich kennt, weils, dals dies ein sehr wohlfeiles Verfahren wire.
Auch einen Vergleich mit Schopenhauer zu ziehen, mit welchem in den
meisten Punkten eine Ubereinstimmung vorhanden ist, erschien uns nicht
durch die Sache selbst gerechtfertigt; da nicht einzusehen ist, warum gerade
Scheffler und nicht ebensogut irgend ein anderer Mystiker mit jenem
Philosophen zusammengestellt werden sollte. Nur, wo ein Verweis zur
Verdeutlichung der Sache selbst beitragen konnte, oder nur zwischen
einigen Mystikern, im Unterschiede von anderen, Ubereinstimmung statt-
fand, haben wir sowohl Schopenhauer als die Mystiker herangezogen.

1 8, auch Reinhart Zollner in seiner Rezension von Kerns Buch,
BL f. litt. Unth, 1867, 282 ff,

2 Der grofste Teil ist jetzt in den folgenden Schriften verdffent-
licht. Die erste Hilfte vollstindig bei Koffmane.

3 In Prutz’ litt. Taschb. 1844, S. 139 und in seinem Ang. Sil.

+ In Wagners Archiv 1873, 8. 198 und in seinen Beitrigen. 8. 296.

5> Im Korrespondenzblatt des Vereins f. Gesch. der evangel. Kirche
Schles. 1882, 8. 93.

6 Denn etwas anderes heilst es doch nicht, wenn Koffm. im Ernst
die Frage aufwirft, warum Cz. beim Erscheinen des Cher. Wand. nicht
L Liarm geschlagen® habe,



486 Die Mystik des Angelus Silesius.

kannte, ohne dafls wir Koffmanes weitere Schliisse mitzumachen
einen Grund siahen. Wie ist denn das Verhaltnis des Cher.
Wand. zu Czepkos Werk? Was den Inhalt der Spriiche an-
geht, so kann da von einem Einflufs des letzteren auf Angelus.
iiberhaupt keine Rede sein, da dieser nachweislich seine my-
stischen Anregungen ldngst vor 1651 empfangen hat und fur
samtliche Spriiche, die Koffm. S. 91 f. einander gegeniiberstellt,
sich ebenso schlagende Parallelen aus den deutschen Mystikern
anfihren lassen. Also nur eine formelle Einwirkung bliebe
iibrig. Und wie stehen da beide zu einander? Ohne Zweifel
so, dafls, wenn es der Zeit nach moglich wire, man Czepko
und nicht Scheffler fir den Nachahmer halten wiirde. Wo
dieser voll Kraft und Schwung, da ist jener matt und lahm.
Bei Scheffler oft in aller Kiirze eine eigentiimlich schone Prig-
nanz des Ausdrucks,! bei Czepko ein stetes Herumgehen um
das eigentlich Treffende. Gerade die von Koffm. verglichenen
Spriiche beweisen das. Zeigt Scheffler selbst in den seiner
Zeit zu gute zu baltenden Wortspielereien zuweilen grofse
Feinheit und wirklichen Witz, so ist bei Czepko nur die ganze
Fadheit jener Richtung zu finden. Und: gerade in seinen
kiihnsten und eigentiimlichsten Gedanken, in denen der verstdndnis-
volle Leser ihm mit Erstaunen iiber die Tiefe und Innigkeit
seiner ‘Kontemplation folgt, steht Scheffler allein: Czepko hat
nie mit solcher Energie die Hohen des mystischen Gedankens
zu erklimmen vermocht. — Im ganzen dasselbe Bild, welches
uns die Charaktere beider gewihren. Scheffler, in Hafs und
Liebe gleich stark, eine iiberaus mutige Personlichkeii, stets
bereit, den Gedanken in die That umzusetzen, unbesorgt darum,
was der oder jemer dazu sagt, jedem sympathisch, der es liebt,
Farbe zn bekennen; Czepko, nichts mehr als Ruhe und Ungestort-
heit liebend, stets auf der Stralse der gemeinen Meinung, vor-
sichtig Umschan haltend nach den Ansichten anderer, hoch be-
gliickt, von der Gnadensonne hoher Personen beschienen zu
werden. 2

So glauben wir allerdings annehmen zu miissen, dafs Scheft-
ler durch die Monodisticha angeregt worden ist, seine mysti-
schen Anschauungen gerade in der Form von Epigrammen
niederzulegen, sich auch gewisser in denselben schon vorge-
fundener Wendungen und Ausdriicke bediente; alles das aber

1t ,The Martial of mysticism“ nennt ibn der Verf. des Artikels:
German Myst. in the 17. Cent., in Westminster Review, Okt. 1853,
2 8§, Palm, Beitrage S. 266, 268, 269, 290.



Die Mystik des Angelus Silesius. 487

unbeschadet seiner Originalitat, da der Cher. Wand. erst als
die Vollendung des in den Monodisticha Gewollten erscheint.
Scheffler schuf véllig spontan aus der Fiille des eigenen Inneren
heraus, was schon daraus hervorgeht, dafs er nach eigener An-
gabe das erste Buch ,in vier Tagen verfertiget®, (s. unt. S. 491,
Anm. 1) wobei halb bewufst, halb unbewufst Manches aus den
Monodisticha ihm mit einflofs.
I1L

Die Mystik des Ang. Sil. findet sich, wie bemerkt, fast
ausschlie(slich im Cher. Wand. niedergelegt. Dieser wird daher
die Hauptquelle unserer Darstellung bilden, wihrend die iib-
rigen Schriften nur insofern herangezogen werden, als sich Be-
stitigungen aus ihnen beibringen lassen. Manche feine Be-
merkung indessen auch des Cher. Wand, miissen wir unbe-
riicksichtigt lassen, da es uns nicht auf eine Inhaltsangabe
desselben, sondern auf eine Darstellung der philosophisch wert-
vollen Gedanken in ihm ankommt.

Eine gute Ausgabe des Cher. Wand., geschweige denn der
poetischen Werke des Angelus Silesius, gibt es bisher noch
nicht, Unter den vorhandenen die beste ist die Sulzbacher von
1829, wenngleich auch sie manches zu wiinschen iibrig ldlst.?
Génzlich unbrauchbar ist die Rosenthalsche Ausgabe, die nicht
nur den Begriff: ,poetische Werke des Ang. Sil.“ so eng falst,
dals sie die dulserst wichtigen Vorreden und die Anmerkungen
des Dichters zum Cher. Wand. nicht mit abdruckt, sondern
deren Text auch mit geradezu beispielloser Leichtfertigkeit
hergestellt ist. Das Buch wimmelt von Druckfehlern und véllig
sinnlosen Lesarten. 2

Eine kurze Zusammenstellung der Beurteilungen, die Scheff-
ler seit Leibniz bis auf unsere Zeit erfahren hat, gibt schon
Kahlert. Am ausfihrlichsten Kern (8. 5—18). Wir denken
diese Ubersicht hier nicht zu wiederholen, noch, was leicht
wire, zu vermehren. Im allgemeinen wollen wir nur hervor-

1 Sie ist nicht so gut, wie Kern (S. 20) annimmt, Z. B. I, 83 hat
sie ,mein® statt ,ein“, I, 253 ,durstiglich® statt ,thurstiglich“, III, 93
»,Hochzeit“ statt ,Hochheit.“ Fast stindig modernisiert sie das pron.
pers. mit reflexiver Bedeutung iu das pron. reflex. (z. B. 1I, 24).

® Schon Heinr, Riickert in seiner Rezension (Bl. f. litt. Unth. 1864,
439 ff), Kern und Lindemann #ulsern sich wenig anerkennend. — Gleich-
wohl miissen wir nach dieser Ausgabe zitieren, da sie am verbreitetsten
und die einzige Gesamtausgabe ist. Doch haben wir in den von uns an-
gefithrten Spriichen den Text nach der Sulzb. Ausg., welche die edit.
princ. benutzte und nach dem hiufigen Nachdruck v. 1675, die allein
uns langere Zeit zur Verfiigung standen, zn emendieren versucht.



488 Die Mystik des Angelus Silesius.

heben, dafs mehr als billig der kirchliche Standpunkt das Ur-
teil der katholischen Kritiker getritbt hat.

Die Reihe der Monographieen iiber Angelus begann mit
Gaup 1840, der jedoch nur eine Kritik der Ekklesiologie vom
protestantischen Standpunkte in durchaus wiirdiger Weise gab.
— Jhm folgte 1842 der Katholik Wittmann, der mit seiner
Schrift den Zweck verfolgt, auf seine ,verirrten Briider zu
wirken, um sie wieder auf die rechten Wege und in den
Rettungshafen zuriickzuleiten, in welchem die besten ihrer Irr-
fahrtsgenossen Heil und Frieden gefunden haben.“ (8. III).
Dafls Scheffler guter Katholik war, steht ihm fest, wenngleich
die Worte, mit denen er als vorsichtiger Mann seine Vorrede
schlielst: ,Dafs ich, wenn wider mein Wissen irgend etwas in
der Mystik des Angelus sich finde, was nicht nach dem Sinne
unserer heiligen Kirche wire, dasselbe unbedingt verworfen
haben wollte, — wenngleich diese Worte vermuten lassen,
dafls es da bei Scheffler doch wohl am Ende nicht ganz ge-
heuer sei. W.’s Beweismethode sind Behauptungen. Die auch
in ihrer Polemik durchaus unsachlich gehaltene Schrift (z. B.
S. 34, 52 f, 65, 68, 80) ldfst kaum jemals das Bestreben er-
kennen, mit allseitig erwidgendem Urteile dem Gegenstande
gerecht zu werden.

1853 erschien Schraders Buch, in der Hauptsache ein Ver-
such, Scheftler und Angelus Silesius als zwei verschiedene Per-
sonen zu erweisen (s. dariib. 8. 473, Anm.). Er bestreitet als einziger
unter den Protestanten den Pantheismus des Dichters. Seine
kurzen Bemerkungen iiber die Gedankenwelt Schefllers ent-
halten gleichwohl manches Treffende. — Bisher das beste Buch
iiber Ang. Sil. erschien gleichfalls 1853 voun Kahlert.! Er
legte zuerst die Entwicklungsbedingungen fiir den Dichter dar.
Auf seinen Forschungen beruhen, was das Thatséchliche angeht,
alle spiteren Arbeiten; auch diese. Was den philosophischen
Gehalt des Cher. Wand. betrifft, so urteilt er im ganzen be-
sonnen und richtig, gibt aber mit Absicht keine eingehende
Darlegung, weil ,streng systematische Gliederung, oder ein
Versuch, die lebensvollen Umrisse der dichterischen Gedanken
in abstrakte Linien zu verwandeln, mehr schaden als niitzen*
wiirde (S. 38 f). Ein sonderbarer Grund! Als ob dadurch
das Bediirfnis des Menschen, sich des zerstreut Angeschauten
mit Hilfe der Begriffe als einer Einheit bewuflst zu werden,
abgefertigt werden konnte! — Die Einleitung Rosenthals zu

1 Eine Besprechung desselben s. in Westminster Rev., 1853 Okt.



Die Mystik des Angelus Silesius. 489

seiner (Gesamtausgabe (1862) steht auf gleicher Hohe mit
Wittmanns Schrift. — Ahrendts 1863 spricht nur im allge-
meinen von Mystik, ohne speziell auf Angelus zu kommen. —
Der einzige, der bisher eine eingehendere Darstellung der An-
schauungen Schefflers gegeben hat, ist Kern (1866). Auf ihn
kommen wir sogleich zuriick. — Lindemanns Buch (1876)
bringt weder in den Thatsachen noch Gesichtspunkten etwas
Neues, ist jedoch von den Arbeiten katholischer Verfasser bei
weitem die verstindnisvollste, zudem in versohnlichem Geiste
geschrieben. Seine Erkldrungen iiber Schefflers Pantheismus
sind aulserordentlich gewunden.! — In der anspruchslosen Form
eines Vortrags erschien 1877 Treblins Schrift (Prot.), die
manches, z. B. die Konversion, recht treffend heraushebt.

Von diesen Biichern ist, wie bemerkt,. dasjenige Kerns 2
das einzige, welches auf den philosophischen Gehalt des Cher.
‘Wand. genauer eingeht, und also die einzige Vorarbeit fiir
vorliegende Schrift. Sie werden wir daher einer ndheren Be-
urteilung unterziehen, damit sich dasjenige, worin sich unsere
Arbeit von jener unterscheiden will und damit ihre Daseins-
‘berechtigung herausstelle.

Die Kernsche Darstellung ist nach unserem Dafiirhalten
nicht geeignet, eine richtige Vorstellung von der Weltanschauung
-des Angelus zu geben.

Bei Scheffler soll, wie bei Meister Eckhart, ,die ideali-
stische Doktrin gemischt mit pantheistischen Vorstellungen“
auftreten (8. 57). Eine ,sonderbare Vermischung®, ,die auch
bei seinen Verehrern Anstofs gegeben hat“ (8. 61), soll statt-
gefunden haben. Wir miissen gestehen, dafs wir nicht wissen,
was wir uns bei diesem Tadel denken sollen. Schlielsen sich
denn Idealismus und Pantheismus aus, so dafls man, wenn beide
zusammen vorkommen, von einer Vermischung statt von einer
Vereinigung reden miifste? Scheffler hat doch sehr deutlich
die Unterscheidung der Erscheinung vom Ding an sich. Er ist
Idealist, sobald er in seiner Betrachtung vom anschaunenden
Intellekt ausgeht; man kann ihn Pantheisten nennen, sobald er
von dem ausgeht, was die Dinge etwa noch weiter als Vor-
stellung sind, oder wie Scheffler sich ausdriickt, was sie ,,wesent-
lich* sind. Er schneidet die Welt gleichsam von zwei ver-
schiedenen Enden an, die in dem sowohl anschauenden, als

1 8. 107, 110 f. Zuletzt heilst es: ,Und so kommen wir schliels-
lich auf die horazische Regel zuriick, dafs man Malern und Dichtern,
die ja ohne Phantasie nichts sind, schon etwas mehr zugestehen diirfe.“

2 Besprechungen desselben von Reinhart Zollner u. Schiindelen 1. c.



490 Die Mystik des Angelus Silesius.

seinem Wesen nach Gott seienden Subjekt ihren Koinzidenz-
punkt haben. Sache des Darstellers ist es, jedes fiir sich deut-
lich vorzufihren. Kern aber hat die bei seinem Autor ange-
nommene Vermischung auch in der eigenen Arbeit so sehr zur
Anschauung gebracht, dafs er in buntem Durcheinander bald
von idealistischen, bald von pantheistischen Vorstellungen redet
(s. S. 49, 54—63). Und wenn dann dasjenige, was er fur
Pantheismus ausgibt, ncch Pantheismus wire! Aber Kern hat
durchweg nicht vermocht, den Pantheismus, das Einssein mit
Gott dem Wesen nach, von der Vergéttung, dem Einswerden
mit ihm als Resultat der sittlichen Lebenstiihrung, zu scheiden.
Beides geht ihm fortwéhrend in einander. Wo er vom Pantheis-
mus reden will (S. 49, 55 u. 6.), hat er in Wahrheit die Ver-
gottung vor, und am Ende, wo die Vergdttung abgehandelt
werden soll (8. 119; s. unt. Kap. ), geraten ihm panthei-
stische Spriiche hinein. Deshalb verschligt es ihm auch gar-
nichts, 8. 55 zu sagen, Scheffler behaupte nicht, ,dals ein
jeder Mensch Gott sei, sondern dafls er es werden miisse, und
wir hétten es also mit einem ,werdenden Pantheismus®* zu
thun, wdhrend er S. 79, wo er an Spriiche gelangt ist, die
wirklich fiir den Pantheismus Schefflers beweisend sind, von
einem ,sehr entschiedenen Pantheismus‘ redet.

Ahnlich ergeht es ihm mit der theologia negativa und af-
firmativa, der verneinenden und bejahenden Beschawung, wie
sie bei Scheffler  heilsen. Anstatt den Unterschied zwischen
beiden festzuhalten und in der Auslegung der Schefflerschen
Spriiche zur Anwendung zu bringen, gibt er ihn, eben aufge-
gestellt (S. 71 ff) und — freilich sehr unzulinglich — durch
die Begriffe esoterisch und exoterisch erklart (78), im Folgen-
den wieder auf, und hat es nun leicht, Scheffler allerlei hand-
greifliche Widerspriiche nachzuweisen, die er iibrigens nach
seiner Auslegungsart ebensowohl in ein und demselben Spruche
als zwischen verschiedenen hétte finden konnen (s. die Spriiche
unt. Kap. 2). Anstatt das Gegebene als Gegebenes hinzunehmen,
vorlaufig unbekiimmert um das Ergebuis, und daon zu ver-
suchen, anscheinend Entgegengesetztes nach im Dichter selbst
liegenden Prinzipien zu vermitteln, gibt er demselben die oder
die Grundanschauung und nennt alles dazu nicht Passende
Widerspruech, wihrend es doch nur ihm an der Fahigkeit
mangelt, scheinbare Gegenséitze als in verschiedenem Sinne ge-
sagt zu erfassen.?

1 Gegen Kerns Suchen nach Widerspriichen schon Schiindelen 1. c.
S. dort auch dic Belege.



Die Mystik des Angelus Silesius. 491

Einzelne wichtige Momente in Schefflers System sind
iiberhaupt nicht erkannt. So: dafs die Erkenntnis als Durch-
schauung des principium individuationis es ist, aus welcher die
Liebe hervorgeht (s. unt. Kap. 5 A.). und dafs die Erkenntnis des
Elends dieser Welt als Pessimismus die Verneinung des Willens
herbeifiihrt (s. unt. Kap. 5 B.).

Auch die eigenartige Stellung der Liebe der volligen
Willenslosigkeit gegeniiber (unt. Kap. 5) ist nirgends angedeutet.

Uber die seltsame Gruppierung einzelner Dinge, wie: dafs
das Bose S. 67 an die Emanation angeschlossen wird, wihrend
die Freiheit des Willens mit der Préddestination auf S. 99 ff.
steht, wollen wir hier nicht reden. Auch die vielen Schief-
heiten im Ausdruck und kleinen Schulmeisterlichkeiten Scheffler
wie Meister HEckhart gegeniiber! sollen hier unerwéhnt bleiben.

Die Exegese der Spriiche ist von Kern oft sehr mangel-
haft ausgeiibt worden. Manche Beispiele dafiir sind unten in
den Anmerkungen beigebracht. Hier deshalb nur einiges.
Ganz augenfillige Unrichtigkeiten in der Auslegung stehen
z. B. 8.49 (11, 5) 8. 53 (I, 108 II, 168). Durchaus ,willkiir-
lich® erscheint Kern (8. 32):
1V, 117 Die Welt scheint kugelrund, dieweil sie soll vergehn:

Geviert ist Gottes Stadt, drum wird sie ewig stehn.
Die Bezeichnung ,kugelrund“ soll aber das Bewegliche, das
Dahinrollen und daher Vergéngliche ausdriicken, ,geviert“ im
Gegensatz dazu den Eindruck des Festgegriindeten, Soliden
hervorrufen. 2

1 Zwei Beispiele mogen hier doch Platz finden. S. 107 bespricht
er die Forderung Eckharts, man solle so weit in der Willenslosigkeit
kommen, dals man nicht Vater noch Mutter mehr liebe, als andere
Menschen, ja sogar bei ihrem Tode unbewegten Herzens bleibe. Das
ist fiir Kern ,emporend“. Wir stehen nicht an, es erhaben zu nennen, —
Vollig unverstindlich ist es uns, wenn Kern (S. 48) bei Gelegenheit
von Spriichen, wie: der Mensch miisse im Erkennen iiber Cherubim
kommen, von ,hochfliegendem Stolz“ redet, oder wenn er in folgender
Stelle der Vorrede des Cher. Wand. ,exaltierten Stolz“ findet (S. 26):
.Diese Reimen, gleich wie sie dem Urheber meistenteils ohne Vor-
bedacht und mithsames Nachsinnen in kurzer Zeit von dem Ursprung
alles Guten einig und allein gegeben worden aufzusetzen; also dals er
auch das erste Buch in vier Tagen verfertiget hat; sollen auch so
bleiben.* Mit den Worten, dals ihm die Spriiche von seinem Schépfer
eingegeben seien, welches Kern den Anlafs zu seinem Ausspruch gibt,
will Sch. doch nur jeden Anspruch auf Verdienst fir die eigene Person
von sich abweisen. Ohne Zweifel gerade ein Beweis von Demut!

2 Eine Parallele finde ich Eeccl. VII, 36: ,Der wahre Glaube
steht auf einem festen unbeweglichen Felsen, der falsche aber auf einer
immerdar beweglichen Kugel.“



492 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

Gerade wegen der epigrammatischen Form, in der Scheft-
ler seine Gedanken niedergelegt hat, ist es geboten, die Exegese
auf das sorgfiltigste zu betreiben. Demgemils werden wir
nichts fir von Scheffler gesagt ausgeben, was wir nicht sofort
auch mit sicheren Ausspriichen belegen konnen, und wo wir,
etwa zur Ausfiillung einer Liicke, aus eigenen Mitteln etwas
vorbringen, dieses stets auch als solches kennzeichnen. Frei-
lich ist auch hiermit eine Gewdhr fiir vollige Objektivitdt nicht
gegeben, da schon in der Auswahl der zu Grunde gelegten
Spriiche, die dem Judicium des jeweiligen Darstellers iiber-
lassen bleiben mulfs, ein starkes subjektives Element enthalten ist.

Vorbemerkung: Die Anordnung der folgenden Kapitel
scheint uns, als die |[dem Gegenstande natiirliche, im allge-
meinen keiner Rechtfertigung zu bediirfen. Nur Eins konnte
Bedenken erregen. Die Erkenntnistheorie (Kap. 1 u. 4) er-
scheint bei uns durch die Lehre vom Ding an sich (Kap. 2
und 3) aus einander gerissen. Aber das diskursive und intuitive
Erkennen, welche das 4. Kap. bilden, sind von Scheffler nur
in Beziehung zu Gott gedacht worden und setzen daher die
Kenntnis seines Gottesbegriffs voraus, wihrend andererseits das
intuitive KErkennen wegen seines engen Zusammenhanges mit
dem Sittlichen gut zur Ethik hiniiberleitet. Zu vermeiden ist
dabei freilich nicht, dafs schon in Kap. 2 bei der ,,verneinenden
Beschawung® auf den Unterschied des diskursiven und intuitiven
Denkens Bezug genommen wird, welches aber ein geringerer
Uebelstand ist, als wenn bei Anfiigung des 4. an das 1. Kapitel
fortwdhrend schon Schefflers Anschauungen iiber Gott voraus-
gesetzt werden miifsten. (Schlufs folgt.)

SYLLABUS PII PONTIFICIS NONI IN UNIVERSA RE
PHILOSOPHICA TUXTA MENTEM S. THOMAE
AQUINATIS RECENTIUMQUE PHILOSOPHORUM

per Prof. Dr. Guilelmum De Angelis-Stella Neapolitanum
evolutus.

Demum scientiarum artiumque initium progressusque mundi
infantiam ostendunt. Ante Hebraeorum legum latorem quis
germanae qualiscumque scientiae vestigia patefecit?  Ante



	Die Mystik des Angelus Silesius

