
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Die Mystik des Angelus Silesius

Autor: Mahn, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MYSTIK DES ANGELUS SILESIUS.

Von DR. PAUL MAHN.

Vorbemerkung des Herausgebers. Die nachfolgende Untersuchung
des nichtkatholisehen Herrn Verfassers ist ein Beitrag zur objektiven

Beurteilung Schefflers, weshalb wir unter Verwahrung unseres
katholischen Standpunktes der Abhandlung gern Raum gewähren.

Litteratur.
A. Scnriften des Angelus Silesius.

1. Gedichte aus den Jahren 1641, 1642. Bei Hoffm. v. Fallersleben.
Weim. Jahrb. I. 271 ff; Rosenthal, S. 1 ff.

2. Trostgedient an Burgk 1652; Christi. Ehrengedächtnis des Herrn
A. v. Franckenberg 1652. ibid.

3. Joh. Scheffler's Gründliche Ursachen und Motiven, warumb er von
dem Luthertumb abgetretten und sich zu der Catholischen Kirchen
bekannt habe. Olmütz 1653. Wieder abgedr. b. Räfs; im Ausz. b.
Lindemann.

4. Cherubinischer Wandersmann. a) Wien 1657. Enthält 5 Bücher
Sprüche mit einem Anhang v. 10 Sonetten und eine Vorrede, b) Glatz
1674. Mit einem 6. Buche vermehrt, dessen Anfang die erwähnten
10 Sonette bilden. Enthält dieselbe Vorrede wie a, nur am Anfang
und Ende mit einigen Zusätzen vergröfsert.

5. Heilige Seelenlust, a) 1657. Enthält 4 Bücher, b) 1668. Mit einem
5. Buche vermehrt.

6. Sinnliche Beschreibung der vier letzten Dinge. 1675. (Nicht die 1.

Ausg., wie aus dem Beginn der Vorrede zum Cher. Wand. v. 1674
hervorgeht. S. Kahlert S. 27).

7. Ecclesiologia (Sammlung von 39 Streitschriften gegen die Prote¬
stanten). 1677. Vorrede von 1676.

8. Ein Brief an Georg Betkium, dat. 28. Nov. 1652. Unschuld. Nachr.
1714, S. 79.

Die verschiedenen Ausgaben s. verzeichnet bei Kahlert und Gödeke,
Grdr., 2. Aufl., III, 197 f.

B. Schriften über Angelus Silesius.
A. Schreiber im Morgenblatt 1807. Nr. 240.
Göschel im Jahrb. f. wiss. Kritik. 1834 Nr. 41 u. 42. Anläfslich der

Auswahl v. Sprüchen des Cher. Wand, von Varnhagen—(Rahel).
1834.

Gaup, die röm. Kirche, beleuchtet in einem ihrer Proselyten. Dresd.
1840.

Wittmann, Ang. Sil. als Konvertite, a. myst. Dichter u. a. Polemiker
Eine Charakteristik. Mit Andeutungen üb. wahre Poesie, ächte
Mystik u. rechte Polemik. Augsburg 1842.

Schräder, Angelus Sil. u. s. Myst. Halle 1853.
Kahlert, Ang. Sil. Eine lit. hist. Unts. Breslau 1853.

Besprechung in Westminster Review. Okt. 1853.



Die Mystik des Angelus Silesius. 473

Hoffm. v. Fallersleben im Weim. Jahrb. 1854.
Schuster in Niedners Zeitschr. f. d. hist. Theol. 1857. Gegen Schräder.
Rosenthals Einleitung z. sr. Ausg. der sämtl. poet. W.

Rezension von Heinr. Rückert in Blätt. f. litt. Unth. 1864, 439 ff.
Ahrendts, zur Einleitung in den Cher. Wand. Programm Aschersleben

1863.
Franz Kern, Joh. Sch's Cher. Wand. Lpz. 1866.

Renzensionen von Reinhart Zöllner im Bl. f. 1. Unth. 1867,
282 ff. u. Schüudelen im Theol.-Litt. Blatt 1867. 873 ff.

Räfs, die Konvertiten seit der Reform. Frburg 1868. Bd. VII. Im
wesentl. ein Abdruck von Sch.s Konversionsschrift.

Knoblich in Zeitschr. des Vereins f. Gesch. u. Altert. Schlesiens VIII.
Giebt einige Ergänzungen zu Schettlers Leben.

Lindemann, Ang. Sil. (J. Sch.), Bild eines Convert., Dichters u. Streit¬
theologen aus dem 17. Jahrb. Freiburg 1876.

Trebün, Ang. Sil. Ein Vortrag. Breslau 1877.
Die das Verhältnis Schettlers zu C'zepko berührenden Schriften

s. unten S. 485.

Einleitung.
I.

Vorliegende Schrift will die Weltanschauung des Angelus
Silesius darstellen.

Ist das möglich Kann man aus so verschiedenartigen
Elementen, wie sie die Schriften dieses Mannes uns darbieten,
eine Gesamtanschauung herausheben, von welcher man mit Recht
sagen darf, dafs es diejenige des Angelus Silesius gewesen
sei? Aus Schriften, in denen sich zwei Anschauungsweisen
so einander ausschliefsend gegenüber zu stehen scheinen, dafs

man versucht hat, sie als von zwei verschiedenen Verfassern
herrührend zu erweisen?1

In seinen Streitschriften gegen die Protestanten — 39
sind unter dem Titel Ecclesiologia gesammelt — steht Schettler

auf durchaus konfessionellem Boden und vertritt mit kampfesfroher

Begeisterung seinen katholischen Standpunkt; so sehr,

' Schräder: A. S. u. s. Mystik. Diese Hypothese ist 1853 von
Kahlert u. 1857 von Schuster widerlegt worden. — Ich kann Schräder
nicht darin beistimmen, dafs Elccesiol. u. Cherub. Wandersmann durchaus

nichts Gemeinsames haben sollten, da sich allerdings Berührungspunkte

finden, welche ich an ihrer Stelle beibringen werde. Dennoch
aber ist die Verschiedenheit der ganzen Anschauungsweise immer noch
grofs genug, u. Lindemann hatte sicherlich kein Recht zu der Bezüchti-
gung, dafs Schräder „die Sammlung der Schefflersclien Streitschriften
nicht einmal durchblättert haben könne." (S. 7.)



474 Die Mystik des Angelas Silesius.

dafs er sogar die Potentaten auffordert, die Ketzer mit dem
Schwerte niederzuhalten.1

Dagegen atmet in der heiligen Seelenlust und dem
Cherubin. Wandersm., wie alle Darsteller anerkennen, ein durchaus

versöhnlicher Geist. Mit ganz wenigen Ausnahmen — und
auch da sehr milde — werden nirgends die konfessionellen
Unterschiede betont. Ja, der Cherubinische Wandersm. steht —
welches nur die katholischen Apologeten und Schräder
bestreiten — nicht mehr auf dem Boden des Christentums.

Weil man nun diese beiden Anschauungsweisen, die des
Cher. W. u. die der polemischen Schriften, für unvereinbar hielt,
andererseits aber auch daran nicht zweifeln konnte, dafs es
ihrem Urheber mit jeder von beiden durchaus ernst gewesen
sei, so kam man2 darauf, beide Richtungen durch Annahme
eines „psychologischen Entwicklungsganges in Scheffler" zu
erklären, „vermöge dessen derselbe sich erst in der weiteren
Entwicklung des Streites zum Zelotismus und zur Proselyten-
macherei steigern läfst." In seinen jüngeren Jahren habe
Innerlichkeit und Beschaulichkeit ihn beherrscht, die im Cher.
Wandersm. und in der Psyche ihren höchsten Ausdruck
erhalten hätten; dann lasse jene kontemplative Richtung in Folge
des Streites mit der protestantischen Orthodoxie nach, um endlich,

nachdem seine geistige Kraft in Folge des Alters
überhaupt abgenommmen habe, „Äufserliehkeit und derb sinnliche
Auffassung" an die Stelle treten zu lassen, welches besonders
durch sein letztes Werk, die „Sinnliche Beschreibung",
bestätigt werde.

Was zunächst die „Sinni. Beschrbg." betrifft, so leugnen
wir nicht, dafs Äufserliehkeit und derbe Sinnenfalligkeit in ihr
Platz gegriffen haben. Aber wie Scheffler selbst in der Vorrede

sagt, sind die grellen Farben in ihr mit Absicht
aufgetragen, um nämlich auf „die niedrigen Gemüter" zu wirken. Er
selbst lebte nach wie vor in seiner Innerlichkeit u. Beschaulichkeit,

und nur, weil er die stumpfe Masse für die Auffassung
derselben nicht reif glaubte, trat er auf Augenblicke aus ihr
heraus und bot ihr, was sie verstand. Die Sinnl. Beschrbg.
ist deshalb nach dieser Seite als ein Experiment anzusehen, eine
Schrulle, wenn man will, niemals aber als bezeichnend für die
damalige Denkweise Schefflers geltend zu machen.

1 Tract. VII. 397. Besonders tract. XXXVI: Gerechtfertigter
Gewissenszwang oder Erweifs, dafs man die Ketzer zum wahren Glanben
zwingen könne u. solle.

2 Hauptsächlich Schuster 1. c. S. 456 f.



Die Mystik des Angelus Silesius. 475

Überdies aber finden sich auch im Cherub. Wandersm., der ja
die Periode der Innerlichkeit repräsentieren soll, öfters ähnliche
Stellen. Besonders die 10 Sonette, welche seit der 2. Ausgabe
den Anfang des 6. Buches bildeD, aber schon der ersten von
1657 angehängt waren, leisten an derb sinnlicher Auffassung
kaum weniger als die Sinnl. Beschreibg.1

„In Folge des Alters", wie Schuster ferner behauptet,
kann die geistige Kraft des Angelus sicher nicht abgenommen
haben, da er, als er starb, erst 53 Jahre alt war.

Eher könnte man aus der Kränklichkeit seiner letzten
Jahre2 auf eine Schwächung auch seiner geistigen Kräfte
schliefsen. Aber gerade ein solcher Zustand scheint einer
Neigung zur Äufserlichkeit wenig günstig zu sein.

Zudem jedoch zog sich Scheffler mehrere Jahre vor seinem
Tode — wahrscheinlich schon 16713 — in das Stift der Kreuzherren

zu St. Matthias zurück, ein Akt, der doch wohl nicht
anders als aus der Sehnsucht nach stiller Sammlung zu
erklären ist.

Schliefslich aber geben wir zu bedenken, was von einem
Entwicklungsgänge zu halten sei, der „ruhige und innerliche
Beschaulichkeit" in die Jugend, „Äufserlichkeit und derb sinnliche

Auffassung" aber in das Alter verlegt.
Sind somit die Gründe, welche Schuster für seine Ansicht

beibringt, nicht stichhaltig, so wird, meinen wir, eine Betrachtung

nachfolgender Daten das Gegenteil seiner Behauptung
ergeben: dieses nämlich, dals beide Anschauungsweisen, sowohl
die konfessionell-polemische als die mystisch-philosophische, wie
wir sie besser nennen, zu gleicher Zeit unseren Dichter
beherrschten.

Aus dem Jahre 1652 stammt das „Christliche
Ehrengedächtnis" auf den Tod seines Freundes Franckenberg, das

1 Z. B. VI, 4: Ich war mit Sünden-Wust verstellt und blutig roth,
In Wollust wälzt' ich mich wie eine Sau im Koth,
Ich stank vor Eitelkeit.

VI, 6 schildert er die Verdammnis u. a.:
Man heilst und hadert sich, man lebt wie Hund'u.Katzen
Man mufs sich ewiglich mit allen Teufeln kratzen.
Man frisset Hüttenrauch, Pech, Schwefel, Teufelsmist.

- In der Leichenrede des Jesuiten Daniel Schwartz (die
„Abdankung"; im Auszug mitgeteilt von H. v. Fallersleben, Weim. Jahrb.
I, 290 ff) heifst es, dafs Scheffler „nach langer Leibsschwachheit mit
lung- u. dürrsüchtigen Beschwerden abgezehrt" entschlafen sei. — S.

Vorrede zur Ecclesiol. 1676.
» Kahlert S. 27.



476 Die Mystik des Angelus Silesius.

schon ganz im Geiste des Cherubinischen Wandersmannes abge-
iasst ist, wie auch ein Brief Schefflers aus demselben Jahre an
Georg Betkium1 von einigen Gedichten berichtet, in denen
„etliche hohe Termini und Modi zu reden ex Theologia mystica"
vorhanden seien. Derselbe Brief erwähnt „etliche hoch inbrünstige
das Gemüt zu Gott erhebende Gebete aus unterschiedenen
Autoribus verdeutscht", denen wegen des darin enthaltenen
„Enthusiasmus" von dem lutherischen Hof-Prediger zu Öls die
Druckerlaubnis versagt worden. Schon im folgenden Jahre,
1653, geschah der Übertritt Schefflers zur katholischen Kirche,
welchem noch nicht 14 Tage später eine Rechtfertigung2 mit
starker Polemik gegen die Protestanten folgte. 16563 ging er
der Wallfahrt nach Trebnitz voran, bei der er sich mit grofser
Demonstration gegen seine früheren Glaubensgenossen benahm.4
Im selben Jahre aber gab er auch den Cherubin. Wandersmann
in Druck5, der, ebenso wie die Heilige Seelenlust, 1657
erschien. 1661 trat er in den Orden der fratrum minorum
Seraphici Patris Francisci.6 Dann folgen 1664 — 74 die
Streitschriften gegen die Protestanten. 1673 war wahrscheinlich
schon die Sinnl. Beschreibg. verfafst.7 Aber während dieser
Jahre erschienen 1668 die Heil. Seelenlust und 1674 der
Cherub. Wandersm. in 2. Auflage, und zwar nicht als einfache
Abdrücke der ersten Ausgaben, sondern die Hl. Seelenl. mit
einem 5. und der Cherub. Wand, mit einem 6. Buche
vermehrt, beide ganz im Geiste der früheren geschrieben.8 Ihre
Abfassungszeit fällt daher zwischen 1657 u. 1668 beziehungs-

1 Unschuldige Nachrichten 1714, S. 79.
2 Joh. Sch.'s Gründliche Ursachen und Motiven, warumb er von

dem Lutherthumb abgetretten und sich zu der Catholischen Kirchen
bekannt habe. Olmütz, 1653. — Wieder abgedruckt bei Räfs. Im Auszuge

auch bei Lindemann.
8 Kahlert S. 19.
* S. die Abdankung Weim. J. B. I, 294.
6 Die Vorrede ist vom 7. Heumonathstag 1656 datiert.
6 Scheffler war nach eigenem Zeugnis kein Jesuit (Gaup S. 16

Kahlert 20, Lindemann 123 und 155). Schündelen frischt gleichwohl
diese auf Wetzel beruhende Angabe wieder auf.

7 Kahlert S. 27.
8 Buch VI des Cher. W. zeigt allerdings gröfseres Mafs und Milde

in den Ausdrücken; denn:
V, 209 Die Liebe, wenn sie neu, braust wie ein junger Wein,

Je mehr sie alt und klar, je stiller wird sie sein,
und im ganzen kommt mehr die auf das praktische Leben gerichtete
Weisheit des gereiften Mannes zur Sprache, (cf. Kahlert S. 50) Die
metaphysischen Grundanschauungen aber sind dieselben wie in den früheren
Büchern. S. z. B. VI, 128, 130, 171—174.



477

weise 1674, also sicherlieh auch in die Zeit seiner heftigsten
Polemik. Anderseits aber zeigen sich Spuren stark
konfessioneller Färbung auch schon in der ersten Ausgabe des
Cherub. Wandersuiannes.1

Wenn man nun nicht annehmen will, Schelfler habe
zwischen beiden Anschauungsweisen beständig — zuweilen sogar
im selben Jahre — abgewechselt, so scheint sich uns aus diesen
Daten mit Notwendigkeit zu ergeben, dafs beide Richtungen
gleichzeitig und in jedem Lebensalter unsern Dichter beherrschten.
Wohl trat zu Zeiten die eine mehr hervor als die andere: aber
nicht, weil diese ihn dann allein eingenommen hätte, sondern
nur, weil äufsere Umstände es gerade mit sich brachten. Aus
dieser Gleichzeitigkeit beider Anschauungsweisen ergeben sich
zwei Möglichkeiten: Entweder Scheffler mufs es mit einer von
beiden nicht ernst gewesen sein, oder aber er mufs beide nicht
für so widersprechend gehalten haben, wie sie den modernen
Darstellern erscheinen.

Was die erste Möglichkeit betrifft, so sind alle Schriften
des Ang. Sil. mit einem solchen Einsetzen der ganzen Persönlichkeit

für die Sache, mit einem solchen für sich selbst
sprechenden Mut und Ernst der Überzeugung geschrieben, dafs fast
keiner der späteren Beurteiler die Aufrichkeit ihres Verfassers
in Zweifel gezogen hat.2 Die Verdächtigungen gleichzeitiger

1 S. unten Kap. 6.
2 Gervinus' von blindem Hafs gegen den Konvertiten diktiertes Urteil

kann als abgethan angesehen werden (s. Kern S. 13 ff). — Kern (S.
123 ff) nimmt nur einen „versteckten Widerruf" der späteren mehr
kirchlichen Anschauung Schefflers, ausgesprochen „in der Vorrede zur
2. Ausg." des Cher. Wand. (1674), gegen seine frühere Überzeugung an,
welches also auf die Schustersche Ansicht hinauslaufen würde. Aber die
ganze Darlegung ist hinfällig, weil Kern sowohl wie vor ihm Kahlert
(S. 27) und nach ihm Lindemann (8. 108, 113) und Treblin (S. 23) in der
merkwürdigen Konfusion befangen waren, dafs die Vorrede erst 1674
hinzugefügt sei, während sie doch schon, von einigen unwichtigen
Zusätzen im Anfange und am Ende abgesehen, in der 1. Ausgabe, mit dem
Datum „den 7. Heumonathstag 1656" stand. (S. das Nachwort der
Sulzbacher Ausg. v. 1829). — Treblin, der sich nicht blofs auf diese
irrige Annahme stützt, findet allerdings in der HI. Seelenlust, da sie
gleichzeitig mit dem Cher. Wand, entstanden sei, „eine Akkomodation
an die Anschauung der Gemeinde", „da man nicht annehmen kann, dafs
ein und derselbe Mann bald Pantheist und bald Tbeist ist". Mit
fertigen Schlagwörtern wie Pantheismus und Theismus kann man bei einem
Mystiker alles beweisen. Angelus' Anschauung läfst sich nicht schlechthin

als das eine oder das andere bezeichnen. Als Pantheismus nicht,
weil ihm das Verhältnis des Menschen zu Gott ein durchaus persönliches

ist, was sich namentlich in der Ethik ausspricht; als Theismus
nicht, weil sein Gott kein extramundaner sondern immanenter ist. Es



478 Die Mystik des Angelus Silesius.

protestantischer Gegner betreffs äufserer Vorteile, die Scheffler
durch seine Konversion erlangt hätte, verdienen bei der
damals herrschenden Erbitterung beider Konfessionen gegen
einander ohnehin nicht viel Glauben, haben sich aber überdies als
Verleumdungen erwiesen.1 Jedenfalls ist, so lange noch eine
andere Erklärungsweise möglich ist, eine Verheimlichung seines
Standpunktes, hervorgegangen aus dem Bewufstsein, dafs er
nicht auf dem Boden der Kirche stehe, deren Priester er war,
unserem Mystiker durchaus nicht zuzutrauen. Diese andere
Erklärungsweise aber, welche allein uns geeignet scheint, eine

ungezwungene Ausgleichung der Gegensätze in Schefflers
Schriften herzustellen, bietet uns jene zweite sich ergebende
Möglichkeit dar. Angelus hat in der That nicht die Anschauung

seines Cherub. Wand, derjenigen der Ekklesiologie für
widersprechend gehalten. Beide suchen denselben Gegenstand
zu deuten; nur jedes auf andere Weise. Die Betrachtungsart
der Ekklesiologie, die Dogmatik, redet für den empirischen
Verstand, der den Blick auf diese Erde geheftet hält; die des
Cher. Wand., die Mystik, für eine ganz verschiedene Erkenntnisweise,

die sich abwendet von der Welt der Erscheinungen und
im „Schauen" des Wesens der Dinge sich verliert. Auch die
kirchlichen Formen sind Wahrheit, aber sie sind gewissermafsen
nur äufsere Gestaltungen des Göttlichen, deren eigentlichen
Gehalt und innerlichste Deutung erst die mystische Kontemplation

findet, welche ihm deshalb auch die vera ac viva
Theologia ist.2

In diesem Sinne, glauben wir, bestanden beide Richtungen
in Scheffler neben einander. Schon dafs er die Mystik die
vera ac viva Theologia nennt, involviert die Annahme einer
solchen, die weniger vera ac viva ist; und vor allem scheint
uns seine durchgeführte Unterscheidung zwischen diskursivem
und intuitivem Erkennen (s. unt. Kap. 4) zwanglos auf unsere
Auslegung hinzuführen. Ja, er selbst bezeichnet schon mit dem
Beiworte „cherubinisch", welches er seinem Wandorsmann gab,
die darin enthaltene Betrachtungsweise im Unterschiede von
dem gewöhnlichen Denken als eine solche, die „von der Klarheit

und dem Licht des göttlichen Verstandes durchdrungen,

gehört mit zu den Kennzeichen aller Mystik, dafs sie nicht unter
bestimmte philosophische Grundrichtungen gebracht werden kann, sondern
bald hier bald da ihre Elemente hernimmt. Wir werden uns daher in
unserer Darstellung, so bequem sie auch sind, aller - ismen thunlichst
enthalten, und lieber immer von der Sache selbst reden.

1 S. Kahlert S. 17.
- Brief in den Unschuld. Nachr. 1714.



Die Mystik des Angelus Silesius. 479

nun in sich selbst hell geworden, auch alle Dinge mit der
göttlichen Klarheit in diesem Lichte anschaut."1

Wir jetzt glauben leicht die Unvereinbarkeit beider
Richtungen zu erkennen. Sie entdeckt sich uns bei Angelus selbst
schon in der Neigung, christliche Glaubenssätze auf allgemeinere
philosophische zurückzuführen, sie zu vergeistigen, ja, wie Treb-
lin S. 33 nicht mit Unrecht sagt, zu verflüchtigen (s. unt. Kap. 6).
Schefller selbst jedoch ist sich des Gegensatzes beider nicht
bewufst geworden.2

Aber, könnte man fragen, wenn Angelus mit den Sprüchen
des Cher. Wand, völlig auf dem Boden seiner Kirche zu stehen
glaubte, weshalb schrieb er denn zugleich mit den Sprüchen
eine Vorrede, in der er sieh gegen „verdammlichen Sinn und böse

Meinung" verwahrt? Scheint nicht gerade seine eifrige
Verteidigung mindestens ein Bewufstsein davon vorauszusetzen, dafs
die Epigramme nicht notwendig in kirchlichem Sinne verstanden
zu werden brauchten, folglieh doppelsinnig seien? In welchem
Falle er dieselben hätte unterdrücken müssen, wenn anders er
ein Schriftsteller hätte sein wollen, dem daran liegt, dafs über
seine wahren Ansichten kein Zweifel besteht.

Wir antworten: Für doppelsinnig hielt Seheffler seine
Sprüche nicht. Der in der mystischen Theologie Erfahrene,
meinte er sicherlich, werde auch erkennen, dafs sie mit den
Satzungen der Kirche in Einklang ständen. Darüber aber
allerdings war er sich keinen Augenblick im Unklaren, dafs
bei der grofsen Masse gerade diejenigen Anschauungen, welche
ihm seine liebsten, weil tiefsinnigsten waren, kein Verständnis
finden würden, dafs sie eben da nicht als das erkannt werden
würden, wofür er sie hielt, nämlich für den eigentlichen Sinn
und tiefste Bedeutung der christlichen Lehre, sondern dafs man
sie da leicht für eine dem Christentum abgewandte Ketzerei
ansehen könnte.

In der That war ihm schon früher, wie aus dem 1652
geschriebenen Briefe in den Unschuld. Nachr. hervorgeht, der
Vorwurf gemacht worden, dafs er ein heimlicher Weigelianer3

1 Fr. v. Schlegels Deutung, Passys Ölzweige. 1820, Nr. 19. (Bei
Rosentb. II, 245).

2 Er ist also in dieser Hinsicht nicht mit Männern wie Weigel oder
Franckenberg zu vergleichen, die, wie damals oft, alle kirchlichen Formen
verachteten, cf. Kahlert, S. 1-8.

3 Welches jedoch nicht einen direkten Anhänger Weigels zu
bedeuten braucht, sondern überhaupt „eine den Rechtgläubigen verdächtige
Person." S. Pertz, zur Gesch. der myst. und ascet. Litt., in Niedners
.Ztschr. f. d. hist. Theol. 1857, S. 6.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. VI. 31



480 Die Mystik des Angelus Silesius.

sei. Ein Nachklang davon zeigt sich im Halleschen Universallexikon

(s. v. Scheffler), wo es heifst, 8cheffler habe „Jac.
Böhmens, Yal. Weigels, Schwenkfelds und andrer Fanatikorum
Schriften fleifsig gelesen" und sei „ein Feind des Ministerii und
Verächter der Kirchenordnungen geworden."

In dem soeben zitierten Briefe wiederum berichtet er, wie
oben bemerkt, dafs einigen von ihm übersetzten Gebeten die
Druckerlaubnis versagt sei, „damit J. F. Gn. und die Priesterschaft

sowohl auf den Landen als in der Stadt nicht in
Verdacht kommen, als ob man den Enthusiasmum wolle helfen
unterstützen." Schon vorher schilt er deshalb: „Ich sage, dafs
unsere jetzige Prediger rudes seynd, und ignari totius antiquae
Pietatis, et jejuni verae ac vivae Theologiae." Ja, er bekennt
hier, dafs er in Anbetracht der Verständnislosigkeit des Haufens
mit Mitteilung seiner Ansichten wohl nicht vorsichtig genug
gewesen sei: „Ich scheue mich der Wahrheit nicht: wiewohl
ich mich unter diese generation (qvae prava et adultéra est)
etwas zu weit herausgelassen."1

Um nun aber solchen Lesern, welche die Sprüche des
Cher. Wand, seiner Ansicht nach leicht mifsverstehen konnten,
weil eben „viele Schlüsse von der geheimen Gottheit" darin
vorkämen, die „nicht jedermann bekannt seien", die Ubereinstimmung
seiner Sprüche mit der christlichen Lehre, wenn man diese nur
recht verstehe, darzuthun, schrieb Scheffler seine Vorrede. Aus
demselben Grunde auch fügte er in der zweiten Auflage von 1674
einzelnen Sprüchen Anmerkungen mit derselben Tendenz hinzu.
Lediglich also der Mangel an Verständnis auf Seiten der
Leser2 ist nach seiner Ansicht schuld daran, wenn er sich
zur Erklärung und Interpretation seiner Sprüche herbeilassen

1 Aus der Mifsstimmung über die Anfeindungen, welche er wegen
seiner Ansichten erfahren hatte, scheinen mir die Epigramme I, 265 bis
268 hervorgegangen zu sein, in denen er jedem das Hecht der freien
Meinungsäufserung vindicieren möchte. Z. B. :

I, 266 Ich weifs, die Nachtigall straft nicht des Kuckucks Ton,
Du aber, sing' ich nicht wie Du, sprichst meinem Hohn.

2 Aus dieser dem Angelus allmählich immer deutlicher gewordenen
Überzeugung von der Unfähigkeit der Menge, die tieferen Ideen des
Christentums zu erfassen, ist auch die „Sinnl. Beschrbg. der 4 letzten
Dinge" hervorgegangen (s. ob. S. 474), welche die Absicht verfolgt, „die
Gemüter durch die teils erschröcklichen Darstellungen und lieblichen
Anmutungen zu einer heilsamen Erstaunung und glückseligen Verzückung
zu bringen." Es sei ihm wohl bewufst, dafs im Himmel weder Gold
noch Silber oder dergleichen wirklich zu finden sei, aber wie die heilige
Schrift so habe auch er sich dessen bedient, um den „niedrigen
Gemütern" etwas zu geben. (S. Kahlert).



Die Mystik des Angelus Silesius. 481

mufs, nicht etwa eine thatsächlich vorhandene Heterodoxie
derselben, die er zu bemänteln hätte.

Eine andere Präge ist es freilich, ob der in der Vorrede
angestrebte Beweis von der Kirchlichkeit der Sprüche wirklieh
erbracht ist. Es heifst da: „Weil aber folgende Reime viel
seltsame Paradoxa oder widersinnige Reden, wie auch sehr
hohe und nicht jedermann bekannte Schlüsse von der geheimen
Gottheit, item von Vereinigung mit Gott oder göttlichem Wesen,
wie auch von göttlicher Gleichheit und Vergöttung oder Gott-
werdung, und was dergleichen, in sich halten, welchen man
wegen der kurzen Verfassung leicht einen verdammlichen Sinn
oder böse Meinung könnte andichten : Also ist vonnöten, dich
deshalb zuvor zu erinnern." Es folgt dann seine mit Stellen
der Mystiker bewährte Salvierung, deren Inhalt kurz der ist,
dafs er nicht glaube, die menschliche Seele könne ihre Geschaffenheit

verlieren und sich in Gott verwandeln, sondern nur die
„gewürdigte und heilige Seele" werde mit Gott so vereinigt,
dafs sie ganz mit ihm „durchdrungen, überformt, vereinigt und
eins sei." „Ja, dafs sie zu solcher vollkommener Gleichnis
Gottes gelangen könne, dafs sie eben dasjenige sei (aus
Gnaden), was Gott ist (von Natur),1 und in diesem Verstände
recht und wohl ein Licht in dem Lichte, ein Wort in dem
Worte und ein Gott in Gott (wie in den Reimen geredet wird)
könne genannt werden."

Von den katholischen Defendenten ist diese Vorrede immer
mit grofser Zufriedenheit angeführt worden, gleich als ob man
nur auf sie hinzudeuten brauchte, um die Rechtgläubigkeit des
Angelus bewiesen zu haben. Völlig mit Unrecht. Denn wenn
man auch zugeben mag, dafs sich die auf die „Vergöttung"
bezüglichen Sprüche mit viel gutem Willen in kirchlichem
Sinne auslegen lassen, so sind doch im Cher. Wand, viel
gravierendere Sätze enthalten, die nicht gemäfs den kirchlichen
Dogmen auszudeuten sind. Von diesen aber schweigt die
Vorrede. Sie redet nur von dem Einswerden mit Gott, der
Vergöttung, aber nicht von dem Eins s ein mit ihm, unserem
Ursprünge und Wesen nach, welches Pantheismus ist. Auf diese
pantheistischen VorsteHungen, sowie auf noch andere, wie die
der Präexistenz, die sich mit völliger Deutlichkeit im Cher.

2 Vgl. d. Anm. zum Christi. Ehrengedächtnis, Weim. J. B. I, 285,
Vers 6: Accipiantur haec secundum scripturam (folgen Zitate) et sensum
harmonicum D. D. Mysticorum, qui est: quod Anima sancta in unione
mysticâ flat id per gratiam, quod Deus est per Naturam. cf. Eccles.,
tract. XXXV, S. DCX. v

31*



482 Die Mystik des Angelus Silesius.

Wand, ausgesprochen finden,1 geht, wie gesagt, die Vorrede
gar nicht ein, behandelt -vielmehr Sprüche wie I, 8 und 96,
die durchaus nichts weiter als den offenkundigsten Pantheismus
aussprechen, als ob auch sie vom Standpunkte der Vergöttung
aus zu erklären wären.2 — Demnach wird mit dieser Vorrede
nichts für die .Rechtgläubigkeit des Angelus bewiesen.

Es erübrigt noch, mit wenigen Worten auf die Konversion
Schefi'lers einzugehen, die allem Bisherigen zu widersprechen
scheint. Denn ein Mann, der nicht nur allgemein christliche,
sondern sogar konfessionelle Unterschiede so stark betont, dafs
er nach Verwerfung des Luthertums zur katholischen Kirche
sich bekennt, scheint, da an seiner Ehrlichkeit bei diesem
Schritte nicht gezweifelt werden kann, schon damit jeden
Einwand gegen seine Rechtgläubigkeit widerlegt zu haben. Aber
gerade jener sein Hang zu mystischer Spekulation ist es

gewesen, der seine Konversion herbeiführte. Wir sahen schon
oben, wie er, noch im Protestantismus stehend, die lutherischen
Prediger rudes nennt, und ignari totius antiquae Pietatis, et
jejuni verae ac vivae Theoiogiae; ja, wir wissen ferner, dafs
er wegen seines ,Enthusiasmus" schon Reibereien mit der
lutherischen Geistlichkeit gehabt hatte. Das entfremdete ihn
dem über seinen höchsten Gütern allzu ängstlich wachenden
und dadurch engherzig gewordenen Protestantismus jener Tage
und führte ihn der katholischen Kirche zu. Hier fand sich der
gedankenvolle Schwung seiner Mystik nicht durch wohlmeinende
Eiferer gehemmt. Bezeichnend genug führt er in seiner
Konversionsschrift als einen seiner Gründe zum Ubertritt (11) an:
„Die freventliche Verwerfung der ihnen (den Lehrern insgemein)

ganz unbewufsten geheimen Kunst der Gemeinschaft mit
Gott (Theologia mystica), welche doch der Christen höchste
Weisheit ist." Wir können uns mit diesen Andeutungen
begnügen, da dieser Punkt, in dem auch unter allen Beurteilern

1 S. unt. Kap. 8.
2 Kern erkeuut auch hier nicht das, worauf es ankommt. Er sieht

nicht, dafs Scheffler eben den Punkt, der seine Heterodoxie hauptsächlich
erweist, den Pantheismus, gar nicht berührt hat, und bestreitet nun

die Kirchlichkeit der „Vergöttung", welche sich mit etwas Konnivenz
leidlich der katholischen Lehre anpassen läfst (s. Schündelen, Theol.
Litt. Bl. 1867, 881 f). wie sie denn auch in der Eccles. häufiger
vorkommt, z. B. tract. XXXV, S. DCXV und DCXXXI. — Freilich reden
auch hierin die 68 Propositionen der gegen Molinos eingesetzten Inquisition,

die mit Zustimmung von Innocenz XI. 1687 veröffentlicht wurden,
eine andere Sprache (s. Heppe, Gesch. der quietist. Myst. in der kath.
K., S. 273 ff).



Die Mystik des Angelus Silesius. 483

völlige Übereinstimmung herrscht, schon von Kahlert (15 — 19)
und Treblin (34—41), von letzterem besonders treffend,
eingehend erörtert worden ist, worauf wir hiermit verweisen. Die
katholischen Darsteller weichen nur darin von den protestantischen
ab, dafs sie den Grund für den Übertritt des Angelus nicht
blofs in der Veräufserlichung des damaligen Luthertums
suchen, sondern in der lutherischen Lehre überhaupt, eine
Ansicht, auf welche einzugehen wir für ebenso miifsig halten, wie
sie auszusprechen, da sie Schefflers Verhalten aus Mehr
erklärt, als in den damaligen historischen Bedingungen gegeben ist.

Wenn wir nun, um nach all diesem auf unsere im
Eingange gestellte Frage zurückzukommen, im Folgenden die
Mystik des Angelus Silesius darstellen, so geschieht dies in
der That mit dem Anspruch, in ihr seine vera Theologia d. h.

diejenige Anschauung dem Leser vor Augen zu führen, welche
unter all den verschiedenen Strömungen der Oberfläche ihm
auf dem Grunde der Seele lag. Eine Anschauung, die in
manchen Punkten nicht mit seiner Ecclesiologia noch mit dem
Christentum überhaupt zu vereinigen ist, ohne dafs doch dies
dem ürheber selbst zum deutlichen Bewufstsein gekommen wäre.

Heifst aber nicht dies unserem Dichter — gelinde gesagt
— einen Grad von Naivetät zutrauen, der nach seinen
Leistungen selbst auf keine Weise bei ihm vorauszusetzen ist?
Es scheint uns, dafs man nur so lange so fragen kann, als
man noch nicht das Eigentümliche derartiger Naturen erkannt
hat, noch nicht eingesehen hat, wie wunderbar gemischt in ihnen
die Gegensätze oft neben einander liegen. Verstand und Gemüt
ringen bei Scheflfler um die Herrschaft. Während dieses mit
aller Kraft an den grofsen Wahrheiten des Christentums
festhält, die von der Kirche und ihren Dogmen getrennt zu denken
es weder vermag noch wagt, strebt jener, unabhängig von
kirchlicher Autorität, schüchtern nur und gleichsam in
unbewachten Augenblicken, eigene Pfade freier Spekulation zu
beschreiten. Beides spielt fortwährend in einander, und sind
einerseits seine theologischen Anschauungen nicht frei von
Verflüchtigungen der Lehre,1 so zeigt andererseits auch seine
Spekulation die Schranken, welche das kirchliche Bekenntnis ihr
auferlegt hat.

1 Leibniz: Miratus sum tarnen Augelum ilium sine nota laudari in
quodam nuperorum scriptorum nostrae partis. Ad Placcium. 28. Jan
1695. Ed. Datens VI, p. 56.



484 Die Mystik des Angelus Silesius.

II.
Wie ist Scheftlers Stellung innerhalb der deutschen Mystik?

In der Vorrede zum Cher. Wand, von 1656 schreibt er: „Was
sonsten viel andere nicht jedermann gemeine Reden und Sprüche
anbelangt, so hoffe ich, sie werden dem günstigen Leser, im
Fall er in den Lehrern der geheimen Gottesweisheit bekannt
ist, nicht alleine nicht fremde, sondern auch sehr lieb und
angenehm sein: indem er hier als in einem kurzen Begriff'
wird finden, was er bei ihnen nach der Länge gelesen."
Scheffler ist in der That nicht für „einen originalen Denker,
welcher der mystischen Kontemplation neue Wege gewiesen"
zu halten (Kern, 130). Doch, obwohl am häufigsten behauptet,
ist es, von Einzelheiten abgesehen,1 nicht Jakob Böhm, in dem
seine Gedankenwelt wurzelt. Angelus ist vielmehr als einer
der letzten Ausläufer der Schule Meister Eckharts anzusehen.
Seine Grundgedanken finden sich sämtlich in der mittelalterlichen

deutschen Mystik, und zwar am vollständigsten bei M.
Eckhart selbst vorgebildet. Kern3 hat deshalb eine
durchgehende Parallele zwischen beiden Denkern gezogen, freilich
nicht, ohne wichtige Punkte zu übersehen. Doch ist, wie auch
er nicht leugnen will (S. 127), eine grofse Anzahl — ja, ohne
Zweifel die gröfste — der Anschauungen Schefflers ebensowohl
bei Tauler und in der deutschen Theologie zu finden, als bei
Eckhart. Von den ihm zeitlich Näherstehenden ist am
bestimmendsten für ihn Weigel3 gewesen. Ja, weiterhin könnte
man aus fast allen Mystikern vor und nach Scheffler, aus
Molinos,4 Frau v. Guyon, aus Franz v. Sales und der
spanischen Mystik, ja, aus dem in der Ubersetzung des Scotus
Erigena viel gelesenen Areopagiten die schlagendsten, oft Wort
für Wort übereinstimmenden Äufscrungen anführen.5 Es ist

1 S. Kahlert S. 48; auch unsere Anm. z. Kap. 3.
2 Übrigens hat schon vor Kern Carrière in seiner phils. Weltansch.

der Reformzt 1847, S. 158 f sehr bestimmt darauf hingewiesen, dafs
mehr als die anderen mittelalterlichen Mystiker Eckhart auf Scheffler
eingewirkt habe.

3 S. die sehr ausführlichen Auszüge aus W.'s Schriften bei Pertz,
1. c. 1857 und 1859.

* Moliuos hat schon Leibniz mit Ang. Sil. verglichen. Consid. sur
la Doctr. d'un espr. univ. 1702. ed. Erdmann p. 178.

5 Daher die Mystiker selbst sich häufig unter einander zitieren.
Petrucci in seiner Apologie der Mystik des Molinos: Ja contemplazione
mistica acquistata, 1681 geht die ganze Mystik bis auf Dion. Areop.
durch, um die Anschauungen des Molinos als von jenen allen schon vor-



Die Mystik des Angelus Silesius. 485

daher unmöglich, bei den einzelnen Äufserungen Schefflers auf
eine bestimmte Quelle hinzuweisen,1 wenn auch zuzugeben ist,
dafs seine Lehre als Ganzes der des Meisters Eckhart am
nächsten steht. —

Wie aber verhalten sich Schefflers Epigramme zu Czepkos
der Zeit nach früheren, aber ungedruckt gebliebenen Sexcenta
Monodisticha Sapientum?2 Beide Werke zeigen in Inhalt und
Form grofse Ähnlichkeit. Als sichere Nachricht wissen wir
nur, dafs Czepko sowohl als Scheffler mit Eranekenberg innig
befreundet waren, und ersterer dem letzteren seine Monodisticha
zur Begutachtung unterbreitet hatte. Das war 1651, also zur
Zeit, als Scheffler in Öls als Leibarzt des Herzogs weilte und
häufig nach Ludwigsdorf, dem nahe liegenden Wohnsitz Franckenbergs,

hinausging. — Nachdem Kahlert3 und Palm4 die Frage
offen gelassen hatten, glaubte sich Koffmane,5 ohne neue That-
sachen beizubringen, berechtigt, dieselbe dahin zu entscheiden,
Scheffler habe wahrscheinlich Czepkos Manuskript bei Franckenberg

gesehen, es sich auf einige Zeit erbeten, Exzerpte daraus
gemacht und nach ihnen gearbeitet, so dafs unser Dichter als
eine Art Plagiarius anzusehen sei.6

Auch uns ist es bei der unverkennbaren Ähnlichkeit beider
Werke und dem Freundschaftsverhältnis ihrer Verfasser zu
Franckenberg unzweifelhaft, dafs Scheffler die Monodisticha

getragen zu erweisen. Vgl. auch Schopenhauer, W. a. W. u. V. Bd. II, Kap.
48. — Wir haben es unterlassen, in der Darstellung allerlei Parallelen
aus anderen Mystikern anzuführen: jeder, der dieselben auch nur
oberflächlich kennt, weifs, dafs dies ein sehr wohlfeiles Verfahren wäre.
Auch einen Vergleich mit Schopenhauer zu ziehen, mit welchem in den
meisten Punkten eine Übereinstimmung vorhanden ist, erschien uns nicht
durch die Sache selbst gerechtfertigt; da nicht einzusehen ist, warum gerade
Scheffler und nicht ebensogut irgend ein anderer Mystiker mit jenem
Philosophen zusammengestellt werden sollte. Nur, wo ein Verweis zur
Verdeutlichung der Sache selbst beitragen konnte, oder nur zwischen
einigen Mystikern, im Unterschiede von anderen, Übereinstimmung stattfand,

haben wir sowohl Schopenhauer als die Mystiker herangezogen.
1 S. auch Reinhart Zöllner in seiner Rezension von Kerns Buch.

Bl. f. litt. Unth. 1867, 282 ff.
2 Der gröfste Teil ist jetzt in den folgenden Schriften veröffentlicht.

Die erste Hälfte vollständig bei Koffmane.
3 In Prutz' litt. Taschb. 1844, S. 139 und in seinem Ang. Sil.
1 In Wagners Archiv 1873, S. 198 und in seinen Beiträgen. S. 296.
5 Im Korrespondenzblatt des Vereins f. Gesch. der evangel. Kirche

Schles. 1882, S. 93.
6 Denn etwas anderes heifst es doch nicht, wenn Koffm. im Ernst

die Frage aufwirft, warum Cz. beim Erscheinen des Cher. Wand, nicht
„Lärm geschlagen" habe.



48« Die Mystik des Angelus Silesius.

kannte, ohne dafs wir Koffmanes weitere Schlüsse mitzumachen
einen Grund sähen. Wie ist denn das Verhältnis des Cher.
Wand, zu Czepkos Werk? Was den Inhalt der Sprüche
angeht, so kann da von einem Einflufs des letzteren auf Angelus
überhaupt keine Rede sein, da dieser nachweislich seine
mystischen Anregungen längst vor 1651 empfangen hat und für
sämtliche Sprüche, die Koffm. S. 91 f. einander gegenüberstellt,
sich ebenso schlagende Parallelen aus den deutschen Mystikern
anführen lassen. Also nur eine formelle Einwirkung bliebe
übrig. Und wie stehen da beide zu einander? Ohne Zweifel
so, dafs, wenn es der Zeit nach möglich wäre, man Czepko.
und nicht Schelfler für den Nachahmer halten würde. Wo.
dieser voll Kraft und Schwung, da ist jener matt und lahm.
Bei Schelfler oft in aller Kürze eine eigentümlich schöne Prägnanz

des Ausdrucks,1 bei Czepko ein stetes Herumgehen um
das eigentlich Treffende. Gerade die von Koffm. verglichenen
Sprüche beweisen das. Zeigt Scheffler selbst in den seiner
Zeit zu gute zu haltenden Wortspielereien zuweilen grofse
Feinheit und wirklichen Witz, so ist bei Czepko nur die ganze
Fadheit jener Richtung zu finden. Und: gerade in seinen
kühnsten und eigentümlichsten Gedanken, in denen der verständnisvolle

Leser ihm mit Erstaunen über die Tiefe und Innigkeit
seiner Kontemplation folgt, steht Scheffler allein: Czepko hat
nie mit solcher Energie die Höhen des mystischen Gedankens
zu erklimmen vermocht. — Im ganzen dasselbe Bild, welches
uns die Charaktere beider gewähren. Scheffler, in Hafs und
Liebe gleich stark, eine überaus mutige Persönlichkeit, stets
bereit, den Gedanken in die That umzusetzen, unbesorgt darum,
was der oder jener dazu sagt, jedem sympathisch, der es liebt,
Farbe zn bekennen; Czepko, nichts mehr als Ruhe und Ungestörtheit

liebend, stets auf der Strafse der gemeinen Meinung,
vorsichtig Umschau haltend nach den Ansichten anderer, hoch
beglückt, von der Gnadensonne hoher Personen beschienen zu
werden.2

So glauben wir allerdings annehmen zu müssen, dafs Scheffler

durch die Monodisticha angeregt woi'den ist, seine mystischen

Anschauungen gerade in der Form von Epigrammen
niederzulegen, sich auch gewisser in denselben schon
vorgefundener Wendungen und Ausdrücke bediente; alles das aber

1 „The Martial of mysticism" nennt ihn der Verf. des Artikels:
German Myst. in the 17. Cent., in Westminster Review, Okt. 1853.

2 S. Palm, Beiträge S. 266, 268, 269, 290.



Die Mystik des Angelus Silesius.

unbeschadet seiner Originalität, da der Cher. Wand, erst als
die Vollendung des in den Monodisticha Gewollten erscheint.
Schefflet* schuf völlig spontan aus der Fülle des eigenen Inneren
heraus, was schon daraus hervorgeht, dafs er nach eigener
Angabe das erste Buch „in vier Tagen verfertiget", (s. unt. S. 491,
Anm. 1) wobei halb bewufst, halb unbewufst Manches aus den
Monodisticha ihm mit einflofs.

III.
Die Mystik des Ang. Sil. findet sich, wie bemerkt, fast

ausschliefslich im Cher. Wand, niedergelegt. Dieser wird daher
die Hauptquelle unserer Darstellung bilden, während die
übrigen Schriften nur insofern herangezogen werden, als sieh
Bestätigungen aus ihnen beibringen lassen. Manche feine
Bemerkung indessen auch des Cher. Wand, müssen wir
unberücksichtigt lassen, da es uns nicht auf eine Inhaltsangabe
desselben, sondern auf eine Darstellung der philosophisch
wertvollen Gedanken in ihm ankommt.

Eine gute Ausgabe des Cher. Wand., geschweige denn der
poetischen Werke des Angelus Silesius, gibt es bisher noch
nicht. Unter den vorhandenen die beste ist die Sulzbacher von
1829, wenngleich auch sie manches zu wünschen übrig läfst.1
Gänzlich unbrauchbar ist die Bosenthalsche Ausgabe, die nicht
nur den Begriff: „poetische Werke des Ang. Sil." so eng fafst,
dafs sie die äufserst wichtigen Vorreden und die Anmerkungen
des Dichters zum Cher. Wand, nicht mit abdruckt, sondern
deren Text auch mit geradezu beispielloser Leichtfertigkeit
hergestellt ist. Das Buch wimmelt von Druckfehlern und völlig
sinnlosen Lesarten.2

Eine kurze Zusammenstellung der Beurteilungen, die Scheff-
ler seit Leibniz bis auf unsere Zeit erfahren hat, gibt schon
Kahlert. Am ausführlichsten Kern (S. 5 —18). Wir denken
diese Übersicht hier nicht zu wiederholen, noch, was leicht
wäre, zu vermehren. Im allgemeinen wollen wir nur hervor-

1 Sie ist nicht so gut, wie Kern (S. 20) annimmt. Z. B. I, S3 hat
sie „mein" statt „ein", I, 253 „durstiglich" statt „thurstiglich", III, 93
„Hochzeit" statt „Hochheit." Fast ständig modernisiert sie das pron.
pers. mit reflexiver Bedeutung in das pron. reflex, (z. B. II, 21).

3 Schon Heinr. Rückert in seiner Rezension (Bl. f. litt. Unth. 1864,
439 ff), Kern und Lindemann äufsern sich wenig anerkennend. — Gleichwohl

müssen wir nach dieser Ausgabe zitieren, da sie am verbreitetsten
und die einzige Gesamtausgabe ist. Doch haben wir in den von uns
angeführten Sprüchen den Text nach der Sulzb. Ausg., welche die edit,
princ. benutzte und nach dem häufigen Nachdruck v. 1675, die allein
uns längere Zeit zur Verfügung standen, zn emendieren versucht.



488 Die Mystik des Angelus Silesius.

heben, dafs mehr als billig der kirchliche Standpunkt das
Urteil der katholischen Kritiker getrübt hat.

Die Reihe der Monographieen über Angelus begann mit
Gaup 1840, der jedoch nur eine Kritik der Ekklesiologie vom
protestantischen Standpunkte in durchaus würdiger Weise gab.
— Ihm folgte 1842 der Katholik Wittmann, der mit seiner
Schrift den Zweck verfolgt, auf seine „verirrten Brüder zu
wirken, um sie wieder auf die rechten Wege und in den
Rettungshafen zurückzuleiten, in welchem die besten ihrer
Irrfahrtsgenossen Heil und Brieden gefunden haben." (S. III).
Dafs Scheffler guter Katholik war, steht ihm fest, wenngleich
die Worte, mit denen er als vorsichtiger Mann seine Vorrede
schliefst: „Dafs ich, wenn wider mein Wissen irgend etwas in
der Mystik des Angelus sich fände, was nicht nach dem Sinne
unserer heiligen Kirche wäre, dasselbe unbedingt verworfen
haben wollte," — wenngleich diese Worte vermuten lassen,
dafs es da bei Scheffler doch wohl am Ende nicht ganz
geheuer sei. W.'s Beweismethode sind Behauptungen. Die auch
in ihrer Polemik durchaus unsachlich gehaltene Schrift (z. B.
S. 34, 52 f., 65, 68, 80) läfst kaum jemals das Bestreben
erkennen, mit allseitig erwägendem Urteile dem Gegenstande
gerecht zu werden.

1853 erschien Schräders Buch, in der Hauptsache ein
Versuch, Scheffler und Angelus Silesius als zwei verschiedene
Personen zu erweisen (s. darüb. S. 473, Anm.). Er bestreitet als einziger
unter den Protestanten den Pantheismus des Dichters. Seine
kurzen Bemerkungen über die Gedankenwelt Schefllers
enthalten gleichwohl manches Treffende. — Bisher das beste Buch
über Ang. Sil. erschien gleichfalls 1853 von Kahlert.1 Er
legte zuerst die Entwicklungsbedingungen für den Dichter dar.
Auf seinen Forschungen beruhen, was das Thatsächliche angeht,
alle späteren Arbeiten; auch diese. Was den philosophischen
Gehalt des Cher. Wand, betrifft, so urteilt er im ganzen
besonnen und richtig, gibt aber mit Absicht keine eingehende
Darlegung, weil „streng systematische Gliederung, oder ein
Versuch, die lebensvollen Umrisse der dichterischen Gedanken
in abstrakte Linien zu verwandeln, mehr schaden als nützen"
würde (S. 38 f). Ein sonderbarer Grund! Als ob dadurch
das Bedürfnis des Menschen, sich des zerstreut Angeschauten
mit Hülfe der Begriffe als einer Einheit bewufst zu werden,
abgefertigt werden könnte! — Die Einleitung Rosenthals zu

1 Eine Besprechung desselben s. in Westminster Rev., 1853 Okt.



Die Mystik des Angelus Silesius. 489

seiner Gesamtausgabe (1862) steht auf gleicher Höhe mit
Wittmanns Schrift. — Ahrendts 1863 spricht nur im
allgemeinen von Mystik, ohne speziell auf Angelus zu kommen. —
Der einzige, der bisher eine eingehendere Darstellung der
Anschauungen Schefflers gegeben hat, ist Kern (1866). Auf ihn
kommen wir sogleich zurück. — Lindemanns Buch (1876)
bringt weder in den Thatsachen noch Gesichtspunkten etwas
Neues, ist jedoch von den Arbeiten katholischer Verfasser bei
weitem die verständnisvollste, zudem in versöhnlichem Geiste
geschrieben. Seine Erklärungen über Schefflers Pantheismus
sind aufserordentlich gewunden.1 — In der anspruchslosen Form
eines Vortrags erschien 1877 Treblins Schrift (Prot.), die
manches, z. B. die Konversion, recht treffend heraushebt.

Von diesen Büchern ist, wie bemerkt, dasjenige Kerns2
das einzige, welches auf den philosophischen Gehalt des Cher.
Wand, genauer eingeht, und also die einzige Vorarbeit für
vorliegende Schrift. Sie werden wir daher einer näheren
Beurteilung unterziehen, damit sich dasjenige, worin sich unsere
Arbeit von jener unterscheiden will und damit ihre
Daseinsberechtigung herausstelle.

Die Kernsche Darstellung ist nach unserem Dafürhalten
nicht geeignet, eine richtige Vorstellung von der Weltanschauung
des Angelus zu geben.

Bei Scheffler soll, wie bei Meister Eckhart, „die
idealistische Doktrin gemischt mit pantheistischen Vorstellungen"
auftreten (S. 57). Eine „sonderbare Vermischung", „die auch
bei seinen Verehrern Anstofs gegeben hat" (S. 61), soll
stattgefunden haben. Wir müssen gestehen, dafs wir nicht wissen,
was wir uns bei diesem Tadel denken sollen. Schliefsen sich
denn Idealismus und Pantheismus aus, so dafs man, wenn beide
zusammen vorkommen, von einer Vermischung statt von einer
Vereinigung reden müfste? Scheffler hat doch sehr deutlich
die Unterscheidung der Erscheinung vom Ding an sich. Er ist
Idealist, sobald er in seiner Betrachtung vom anschauenden
Intellekt ausgeht; man kann ihn Pantheisten nennen, sobald er
von dem ausgeht, was die Dinge etwa noch weiter als
Vorstellung sind, oder wie Scheffler sich ausdrückt, was sie „wesentlich"

sind. Er schneidet die Welt gleichsam von zwei
verschiedenen Enden an, die in dem sowohl anschauenden, als

1 S. 107, 110 f. Zuletzt heilst es: „Und so kommen wir schliefs-
lich auf die horaziscbe Regel zurück, dafs man Malern und Dichtern,
•die ja ohne Phantasie nichts sind, schon etwas mehr zugestehen dürfe."

2 Besprechungen desselben von Reinhart Zöllner u. Schündelen 1. c.



490 Die Mystik des Angelus Silesius.

seinem Wesen nach Gott seienden Subjekt ihren Koinzidenzpunkt

haben. Sache des Darstellers ist es, jedes für sich deutlich

vorzuführen. Kern aber hat die bei seinem Autor
angenommene Vermischung auch in der eigenen Arbeit so sehr zur
Anschauung gebracht, dafs er in buntem Durcheinander bald
von idealistischen, bald von pantheistischen Vorstellungen redet
(s. S. 49, 54—63). Und wenn dann dasjenige, was er für
Pantheismus ausgibt, noch Pantheismus wäre! Aber Kern hat
durchweg nicht vermocht, den Pantheismus, das Einssein mit
Gott dem Wesen nach, von der Vergöttung, dem Eins wer den
mit ihm als Resultat der sittlichen Lebensführung, zu scheiden.
Beides geht ihm fortwährend in einander. Wo er vom Pantheismus

reden will (S. 49, 55 u. ö.), hat er in Wahrheit die
Vergöttung vor, und am Ende, wo die Vergöttung abgehandelt
werden soll (S. 119; s. unt. Kap. 5), geraten ihm panthei-
stische Sprüche hinein. Deshalb verschlägt es ihm auch gar-
nichts, S. 55 zu sagen, Scheffler behaupte nicht, „dafs ein
jeder Mensch Gott sei, sondern dafs er es werden müsse," und
wir hätten es also mit einem „werdenden Pantheismus" zu
thun, während er S. 79, wo er an Sprüche gelangt ist, die
wirklich für den Pantheismus Schelflers beweisend sind, von,
einem „sehr entschiedenen Pantheismus" redet.

Ähnlich ergeht es ihm mit der theologia negativa und af-
firmativa, der verneinenden und bejahenden Beschawung, wie
sie bei Scheffler heifsen. Anstatt den Unterschied zwischen,
beiden festzuhalten und in der Auslegung der Schefflerschen
Sprüche zur Anwendung zu bringen, gibt er ihn, eben aufge-
gestellt (S. 71 ff) und — freilich sehr unzulänglich — durch
die Begriffe esoterisch und exoterisch erklärt (78), im Folgenden

wieder auf, und hat es nun leicht, Scheffler allerlei
handgreifliche Widersprüche nachzuweisen, die er übrigens nach
seiner Auslegungsart ebensowohl in ein und demselben Spruche
als zwischen verschiedenen hätte finden können (s. die Sprüche
unt. Kap. 2). Anstatt das Gegebene als Gegebenes hinzunehmen,
vorläufig unbekümmert um das Ergebnis, und dann zu
versuchen, anscheinend Entgegengesetztes nach im Dichter selbst
liegenden Prinzipien zu vermitteln, gibt er demselben die oder
die Grundanschauung und nennt alles dazu nicht Passende
Widerspruch, während es doch nur ihm an der Fähigkeit
mangelt, scheinbare Gegensätze als in verschiedenem Sinne
gesagt zu erfassen.1

1 Gegen Kerns Suchen nach Widersprüchen schon Schündelen 1. c.
S. dort auch die Belege.



491

Einzelne wichtige Momente in Scheffiers System sind
überhaupt nicht erkannt. So: dafs die Erkenntnis als
Durchschauung des principium individuationis es ist, aus welcher die
Liebe hervorgeht (s. unt. Kap. 5 A.). und dafs die Erkenntnis des
Elends dieser Welt als Pessimismus die Verneinung des Willens
herbeiführt (s. unt. Kap. 5 B.).

Auch die eigenartige Stellung der Liebe der völligen
Willenslosigkeit gegenüber (unt. Kap. 5) ist nirgends angedeutet.

Über die seltsame Gruppierung einzelner Dinge, wie: dafs
das Böse S. 67 an die Emanation angeschlossen wird, während
die Ereiheit des Willens mit der Prädestination auf S. 99 ff.
steht, wollen wir hier nicht reden. Auch die vielen Schiefheiten

im Ausdruck und kleinen Schulmeisterlichkeiten Scheffler
wie Meister Eckhart gegenüber1 sollen hier unerwähnt bleiben.

Die Exegese der Sprüche ist von Kern oft sehr mangelhaft

ausgeübt worden. Manche Beispiele dafür sind unten in
den Anmerkungen beigebracht. Hier deshalb nur einiges.
•Ganz augenfällige Unrichtigkeiten in der Auslegung stehen
z. B. S. 49 (II, 5) S. 53 (I, 108 II, 168). Durchaus „willkürlich"

erscheint Kern (S. 32):
IV, 117 Die Welt scheint kugelrund, dieweil sie soll vergehn:

Geviert ist Gottes Stadt, drum wird sie ewig stehn.
Die Bezeichnung „kugelrund" soll aber das Bewegliche, das
Dahinrollen und daher Vergängliche ausdrücken, „geviert" im
•Gegensatz dazu den Eindruck des Eestgegriindeten, Soliden
hervorrufen. 2

1 Zwei Beispiele mögen hier doch Platz finden. S. 107 bespricht
er die Forderung Eckharts, man solle so weit in der Willenslosigkeit
kommen, dafs man nickt Vater noch Mutter mehr liebe, als andere
Menschen, ja sogar bei ihrem Tode unbewegten Herzens bleibe. Das
ist für Kern „empörend". Wir stehen nicht an, es erhaben zu nennen. —
Völlig unverständlich ist es uns, wenn Kern (S. 48) bei Gelegenheit
von Sprüchen, wie: der Mensch müsse im Erkennen über Cherubim
kommen, von „kockfliegendem Stolz" redet, oder wenn er in folgender
Stelle der Vorrede des Cher. Wand, „exaltierten Stolz" findet (S. 26):
„Diese Reimen, gleich wie sie dem Urheber meistenteils ohne
Vorbedacht und mühsames Nachsinnen in kurzer Zeit von dem Ursprung
alles Guten einig und allein gegeben worden aufzusetzen; also dafs er
auch das erste Buch in vier Tagen verfertiget hat; sollen auch so
bleiben." Mit den Worten, dafs ihm die Sprüche von seinem Schöpfer
eingegeben seien, welches Kern den Anlafs zu seinem Ausspruch gibt,
will Sch. doch nur jeden Anspruch auf Verdienst für die eigene Person
von sich abweisen. Ohne Zweifel gerade ein Beweis von Demut!

- Eine Parallele finde ich Eccl. VII, 36: „Der wahre Glaube
steht auf einem festen unbeweglichen Felsen, der falsche aber auf einer
immerdar beweglichen Kugel."



492 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

Gerade wegen der epigrammatischen Form, in der Scheff-
ler seine Gedanken niedergelegt hat, ist es geboten, die Exegese
auf das sorgfältigste zu betreiben. Demgemäfs werden wir
nichts für von Scheffler gesagt ausgeben, was wir nicht sofort
auch mit sicheren Aussprüchen belegen können, und wo wir,
etwa zur Ausfüllung einer Lücke, aus eigenen Mitteln etwas
vorbringen, dieses stets auch als solches kennzeichnen. Freilich

ist auch hiermit eine Gewähr für völlige Objektivität nicht
gegeben, da schon in der Auswahl der zu Grunde gelegten
Sprüche, die dem Judicium des jeweiligen Darstellers
überlassen bleiben mufs, ein starkes subjektives Element enthalten ist.

Vorbemerkung: Die Anordnung der folgenden Kapitel
scheint uns, als die jdem Gegenstande natürliche, im
allgemeinen keiner Rechtfertigung zu bedürfen. Nur Eins könnte
Bedenken erregen. Die Erkenntnistheorie (Kap. 1 u. 4)
erscheint bei uns durch die Lehre vom Ding an sich (Kap. 2
und 3) aus einander gerissen. Aber das diskursive und intuitive
Erkennen, welche das 4. Kap. bilden, sind von Scheffler nur
in Beziehung zu Gott gedacht worden und setzen daher die
Kenntnis seines Gottesbegriffs voraus, während andererseits das
intuitive Erkennen wegen seines engen Zusammenhanges mit
dem Sittlichen gut zur Ethik hinüberleitet. Zu vermeiden ist
dabei freilich nicht, dafs schon in Kap. 2 bei der „verneinenden
Beschawung" auf den Unterschied des diskursiven und intuitiven
Denkens Bezug genommen wird, welches aber ein geringerer
Üebelstand ist, als wenn bei Anfügung des 4. an das 1. Kapitel
fortwährend schon Schefflers Anschauungen über Gott vorausgesetzt

werden müfsten. (Schlufs folgt.)

SYLLABUS PII PONTIFICIS NONI IN UNIVERSA RE

PHILOSOPHICA IUXTA MENTEM S. THOMAE
AQUINATIS RECENTIUMQUE PHILOSOPHORUM

per Prof. Dr. Guilelmum De Angelis-Stella Neapolitanum
evolutus.

Demum scientiarum artiumque initium progressusque mundi
infantiam ostendunt. Ante Hebraeorum legum latorem quis
germanae qualiscumque scientiae vestigia patefecit Ante


	Die Mystik des Angelus Silesius

