
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators des Hl.
Thomas von Aquin

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


448 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

psychologischer oder materieller Art unbeweisbar und unnötig.
Das einzig Reale ist der Bewufstseinsgegensatz von Ich und
Sichtich, oder die perpetuierende Korrelation von Subjekt und
Objekt. Damit fällt nicht nur jedes Ding an sich, jedes Absolute,

sondern auch die Realität der Aufsenwelt und einer
Seelensubstanz und es bleibt nur eine fortwährende Phantasma-
gorie übrig, eine Scheinwelt, in der sich das Objekt im Subjekt

und das Subjekt im Objekt spiegelt, ohne dafs ein Etwas
hinter dem Spiegelbild stände. Begründet wird diese närrische
Annahme hauptsächlich mit Kants Kritik der reinen Vernunft
und nebenher spielt auch das alte Sophistentum eines Protagoras
eine Rolle. Soweit kommt man zurück, wenn man den
gesunden Pfad verläfst! — Damit schliefse ich die Beiträge, welche
infolge einer gewissen Entmuthigung und anderer Arbeiten eine
längere Unterbrechung erfahren haben. Beachtung haben sie

wenig gefunden, obwohl sie manches Originelle enthalten,
wahrscheinlich aus dem Grunde, weil man diese neuen Gedanken
nicht mir, sondern dem Autor, den ich gerade behandelte,
zuschrieb und weil die Beiträge in keinem sichtbaren Zusammenhang

mit den übrigen Abhandlungen standen.

—

RICHTIGSTELLUNGEN DER ANSICHTEN DES

NEUESTEN KOMMENTATORS DES HL. THOMAS
YON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Ord. Praed.

Im 4. Heft des 5. Bandes dieser Zeitschrift habe ich gegen
die Recension des hochw. Herrn Dr. Wilhelm Esser über das von
mir der Öffentlichkeit übergebene Buch, betitelt: „Die Willensfreiheit

der vernünftigen Wesen nach der Lehre des hl. Thomas",
aus dem Grunde reagiert, weil der sehr verehrte Herr Recensent
mir mit der Behauptung gegenüber getreten ist, meine in soeben

genanntem Buche niedergelegte Doktrin stände mit Bezug auf
sechs Punkte im Widerspruch mit der wirklichen Lehre des
hl. Thomas.



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 449

Der verehrte Herr Recensent sucht diese seine Behauptung
im 4. Hefte des 4. Bandes des „Philosophischen Jahrbuches" vom
Jahre 1891 Seite 412 fF„ herausgegeben von Herrn Dr. Gutberiet,
aufrecht zu erhalten.

Zum ersten von mir richtig gestellten Punkte meiner
Erwiderung auf seine Recension bemerkt der sehr geehrte Herr
Gegner folgendes:

„Vorstehende Entwicklung Feldners weist nichts anderes
nach, als dafs die potentia activa oder handelnsfähige Kraft
noch in potentia zu einem weitern actus, nämlich zu ihrem ultimum
complementum der actio ist. „Sicut potentiae active respondet
operatio vel actio, in qua completur potentia activa, so
schreibt der hl. Thomas (1. d. 42. q. 1. a. 1. ad 1.), ita etiam
illud, quod respondet potentiae passivae, quasi perfectio et
complementum, actus dicitur". Der englische Lehrer nennt aber,
wie aus vorstehenden Worten erhellt, ob solcher Potentialität die

potentia activa, keineswegs potentia passiva, wie F. es thut.
Koch viel weniger vergleicht er deshalb diese potentia activa
der materia prima und sagt etwa wie Feldner: „der Wille als

Vermögen, als Potenz, ist seiner Katur nach aus und durch sich
selber ganz und gar passiv. In ordine operativo gleicht er dem
ersten Stoffe, der materia prima" (Feldner, Willensfreiheit S. 84).
Wenn wir nun behaupteten, der Wille sei nicht eine rein
passive Potenz (so: Feldner S. 34), sondern eine aktive, so wollten
wir damit keineswegs alle Möglichkeit einer w ei tern
Vervollkommnung dieser aktiven Potenz in Abrede stellen, sondern
lediglich unsern Willen nicht zu einer materia prima in ordine
operativo stempeln lassen."

Auf die vorstehende Sentenz erlaube ich mir die Bemei-kung-
zu machen:

a) ist dem verehrten Herrn Gegner der Wille an und für
sich so gut eine potentia passiva, nicht aber activa, wie ich
die Sache in meinem Buche aufgefafst habe. Hier ist der
Beweis dafür. Der Herr Gegner schreibt in seiner Recension
S. 412: „wohl hat der Verfasser mit überzeugender Beweiskraft
dargethan, dafs, da Thomas mit vollem Rechte nicht die
Kreatnr, sondern Gott für das Hauptagens erklärt, und das

Geschöpf blofs als Werkzeug in der Hand des allmächtigen
Schöpfers anerkennt, eine gewisse motio physica des Geschöpfes
durch den Schöpfer bei jeder Thätigkeit statthaben raufs.
Ebenso zwingend beweist er, dafs diese motio wenigstens
,natura et causalitate' der Thätigkeit des Geschöpfes vorhergehen

mufs, und darum auch in diesem Sinne ,praemotiO'
29*



450 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

physica' genannt werden kann. Ganz richtig beschreibt er
uns dieselbe als die Überführung der zwar handelnsfähigen,
aber actu noch nicht handelnden Kraft aus dem Zustande
der Möglichkeit in den Zustand der Wirklichkeit des
Handelns. Schon hieraus ergibt sich notwendig die
Unzulässigkeit des ,concursus mere simultaneus' Molinas, mag man
ihn auch im Verein mit jenen vielfachen Variationen betrachten,
welche er im Laufe der Zeiten erfahren hat. Denn da diese
Art von Einwirkung Gottes nicht das Thätigkeitsprincip der
Kreatur berührt, welches an sich blofs in der Möglichkeit
zu handeln ist, so sieht man in dieser Auffassung nicht leicht
ein, wie überhaupt eine Thätigkeit erfolgen kann, ohne dafs zuvor
jenes Thätigkeitsprincip aus seiner Möglichkeit in die
Wirklichkeit übergeführt wird."

Aus dieser Darlegung des verehrten Herrn Kritikers mufs
ich vor allem drei Dinge besonders hervorheben. Der Wille,
nach dem Herrn Gegner die aktive Potenz, bedarf einer, ,motio
physica'; diese motio physica mufs ferner ,natura et causalitate'
der Thätigkeit des Geschöpfes vorangehen; der Wille ist
zwar handelnsfähig, aber actu noch nicht handelnd ohne
diese ,motio physica'. Der Wille befindet sich ohne diese ,motio
physica' im Zustande der Möglichkeit. Der Wille, das
Thätigkeitsprincip ist an sieh blofs in der Möglichkeit zu handeln.
Aus dieser Möglichkeit mufs es in die Wirklichkeit
übergeführt werden.

Nehmen wir nun einmal an, der Wille sei an und für sich
potentia activa, nicht passiva, wie verhalten sich dann die
vorhin gemachten Aussprüche des Herrn Gegners zur Sache?
Der Wille als aktive Potenz ist nach meiner Ansicht der in
Wirklichkeit thätige Wille. Aktives Princip, aktive
Potenz und agens in actu sind für mich identische Dinge.
Den Beweis dafür werde ich später noch erbringen. Wenden
wir nun das vom Herrn Kritiker vorhin Gesagte auf den Willen
als aktive Potenz an. Nach ihm ist ja der Wille aktive, nicht
passive Potenz. Der Wille braucht also, während er in der
Wirklichkeit handelt, eine ,motio physica'. Diese motio
physica geht ,natura et causalitate' der Thätigkeit des Willens
vorher. Und diese motio physica überführt den zwar handelnsfähigen,

aber actu noch nicht handelnden Willen aus dem
Zustande der Möglichkeit in den Zustand der Wirklichkeit
des Handelns? Der Wille ist nach dem Herrn Gegner an
sich blofs in der Möglichkeit zu handeln, und man sieht
überhaupt nicht leicht ein, wie eine Thätigkeit erfolgen kann,



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 451

ohne dafs zuvor jenes Thätigkeitsprineip aus seiner Möglichkeit
in die Wirklichkeit übergeführt wird. Der Wille ist

also an sich blofs in der Möglichkeit zu handeln, und doch
bildet er eine aktive Potenz, d. h. wie ich die aktive Potenz
fasse, handelt er an sieh in Wirklichkeit!!

Entweder ist das, worin der Herr Kritiker mir recht gibt,
wahr, und dann ist der Wille an sich nicht eine aktive Potenz.
Oder der Wille bildet in der That eine aktive Potenz, und
dann ist das von mir Gesagte falsch. Dann hat aber der Herr
Kritiker nicht wohl daran gethan, mir recht zu geben. Aus
einem dieser beiden Widersprüche kommt er nun einmal nicht
heraus.

Dafs die Ansicht des Herrn Kritikers, der Wille sei eine
aktive Potenz im Gegensatz zu der Theorie, wie ich die aktive
und passive Potenz verstehe, mit der Lehre des hl. Thomas
nichts zu thun habe, begreift sich von selber. Passiv ist dem
hl. Thomas an und für sich alles das, was bewegt werden
kann und bewegt wird. Aktiv hingegen dasjenige, was
bewegt. Kun wird aber der Wille bewegt und zwar von innen,
aber auch von aufsen. Von aufsen wird er bewegt durch den
Gegenstand. 1. p. q. 105. a. 4. — ib. q. 106. a. 2. — ib. q.
111. a. 2.—12. q. 9. a. 4. — ib. q. 80. a. 1.—3. contr. Gent,
c. 88. und 89. — de veritate q. 22. a. 9. — de malo q. 3.

a. 3. — ib. q. 6. Ebenso wird er von innen bewegt, nämlich
von Gott. Man vergleiche die angeführten Stellen.

b) Der Herr Gegner sagt weiter, meine Entwicklung weise
nichts anderes nach, als dafs die potentia activa oder handelnsfähige

Kraft noch in potentia zu einem weitern actus, nämlich
zu ihrem ultimum complementum, der actio ist.

Abgesehen davon, dafs auch hier wieder handolnsfähig
mit wirklieh handelnd identifiziert wird, macht mich der
verehrte Herr Gegner auch noch zu dem reinsten Molinisten.
Im 5. Bande des Commerschen Jahrbuches S. 303 steht eine
von mir angeführte Stelle aus P. Molina, welche ganz das Nämliche

sagt, was hier der Herr Kritiker lehrt. Die aktive
Potenz, das agens in actu ist nach der Lehre des hl. Thomas
und nach mir wirkende Ursache und die actio bildet den
Effekt dieser wirksamen Ursache. Weil aber die Thätigkeit
des Willens eine actio immanens ist, so bleibt sie im Willen
als Aecidens und der Wille verhält sich diesem Aceidens gegenüber

wie die Potenz. Nach dem Herrn Kritiker bildet nun
der Wille eine aktive Potenz. Aber diese aktive Potenz
bedarf noch einer ,motio physiea'. Warum dies? Weil diese



452 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

aktive Potenz noch in der Potenz ist zu einem weitern actus,
zur actio. Inwiefern ist sie in der Potenz zur actio? Als
wirkende Ursache offenbar nicht. Die wirkende Ursache
verhält sich zur actio als ihrer Wirkung wie der Akt zur
Potenz. Sie ist ja gebendes, die actio empfangendes oder
aufnehmendes Princip. Die aktive Potenz ist folglich nur
in sofern noch in der Potenz zur actio, als diese für sie ein
Accidens bildet und zwar, wie hier, ein accidens immanens.
Braucht also der Wille die ,motio physica' nur in dieser
Beziehung, so bedarf er derselben nicht zur Hervorbringung
der actio, sondern blofs zur Aufnahme und Inhärenz dieses
Accidens. Ganz das Gleiche sagt P. Molina an der
obengenannten Stelle. Kon est influxus Dei in causam ea ratione
qua agens est (also aktive Potenz), sed cum causa ea ratione
qua agens est in ipsammet ea ratione qua patiens est atque
in se suscipit effectum. So P. Molina.

Beweist demnach meine Entwicklung nicht mehr und nicht
weniger als dies, und ist der verehrte Herr Kritiker damit
einverstanden, was ich aus dem Ganzen annehmen mufs, so bin
nicht blofs ich, sondern ist auch mein Herr Gegner ein Molinist
reinsten Wassers. Warum ist er aber dann im Anfange seiner
ersten Recension so mutig gegen P. Molina aufgetreten?

Der verehrte Herr Gegner sagt aber in seiner ersten
Recension auch noch was anderes gegen P. Molina. Es heifst
nämlich daselbst S. 413: „Kardinal Eranzelin S. J. fordert mit
Capreolus, Dominikus Soto, Kajetan und Bannez und andern
eine vorhergehende innerliche Veränderung des Agens durch
Hinzufügung neuer Kraft". Und warum verlangen die
genannten Autoren eine vorhergehende innerliche Veränderung des

Agens durch Hinzufügung neuer Kraft? Ist der Wille an
sich aktive Potenz, d. h. in Wirklichkeit thätig, wozu braucht
er dann die Hinzufügung einer neuen Kraft? Zu welchem
Zwecke bedarf er dieser neuen Kraft? Zum Aufnehmen der
actio offenbar nicht, denn dazu gehört überhaupt keine Kraft,
sondern eine Möglichkeit, eine Potenz. Die Potenz, das
gerade Gegenteil von Kraft, bildet bekanntlich das Princip für
die Aufnahme einer innerlichen Kraft. Die Kraft wird Akt
genannt, nicht Potenz. Wozu braucht also der Wille diese
hinzugefügte neue Kraft? Der Herr Gegner mufs, will er
konsequent sein, sagen: der Wille, obgleich aktive Potenz, braucht
diese hinzugefügte neue Kraft, weil er noch in der Potenz
sich befindet zu einem weitern actus, nämlich zu der actio.
Ganz einverstanden. Ich reiche meinem Herrn Gegner aus ganzem



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 453

Herzen die Hand und begriifse ihn aufs lebhafteste als echten
Thomisten. Möge ich hundertmal unrecht haben mit meiner
Behauptung, der Wille sei an sich eine passive Potenz, und
der Herr Gegner im Rechte sein mit der Ansicht, er bilde an
sich eine aktive Potenz, das verschlägt nichts. Es genügt
vollkommen, wenn angenommen wird, der Wille an sich bedürfe
einer hinzugefügten neuen Kraft, um zu handeln, weil
er noch in der Potenz ist zum Handeln, zur Thätigkeit.
Kann sich der Wille diese neue Kraft selber hinzufügen? Offenbar
nicht, denn, sagt der Herr Gegner, der Wille befindet sich an
sich in der Möglichkeit, es mufs daher eine neue Kraft
innerlich hinzugefügt werden. Die hinzugefügte neue Kraft
kann nichts anderes sein als jene ,motio physica', die, ,natura
et causalitate' der Thätigkeit des Geschöpfes vorhergehen mufs
und darum auch in diesem Sinne ,praemotio physica' genannt
werden kann. Und diese ,praemotio physica' mufs nach dem
Herrn Gegner bei jeder Thätigkeit statthaben.

c) Darum sehe ich wirklich nicht ein, warum sich der Herr
Kritiker so sehr an meiner Ansicht stöfst, der Wille sei an sich
eine passive Potenz. Das ist von ganz untergeordneter
Bedeutung. In der Sache sind wir ja einer Meinung. Ich
bestehe auch blofs auf jener dem Willen innerlich hinzugefügten
neuen Kraft, die praemotio physica heifst, weil sie ,natura
et causalitate' vorhergeht und bei jeder Thätigkeit des
Willens statthaben mufs.

Aber mein unglücklicher Vergleich des Willens mit der
materia prima! Der Herr Kritiker meint, er habe durch seine
Behauptung, der Wille an sich bilde nicht eine rein passive,
sondern eine aktive Potenz, lediglich unsern Willen nicht zu
einer materia prima in ordine operativo stempeln lassen
wollen.

Zunächst bemerke ich, dafs der verehrte Herr Gegner in
meinem Buche vergebens eine Stelle suchen wird, die besagt,
der Wille an sich verhalte sich in ordine operativo, wie die
materia prima in ordine operativo. Ich habe geschrieben,
der Wille an sich verhalte sich in ordine operativo, wie die
materia prima, keineswegs aber wie die materia prima in ordine
operativo. Das sind zwei himmelweit verschiedene Dinge.
Die materia prima ist unfähig zu einer Thätigkeit, besitzt dazu

gar keine Potenz, weder eine fundamentale, radikale noch
eine formelle. Die Form ist Thätigkeitsprincip, nicht der
Stoff. Aleinen Vergleich in dieser Weise zu deuten, dazu hat
der verehrte Herr Gegner absolut kein Recht. Und doch



454 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

geschieht es in den vorhin angezogenen Worten: „zu einer materia
prima in ordine operativo". Damit wird gesagt, ich hätte
behauptet, der Wille an sich, also ohne praemotio physica, be-
säfse keine Fähigkeit zu handeln, wie die materia prima
keine hat. Dagegen mufs ich allen Ernstes Verwahrung einlegen.
Einige Zeilen später korrigiert sich der Herr Gegner und sagt
richtig, wie die materia prima in ordine entitativo, allein
die beigefügte Anmerkung kommt wieder auf das frühere zurück.
Daselbst heifst es: „damit Fl.'s. Behauptung, der Wille gleiche
in ordine operativo dem ersten Stoffe, der materia prima, und
sei deshalb gleich dieser in ordine operativo eine potentia
mere passiva, richtig sei, wäre erforderlich, dafs der Wille an
sich weder prineipium radicale und remotum seiner Thätigkeit
sei, noch jemals prineipium formale und proximum desselben
werden könne; denn so Verhaltes sich bezüglich der materia prima
in ordine entitativo und deshalb ist der erste Stoff bezüglich
des Seins eine potentia mere passiva".

Der verehrte Herr Gegner wird sich ohne Zweifel erinnern,
zu wiederholtenmalen im hl. Thomas gelesen zu haben, dafs
dasjenige, was mit einem andern verglichen wird, mit diesem letz tern
nicht in j eder Beziehung übereinzustimmen brauche, denn sonst,
bemerkt der englische Lehrer, hätten wir keine Ähnlichkeit mehr,
sondern volle Identität. In welcher Beziehung habe ich demnach

den Willen an sich mit der materia prima verglichen?
Seite 84 meines Buches heifst es: „der Wille kann alle
möglichen Objekte wollen, zu einem bestimmten ist er nicht
hingeordnet. Ebenso kann er viele Akte ausüben, oder auch nicht
ausüben, aber zu keiner bestimmten Vollziehung oder
Nichtvollziehung seiner Thätigkeit ist er hingeordnet". Damit habe
ich einen Punkt der Vergleichung angegeben. Die materia
prima nämlich ist an sich eine reale Potenz, hat aber, für sich
betrachtet, keine Bestimmung. Sie ist an sich zu keiner
bestimmten Form hingeordnet. Verhält sich nun der Wille an
sich nicht so? Ist er an sich zu einem Gegenstande bestimmt?
Ferner: ist der Wille an sich für das Thätigsein, oder für das

Unthätigsein bestimmt? Dann wäre er in ersterem Falle
objektiv, in letzterem aber subjektiv nicht mehr frei. Kann
man also die Wahl des Vergleiches eine gar so unglückliche
nennen? Ein zweiter Vergleichungspunkt von mir war folgender:
„so wenig die materia prima sich selber die Form geben kann,
eben so wenig kann der Wille an sich sich die Thätigkeit
geben, sich aus dem Zustande der Möglichkeit in den der
Wirklichkeit überführen". Mufs man diesen Vergleich eben-



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 455

falls einen unglücklichen nennen? Kann vielleicht der Wille
an sich sich selber aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit

überführen? Keineswegs, sagt der Herr Kritiker, denn
derselbe bedarf dazu einer innern Veränderung, bedarf der
Hinzufügung einer neuen Kraft. Und diese Kraft nennen
wir ,motio physica'. Und diese ,motio physica' geht ,natura et
causalitate' der Thätigkeit des Geschöpfes voraus und ist
zu jeder Thätigkeit notwendig. Worin liegt aber dann die
so unglückliche Wahl meines Vergleiches? Olfenbar in der
zweiten Hälfte meines ersten Vergleiches. Ich habe nämlich
daselbst gesagt: „ebenso kann der Wille viele Akte ausüben,
oder nicht ausüben, aber zu keiner bestimmten Arollziehung
oder Nichtvollziehung seiner Thätigkeit ist er hingeordnet. Die
materia prima kann allerdings sich die Form weder geben,
noch nicht geben. Insofern ist hierin ein grofser Unterschied
festzustellen, aber wem in der Welt könnte es denn einfallen,
dem Vergleiche auch diese Bedeutung beizulegen, nachdem ich
die Worte: bestimmte Vollziehung oder Nichtvollziehung noch

eigens unterstrichen habe. Niemand kann folglieh darüber im
unklaren sein, worauf der Schwerpunkt gelegt wurde von mir.
Damit fällt die vorhin angezogene Note des Herrn Gegners in
ihr Nichts zurück. Ich habe die Wahl meines unglücklichen
Vergleiches noch durchaus nicht selber eingesehen, sondern ich
halte sie in dem Sinne, in welchem ich sie gemacht habe, heute
noch aufrecht, wie gestern und ehedem. Für Mifsdeutungen der
Art, wie sie hier vorkommen, darf man mich durchaus nicht
verantwortlich machen. Die stammen aus einer andern Quelle.

d) Die Lehre, dafs der Wille nicht eine passive, sondern
eine aktive Potenz sei, ist nicht erst vom „neuestenKommentator
des hl. Thomas" erfunden worden. Jahrhunderte lang haben
sich die Theologen darüber gestritten, ob der Wille eine potentia
passiva oder activa sei. So der Herr Gegner.

Ja, wenn dem so ist, dafs darüber schon Jahrhunderte lang
gestritten wurde, dann, so denke ich, werden wir zwei, der
verehrte Herr Kritiker und ich, die Frage auch nicht lösen. Es
wird also das Vernünftigste sein, dafs jeder bei seiner Ansieht
bleibt, ohne dafs wir uns gegenseitig noch weiter befehden. Viel
wichtiger ist, dafs der Begriff passive und aktive Potenz

genau fixiert werde. Auf diesem Wege, so hoffe ich mit aller
Zuversicht, werden wir uns um ein ganz Bedeutendes näher
rücken. In ordine operativo haben wir eine dreifache Potenz
zu unterscheiden. Die erste ist blofs aufnehmendes, leidendes
Princip, und diese nennen wir Stoff, Materie. Diese Potenz



456 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

verhält sich in ordine operativo rein passiv. Man
vergleiche aus S. Thomas: 1. p. q. 4. a. 1. — 3. d. 14. q. 1. a.
4. — Quodl. q. 10. a. 5. — 3. p. q. 32. a. 4. — 2. d. 18.

q. 1. a. 2. — ib. d. 30. q. 2. a. 2. — Darum sagen wir, der
Stoff sei an sich träge. Er bildet somit nicht Thätigkeits-
princip. In dieser Beziehung gleicht der Wille an sich
auch nicht dem Stoffe. Schiebt man mir diese Ansieht unter,
so kann ich nur mit S. Thomas sagen: „sicut Damascenus dicit,
non necesse est omnifariam et indefective assimilari exempla.
Q,uod enim est in omnibus simile idem utique erit et non
exemplum." 3. p. q. 2. a. 6. ad 1.

Eine zweite Potenz ist die Naturkraft. Die Kräfte der
Naturdinge sind aktive Kräfte, denn sie sind ununterbrochen
thätig und werden nicht vom Gegenstande bestimmt. Diese
fortwährende Thätigkeit, nebst derBestimmung zu Einem,
haben sie an sich oder von Natur aus. Auf Grund des ersten
Anstofses durch Gott wirken sie fort und zwar das ihnen
Bestimmte, selbstverständlich unter Gottes Mitwirkung, unter
Fortdauer jenes ersten Anstofses.

Eine dritte Potenz endlich sind die Kräfte im Menschen,
zumal der Verstand und Wille. Diese sind nicht immer thätig,
wie die Kräfte der Naturdinge, und auch nicht zu Einem
bestimmt, wie diese. Sie müssen daher in zweifacher Weise
bestimmt werden: zu dem Gegenstande, und zur Thätigkeit;
an sich oder von Natur aus sind sie weder zu dem einen, noch
zur andern bestimmt. Diese Bestimmung, aktiv gefafst, nennt
5. Thomas eine Bewegung, passiv genommen ein Bewegtwerden
oder Leiden im weitesten Sinne des Wortes.

Nun entsteht die Frage: soll man denVerstand und Willen
an sich aktive oder passive Potenzen nennen? Mit dem Stoffe
verglichen sind sie aktive Potenzen, denn sie bilden Principe der
Thätigkeit und sind auch manchmal thätig, was bei dem Stoffe
nicht zutrifft. Verglichen mit den Kräften der Naturdinge,
sind es passive Potenzen, weil sie bewegt werden, leiden,
manchmal aus der Potenz in den Akt übergeführt werden,
was bei den vorgenannten Kräften nicht der Fall ist. Diese
letztern fallen niemals in den Zustand der Potenz zurück. Was
mufs demnach vom Willen gesagt werden? Ist er an sich
eine aktive, oder eine passive Potenz? Unusquisque in
suo sensu abundet. Ich nenne den Willen an sich eine passive
Potenz. Ich sage ausdrücklich: an sich oder seiner Natur
nach, wie ich es auch im Buche gethan habe. Denn nirgends
habe ich behauptet, der Wille sei schlechthin oder überhaupt



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 457

nur eine passive Potenz. Dabei stütze ich mich auf folgende
Gründe aus den Werken des englischen Meisters:

Erstens sagt der hl. Thomas vom Willen, er leide, er
empfange, nehme auf. Das aufnehmende Princip ist aber
nach demselben hl. Thomas ein passives, nicht ein aktives.
Das aktive gibt, teilt seine Ähnlichkeit andern mit.

Zweitens lassen sich viele Aussprüche des hl. Thomas über
die aktive und passive Potenz kaum anders erklären. So sagt
er z. B.: die Natur unserer Sinne verlangt, dafs sie passive
Potenzen seien, wie Aristoteles im zweiten Buche über die Seele
beweist. Würden also die Heiligen bei der Auferstehung ihre
Sinnesthätigkeit nur dadurch ausüben, dafs die Sinne nur nach
aufsen hin ausstrahlen, aber nicht auch aufnehmen, so wären
die Sinne nicht passive, sondern aktive Kräfte. Diese Sinne
gehörten folglich nicht derselben Art an wie jetzt. 4. d. 44.

q. 2. a. 1. q. 3. Damit tritt die an mich gerichtete Frage des
Herrn Kritikers: „wenn nun aber auch die vis visiva nicht actu
thätig ist, hört sie etwa deshalb auf, eine potentia activa zu
sein? wird sie etwa dadurch eine potentia passiva?" in das

richtige Licht. Nun ist aber nach S. Thomas auch der Wille
ein aufnehmendes Princip. Folglich nenne ich ihn nicht ganz
mit Unrecht an sich eine passive Potenz.

Anderswo heilst es: „der habitus ist niemals in der aktiven
Potenz, sondern blofs in der passiven, und dieser habitus ist
vollkommener als diese Potenz", de potentia q. 1. a. 1. ad. 4.

Im Willen aber befinden sich wirklich habitus. Ferner: „Die
passive Potenz folgt dem Seienden in der Potenz, wie die
aktive dem Seienden in actu". 2. contr. Gen. c. 7. Nun
gesteht der Herr Gegner selber, der Wille sei an sich blofs
in der Möglichkeit zu handeln, also doch wohl in der Potenz.
„Die aktive Potenz kommt einem Dinge zu, insofern es actu
ist", ib. c. 8. Also die aktive Potenz in ordine operativo
kommt einem Dinge zu, insofern es actu handelt. Odersollen
wir diesen Ausspruch in dem Sinne verstehen: insofern es actu
existiert? Dann gäbe es in den Geschöpfen überhaupt keine

passiven, sondern nur aktive Potenzen. Es kann also nur
der erstere Sinn der richtige sein. Der Herr Gegner gibt aber

zu, dafs der Wille an sich blofs in der Möglichkeit zu
handeln sei. Foglich ist er an sich nicht aktive, sondern

passive Potenz. „Der Sinn ist eine passive Potenz, denn er
befindet sich nicht in actu in Bezug auf alles das, auf was sich
seine Thätigkeit durch die Natur der Potenz erstreckt. Es kann
nicht etwas geben, was alle Farben actu besitzt. Indem es



458 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

also von den Farben leidet, wird es in actu gesetzt, und ihnen
ähnlich, und erkennt sie. Ebenso erkennt der Verstand alles
Seiende. Keine Kreatur jedoch kann in actu sein bezüglich des

ganzen Seins, weil dieses unendlich ist. Dies kommt blofs Gott
zu. Daher vermag keine Kreatur zu erkennen ohne einen
Verstand, der passiv d. h. aufnehmend sich verhält. Weder
der Sinn noch der intellectus possibilis können folglich thätig
sein, wenn sie nicht durch ihre Aktiven vervollkommnet oder
bewegt werden", 3. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2. Mufs diese Lehre
des englischen Meisters nicht auch auf den Willen angewendet
werden? Es ist kaum anders möglich. „Eine bestimmte
Thätigkeit geht nur aus einem bestimmten Agens hervor.
Was sich also blofs in der Potenz befindet, ist nicht thätig,
weil es sich vielen gegenüber unbestimmt verhält". 1. d. 45.
q. 1. a. 3. Nach dem Zeugnis des Herrn Kritikers befindet sich
der Wille an sich blofs in der Möglichkeit zu handeln.
Er ist also an sich nicht thätig. Wie nennt man aber ein Ding,
das unthätig ist? Offenbar passiv, gleichwie wir sagen:
diesem und jenem gegenüber verhalte ich mich rein passiv.
„Aktives Princip ist etwas, insofern es actu und vollkommen
sich erweist. Ein Ding leidet hingegen, insofern es mangelhaft

und unvollkommen ist. Die aktive Potenz bildet das

Princip, auf ein Anderes zu wirken, die passive, von einem
Andern zu leiden". 1. p. q. 25. a. 1. Nach der Ansicht des
Herrn Gegners ist der Wille an sich blofs in der Möglichkeit

zu handeln. Der Wille an sieh mufs infolgedessen
mangelhaft und unvollkommen genannt werden, denn offenbar
verhält er sich vollkommener und weniger mangelhaft,
wenn er in der Wirklichkeit handelt. Ebenso leidet der
Wille an sich, einerseits vom Objekte, andererseits von der
,motio physica', die ,natura et causalitate' der Thätigkeit
desselben vorhergeht. Wenn er aber leidet, dann ist er an
sich eine passive, nicht eine aktive Potenz. „Von dem, was
die Thätigkeit des Agens aufnimmt, sagt man ebenfalls, es habe
eine Potenz. Und diese ist die passive Potenz." 1. d. 42.
q. 1. a. 1. ad. I. Der Wille nimmt die Thätigkeit des auf ihn
einwirkenden Objektes und den Einflufs der ,motio physica'
auf. Folglich ist er an sich eine passive Potenz.

Die Stellen aus S. Thomas, welche der Herr Gegner zu
meiner Widerlegung anführen zu müssen glaubt, treffen mich
somit nicht, Denn aus: 1. p. q. 82. a. 4 kann nur geschlossen
werden, dafs der Wille überhaupt auch aktive Potenz sei,
nicht aber, dafs er an sich eine aktive Potenz bilde. De



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 459

veritate q. 22. a. 9 beweist das gerade Gegenteil. Daselbst
zeigt nämlich S. Thomas, inwiefern der Wille bewegt werden
könne. Da aber Bewegt werden soviel heifst als sieh passiv
verhalten, leiden, so folgt daraus das gerade Gegenteil. Die
zweite vom Herrn Kritiker angeführte Stelle: de veritate q. 22.
a. 11. ad 5 besagt, dafs der Verstand den Willen objektiv
regiere, was somit ebenfalls beweist, dafs der Wille an sich
eine passive Potenz ist, denn sonst könnte er nicht bewegt
werden. Dasselbe gilt von den andern gegen mich in die
Schranken gerufenen Kommentatoren des hl. Thomas. An sich
bildet der Wille eine passive Potenz, schlechthin oder
überhaupt mufs man ihn eine aktive Potenz nennen. Ich habe bis

jetzt nicht eine einzige Stelle in den Werken des hl. Thomas
gefunden, in welcher gesagt würde, dasjenige, was sich in der
Möglichkeit oder Potenz befindet, müsse man aktiv nennen.
Sollte der verehrte Herr Kritiker eine derartig lautende Stelle
entdecken, so würde ich recht sehr bitten, mir dieselbe gefälligst
mitteilen zu wollen. Ich wäre dafür sehr dankbar, weil es mir
rein nur um die Sache selber zu thun ist. Bis dahin aber mufs
ich unbedingt an der Lehre des hl. Thomas festhalten, welche
derselbe in folgender Weise ausspricht: „es gibt eine aktive
Potenz, welcher der Akt entspricht, die Thätigkeit nämlich. Es
gibt aber auch eine andere Potenz, die passive, welcher der
erste Akt entspricht, nämlich die Form. Nichts aber leidet,
aufser auf Grund der passiven Potenz. Ebenso handelt nichts,
aufser in Kraft des ersten Aktes, der Form, de potentia q. 1.

a. 1. Sobald etwas von einem Andern bewegt wird, ist die
Potenz des Leidens und der Thätigkeit nicht dieselbe (1. c.
ad 16). In 1. 2. q. 10. a. 4 heifst es allerdings voluntas est
activum principium, allein es wird darin nicht gesagt, der
Wille sei dies an sich oder von Natur aus. Wenn er von
Gott bewegt werden mufs, davon spricht S. Thomas in diesem
Artikel, wenn er also leidet, so folgt seiner Theorie gemäfs,
dafs der Wille an sich eine passive Potenz ist. Aktive
Potenz wird er durch die doppelte Bestimmung resp. Bewegung,
welche vom Objekte und von Gott ausgeht und vom Willen
aufgenommen wird. Ob, und in wie weit ich von der Lehre des
hl. Thomas in diesem Punkte abgewichen bin, das mögen die
geehrten Leser beurteilen.

e) Der verehrte Herr Gegner sagt, ich scheine zu meiner
Ansicht von der rein passiven Potentiaütät des Willens
dadurch gekommen zu sein, dafs ich in einem fort die potentia
activa mit dem agens in actu verwechsle.



460 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

Das ist richtig. Aber auch das ist richtig, dafs S. Thomas
das Nämliche thut. Was sagt der englische Lehrer von der
aktiven Potenz? Der aktiven Potenz entspricht die Thätig-
keit oder actio, in welcher die aktive Potenz komplet wird.
Die aktive Potenz bildet das Princip, auf ein Anderes als auf
den von ihr hervorgebrachten Effekt zu wirken, 1. d. 42. q. 1.
a. 1. ad 1 und 3. Es gibt eine doppelte Potenz, die eine heifst
aktive, und dieser entspricht der Akt, nämlich die Thätigkeit,
die andere ist die passive Potenz, welcher der erste Akt, die
Form entspricht. Nichts aber leidet aufser auf Grund der
passiven Potenz. Ebenso erweist sich nichts als t hat ig, aufser
in Kraft des ersten Aktes, der Form. De potentia q. 1. a. 1.
Die aktive Potenz ist das Princip, auf ein Anderes zu wirken,
in sofern es ein Anderes ist. Wie die passive Potenz dem
Seienden in der Potenz folgt, so folgt die aktive auf das Seiende
in actu, denn jedes Ding handelt dadurch, dafs es in actu,
und es leidet dadurch, dafs es in der Potenz ist. Die aktive
Potenz kommt einem Dinge insofern zu, als es actu ist. 2. contr.
Gent. c. 7 und 8.

Welchen Unterschied macht also der hl. Thomas zwischen
der aktiven Potenz und dem agens in actu? Keinen, wie
jedermann sieht.

Der Herr Kritiker macht folgende Unterscheidung: aktive
Potenz nennen wir jene, die zu einer Thätigkeit hingeordnet
ist. Agens in actu dagegen heifst dasjenige, welches zusammengesetzt

ist aus dem Dinge, welches thätig ist aus der aktiven
Potenz, wodurch es diese Thätigkeit ausübt, und aus der
Thätigkeit selber, welche durch diese Potenz zustande kommt.
Er fügt noch bei, die potentia activa und das agens in actu
seien dem hl. Thomas himmelweit von einander verschiedene
Dinge. Wir wollen sehen, ob sich der Herr Gegner in dieser
Beziehung überhaupt mit dem hl. Thomas selber viel
beschäftigt hat.

Dem Herrn Gegner bildet der Wille an sich aus dem
Grunde eine aktive Potenz, weil er zu einer Thätigkeit
hingeordnet ist. Was sagt aber S. Thomas? „Der aktiven
Potenz entspricht die Thätigkeit, die actio". Kann man dies
vom Willen an sich behaupten? Nein, denn die Thätigkeit ist
nach dem Herrn Gegner ein principiatum, ein causatum
der aktiven Potenz. Ebenso befindet sich nach ihm der Wille
an sich blofs in der Möglichkeit zu handeln. Der
wirksamen Ursache in der Möglichkeit kann aber niemals die
Thätigkeit entsprechen. Die Thätigkeit ist etwas in actu, nicht



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 461

in der Möglichkeit, in potentia, während der Wille an
sich blofs in der Möglichkeit sich befindet. Der Potenz in
der Möglichkeit entspricht vielmehr das Leiden, nicht das

Thätigsein. Dieser Potenz entspricht nach der ausdrücklichen
Lehre des englischen Meisters die Form oder der erste Akt.
Ferner ist nichts thätig aufser in Kraft der Form, des ersten
Aktes. Besitzt der Wille an sich diesen ersten Akt, die Form?
Keineswegs, denn sonst wäre er nicht an sich in der blofs en
Möglichkeit zu handeln. Vergebens wird der Herr Gegner
im hl. Thomas eine Stelle suchen, in welcher gesagt wird,
dasjenige, was sich blofs in der Möglichkeit befindet, besitze eine
Form. Was eine Form hat, das ist in actu, nicht aber in der
Möglichkeit. Weiter wirkt die aktive Potenz auf ein Anderes.
Vermag dies der Wille an sich? Durchaus nicht, sagt der
verehrte Herr Gegner, denn der Wille an sich befindet sich blofs
in der Möglichkeit zu handeln. Zum thatsächlichen Wirken
bedarf er der ,praemotio physica'. Die aktive Potenz folgt überdies

dem Seienden in actu. Bildet der Wille an sich in
ordine operativo ein Seiendes in actu? Kein, sagt uns der Herr
Gegner, er ist vielmehr ein Seiendes in der Potenz, denn er
besitzt blofs die Möglichkeit zu handeln. Das Mögliche ist
aber in der Potenz, nicht aber in actu, und die aktive
Potenz kommt einem Dinge nach S. Thomas insofern zu, als
es in actu ist. Die Hinordnung allein zu einer Thätigkeit
genügt also dem Doctor Angelieus durchaus nicht, um den Willen
eine aktive Potenz zu nennen. Der Herr Gegner hätte darum
viel besser gethan, sich eingehender mit dem hl. Thomas zu
beschäftigen, statt uns zu sagen, was P. Suarez unter der aktiven
Potenz versteht, wenn er überhaupt mir gegenüber den Kachweis

erbringen will, ich sei vom hl. Thomas abgewichen.
Was versteht demnach der englische Meister unter der

potentia activa? Die potentia passiva zugleich mit einem Akte,
einer Form. Was ist nun dieser erste Akt, diese Form? Damit
kommen wir auf die praemotio physica zu sprechen. Was haben
wir uns unter der praemotio physica zu denken? S. Thomas
antwortet:

virtus naturalis quae est rebus naturalibus in sua institu-
tione collata, inest eis ut quaedam forma habens esse ratum
et firmum in natura. Sed id, quod a Deo fit in re naturali, quo
actuliter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam in-
completum per modum quo colores sunt in aëre et virtus in
instrumente artificis. de potentia q. 3. a. 7. ad. 7. Der Wille
an sich oder als passive Potenz ist also eine gewisse Form,



462 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

die ein vollständiges und festes Sein hat. Allein dasjenige, was
Gott in diesem Willen bewirkt, damit er thatsächlich
handle, ist etwas Unvollständiges dem Sein nach, also eine
Form mit einem vorübergehenden Sein, im Gegensatze zu
dem Willen, als passive Potenz aufgefafst, der ein festes Sein
besitzt. S. Thomas nennt die praemotio physica auch eine
Bewegung, beziehungsweise ein Bewegtwerden. In welchem Sinne
er dieses verstehe, sagt er uns selber: „forma recepta in aliquo
non movet illud in quo recipitur. Sed ipsum habere talem
formam est ipsum motum esse; sed movetur ab exteriori
agente, sicut corpus quod calefit per ignem non movetur a calore
reeepto, sed ab igne. de veritate q. 22. a. 5. ad. 8.

Damit ist der Begriff der aktiven Potenz vom hl. Thomas
selber genau angegeben. Der Wille als passive Potenz wird
von Gott bewegt. Diese Bewegung ist eine vorübergehend
im Willen aufgenommene Form, und dadurch wird er aktive
Potenz. Der passiven Potenz entspricht der erste Akt, die
Form. In Kraft dieses ersten Aktes, der Form, ist der Wille
an sich thätig, wird er aktive Potenz, agens in actu, und
dadurch formelles, unmittelbares Princip der Thätigkeit.
Jedes Ding handelt dadurch, dafs es in actu ist. Kur in dieser
Weise entspricht ihm die Thätigkeit. Nur in dieser Weise wirkt
der Wille auf ein Anderes, auf seine eigene Thätigkeit.

Die wirkliche Lehre des hl. Thomas läfst sich kurz in
folgende Punkte zusammenfassen:

1°. Die Kreaturen sind nicht blofs, d. h. sie sind nicht
um ihrer Existenz willen da, sondern der Zweck ihres
Daseins ist die Thätigkeit. Die Thätigkeit bildet die
Vollendung des Geschöpfes. Damit fällt das System der Occa-
sionalisten.

2°. Kein Geschöpf ist unmittelbar durch sich selber, d. h.
durch seine Wesenheit thätig. Dies kommt blofs Gott zu.
Darum hat Gott den Kreaturen Fähigkeiten oder Potenzen
gegeben, die zur Thätigkeit bestimmt oder hingeordnet sind.

3°. Diese Potenzen sind an sich passive Potenzen, d. h.
sie befinden sich an sich blofs in der Möglichkeit, thätig zu
sein. In der Wirklichkeit thätig zu sein, befindet sich an
sieh oder von Natur aus Gott allein.

4°. Den Potenzen in der Möglichkeit entspricht eine

Thätigkeit in der Möglichkeit. Und doch sind sie von
Gott bestimmt zu einer wirklichen, nicht zu einermöglichen
Thätigkeit. Sie müssen also dahingebracht werden, dafs ihnen
eine Thätigkeit in der Wirklichkeit entspricht, denn: omne



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 463

agens agit sibi simile, und die Thätigkeit ist ein Produkt, ein

Effekt in der Wirklichkeit der wirksamen Potenzen.
5°. Folglich müssen die Potenzen, die an sich oder von

Natur aus blofs in der Möglichkeit sich befinden, aus dieser
Möglichkeit herausgeführt werden. Sie müssen Potenzen in
der Wirklichkeit werden, denn nur so entspricht ihnen eine
Thätigkeit in der Wirklichkeit. Vermögen diese Potenzen
sich selber aus dem Zustande der Möglichkeit herauszuführen?

Keineswegs; denn alles, was in der Möglichkeit ist,
mufs in die Wirklichkeit übergeführt werden durch etwas, was
schon in Wirklichkeit ist. Dies gilt in ordine operativo
so gut, wie in ordine entitativo. Wirklichkeit in ordine operativo

hat an sich, wie gesagt, Gott allein. Er mufs folglich
die Potenzen in die Wirklichkeit überführen.

6°. Wie geschieht das? Er bewegt sie, d. h. er teilt ihnen
eine Art Form mit, die jene Eigenschaften besitzt, welche
S. Thomas früher von ihr angegeben hat. Durch diese von Gott
mitgeteilte und von ihnen aufgenommene Kraft oder Form
werden die an sich passiven Potenzen aktive oder ein agens
in actu, in der Wirklichkeit. Daher entspricht ihnen auch
die Thätigkeit in der Wirklichkeit, denn omne agens agil
sibi simile. Noch eine andere Gleichheit ist vorhanden. Die
Potenzen sind in diesem Zustande zusammengesetzt aus der
Möglichkeit, welche sie von Natur aus mitbringen und aus
der aufgenommenen Form, also aus Potenz und Akt; die
Thätigkeit ist ebenfalls zusammengesetzt aus Potenz und
Akt, aus der Wesenheit und Existenz.

7°. Die Aufnahme dieser von Gott der passiven Potenz
mitgeteilten Kraft durch die Potenz selber fällt mit der Thätigkeit

dieser Potenz nicht zeitlich, sondern nur der ,Natur und
Kausalität' nach auseinander. Immerhin jedoch müssen zwei
real unterschiedene Dinge auseinander gehalten werden.
Bei der Aufnahme dieser Kraft oder Form verhält sich die
Potenz eben aufnehmend oder passiv, bei der Thätigkeit ist
die Potenz selber aktiv. In operatione qua Deus operatur
movendo naturam, non operatur natura; sed ipsa naturae
operatio est etiam operatio virtutis divinae, sicut operatio instrument!

est per virtutem agentis principalis, de potentia q. 3.
a. 7. ad. 3. Oder: Operatio enim alicujus effectus non attribuitur
mobili, sed moventi. In illo ergo effectu, in quo mens nostra
est mota, et non movens, solus autem Deus movens,
operatio Deo attribuitur. In illo autem effectu, in quo mens
nostra et movet, et movetur, operatio non solum attribuitur Deo,

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 30



464 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

sed etiam animae. 1. 2. q. 111. a. 2. Aber vielleicht ist diese
Bewegung durch Gott identisch mit der Thätigkeit der
Potenzen? Nein, denn: licet motus sit communis actus moventis
et moti, tarnen alia operatio est t'acere motum, et alia
recipere motum. Unde et duo praedicamenta ponuntur facere
et pati. 2. contr. Gent. c. 57. n. 2.

Dieses ist in Kürze die Lehre des hl. Thomas. Dafs diese
Lehre himmelweit von den Ansichten des Herrn Kritikers
abweicht, liegt klar zu Tage.

f) Ich wollte in meiner Erwiderung auf die Recension meinen
geehrten Herrn Gegner retten und schrieb deshalb, dafs er
„unumwunden" anerkenne, das aktive Princip, die aktive
Potenz oder das agens in actu seien identische Begriffe.
Ich stützte mich dabei auf die vom Herrn Kritiker aufgestellten
Principien und zog daraus die logisch richtigen Schlüsse.
Mit ausdrücklichen Worten hatte der geehrte Herr Gegner
meine Ansicht allerdings nicht bestätigt. Im vorliegenden Hefte
legt er nun gegen diese meine Auffassung feierlich „Verwahrung"
ein. Nun gut: wem nicht zu raten ist, dem ist auch nicht zu
helfen. Der Herr Gegner mufs es sich dann gefallen lassen,
dafs ich ihm in einem fort Widersprüche mit dem hl. Thomas
und mit sich selber nachweise.

Der Wille ist nach dem Herrn Gegner eine aktive Potenz.
Dann entspricht ihm, gemäfs der Lehre des hl. Thomas, die
operatio, die actio in der Wirklichkeit. Wozu braucht er dann
noch die ,motio physica', die ,natura et causalitate' der Thätigkeit

vorhergeht? Die aktive Potenz bedarf im Sinne des
hl. Thomas keiner ,praemotio physica', sondern des
Simultankonkurses. Operatio naturae est etiam operatio virtutis
divinae. Der Wille befindet sich laut dem Zeugnisse des Herrn
Gegners blofs in der Möglichkeit zu handeln. Wie kann aber
das in ordine operativo Mögliche aktive Potenz sein? Die
aktive Potenz ist nach S. Thomas in der Wirklichkeit, nicht
in der Möglichkeit zu handeln. Und wie kann der Potenz in
der blofsen Möglichkeit eine Thätigkeit in der Wirklichkeit

entsprechen, wie S. Thomas sie lehrt? Ferner schreibt
der Herr Gegner, Feldner habe ganz richtig die praemotio
physica beschrieben als: „die Überführung der zwar handelnsfähigen,

aber actu noch nicht handelnden Kraft aus dem
Zustande der Möglichkeit in den Zustand der Wirklichkeit
des Handelns". Was für eine aktive Potenz ist das, die actu
noch nicht handelt, und infolge dessen erst übergeführt
werden mufs zum Handeln? Nach S. Thomas wird die aktive



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 465

Potenz niemals übergeführt zum Handeln. Dies geschieht
mit der passiven, mit der Potenz in der Möglichkeit, was
der Herr Kritiker selber zugesteht. Die aktive Potenz bringt
bereits eine Wirkung, die operatio oder actio hervor.

Der Herr Gegner schreibt ferner, der Wille an sich, also
in seinem Sinne die aktive Potenz brauche noch eine
vorhergehende innerliche Veränderung durch Hinzufügung neuer
Kraft. Wo hat der Herr Gegner im hl. Thomas je gelesen, dafs
die aktive Potenz erstens einer vorhergehenden, zweitens
einer innerlichen Veränderung, drittens einer neuen Kraft
bedürfe? Doch genug davon.

g) Der Herr Kritiker findet in meiner Schrift auch noch
ein anderes Curiosum, nämlich ein agens in actu, d. h. „ein
in Wirklichkeit thätig Seiendes", welches dennoch keinerlei Thätig-
keit ausübt.

Sehen wir uns den Text in meinem Buche etwas näher
an. S. 81: „es wurde bereits dargethan, dafs der Wille, wenngleich

er in actu oder agens in actu ist, sich doch noch seiner
eigenen Thätigkeit gegenüber passiv verhält, weil diese Thätig-
keit ein Accidens ist, welches dem Willen als seinem
Subjekte inhäriert. Insofern diese Thätigkeit Wirkung oder
Effekt des Willens ist, befindet sich letzterer nicht in der
Potenz zu ihr, verhält er sich ihr gegenüber nicht passiv,
sondern aktiv. Er bildet vielmehr die wirksame Ursache
dieses Effektes. Passiv ist der Wille nur, insofern die Thätigkeit

ein Accidens ist und dem Willen immanent inhäriert."
Ich meinerseits finde in der soeben gehörten Bemerkung

des Herrn Gegners drei Curios a, nämlich: erstens befafst sich
der Herr Gegner mit Textfälschungen; zweitens lehrt er
selber wortwörtlich das, was er mir vorwirft; drittens kennt er
die Scholastik nicht. Jedermann sieht, inwiefern ich den Willen
in actu, als agens in actu noch in der Potenz seiend genannt
habe. Nicht insofern der Wille in actu Ursache der Thätigkeit

ist, befindet er sich noch in der Potenz, sondern insofern
die Thätigkeit als Accidens dem Willen inhäriert. Der Herr
Gegner läfst mich ohne weiters sagen, der Wille in actu sei
ein in Wirklichkeit thätig Seiendes, welches dennoch keinerlei
Thätigkeit ausübt." Gegen ein so eigentümliches Mittel im
Kampfe um philosophische Eragen Verwahrungen einzulegen,
wäre viel zu viel Ehre für den Gegner.

Der Herr Gegner sagt forner, der Wille sei, obgleich er
an sich eine aktive, nicht eine passive Potenz bildet, noch
in potentia zu einem weitern actus, nämlich zur actio der

30*



466 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

Thätigkeit. Nun haben wir gehört, was der hl. Thomas
unter aktiver Potenz versteht. Da also der Herr Gegner den
hl. Thomas mir gegenüber verteidigen will, so folgt aus seiner
Argumentation mit mathematischer Genauigkeit, dafs der Wille
in actu oder als agens in actu „ein in Wirklichkeit thätig
Seiendes ist", welches dennoch keinerlei Thätigkeit ausübt, weil
es ja der Thätigkeit selber gegenüber im Verhältnisse der
Potenz steht. Findet endlich der Herr Kritiker darin ein
„anderes Curiosum", dafs jedes Subjekt zu seinem Accidens sich
wie die Potenz zum Akte verhalte, so weifs er eben nichts
von der Philosophie.

h) Der Herr Gegner will darthun, dafs ich behauptet hätte,
erst die Potentia in actu wäre das Princip der Thätigkeit, und
führt zu diesem Zwecke folgende Stelle aus meinem Buche an:
„wer gibt dem Willen, dem Thätigkeits ver mögen diesen
Akt, die Existenz, wodurch er in ordine operativo Wirklichkeit
hat, und infolge dessen Princip, Ursache wird? u. s. w.

Nun was ist denn ein Thätigkeitsvermögen? Ist das
kein Princip? Von welchem Princip rede ich also an den
angeführten Stellen? Offenbar vom formellen, unmittelbaren
Princip. Ein Thätigkeitsvermögen, das sich blofs in der
Möglichkeit zu handeln befindet, gleichwie eine Ursache, die
blofs in der Möglichkeit etwas verursacht, wird doch
nicht im eigentlichsten Sinne Thätigkeitsprincip resp.
Ursache genannt. Wird aber damit geleugnet, dafs es überhaupt
ein Thätigkeitsprincip resp. eine Ursache sei?

Hiermit schliefse ich den ersten Punkt ab. Es ist ein
wahres Glück für den hl. Paulus, dafs er nicht in unsern Tagen
lebt. Denn hätte er jetzt den Ausspruch gethan über den
Sohn Gottes: „habitu inventus est ut homo", es wäre ihm
gerade so ergangen w.ie dem P. Feldner mit dem Ausspruche: der
Wille an sich gleiche der materia prima, der Wille an sich
bilde eine passive, nicht aber eine aktive Potenz. Bezüglich
der Bennenung des Willens an sich habe ich früher bemerkt,
dafs jeder sie auffassen könne, wie er wolle. Nur darf er sich
dann nicht auf den hl. Thomas berufen. Was S. Thomas unter
aktiver Potenz versteht, habe ich im Vorausgehenden an der
Hand des hl. Thomas selber niedergelegt. Genügte die blofse
Hinordnung zur Thätigkeit, um eine Potenz in ordine operativo
zu einer aktiven Potenz zu machen, so wäre die materia prima
in ordine entitativo ebenfalls eine aktive Potenz, denn sie ist
zur Form hingeordnet.



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 467

Die Begriffsbestimmung des agens in actu durch den
Herrn Gregner erweist sich als ganz und gar unrichtig. Das

agens in actu ist ihm ein Zusammengesetztes aus dem Subjekte,
welches, aus der Potenz, wodurch das Subjekt thätig ist und
aus der Thätigkeit als der Wirkung. Dem zufolge hätte der
so oft ausgesprochene Grundsatz des hl. Thomas: „ein jedes
Ding sei thätig, insofern es sich in actu befindet" keinen andern
Sinn als diesen: „ein jedes Ding ist thätig, insofern es ein Subjekt

ist, welches eine Potenz besitzt, wodurch es sich als thätig
zeigt, und insofern die Thätigkeit ihm inhäriert". Mit andern
Worten: ein jedes Ding ist thätig, insofern es eine Thätigkeit
hat oder thätig ist. Auf das Prädikat: „geistreich" hat diese
Begriffsbestimmung sicher keinen Anspruch.

II. Ferner habe ich in meiner Erwiderung dem Herrn
Kritiker gegenüber nachgewiesen, dafs er die Bewegung des
Willens durch Gott, resp. das Bewegtwerden desselben mit der
Thätigkeit selber identifiziert. Dabei habe ich auf S. 413
und 416 seiner Recension verwiesen. Auf das antwortet der
Herr Gegner im vorliegenden Hefte: „auch hier habe ich wiederum
mehrmals S. 413 und 416 meiner Kritik aufmerksam Wort für
Wort durchgelesen, aber nichts von dem gefunden, was der
verehrte Gegner mir zuschreibt. Auf S. 416 wurde ausdrücklich
gesagt, die motio divina im passiven Sinne sei die dem Willen
von Gott mitgeteilte Bewegung, welche in ihm bleibt per modum
passionis transeuntis, so lange er will ,und in deren Kraft er
will'; die nunmehr vom bewegten Willen als selbständiges Prineip
ausgehende Wollensthätigkeit ist real identisch mit
der Bewegung, durch welche die bewegende erste
Ursache den unthätigen Willen in Thätigkeit
versetzt ha t."

a) Wen will denn der verehrte Herr Gegner eigentlich
täuschen? Hält er die Leser seines Jahrbuches wirklich für so

kurzsichtig und einfältig, dafs dieselben den eklatanten Widerspruch

nicht sofort herausfinden. Die Leser des ,Jahrbuches'
mögen sich bei Herrn Dr. Esser dafür bedanken. Ich behaupte,
der verehrte Herr Gegner identifiziere das Bewegtwerden
des Willens mit der Willensthätigkeit selber. Der Herr
Gegner antwortet, er habe dies in seiner Kritik nirgends
gefunden und schreibt genau fünf Zeilen darauf, die von mir
unterstrichenen Worte nieder! In der Recension selbst sagt der
Herr Gegner S. 416: ,jedoch machen wir darauf aufmerksam,
dafs sie (die Wollensthätigkeit) real identisch (gesperrt!)
ist mit der Bewegung, durch welche die bewegende erste Ursache



468 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

den unthätigen Willen in Thätigkeit versetzt hat". Das ist der
erste Widerspruch des Herrn Gegners mit sich selber.

Weiter: die Bewegung bleibt im Willen per modum pas-
sionis transeuntis, so lange er will und in deren Kraft er
will. Das heifst mit andern Worten: diese Bewegung bildet
die Kraft, wodurch er will, wodurch erthätigist; aber diese
Kraft, wodurch er thätig ist, unterscheidet sich nicht real von
der Thätigkeit selber. Das ist der zweite Widerspruch.

Ferner: Diese Bewegung geht ,natura et causalitate' der
Thätigkeit vorher. Allein sie ist real identisch mit der
Will ens thätigkeit. Das ist der dritte Widerspruch.

Überdies: die Willensthätigkeit, die actio, verhält sich zur
aktiven Potenz wie das principiatum zu seinem Principium,
wie das causatum zu seiner causa. Die Bewegung Gottes
aber ruht im Willen, also in der aktiven Potenz. Und doch
iat sie real identisch mit der actio. Die Ursache gilt demnach

dem Herrn Gegner als real identisch mit der Wirkung.
Das ist der vierte Widerspruch.

Endlich sagt der Herr Gegner auf S. 414 des vorliegenden
Heftes, die drei componentia seien real von einander
unterschieden. Diese drei componentia sind nach ihm: die res, quae
agit, die potentia activa, qua res agit, und die actio, qnam res
per potentiam activant agit. Potentia activa ist aber der Wille,
und in ihm bleibt die Bewegung per modum passionis
transeuntis. S. 417 aber ist die Willensthätigkeit, also die actio real
identisch mit der Bewegung, welche im Willen bleibt. Das
ist der fünfte Widerspruch.

Was der hl. Thomas diesbezüglich lehrt, haben wir gerade
früher gehört. Ich kann seine Ansicht, des Raumes wegen, hier
nicht wiederholen. Aber gehen wir zurück auf die allgemeinen
Principien. Was ist die Bewegung im passiven Sinne? Darauf
antwortet S. Thomas: die Bewegung im passiven Sinne ist der
Akt desjenigen, was in der Potenz existiert und insofern es in
der Potenz ist. Phy.sic-or. III. II. 3. Und was verstehen wir
unter actio oder Thätigkeit? Die actio ist der Akt des Agens,
ib. III. Y. 2. Das Agens aber befindet sich nicht in der Potenz,
sondern in actu. Somit ist die passive Bewegung das gerade
Gegenteil von der Thätigkeit. Leiden bedeutet nichts anderes,
als etwas vom Agens empfangen; die actio dagegen ist die
Thätigkeit, das Wirken des Agens auf ein Anderes. 1. c. 15.

Der Herr Kritiker bemerkt, ich scheine gar nicht
verstanden zu haben, was man unter motio divina im aktiven und
im passiven Sinne verstehen müsse. Er schreibt, sagt der



Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc. 469

Herr Gegner: „was ist die motio divina im passiven Sinne?
Der Herr Kritiker hat früher erklärt, -die motio divina sei die
Hinzufügung neuer Kraft. Im passiven Sinne mufs sie somit
die Aufnahme dieser neuen Kraft sein." Wir verstehen aber
unter motio divina activa et passiva sumpta etwas ganz
anderes. So schreibt Kardinal Mazzella: „creatio passive
accipitur ut aliquid ipsius creaturae, quae creari dicitur". Ähnlich
fassen wir auch die motio divina aktive auf pro actione, qua
üeus movet res ad agendum, p_assive aber pro termino hujus
actionis divinae, für das, was diese Thätigkeit Gottes in den
Geschöpfen hervorbringt.

Der Herr Gegner irrt sich sehr. Ich verstehe ganz gut,
was man unter der passiven Bewegung sich zu denken hat.
Dafür versteht weder er, noch Kardinal Mazzella die passive
Bewegung. Das, was der geehrte Herr Kritiker als terminus
der Bewegung angibt, ist nicht die Bewegung, resp. das

Bewegtwerden, sondern das Bewegtwordensein. Ipsum
habere talem formam est ipsum motum esse, hat S. Thomas,
wie wir früher gesehen, ausdrücklich erklärt. Bewegtwerden
und Bewegtwordensein dürfen aber in keiner Weise
identifiziert werden. Das eine bedeutet den Binflufs Gottes
aufnehmen, das andere ihn bereits besitzen.

Die Sache liegt darum ganz anders, als der Herr Gegner
sie darstellt. Kein Kommentator hat je behauptet, dafs die prae-
motio physica, die Aufnahme des göttlichen Einflusses auf den
Willen real identisch sei mit dem Willensakte, mit der
Willensthätigkeit selber. Die praemotio physica aufnehmen
bedeutet nun ganz dasselbe wie die Bewegung passiv
genommen. Die strittige Frage lautet folgendermafsen: die von
Gott mitgeteilte und vom Willen aufgenommene Bewegung
wirkt auch bei der Thätigkeit desselben mit. Das ist der
sogenannte Simultankonkurs, im richtigen Sinne aufgefafst. Ist
nun dieser Simultankonkurs real identisch mit der
Willensthätigkeit oder nicht? Jedermann sieht, dafs es himmelweit
verschieden ist zu sagen: das Aufnehmen dieser vorübergehend
mitgeteilten Form oder die motio im passiven Sinne bedeute
sachlich ein und dasselbe mit der Willensthätigkeit selber;
und zu sagen: diese angenommene Form sei sachlich ein und
dasselbe mit der Thätigkeit. Ersteres mufs als durchaus
unrichtig bezeichnet werden, letzteres erweist sich insofern als
richtig, dafs diese vom Willen aufgenommene Form das prin-
cipium formale der Thätigkeit bildet, oder, wie S. Thomas
sagt, die Kraft, wodurch der Wille handelt. Jede Form aber



470 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

intendiert agere sibi simile. Es handelt sich hier also gar nicht
um die passive Bewegung des Willens, sondern um die aktive,
wo sich der Wille bereits selber bewegt, eine Thätigkeit
ausübt. Gott wirkt aber auch mit bei dieser Thätigkeit des
Willens. Jetzt entsteht die Frage: üben diese beiden Ursachen
sachlich eine und dieselbe Thätigkeit aus oder nicht? Der
hl. Thomas spricht ausdrücklich von zwei Momenten. Das eine
nennt er die applicatio virtutis ad actionem, vom andern sagt
er, dafs ejus virtute omnis alia virtus agit, de potentia q. 3. a. 7.
Diese beiden Momente sind durchaus nicht sachlich ein und
dasselbe, denn warum zählt S. Thomas vier und nicht drei auf?
Und warum koordiniert er alle vier gleichmäfsig? Bei dem
ersten der zwei soeben erwähnten Momente greift die prae-
motio physiea Platz, bei dem zweiten aber tritt der Simultankonkurs

im Sinne des hl. Thomas in seine Rechte. Die prae-
motio physiea besteht darin, dafs die Thätigkeit Gottes i m
Willen eine vorübergehend existierende Form hervorbringt,
wodurch der Wille aus der Möglichkeit zu handeln in die
Wirklichkeit zu handeln tritt. Das ist die motio divina im
passiven Sinne. Diese motio im passiven Sinne ist keineswegs

real identisch mit der Thätigkeit des Willens,
denn ihr terminus ist der Wille, nicht die Thätigkeit des
Willens. Das sagt ja der Herr Kritiker selber in seiner
Recension S. 417. Bei dieser passiven Bewegung des Willens
handelt also der Wille noch nicht, sondern er kommt blofs in
die Wirklichkeit zu handeln. Darum geht dieser Zustand
,natura et causalitate' dem wirklichen Handeln voraus. Allein
weil der Wille in der Wirklichkeit zu handeln blofs ,natura et
causalitate' früher ist als das wirkliche Handeln, so beginnt
gleichzeitig eine andere Bewegung des Willens, nämlich

aus der Wirklichkeit zu handeln zum wirklichen
Handeln. Jede Thätigkeit der Kreatur vollzieht sich nach
S. Thomas vermittelst einer Bewegung. Actio secundum quod
est praedicamentum dicit aliquid fluens ab agente et cum
motu. 1. d. 8. q. 4. a. 3. ad 3. Die Thätigkeit von seiten
Gottes, also die motio activa ist die nämliche geblieben; nur
hat sie jetzt einen andern terminus, nämlich das wirkliche
Handeln des Willens. Aber die motio von seiten des Willens
ist eine andere geworden. Anstatt der motio passiva haben
wir jetzt die motio activa des Willens oder den Willen in der
Wirklichkeit, eine Thätigkeit setzend. Ist nun diese motio activa
des Willens real identisch mit der Thätigkeit des Willens
selber? Hein, denn die Thätigkeit ist ein Produkt, ein Effekt



Die Mystik des Angelus Silesius. 471.

des Willens. 3. p. q. 19. a. 1. Niemals kann die wirkende
Ursache real identisch sein mit der Wirkling.

Weiche m o t i o ist also mit der T h ä t i g k e i t real identisch
Die passive nicht. Die aktive oder der Wille in der
Wirklichkeit auch nicht. In welchem Verhältnisse steht der Wille
in der Wirklichkeit zu der Bewegung Gottes aktiv gefafst
bezüglich der Thätigkeit des Willens? Haben wir eine oder
zwei Thätigkeiten zu unterscheiden? Es ist nur eine und
zu dieser verhält sich der Wille wie das quod, die motio divina
wie das quo agit. In ejus virtute omne agens agit. Das ist
der Simultankonkurs des hl. Thomas. Von einer realen Identität

der Bewegung überhaupt kann man nur reden, wenn man
sie von seiten Gottes betrachtet.

Der Herr Gegner schreibt in seiner Recension S. 417 wörtlich

folgendes: „wenn Gott unsern Willen bewegt, so empfängt
jener durch die actio Gottes eine Bewegung, er gerät in
Bewegung. Hieraus ergibt sich eine zweifache wichtige Eigenschaft

der motio oder praemotio passive sumpta. Zunächst verhält

sich bei ihrem Empfang der Wille rein passiv, leidend,
nicht aktiv oder handelnd." Der Wille in diesem passiven
Zustande ist also sicher nicht real identisch mit der Thätigkeit

desselben. Im vorliegenden Hefte erklärt der Herr Gegner
S. 414, die actio oder Thätigkeit des Willens bilde ein prin-
cipiatum, ein causatum der aktiven Potenz, also des Willens,
und trotzdem hält er die Behauptung auch in diesem Hefte
aufrecht, ich stünde im Gegensatz zu dem hl. Thomas mit meiner
Ansicht: die motio divina im passiven Sinne unterscheide sich
real von der actio, wozu sie von Gott gegeben ward. Uber
einen solchen Vorgang das richtige Urteil zu fällen, überlassen
wir den geehrten Lesern.


	Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators des Hl. Thomas von Aquin

