
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 431

der scholastischen Theologen der von Kuhn als „äufserlich" und

unmöglich hingestellte physische" Einflufs bewirkt, indem er
die Teilnahme am eigenen göttlichen Geistesleben vermitteln
soll; denn die höchste Blüte des sittlichen Lebens ist nach

Kuhn eine göttliche Erucht, gleichwie und weil die tiefste Wurzel
des Geistes eine göttliche ist. Mit andern Worten: bei Kuhn
erscheint als Ergebnis der Entwicklung in der Seele bereits von
Natur vorhandener göttlicher Lebenskeime das, was sonst die

Theologen und wir dürfen sagen die göttliche Offenbarung selbst
als freies Gnadengeschenk, als donum superadditum betrachten.
Dafs diese Grundanschauung vom Übernatürlichen und seinem

Verhältnisse zum Natürlichen, die eine theosophische ist, das

Kuhnsehe philosophisch-theologische System durchwaltet, ist
leicht einzusehen, wenn man es nur versteht, die zerstreuten
Lehren zusammenzufassen und in einem gemeinsamen Brennpunkt

zu sammeln.

BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von Dr. G. GRUPP.

e) Lötzes Metaphysik.
Die Metaphysik ist der schwächste Teil der Lotzeschen

Philosophie, so anregend manche Untersuchung ist, imd dies
allein darum, weil Lotze ein lebendiger, klarer und sicherer
Gottesbegriff abging. Auf der höchsten Höhe der Forschung
überkam ihn eine idealisierende und pantheisierende Neigung,
der Geist Fichtes und Hegels überwältigte ihn in der Person
seines verehrten Lehrers Weifse. Während sein ganzes System,
soweit wir es bisher kennen lernten, einem Pluralismus in Herbart-
Leibnitzscher Form und einem ausgesprochenen Dualismus zwischen
Geist und Materie huldigt, gerät er in den höchsten metaphysischen

Fragen in ein monistisches Fahrwasser. Diesen Widerspruch

ans Licht gezogen zu haben, ist besonders das Verdienst
Ed. v. Hartmanns, dessen Führung wir hier folgen.

Jahrbuch fur Philosophie etc. VI. 2S



432 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Die Schrift Hartmanns über Lotze1 schliefst sich seinen andern
Schriften an, in denen er zeitgenössische Philosophen behandelt, und
berührt sich am nächsten mit seiner Abhandlung über Wundt in den
Preufsischen Jahrbüchern 1889. Wundt und Lotze sind unter den
modernsten Philosophen diejenigen, welche dem Philosophen des Unbewufsten
(Hartmann) am meisten Konkurrenz machen und seiner Alleinherrschaft
am meisten Abbruch thun. Nach ihrer Überwindung hofft IL. noch grö-
fsere Siege zu feiern. Daraus erklärt es sich, dafs er nacheinander Lotze
und Wundt behandelt und über beide nicht viel Gutes zu sagen weifs.
Wir von unserem Standpunkt aus können dieser Auseinandersetzung mit
Ruhe zusehen, und es ist uns am Sieg der einen oder andern Partei nicht
allzuviel gelegen. Besonders Wundt steht uns nicht näher als Hartmann,
und Lotze ist in seinen letzten Ansichten nicht viel empfehlenswerter
als Hartmann. Daher verfolgen wir mit Interesse die scharfsinnigen
Ausführungen Hartmanns über die Widersprüche Lotzes. Hartmanns
klare Analyse der Lotzeschen Ansichten ist um so willkommener, als er
in seiner so ganz verschiedenen Art der Darstellung jenen Ansichten eine

eigentümlich scharfe Beleuchtung gibt. Es ist allen, die Lotze kennen,
bekannt, wie schwer es ist, diesen beweglichen Geist zu fassen und ihm
feste Resultate abzugewinnen. Man kann viel von Lotze lesen, ehe mau

weifs, was er eigentlich sagen will. Mit Recht sagt H. von ihm, es gebe
bei ihm kein Ja, zu dem sich nicht irgendwo anders einmal ein Nein
finde. Wenn daher ein so entschiedener und konsequenter, wenn auch

nicht genug vorsichtiger und umsichtiger Denker, wie Hartmann, Lotze
bestimmte Aussagen gleichsam abnötigt, so mag das, abgesehen von der
kritischen Bedeutung, sogar zu unserer Kenntnis Lotzes beitragen. Freilich
gerade diese Abnötigung wird am Ende zum Schaden Lotzes gereichen-
Eine bestimmte Entscheidung in einer Richtung wird nicht seine ganze
Ansicht darstellen, und wenn dann damit anders — oft entgegengesetzt
— lautende Ansichten an andern Orten verglichen werden, wird man
leicht Widersprüche entdecken. II. kehrt begreiflicher Weise diese

Widersprüche mit Vergnügen hervor und wird dadurch doch oft ungerecht, so

sehr der Schein für ihn spricht.
Schon die Entwicklung des Substantialitäts- und Kausalitätsbegriffes

führt Lotze zu eigentümlichen Folgerungen und
Widersprüchen.

Den gewöhnlichen Substantialitätsbegriff, der einen
einheitlichen Grund mit vielen Kräften, Eigenschaften und Thätigkeiten
zusammenreimen will, fand Herbart undenkbar. Ein unveränderliches

einheitliches Wesen kann nicht veränderlichen Zuständen
unterliegen und eines nicht vieles sein. Lotze hält nun dieser

1 Lotzes Philosophie, Leipzig, Friedrich 1888.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 433

Ansicht entgegen, dafs wir aus eigener Erfahrung ein Wesen mit
veränderlichen Zuständen kennen, nämlich das eigene Ich mit
seinen wechselnden Gefühlen und Vorstellungen. In ähnlicher
Weise hätten wir nun nach Lotze bei allen übrigen, auch leblosen,
Substanzen die Möglichkeit veränderlicher Zustände und Thätig-
keiten zu verstehen. Diese Ähnlichkeit erstrecke sich nicht
blofs auf die allgemeine Möglichkeit eines Zusammenseins von
Einheit und Vielheit, sondern auch auf die Art und Weise, wie
das Ding seine verschiedenen Zustände zusammenfaßt, und
verlange die Annahme einer Beseelung aller Substanzen (Monaden).
Indem wir diesen Gedanken zurückweisen, können wir nur
billigen, was gegen Herbart des weiteren ausgeführt wird. Um
Einheit zu sein, brauche die Substanz nicht notwendig einfach
zu sein, wie eine monoton sich selbst gleiche Qualität, die
niemals selbst ein Reales, sondern nur Eigenschaft eines andern
Realen sein könne. Ein Einfaches könne gar nicht Einheit in
dem Sinne sein, dafs es das beharrliche Wesen eines Veränderlichen

ausmache. In dem weitern Verlauf der Untersuchung
verflüchtigt sich bei Lotze der Begriff einer zusammenfassenden
und substantiellen Einheit zu einer blofsen Form. Es ist eine
blofse Idee, in welcher der göttliche Geist die verschiedenen
Zustände und wechselnden Momente zur Einheit eines scheinbaren
Dinges verbindet, als Macht über die Zustände der Seele aber
wird die Idee zum Gesetz. Die substanzielle Einheit verwandelt
sich so zu „einem gegliederten Begriff, in welchem eine

gesetzgebende Formel eine Vielheit verschiedener Bestimmungen
zur Einheit zusammenfafst." Die Konsequenz dieser Anschauung
wäre ein Idealismus im Sinne Malebranches und Hegels, welche
alle Realität und Materialität in reine Gedanken auflöste. So
weit geht aber Lotze nicht, er hält daran fest, dafs die Idee
eines Dinges oder das Gesetz seines Verhaltens verwirklicht
und auf irgend eine Weise „in die Form wirkungsfähiger
Selbständigkeit versetzt werde," m. a. W„ dafs zur essentia
eines Dinges die existentia hinzutrete. Herbart nahm in
ähnlicher Verlegenheit seine Zuflucht zu einer unbegreiflichen
Setzung oder Position, wodurch die Idee zu einer Realität werde.
Lotze glaubt aber, dafs nur der göttliche Wille dieses Wunder
vollziehen könne, bemerkt jedoch gegenüber einer unzarten
Zerpflückung des Wirklichen in essentia und existentia, die stetige
Willensfunktion Gottes, welche die Realität (existentia) des Dinges
ausmacht, und die intellektuelle Anschauungsfunktion, welche ihre
Idee (essentia) ausmacht, seien unzertrennbar zusammengehörige
Seiten der einheitlichen Thätigkeit Gottes.

28*



434 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Wie diese Ausdrücke zeigen, sind die Dinge nicht etwa
zu Produkten göttlicher Thätigkeit, sondern zum unmittelbaren
Ausdruck dieser Thätigkeit selbst, welche stetig fortdauert,
herabgesunken. An andern Stellen freilich läfst Lotze die Dinge
Gott gegenüber selbständig sein, sie lösen sich gleichsam vom
Urgrund ab und geraten aufser Gott. Ja er läfst die Dinge
um so realer sein, je mehr sie für sich sind, am allerrealsten
wäre dann der bewufste Geist, welcher im höchsten Grade für
sich und niemals Mittel, sondern immer Selbstzweck ist.

Einen ähnlichen Widerspruch bietet die Erklärung der
Kausalität. Das eine Mal erklärt Lotze die Wechselwirkung sich
fernstehender Atome durch die verbindende Einheit Gottes, die
Wechselwirkung würde auf dem Zusammenhang zwischen zwei
Aktionen Gottes, deren Ausdruck die Atome wären, beruhen,
ein andermal schreibt er den Atomen ein Wissen um ihr
gegenseitiges Verhalten und dementsprechendes zweckmäfsiges Wirken
zu. Auf eine von diesen beiden Arten glaubt Lotze allein das

Kausalitätsproblem zu lösen.
Lotze geht nämlich von der bekannten Ansicht aus, dafs

alle Wirkung auf Fernwirkung hinauslaufe.

„Die Bewegungsübertragung durch Stöfs — so interpretiert Hartmann

den Gedanken Lotzes — scheint uns durch die sinnliche Erfahrung
ganz vertraut; das Nachdenken zeigt aber, dafs ohne die Dazwischen-
kunft abstofsender Kräfte gar kein verständlicher Grund für die Uber-

tragung der Bewegung von einem Körper auf den andern anzugeben ist
und der Vorgang logisch unbegreiflich bliebe. Eine anziehende oder
abstofsende Kraftäufserung wiederum kann nur stattfinden zwischen zwei
von einander räumlich getrennten Punkten, während sie hei zwei sich

berührenden, d. h. ineinanderfallenden mathematischen Punkten jede
Möglichkeit, sich zu entfalten, einbüfst. Zwei ausgedehnte Körper, die
einander berühren, können also nicht in den sich deckenden Berührungspunkten,

sondern nur in den sich nicht berührenden materiellen Elementen
anziehende oder abstofsende Wirkungen entfalten."

Dies angenommen fragt es sich, wie kann eine Kraft sich
von dem einen Ding oder Atom ablösen und einem andern Ding
zufallen und wie ist es möglich, dafs bei der Zustandsänderung
« des Atoms a eine Zustandsänderung ß des fernstehenden
Atoms b eintritt. Auf letztere noch schwierigere Formulierung
läuft die erstere hinaus, wenn man folgendes bedenkt. Eine
Kraft ist niemals ablösbar, wie ein Ding, wie ein Produkt
oder eine Hülle, in dieser Hinsicht ist sie vielmehr wie eine
Eigenschaft des Dinges, von welchem der Satz gilt: attributa
non separantur a substantiis, sie ist ein Vermögen, das wie ein



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 435

Zustand an dem Ding haftet und niemals verselbständigt
werden kann. Gesetzt aber auch, die Kräfte lassen sich
verselbständigen, sie lassen sieh übertragen, so entstände die Frage,
wie könnte die Kraft den Weg finden, der von einem Atom
zum andern führt, und wie findet sie. Einlafs bei dem zweiten
Atom?

Alle diese Schwierigkeiten vermag Lotze nur zu lösen,
indem er den Atomen ähnlich wie Leibnitz eine mehr oder
weniger dumpfe Empfindung beilegt, vermöge deren sie auch
ferne Vorgänge wahrnehmen und darnach ihr Verhalten einrichten.
Ja selbst diese Annahme genügt ihm nicht völlig, er hält noch
eine Vermittlung durch den Urgrund alles Seins, das absolute
Subjekt für nötig.

Wir können uns mit diesem Lösungsversuch nicht zufrieden
geben, sondern glauben, es genüge die Annahme eines materiellen,
aber imponderabeln alles durchdringenden „Äthers",
um die Wechselwirkung auch entlegener Dinge zu erklären.
Wie die neuere Physik annimmt, durchdringt der Äther alle
Dinge und ist vor allem der Träger der Lichterscheinungen,
aber auch als Vermittler der gegenseitigen Anziehung und Ab-
stofsung wird er vielfach zu Hilfe genommen. Wir möchten nun
dessen Bedeutung noch erweitern und ihn zum Vermittler
aller Wechselwirkungen überhaupt machen, so verschieden
sie sind. Der Äther pflanzt die im Innern eines Dinges
entstandene Veränderung durch eine Erschütterung fort, die
wahrscheinlich im umgekehrten Quadrat der Entfernung abnimmt,
wie das Licht. Die Verschiedenartigkeit der Veränderungen und
Wirkungen wird durch leise Modifikationen dieser Erschütterung
ausgedrückt. Man könnte dies vielleicht für unmöglich halten,
allein man erinnere sich, auf welch einfache Weise die Katur
die Bewegung des Äthers, der Luft und der sich berührenden
Moleküle zu verändern braucht, um so verschiedenartige Farben
und Töne, Wärme- und Elektrizitätserscheinungen hervorzurufen,
wie sie uns bekannt sind. Eine Fernwirkung im Sinne Lotzes
aber ist schon deshalb auszuschliefsen, weil auch die menschliche

Seele, so hoch organisiert sie ist, Fernwirkungen im
gemeinten Sinne weder erleidet noch ausübt, sondern für alle
Wahrnehmungen und Empfindungen der Vermittlung durch sinnliehe

Mittel bedarf.
Die von uns vorgeschlagene Lösung des Kausalitätsproblems

würde auch die Versöhnung des frühem Dynamismus mit dem
heute allein herrschenden Ätomismus herbeiführen und zur
Erkenntnis führen, dafs eine Zerpflückung des Katurganzen in eine



436 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

diskontinuierliche Atomenwelt und die Isolierung der Atome
ebenso unrichtig ist, wie die Verschmelzung aller Unterschiede
in einem Kräftecontinuum. Man soll die Welt nicht in lauter
Stäubchen zerreiben und nicht zu einem Klumpen zusammenballen

wollen, und weder die Analogie eines Sternenheers noch
eines unterschiedslosen Meeres genügt, das Welträtsel zu lösen.
Beides mufs vielmehr beisammen sein, eine kontinuierliche Einheit
und eine diskrete Vielheit, um den Zusammenhang und die
Wechselwirkung ebenso zu erklären, wie den Unterschied und
die Selbständigkeit der Dinge. Doch kehren wir zu Lotze zurück!

Noch unannehmbarer als Lotzes Lösung des Substanz- und
Kausalitätsbegriffes, ist seine Behandlung des Baumes und der Zeit.
Aufserhalb unseres Bewufstseins gibt es nach Lotze nicht nur
keinen Raum in unserm Sinne, sondern auch nicht einmal etwas
Ahnliches oder Homologes. Die Dinge sind raumlos und ihre
gegenseitigen Beziehungen vollziehen sich ohne Raum. Nur wir
sind es, welche diese raumlosen Beziehungen in die Sprache
unserer Raumvorstellung übersetzen. Die Atome sind übersinnliche

Wesen, welche mehr oder weniger erregbar sind, intensive
Wirkungen setzen und in engeren oder weiteren Beziehungen
und Verwandtschaftsgraden stehen und darnach allein richtet
sich unsere Raumanschauung und versinnlicht die Beziehungen
der Atome in einem Neben- oder Hintereinander derselben.

Ähnliche Vorstellungen schweben Lotze auch bei der Analyse
des Zeitbegriffes vor, auch hier müht er sich mit der Vorstellung
einer zeitlosen Entwicklung des Inhalts eines Atoms oder Wesens
ab. Seine Entscheidung streift hart an der Ansicht vorbei, dafs
es rein logische, beziehungsweise kausale Abhängigkeits- und
Zusammenhangsverhältnisse sind, welche wir in die Anschauungsform

der Zeit übersetzen. Wenn er dennoch nicht bei dieser
Ansicht stehen bleibt und das logische Verhältnis von Grund
und Eolge von dem realen Verhältnis der Ursache zu ihrer
Wirkung unterscheidet, so geschieht es nur mit einer gewissen
Resignation und Unbefriedigtheit und in seiner Religionsphilosophie
kehrt er aufs neue zu dem fallengelassenen Gedanken zurück.

7. Der Positivismus.

Der von England aus bei uns importierte Positivismus ist
ein eigentümlich skeptisch modifizierter Empirismus. Die mittelbare

oder unmittelbare Erfahrung und die durch die Erfahrung
gebotenen aber innerhalb ihres Bereiches fallenden Folgerungen,
lehrt dieses System, sind das allein Gewisse; unsicher aber und



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 437

ungewifs ist alles Transcendente und zwar nicht nur alles
Transcendente im theologischen, sondern auch im metaphysischen
Sinne, kein Schlufs vermag hier eine Brücke vom Positiven zum
Hyperempirischen zu schlagen und auf diesem Gebiete ist die
Skepsis unbedingt in ihrem Kecht.

Der frühere Empirismus hat immer noch etwas Transcen-
dentes und Metaphysisches anerkannt, nur Hume hat ganz die
Konsequenzen des modernen Positivismus gezogen und alle
metaphysischen Begriffe, wie Substanz und Kausalität, verworfen.
Nicht nur das Innere der Dinge ist unerkennbar, sondern ihr
Ansich überhaupt, ihre Realität, ihr Sein und Wirken, weil es
weder der mittelbaren noch der unmittelbaren Erfahrung (dem
Experiment) zugänglich ist. Die Wissenschaft hat es nur mit
Erscheinungen zu thun und soll diese rationell bearbeiten. Die
Naturgesetze sind nur Gesetze der Erscheinungen, aber sie sind
deswegen um nichts unsicherer, als wenn sie als Gesetze der
Dinge selbst ausgegeben würden. Die Metaphysik, welche sich
erdreistet, das Innere der Dinge zu erforschen und Begriffe wie
Substanz, Kraft, Wirkung und Bewegung analysieren will, ist
auf Vermutungen und Phantasieen angewiesen, und der eine Meta-
physiker widerspricht daher dem andern. Sobald man sich aber
mit dem allein Sichern und Positiven begnügt, wie die
Astronomen, Physiker und Biologen, ist eine allgemein gültige
widerspruchsfreie Wahrheit zu erreichen. Die Metaphysik ist
unfruchtbar; erfolg- und ergebnisreich ist allein die positive
Forschung.

Es braucht kaum bemerkt zu werden, dafs mit Aufgabe
der Metaphysik der Philosophie eigentlich der Boden entzogen
wird, denn in der Metaphysik gipfelt ihr Bestreben, und wer die
Metaphysik verwirft, der verstümmelt auch die Ethik und Psychologie,

ja auch die Logik, so sehr sich die Positivisten um die
Logik anzunehmen scheinen. Sie haben sich ja in der That
schlechte Verdienste um die Logik erworben. Nicht blofs haben
sie alle deduktiven Elemente aus ihr beseitigt, sondern auch die
Tragweite des Schlusses geschmälert. Der von mir Kausalschlufs
genannten Art des Syllogismus1 können sie keine weitgehende
Bedeutung zuteilen, da es sonst möglich würde, auf etwas
Metaphysisches oder Transcendentes zu kommen.

Trotz ihres Namens haben die Positivisten sich bisher nur
im Negativen stark gezeigt, sie waren reich an skeptischen Be-

1 Vgl. meinen Aufsatz: „Die logischen Gänge des Denkens" im
Phil. Jahrb. IV, 271 ff.



T38 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

denken, an zerstörenden Gedanken, aber arm und schwach im
Aufbauen, und ihr Ansehen und ihren Einflnfs verdanken sie
nur der geneigten Stimmung, die sie in unserem naturforschenden
und oberflächlichen Zeitalter bei den Vertretern der sogenannten
exakten Wissenschaften fanden. Die Positivisten gebenden stille
gehegten Gedanken der experimentierenden, zählenden,
sammelnden und registrierenden Gelehrten Ausdruck und
scheinbare Begründung, die um so willkommener war, als sie
von philosophischer Seite selbst auszugehen schien. Wie oft
haben wir schon von Leuten, die von Positivismus so wenig
wufsten wie von Empirismus, hören müssen, was hat euer
Philosophieren für einen Wert? Ihr bringt es doch zu keinem Re-
sultat und werdet das Welträtsel doch nie lösen! Die Ursache
solcher Ausrufe liegt aber nicht, wie man glauben könnte, nur
in der Wertlosigkeit der Wissenschaft, sondern in dem
Unvermögen, ihr zu folgen. Es ärgert manchen, dafs andere mehr
wissen wollen, als sie, dafs sie tiefer eingehen und sich höher
erheben. Ein längeres Verweilen auf abstrakter Höhe ist vielen
zu beschwerlich, es ist ihnen nicht möglich, sich von der nächsten
Wirklichkeit zu emanzipieren und sich nach innen zu wenden.
Zu dieser Gattung Menschen gehören leider auch viele Gelehrte
mit Seciermesser und Aktenbündeln, deren Verdienste wir sonst

gern anerkennen. Ihre „exakten" Forschungen haben ja gewifs
ihren Wert, und die Philosophen sind weit entfernt, diesen Wert
bestreiten zu wollen, allein sie sollen auch ihrerseits anerkennen,,
dafs es etwas anderes ist, zu sammeln, zu registrieren und zu
vergleichen, und etwas anderes zu denken und auf den Höhen
der Spekulation zu wandeln. Nicht jeder hat Neigung und
Fähigkeit, sich in Folianten zu begraben und Notizen zu sammeln,
wie nicht jeder für die Reflexion und Spekulation geschaffen ist.
Diese Thatsaehe sollte man namentlich auf der „positiven" Seite
anerkennen und nicht ohne weiteres alles als Hirngespinst und

vage Vermutung unbesehen verwerfen, was die Philosophie
in Jahrhunderte langer Arbeit zu Tage gefördert hat. Leider
war es zum Teil die unheilvolle Entwicklung der modernen
Philosophie, welche diese Mifsachtung verschuldet hat. Bei Hegel
und Konsorten vermochten freilich die Vertreter exakter
Forschung keine ehrliche Wissenschaft zu entdecken. Sie fanden
bei den „Positiven" ihre Männer, hier fanden sie alle ihre
Voraussetzungen und stillen Gedanken verfochten. War doch der
Vater der Positiven, A. Comte, allein selbständig und originell
auf jenen positiven Gebieten, welche jetzt als alleinige Domäne
echter Wissenschaft erklärt werden. Im Gebiete der Philosophie



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 439'

war Comte, wenigstens wie unser Gewährsmann Gruber1 die
Sache darstellt, blofser Dilettant, ohne Tiefe und Schärfe des

Gedankens, wie er denn auch den Gemeinsinn allein anwendet
und anerkennt. Seine Gedanken über Philosophie sind so platt
und alltäglich, dazu in einer so schlechten, unfranzösichen und
eleganzlosen Sprache niedergelegt, dafs es nur Engländern
einfallen konnte, in ihm eine philosophische Gröfse zu finden.
Dagegen entwickelt er über Physik, Chemie und Biologie einerseits-
und über die geschichtliche Entwicklung andererseits anregende
Gedanken. Man sieht, dafs er hier eher zu Hause ist, als in
der Philosophie.

Die Mathematik ist nach Comte die Grundwissenschaft
sowohl hinsichtlich der Methode als hinsichtlich ihres
Gegenstandes, sie ist die Grundquelle aller Positivität. Auf die
Mathematik lassen sich alle Erscheinungen zurückführen, sei

es, dafs man ihre statische und dynamische oder auch ihre
qualitative Seite ins Auge fafst. In der That ist die Astronomiein

ihrer durch Kepler und Galilei begründeten Form nur eine
angewandte Mathematik, und ebenso hat die Physik ihre
höchsten Triumphe in der mathematischen Berechnung der ihr
angehörigen Phänomene gefeiert. Alle Qualitäten, wie kalt,
schwer, farbig, werden in Bewegungsverhältnisse aufgelöst, und
die Bewegung selbst erschliefst sich in der Mechanik
mathematischer Betrachtung. Doch entspricht die Physik nicht in
demselben Grade wie die Astronomie dem positiven Ideale
mathematischer Wissenschaftlichkeit, sie enthält noch viel zu viel
irrationale Momente, störende Faktoren, wie Reibung, Widerstand

des Mittels u. s. f. Die Astronomie steht logisch und sachlich
der Mathematik am nächsten, sie ist bis jetzt allein vollständig
positiv geworden und bedarf am wenigsten teleologischer und
metaphysischer Voraussetzungen. Die Physik verleiht dagegen dem
Menschen Kräfte, welche ihm Wunder entbehrlich machen.
Sie hat auch vor der Astronomie eine Methode voraus, nämlich die
Experimentation. Diese Methode, „dieser Teil der universalen
Logik" hat in der Physik ihr eigentliches Gebiet. Sobald in
der Physik das Gebiet des Experimentes überschritten wird

1 Aug. Comte, der Begründer des Positivismus v. Herrn. Gruber,
S. J., Freiburg, Breisgau 1889. Der Referent hat einigemal versucht,
in die eigenen Worte Comtes einzudringen, wurde aber durch die
unglaubliche Weitschweifigkeit und ungenießbare form dieses Philosophen
immer wieder abgeschreckt. Um so gröfseren Anspruch auf unsern Dank
hat Gruber, der die Comteschen Werke wacker durchforscht hat und ihre-
Quintessenz in übersichtlicher und klarer Form bietet.



440 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

und die tiefere Frage nach dem Woher gestellt wird, mufs sie
sich in unkontrolierbare Hypothesen einlassen, deren Wert
zweifelhaft ist (z. B. die Äthertheorie).

An die Physik schliefst sich nach Comte die Chemie und
Biologie an, und zwar unmittelbar, ohne dafs ein vorgeblicher
Unterschied zwischen anorganischen und organischen Stoffen eine
Kluft in der Entwicklung der Wissenschaft bilden würde. Es gibt
•keinen Widerstreit zwischen der lebenden und leblosen Natur,
vielmehr besteht das Leben in der harmonischen
Wechselbeziehung zwischen lebendem Wesen und umgebendem Mittel,
welches den ununterbrochenen innern Prozefs der Neubildung
und Zersetzung ermöglicht. Auch zwischen Tier und Mensch
besteht kein Unterschied. Die Seelenvermögen sind im Gehirn
begründet. Der menschliche Verstand ist ganz durch die affektiven

Triebe bestimmt oder wie schon Condorcet sagte, ganz
vom Willen oder Instinkt abhängig. Ein andermal drückt
Comte den gleichen Gedanken so aus: „Die Vernunft ist nichts
anderes als ein veränderlicher Instinkt", und folgert durch
Umstellung: „Der Instinkt ist nichts anderes als die fixierte Vernunft."

In die Geschichtsphilosophie warf Comte den ganz orginellen
wenn auch einseitig übertriebenen Gedanken hinein, die ganze
geschichtliche Entwicklung lasse sich in ein theologisches,
metaphysiches und positives Stadium zerlegen. Die theologische
Weltansicht sei für den Anfang der Kultur notwendig gewesen,
weil sie allein der Menschheit den nötigen Impuls und die
nötige Gemeinschaft zu kultureller Arbeit gegeben habe, und
•sie lasse sich selbst wieder in drei Hauptformen unterscheiden.
Die erste Form bilde der Fetischismus mit seiner pantheistischen
Allbeseelung, die zweite der Polytheismus. Der Polytheismus
habe sich der Wissenschaft und Kunst sehr förderlich erwiesen,
jener indem seine abergläubischen Beobachtungen den Geist der
Beobachtung überhaupt erweckten, und dieser indem er mit seiner
Götterwelt die Phantasie erfüllte. Charakteristisch für den
Polytheismus sei die Sklaverei und die Vermischung der geistlichen und
weltlichen Gewalt. Erst die dritte Hauptform des theologischen
Stadiums, der Monotheismus, habe die geistliche und weltliche
Gewalt getrennt und die Sklaven emancipiert. In seiner
eigentümlichen Art komme der Monotheismus am reinsten zum
Ausdruck im römischen Katholizismus, dessen moralischer und
intellektueller Wirksamkeit er alle Anerkennung zollt. Das

metaphysische Stadium wird eingeleitet durch die
mittelalterlichen Scholastiker und iRechtsgelehrten und kam in der
Reformation zum Durchbruch. Das eigentliche Princip der



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 441

Reformation ist die Freiheit der Forschung und die moralische
Freiheit: „Als die Macht der religiösen Überzeugungen zu
-schwach geworden war, die Leidenschaften zu bändigen, hat
•die Reformation, sagt Comte, das erlösende Wort gesprochen".
Die gerade Fortsetzung der Reformation bildet der Deismus,
die Aufklärung und die Revolution. Daneben entwickelt sich
bereits das positive System, dessen Grundlage Comte bis zum
mittelalterlichen Aufschwung der Industrie zurückverfolgt.1 Doch
hat es seine eigentliche Entfaltung erst mit Beginn der neuen
Zeit, mit Ausbildung des Post-, Kolonial- und Bankwesens
erhalten. An die veränderten Wirtsehaftverhältnisse schliefst sich
•eine Umgestaltung der Weltanschauung an, die jedoch erst im
Werden begriffen ist. Zu seiner vollständigen Durchführung
bedarf das positive System einer hierarchischen Organisation,
deren Grundzüge Comte im Anschlufs an kirchliche und St.
Simonistische Ideen entwirft. Ich enthalte mich einer Kritik
dieser geschichtsphilosophischen Konstruktion, da aus meinem
eben citirten Werke „System und Geschichte der Kultur" zur
Genüge erhellt, wie weit ich sie für richtig halten kann (siehe
I, 73, 131, 164; II, 96, 118, 345, 438, 494).

Das Hauptwerk Comtes, in dem er diese Lehre entwickelt:
Cours de philosophie positive war 1835 —1841 in 6 Bänden
erschienen und fand nur sehr langsam Beachtung. Nach 1841
fallt ein gewisser Umschwung in Comtes Geistesleben, leider
eine Wendung zum Schlimmem. Von seiner Frau getrennt liefs
er sich in den Verkehr mit einer gewissen Clotilde de Vaux
•ein, die auf ihn einen bezaubernden Eindruck machte und der
er nach ihrem Tod als seiner „heiligen Gefährtin", seinem „Engel"
-eine schwärmerische Verehrung zollte, obwohl ihre Verbindung
nur ein Jahr gedauert hatte. Er bildete einen förmlichen
Gottesdienst mit asketischen und liturgischen Formen aus.
Clotilde wird in seiner Phantasie zum Ausdruck und Symbol
seines Menschheitsideales. Die Menschheit nämlich, nicht Gott
soll nach C. in Zukunft den Mittelpunkt der religiösen Gefühle
bilden, und die Religion ist nichts anders als die durch Liebe
•und Glaube bewirkte Einheit der Menschen. Die Menschheit
ist das grofse Wesen, dem alles unterthan ist, die Erde (der
.grofse Fetisch) und der Weltenraum (das grofse Mittel). Doch
wird ihr nur die öffentliche Verehrung in den Kirchen unmittelbar

gewidmet, der persönliche Kult mufs sich auf das Weib
1 Mit Recht preist Comte das Mittelalter wegen seiner Verdienste

um Industrie und Handel, vgl. Belege in meinem „System und Geschichte
•der Kultur" II, 31, 33, 35, I, 71.



442 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

beziehen, „in welchem die Sympathie, die Quelle aller Einheit,,
vorherrscht. Dasselbe ist die beste Personifikation des Grofsen
Wesens." Unter den verschiedenen weiblichen Typen ist für
jeden die Mutter, die Gattin und Tochter diejenige, durch deren
Kult das Gefühl der Ehrfurcht für die Menschheit genährt
werden soll. Die nähere Art und Weise des positiven
Kultusbesteht in einer ekelhaften, oft an Wahnwitz grenzenden
Nachäffung des christlichen Kultus. Wenn schon seine Anhänger
ob solcher Auschreitungen einer überreizten Phantasie an dem-

Verstände ihres Meisters zu zweifeln anfingen, so fällt uns die
starke Dosis Wahn- und Blödsinn noch mehr auf, die er seinem
Systeme zuletzt beifügte.

Eine eigentliche Bedeutung erhielt Comtes System erst
durch die begeisterte Zustimmung Stuart Mills. Mill war ein
klarer, scharfsinniger Denker, dem nur die schöpferische Orginalität
und der Tiefsinn gebrach. Das Werk Comtes kam ihm gerade
recht zum Abschlufs und zur Ergänzung seines echt englischen
empirischen Denkens. Haben doch die Engländer von jeher
einem verständigen Empirismus gehuldigt, ohne deswegen von
allen Phantastereien frei zu bleiben. Im Frauenkultus war
z. B. Mill kein geringerer Schwärmer als Comte und hat durchaus

unpraktische Vorschläge zur Frauenemanicipation gemacht.
In die Fufstapfen Mills trat Herbert Spencer, über

dessen Philosophie uns zwei prächtige Schriften vorliegen,
nämlich „die Grundlage der Spencerschen Philosophie von
Gaquoin" und „Spencers Ansicht über das Verhältnis der
Religion zur Wissenschaft von Gideon Spicker." Beide Schriften
sind ebenso treu und gewissenhaft in Darlegung der fraglichen
Lehre, als scharfsinnig und gerecht in der Kritik, und wir
können beiden Verfassern in allem, was Spencer betrifft,
beistimmen, wiewohl wir die idealistischen Voraussetzungen des
einen und die pantheistisch-spinozistische Anschauung des andern
nicht teilen.

Das „System der Philosophie" H. Spencers hat zwei
Abteilungen, das Unerkennbare und das Erkennbare. Zum
Unerkennbaren rechnet er alles Metaphysische und zum Erkennbaren

das gesamte Gebiet des innern und äufsern Sinnes oder,
wie er es nennt, das der schwachen und das der lebhaften
Kundgebungen oder der objektiven und subjektiven Welt, des Ich
und Nichtich, so weit es sich innerhalb unseres Bewufst-
seins darlegt. Denn was aufserhalb des Bewut'stsein liegt,
das Ding an sich, ist unerkennbar. Darin stimmt Spencer mit
Kant überein, welchen Comte nicht berücksichtigt hatte.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 443

Mit Scharfsinn weist Spencer die Widersprüche der Meta-
physiker und der metaphysischen Begriffe nach, des Raumes
ü. B., der von den einen als rein apriorisch, von den andern
als dinghaft aufgefafst wird, ferner im Begriff der Wirkung (siehe
oben S. 434). Das Verhältnis der Bewegung zur Ruhe ist
zweideutig, die wahrgenommene Bewegung ist nie die absolute,
sondern eine relative und der Übergang von der Bewegung
zur Ruhe ist unbegreiflich. Unser ganzes Erkennen läuft nach
Sp. auf ein blofses Klassificieren hinaus, ein Verbinden des
Gleichen und Unterscheiden des Ungleichen, auf die

Anpassung innerer B eziehungen zu äufseren Beziehungen
•des Neben- und Nacheinander (Koexistenz und Folge),
m. a. W. unser Erkennen ist relativ.

Eben so widerspruchsvoll seien die Ansichten über die
Entstehung der Welt. Die einen sagen, sie sei selbstexistent
(Materialisten) oder selbst erschaffen (Pantheisten) oder von
einem äufseren Urheber erschaffen (Theisten). Sowohl in Bezug
auf die Materialisten als Theisten bestreitet nun Spencer, dafs
eine Selbstexistenz denkbar sei. Man müfste annehmen, diese
Existenz hätte keinen Anfang genommen und schliefse eine
unendliche Vergangenheit ein. Eine unendliche Vergangenheit
aber sei unvorstellbar. Das Selbstexistierende könne nicht
begrenzt und daher weder a) verursacht oder bedingt noch b) selbst
Ursache sein. Nehme man aber etwas Unverursachtes an, so habe

man die Hypothese von der Verursachung fallen gelassen und
dem Ursache um Ursache verlangenden Kausalitätsdrang der
Vernunft widersprochen, die Kausalreihe werde abgeschnitten.
Das Unbegrenzte und Unbedingte könne auch b) nicht Ursache
eines andern sein, denn es verlange ein Sein aufserhalb aller
Beziehung, eine Ursache aber bestehe nur in ihrer Beziehung zu
ihrer Wirkung. Dazu komme, dafs beim Absoluten das Stehen
aufserhalb aller Beziehung und das Treten in Beziehung oder die
Periode vor der Weltschöpfung und der Beginn der
Weltschöpfung auseinander gedacht werden müsse. Allein im Unendlichen

könne keine solche Veränderung eintreten, es könne
nicht von einem unvollkommenen Zustand (dem der Ruhe) zu
einem vollkommeneren (dem der Thätigkeit) übergehen, und die
Einheit des Absoluten wäre jedenfalls durchbrochen.
Endlich dürfe das Unendliche nicht notwendige Ursache des
Erschaffenen sein, weil es sonst bedingt wäre, sondern die
Verursachung müsse eine freiwillige sein. Freier Wille finde sich
nur in einem bewufsten Wesen, Bewufstsein aber setze die



444 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Unterscheidung von Subjekt und Objekt voraus, was beim
Absoluten undenkbar sei.

Mit Eecht tadelt Spicker H. Spencer, er trage in das
Absolute einen empirischen Zeitbegriff hinein ; fügen wir bei :

auch einen empirischen Kausalitätsbegriff. Das Ewige
übersteigt allerdings unsern Verstand und lälst sich durch unsere
Zeitvorstellung nicht ausfüllen und erklären, allein die Logik
fordert einmal diesen Begriff, wie den des Unbedingten
überhaupt. Das Unbedingte hat sich in der Schöpfung nicht
verändert, von Ewigkeit her stand sie im Geiste Gottes fest, und Gott
verendlicht sich durch Inbeziehungtreten mit dem Endlichen so
wenig, als wir uns durch Leitung der Tiere vertieren. Gott ist
keine starre Substanz, welche absolut einfach sein müfste, um ihre
Einheit zu bewahren (siehe S. 433), in ihm ist Bewufstsein,
weil er stets im Sohne die Welt der Ideen betrachtet. Auf
einem andern Punkt ist die Kritik Spencers glücklich, und
Spicker unglücklich in ihrer Abwehr. Ein Selbsterschaffen oder
Selbstentwickeln im pantheistischen Sinne ist in der That, wie
Spencer sagt, undenkbar und unlogisch, nur hatte Spencer am
wenigsten die Berechtigung, den Begriff solcher Evolution zu<

verwerfen, da er ihn selbst in seiner Naturphilosophie und
Sociologie bis zum Übermafs mifsbraucht und die gesamte Welt
der Natur und des Geistes aus unbestimmten Keimen sich
entwickeln läfst, ohne eine höhere Kraft zu gebrauchen. Aus
sich kann die Potenz sich nicht zum Aktus entwickeln und
Spicker beruft sich umsonst auf Aristoteles, um ihre Denkbarkeit

beim achtlosen naiven Leser einzuschmuggeln. Ein Übergang

von Potenz zum Aktus setzt immer eine bewegende
Ursache voraus, und diese hat Aristoteles überall, beim Universum,
wie beim Organismus, anzubringen gewufst. Eine Universalpotenz,

den schlafenden unbewufsten oder halbbewufsten Gott
der Pantheisten, der im Menschen endlich vom Schlafe
auferstand, kennt Aristoteles nicht — übrigens auch Spickers
Meister Spinoza nicht — und er bedarf auch .nicht des
Ungedankens einer Sichselbstübersetzung von der Potenz zum Aktus.
Dieser Ungedanke wird dadurch um nichts verständlicher, dafs
Spicker auf den menschlichen Geist hinweist, welcher rein aus
sich es zu solch erhabenen Werken bringt, wie die Dichtungen
eines Goethe oder die Malereien eines Bafael sind. Spicker
vergifst, dafs der menschliche Geist auch nach Spinoza von
Gott stammt, dafs er Jahrhunderte lang Zeit hatte, die Natur
und den Menschen zu erforschen, deren Geheimnisse zu
belauschen, dafs überdem jeder Dichter und Künstler sich an den



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 445»

Arbeiten seiner Vorgänger schulen konnte und dieses ein
Wunder wäre, wenn der mit diesen Anregungen geschwängerte-
gottgegebene Geist es nicht zu selbständigen und ausgebildeten.
Werken gebracht hätte.1

Im übrigen hätte sich Spicker nicht einmal um diese
chimärische Selbstentwicklung zu bemühen brauchen, scheint
doch sein Pantheismus nicht der gleichen Art, wie der Hegels
oder Hartmanns zu sein, die sich lächerlicher Mittel bedienen,
um etwas aus Nichts entstehen zu lassen.2 Er scheint vielmehr
im Sinne Spinozas das materielle Sein als ein ewiges Attribut
oder eine Eigenschaft der einen Allsubstanz zu fassen und
ignoriert S. 23 sogar die idealistische Aulfassungsweise der
Materie, wie wir sie in diesem Jahrbuche V, S. 216 f. dargelegt

haben. Wir sind aber trotz Spinoza und Hegel der
Ansicht, dafs sich die Welt nur durch Schöpfung erklären lasse,
und werden darin nicht beirrt durch Spiekers Behauptung, die
christliche Schöpfungslehre sei keine philosophische, sondern eine
religiöse Betrachtungsweise, eine Behauptung, die um so
auffallender ist, als Spicker unmittelbar zuvor den Begriff einer
Schöpfung aus nichts gegen Spencers Angriffe in Schutz
gegenommen hat.

Wenn von Spencer alles Metaphysische als unerkennbar
bezeichnet wurde, so ist er doch nicht gewillt das Unerkennbare

als nicht seiend oder als reines Nichts zu betrachten.
Die dem Nichtich angehörenden Erscheinungen oder die starken
Kundgebungen weisen nach ihm auf eine aufserhalb unseres
Bewufstseins liegende Realität hin, wie die Begriffe des Raumes,,
der Bewegung und Kraft. Es liegt den äufsern Erscheinungen
wie den Begriffen, mit denen wir sie bearbeiten (Raum,
Bewegung etc.) das Ding an sich zu Grunde, und zwar ist das

Ding an sich die Ursache und das phänomenale Sein die
Wirkung. Das Ding an sich sucht Spencer des näheren als Kraft
zu bestimmen und entwickelt aus ihr den Begriff des Stoffes
und der Bewegung als ihre Kundgebungen, des Raumes und
der Zeit als die Bedingungen, in welchen sich die Kraft kund
gibt. Die Kraft selbst aber ist und bleibt eine unbekannte
Gröfse, weil sie sich mit keiner bekannten Gröfse messen läfst.
Diese unbekannte Kraft nun wird von Spencer mit dem Schlufs-

1 Vgl. über dieses Problem mehr in meinem „Systeme und Geschichte
der Kultur" I, 150 ff. (Geschichtliches Substanz- und Kausalitätsgesetz)
und I, 61 ff.

2 S. Jahrbuch V, 218, wo ich die betreffende Stelle Spencers nach
Spicker citierte.



446 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

punkt einer logischen Betrachtung- verknüpft, welche darin
besteht, dafs das oben charakterisierte relative Wissen und
Erkennen durch ein Absolutes ergänzt werden müsse, um nicht
illusorisch zu werden und zuletzt mit diesem Absoluten in eins
gesetzt. Das Absolute sei aber, meint Spencer, nur ein Postulat
unseres relativen Denkens und als absolut mit unsern relativen
Begriffen nicht zu fassen oder es sei unerkennbar, man könne

gar nichts über dasselbe aussagen als dafs es sei, namentlich
müsse der Gedanke an eine Persönlichkeit des Absoluten fern
bleiben.

Noch von einem andern Gesichtspunkt aus gelangt Spencer
au demselben Resultat. Eine Yergleichung aller Religionen
lehre, meint er, den gemeinsamen Zug, dafs ihnen die Welt ein
Rätsel ist und dafs sie hinter den Erscheinungen als ihre
Ursache eine unerforschliehe geheimnisvolle Macht voraussetzen.
Die Formen und Vorstellungen, in denen die Religionen diese
Macht zu fassen suchten, seien aber alle vergänglich und
veränderlich gewesen. So gut wie die alte Mythologie stellen
die christlichen Dogmen Versuche dar, das Unendliche und
Unaussprechliche dem Geiste zugänglich zu machen, was im
Grunde unmöglich sei, alle Formulierungen haben daher im
Fortschritte der Zeit anderen Formulierungen weichen müssen,
während der unvergängliche köstliche Kern, der durch alle
Formen sich hindurchziehende Gehalt alle Wandlungen des
Bewufstseins und Zeitgeistes überdauert habe. Jetzt sei endlich
die Zeit gekommen, wo man alle diese Versuche als nutzlos
aufgeben und eine bessere Sonderung vom Glauben und Wissen
eintreten lassen könne als in der Vorzeit. Alles Dogmatisieren
sei ein Hineinpfuschen der Wissenschaft in die Religion. Wenn
sich die Wissenschaft ganz auf ihr Gebiet beschränke und je
mehr sie hier Fortschritte mache, desto gröfser werde das
Gebiet des Unkennbaren und damit der religiösen Gefühle. Die
Wissenschaft sei eine Kugel: je mehr sie wachse, desto mehr
nehme auch der sie umgebende und von ihr ausgeschlossene
Raum — das Unerkennbare — zu.

Spicker geht mit Spencer bis zu dem Punkte, wo er alle
Formulierungen der religiösen Gefühle verwirft, er stellt sich
.zu Spencer, wie Kaftan zu Dreyer1 und glaubt an die Möglichkeit

neuer Formulierungen. Ohne uns über diese Meinungs-

1 Vgl. die ausgezeichneten Abhandlungen Langhorsts über
„Undogmatisches Christentum" und „Kaftans neues Dogma" in den Stimmen
aus M.-Laach 1890,91, dazu s. m. „System und Geschichte der Kultur"
{II, 498 ff.)



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 447

Verschiedenheit und Meinungsgleichheit länger aufzuhalten, gehen
wir zu den Schlufsbemerkungen Spickers über, welche auch

•diejenigen Gaquoins sind ; beide betonen den Widerspruch, in
den sich Spencer selbst versetzt, wenn er von dem gegebenen
Bewufstseinsphänomen auf ein Unerkennbares schliefst, das aus
einem negativen unmerklich zu einem positiven Begriffe wird.
Obwohl er nichts von ihm zu wissen vorgiebt, mufs er unwillkürlich

mehreres von ihm aussagen: nämlich dafs das Unerkennbare
absolut und Ursache der Erseheinungswelt ist. Wenn es aber
Ursache der Erscheinungswelt ist, so mufs sich aus dieser Welt
noch mehr schliefsen lassen nach dem Grundsatz causa aequat
effectum. Ja man kann noch weiter gehen, da Spencer so

unvorsichtig ist, die menschlichen Individuen als Mittel zu dem
höheren Zwecke des Absoluten darzustellen und von jedem zu
verlangen, dafs er sich als eines jener zahllosen Agentien
betrachte, in welchem die unbekannte Ursache wirksam ist, und da

er überdem die verschiedenen Religionsformen und Religions-
stufen als relativ wahre Offenbarungsweisen des Absoluten
gelten läfst. Damit nähert sich Spencer jenem wissensstolzen
Pantheismus eines Hegel, Schelling und Schleiermacher, welcher
das Absolute noch mehr zu erhellen und aufzuklären vorgibt,
als die katholische Dogmatik. Die echt christliche Glaubenslehre

steht mit viel gröfserer Scheu und Achtung vor dem
Geheimnisse, sie betont unaufhörlich das Ubervernünftliche,
Unbegreifliche und Unaussprechliche der christlichen Wahrheit,
während jener dünkelhafte Pantheismus, dem sich zuletzt Spencer
zuneigt, demuts- und achtungslos das Absolute zu sich heranreifst.

Spicker hat infolge dieser unbedacht entschlüpften
Herzensneigungen seines Autors leichtes Spiel, er kann von den
gemachten Zugeständnissen aus leicht schliefsen, dafs unser
Glaube und unsere Vorstellung von einem so oder so
gestalteten Absoluten ein Ausflufs oder Kundgebung des
Absoluten selbst oder eine Art seiner Offenbarung sein müsse und
defshalb einen wahren Kern nicht blofs negativer sondern auch

positiver Art einschliefse m. a. W. etwas Erkennbares und der
Vernunft Angemessenes enthalte.

Einen konsequenteren und kritisch schärferen Positivismus
als Spencer hat in Deutschland La as vertreten. Wir haben
uns über diesen Laasschen Positivismus 1886 in der „Litterar.
Rundschau" S. 139 des weitern ausgesprochen und namentlich
seine Begründung verfolgt. Wir kommen hier auf Laas zurück,
da auch Gaquoin sich am Schlüsse seines Schriftchens mit ihm
abgibt. Each Laas ist jede Annahme einer Realität, sei es

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 29



448 Richtigstellungen der Ansichten des neuesten Kommentators etc.

psychologischer oder materieller Art unbeweisbar und unnötig.
Das einzig Reale ist der Bewufstseinsgegensatz von Ich und
Sichtich, oder die perpetuierende Korrelation von Subjekt und
Objekt. Damit fällt nicht nur jedes Ding an sich, jedes Absolute,

sondern auch die Realität der Aufsenwelt und einer
Seelensubstanz und es bleibt nur eine fortwährende Phantasma-
gorie übrig, eine Scheinwelt, in der sich das Objekt im Subjekt

und das Subjekt im Objekt spiegelt, ohne dafs ein Etwas
hinter dem Spiegelbild stände. Begründet wird diese närrische
Annahme hauptsächlich mit Kants Kritik der reinen Vernunft
und nebenher spielt auch das alte Sophistentum eines Protagoras
eine Rolle. Soweit kommt man zurück, wenn man den
gesunden Pfad verläfst! — Damit schliefse ich die Beiträge, welche
infolge einer gewissen Entmuthigung und anderer Arbeiten eine
längere Unterbrechung erfahren haben. Beachtung haben sie

wenig gefunden, obwohl sie manches Originelle enthalten,
wahrscheinlich aus dem Grunde, weil man diese neuen Gedanken
nicht mir, sondern dem Autor, den ich gerade behandelte,
zuschrieb und weil die Beiträge in keinem sichtbaren Zusammenhang

mit den übrigen Abhandlungen standen.

—

RICHTIGSTELLUNGEN DER ANSICHTEN DES

NEUESTEN KOMMENTATORS DES HL. THOMAS
YON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Ord. Praed.

Im 4. Heft des 5. Bandes dieser Zeitschrift habe ich gegen
die Recension des hochw. Herrn Dr. Wilhelm Esser über das von
mir der Öffentlichkeit übergebene Buch, betitelt: „Die Willensfreiheit

der vernünftigen Wesen nach der Lehre des hl. Thomas",
aus dem Grunde reagiert, weil der sehr verehrte Herr Recensent
mir mit der Behauptung gegenüber getreten ist, meine in soeben

genanntem Buche niedergelegte Doktrin stände mit Bezug auf
sechs Punkte im Widerspruch mit der wirklichen Lehre des
hl. Thomas.


	Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

