Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

— e O ———

Vierter Artikel.t
Uber die Méglichkeit und Notwendigkeit der géttlichen
Offenbarung.

Verstehen wir unter gottlicher Offenbarung eine Kund-
gebung Gottes an den Menschengeist, sei es belehrender oder
gesetzgebender Natur oder iiberhaupt eine Mitteilung von Wahr-
heiten (theoretischer oder praktischer, welch’ letztere von den
ersteren nur durch die ,,Ausdehnung® nach dem Satze: veritas
extensione fit practica sich unterscheiden), so kann die Moglich-
keit einer solchen Kundgebung oder Offenbarung im allge-
meinen nicht bestritten werden, sobald die Uberzeugung von
der Existenz einer iiberweltlichen personlichen Gottheit als eine
objektiv begriindete feststeht.

So einleuchtend diese Behauptung fiir den ersten Anblick
sich darstellt, so besteht gleichwohl ein vordem weitverbreitetes
System, das jeder positiven Offenbarung feindlich entgegentritt,
obgleich es die Personlichkeit und Uberweltlichkeit Gottes nicht
in Abrede zieht — der Deismus. Um den stillschweigenden
oder ausdriicklichen Grundgedanken dieses Systems in eine
kurze Formel zusammenzufassen, bedienen wir uns der schola-
stischen Unterscheidung der potentia Dei absoluta uand der
pot. D. ordinata. Nicht alles némlich, was durch die gott-
liche Macht, absolut gesprochen, hervorgebracht werden kann,
entspricht der Weisheit und Vollkommenheit Gottes. Der Deis-
mus nun argumentiert: Gott kann sich offenbaren, aber es
widerspricht seiner Weisheit und Vollkommenheit, die Schopfung
in einer Weise herzustellen, dafls sie der nachbessernden Hand
bedarf. (Hettinger, Fundamentalth. S. 137 ff) In dieser Auf-
fassung geniigt die Schopfung sich selbst; insbesondere sind
die verniinftigen Wesen im stande, aus sich selbst im Erkennen

t Vgl. Bd. V. 3. Heft. S. 257 f.



412 Moglichkeit der Offenbarung.

und geistigen Leben iberhaupt das Hochste zu erreichen.
Dieser Standpunkt =zeigt indes alsbald seine innere Inkon-
sequenz und Unhaltbarkeit. Denn eine sich selbst geniigende,
in ihrer Entwicklung und Zweckbestimmung absoclut unabhéingige
Welt kann auch den Grund ihres Daseins und ihrer wesentlichen
Einrichtung nicht aufser sich haben. Mit andern Worten: Der
Optimismus der deistischen Weltanschauung dringt zur panthei-
stischen Annahme, dals Gott die Dinge nicht geschaffen habe,
sondern aus. sich entfalte, mit seinem Wesen in sie eingehe
und in ihr aufgehe, oder was dasselbe ist, dafs die Welt selbst
gottlich und die Annahme eines iiberweltlichen Gottes zu ihrer
wissenschaftlichen Erkldrung und Begriindung nicht erforderlich sei.

Im Ubergang dieser pantheistischen Wendung der dei-
stischen Weltanschauung steht das Kantsche System. Kant
betrachtet die sinnliche Welt als im Dienste einer absoluten
intelligiblen Welt stehend, welcher durch das seiner Vernunft
innewohnende sittliche Streben — den kategorischen Imperativ
— der menschliche Geist angehort. Durch das natiirliche
Sittengesetz ist der Geist mit einer iibersinnlichen Welt ver-
kniipft, aber auch nur durch das Sittengesetz; denn die An-
nahme eines personlichen Gottes ist nur als eine Forderung
und ionnerhalb der Schranken des natiirlichen Sittengesetzes
zuldssig, und die Religion hat deshalb eine Berechtigung nur
,innerhalb der Grenzen der Vernunft.“ Sollte daher auch ein
hiochstes Wesen (nicht als Grund des Sittengesetzes, da die
Vernunft selbst gesetzgeberisch ist, sondern als dessen Wichter
und Vollstrecker) existieren, so wiirde nach Kantscher Amnsicht
eine Offenbarung desselben an den Menschengeist doch etwas
Unmogliches sein, wenigstens von seiten des Menschen, der
dafiir schlechterdings kein Organ besitzt, es sei denn eben den
kategorischen Imperativ, durch den allein der Geist sich iiber
die Sinnlichkeit erhebt, der aber rein formal ist und daher
keinerlei objektivinhaltliche Erkenntnis gewidhrt oder ver-
mittelt, welch’ letztere vielmehr ausschliefslich aus sinnlicher
Erfahrung geschopft wird.

Die in diesem System behauptete Absolutheit der Vernunft-



Moglichkeit der Offenbarung. 413

ordnung und Autonomie des menschlichen Geistes konnte nur,
wie die auf Kant folgende Entwicklung des philosophischen
Gedankens zeigt, in einer pantheistischen Weltanschanung ihren
Abschlufs finden. :

Wir stehen jetzt vor der Frage, ob vom pantheistischen
Standpunkt die Moglichkeit einer positiven gottlichen Offen-
barung in dem erklirten Sinne einer Mitteilung von Wahr-
heiten an den menschlichen Geist angenommen werden konne.
Es scheint sich mit dieser Frage in ahnlicher, aber entgegen-
gesetzter Weise zu verhalten, wie mit der nach der Mdglichkeit
der Offenbarung vom Standpunkt der Annahme oder des Glaubens
an einen personlichen Gott. Wie niamlich der entschiedenen
Bejahung in jenem Falle der Deismus entgegentrat, so scheint
im gegenwirtigen Falle der entschiedenen Verneinung ein System
sich hinderlich in den Weg zu stellen, das seinem Wesen nach
pantheistisch ist, némlich die Theosophie.

Um den richtigen Standpunkt fiir die Beantwortung der
Frage zu finden, werden wir den Begriff der Offenbarung
und die verschiedenen Einteilungen derselben ins Auge fassen
miissen,

Offenbarung kann im allgemeinen als Mitteilung von Wahr-
heiten bestimmt werden. Die mitgeteilten Wahrheiten konnen
notwendige und zufillige oder geschichtliche, d. i. Thatsachen
sein. In beiden Féllen ist die Mitteilung eine ,ideelle’, d. h.
Wahrheitsmitteilung; denn auch die Thatsachen werden in Form
von Sitzen, Wahrheiten dem Geiste mitgeteilt. Allerdings
konnen Thatsachen auch in einem andern Sinne, namlich als
solche, integricrende Teile der Offenbarung bilden; aber auch
in diesem Falle werden sie zu Offenbarungen erst durch
das hinzukommende Wort, gleichsam die ideelle Fassung der
Thatsache, wie dies selbst von der erhabensten Thaisache der
iibernatiirlichen Offenbarung, der Menschwerdung, gilt. Der
auszeichnende Charakter der Offenbarung ist demnach ideelle
Wahrheitsmitteilung, und es liegt eine vdllige Verkennung des
Offenbarungsbegriffs vor, wenn Giinther die ideelle Seite der
Offenbarung leugnet und diese gerade und ausschliefslich in den



414 Moglichkeit der Offenbarung.

erst durch menschliche Geistesthitigkeit in ideellen Erkenntnis-
gehalt umzusetzenden Thatsachen finden will.

Anders verhilt es sich mit der Schopfung, die man wohi
auch als eine gottliche Offenbarung bezeichnet und in einem
gewissen, jedoch uneigentlichen Sinne bezeichnen kann. In der
Schopfung sind es Thatsachen, die erst durch den denkenden,
betrachtenden Geist in (formelle) Wahrheiten, in Erkenntnisse
umgesetzt werden miissen. Nach der Lehre des hl. Thomas
besteht deshalb das Wesen der ,,Prophetie’“ nicht in den neuen
Species, d. i. in den sinnlichen Wahrnehmungen oder den Vor-
stellungen der Einbildungskraft, sondern in der Erhohung und
Vervollkommnung der Urteilskraft. Prophet — Organ der
Offenbarung — ist nicht Belsazar, der die schreibende Hand
gewahrt, sondern Daniel, der die Schrift zu erkldren weils,
nicht Pharao, der von bedeutungsvollen Rindern und Ahren
tréumt, sondern Joseph, der die Trdume zu deuten versteht.
,,Die prophetische Erkenntnis gehort, wie Augustin sagt, vorzugs-
weise dem Geiste an. In der Erkenntnis des menschlichen
Geistes aber kommen zwei Dinge in Betracht, ndmlich die Auf-
nahme oder Vergegenwirtigung der Dinge und das Urteil iiber
das Vergegenwirtigte. Wenn dem menschlichen Geiste irgend-
welche Gegenstinde durch stellvertretende Species und nach
der mnatirlichen Ordnung vergegenwirtigt werden, so miissen
die Species zuerst dem Sinne, in zweiter Linie der Einbildungs-
kraft, in dritter dem moglichen Verstand, der infolge der Be-
leuchtung durch den wirkenden Verstand von den Species der
Phantasiebilder (a speciebus phantasmatum) umgestaltet wird,
vergegenwiirtigt werden. In der Einbildungskraft aber finden
gich nicht nur die Formen der sinnlichen Dinge, wie sie vom
Sinne aufgenommen werden, sondern sie sind darin auf mannig-
faltige Weise umgebildet, sei es infolge korperlicher Verinde-
rungen wie bei Trdumenden und Wahnsinnigen oder infolge
der einwirkenden und die Phantasmen zum Behufe des Denkens
ordnenden Vernunft; denn aus der manmigfaltigen Kombination
der Phantasiebilder entstehen verschiedene Verstandesspecies,
wie sich die verschiedenen Buchstaben zu verschiedenen bedeut-



Moglichkeit der Offenbarung. 415

samen Worten und Begriffsformen verbinden. Das Urteil des
menschlichen Geistes aber gehort dem Lichte des Verstandes
an. Die. Gabe der Prophetie nun erhoht in dieser zweifachen
Riicksicht die Vermdgen des menschlichen Geistes, sofern er
urteilt und Vorstellungen aufnimmt. Nur in der letzteren Be-
ziehung kann der menschliche Unterricht mit der Prophetie
verglichen werden; denn jener vermag den Schiiler nicht inner-
lich zu erleuchten, sondern nur durch &ufsere Zeichen . Vor-
stellungen zu vermitteln. — Von diesen beiden ist das erste
(das Urteil) in der Prophetie das Vorziglichere; denn das Urteil
vollendet die Erkenntnis. Geschieht daher jemandem von
seiten Gottes eine Vergegenwartigung von Dingen durch
Phantasiebilder, wie dem Pharao und Nabuchodonosor, oder
durch korperliche Bilder, wie Balthassar, so ist ein solcher nicht
als Prophet anzusehen, wenr mnicht sein Geist zum Urteil er-
leuchtet wird, sondern eine solche Erscheinung ist in der
Gattung des Prophetischen etwas Unvollkommenes. . . Dagegen
wire einer Prophet, wenn auch nur sein Verstand zum Ur-
teilen iiber solches erleuchtet wiirde, was anderen in der Weise
der Vorstellung erschienen ist, wie von Joseph erhellt, der die
Triaume Pharaos auslegte. Jedoch ist, wie Augustin sagt, der-
jenige am meisten Prophet, der in beiderlei Hinsicht hervorragt,
nimlich so, dals er im Geiste die bedeutsamen Bilder korper-
licher Dinge sieht und sie mit durchdringendem Geistesblicke
versteht. HEs werden aber von seiten Gottes im Geiste zu-
weilen mittels der Sinne von aufsen sinnenfilllige Formen vor-
gestellt, wie Daniel die Schrift an der Wand sah, zuweilen
auch durch Formen der Kinbildungskraft, seien sie nun von
Gott selbst eingepragt oder zwar aus den Sinnen stammend
aber von Gott geordnet, wie Jeremias vom Norden her einen
siedenden Kessel sah, oder auch dadurch, dals dem Verstande
selbst intelligible Species eingeprigt werden, wie Salomon und
den Aposteln. Das intelligible Licht aber wird zuweilen dem
menschlichen Geiste von Gott eingepridgt, um zu beurteilen,
was von anderen gesehen wurde, wie von Joseph gesagt wird

und von den Aposteln erhellt, denen Christus das Verstindnis
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI, 27



416 Moglichkeit der Offenbarung.

der Schriften erdffnete, oder auch zur Beurteilung dessen, was
nach dem natiirlichen Laufe der Dinge der Mensch erkennt,
oder um. richtig zu beurteilen, was. zu thun ist. So erhellt,
dafs die prophetische Offenbarung zuweilen durch blofse Ein-
flofsung des Lichtes, zuweilen aber durch neueingeprigte oder
anders geordnete Species geschieht.“ (2. 2. qu. 173 art. 1).

In ahnlicher Weise #uflsert sich der englische Lehrer an
einem anderen Orte: ,Die Prophetie ist ein gewisses iiber-
natiirliches Erkennen. Zur Erkenntnis aber werden zwei Dinge
erfordert, nimlich die Aufnahme des Erkannten und das Urteil
iiber das Aufgenommene. Zuweilen also ist die Erkenntnis
nur nach der Aufnahme, zuweilen nur nach dem Urteile, zu-
weilen nach beiden zugleich iibernatiirlich. Ist nuor die Auf-
nahme eine iibernatiirliche, so wird hiernach noch niemand als
Prophet bezeichnet, wie Pharao deshalb nicht Prophet zu nennen
ist, weil er das Zeichen der zukiinftigen Fruchtbarkeit und
Unfruchtbarkeit unter den Gestalten von Rindern und Ahren
erkannte. Wenn aber jemand das iibernatiirliche Urteil oder
dieses und die iibernatiirliche Aufnahme zugleich besitzt, so
wird er mit Recht Prophet genannt. Eine iibernatiirliche Aufnahme
kann aber nur durch drei Arten von Gesichten geschehen,
durch korperliche Anschanung ..., durch Anschauung im
Vorstellungsvermogen, wie des kochenden Kessels des Jeremias,
der Pferde und Berge des Zacharias, und durch intellektuelle
Anschauung, wenn dem Verstand Dinge, welche die natiirliche

Kraft ibersteigen, gezeigt werden. . . . Der Intellekt nimmt
aber nur dann auf iibernatiirliche Weise auf, wenn er die rein
geistigen Substanzen wesenhaft schaut. . . Unter den genannten

Weisen iibernatiirlicher Aufoahme iibersteigt die letztere das
Mals der Prophetie. . . Die erste Art iibernatiirlicher Aufnahme
aber nach der korperlichen Schauung liegt unterhalb der prophe-
tischen Aufnahme. Die der Prophetie eigenthiimliche Art iiber-
natiirlicher Aufnahme ist demnach die Phantasieanschauung.
So hat also jeder Prophet entweder nur ein iibernatiirliches
Urteil von dem, was von andern gesehen wird . . . oder er
hat zugleich mit dem Urteil eine iibernatiirliche Aufnahme



Maoglichkeit der Offenbarung. 417

durch Phantasiegesichte — visiones imaginariae. Zum Zwecke
des iibernatiirlichen Urteils wird eine Stirkung des Intellekts,
nicht aber die Bildung einer neuen Species erfordert, dagegen
zur Aufnahme der Phantasieanschauung, sei es nun, dafs frither
nicht vorhandene Species eingeprigt werden, oder dals vorher
vorhandene von seiten Gottes so geordnet und zusammengesetzt
werden, wie es der Bedeutung der Dinge entspricht, die dem
Propheten gezeigt werden sollen.“ Quaest. Disp. De Verit. qu.
XII art. 7.

Diese Auffassung des prophetischen Lichtes, das mit dem
Glaubenslichte verwandt ist und wie dieses zwar in Iinnerer
Beziehung steht zum Lichte der jenseitigen Ansehauung (lumen
gloriae), aber doch sich wesentlich und nicht blofs graduell
davon unterscheidet, lehrt uns die Weise der Offenbarung in
inhaltlicher Beziehung verstehen. Denn auch die im strengen
Sinne iibernatiirlichen Wahrheiten sind in natiirlichen aber von
seiten Gottes geordneten Vorstellungen oder Species gegeben,
die im Lichte der Prophetie zu Erkenntnissen werden und
Wahrheiten ausdriicken, deren Erfassung das natiirliche Vernunft-
vermogen iibersteigt.

Aus dem Gesagten ergibt sich die zuniichstliegende Kin-
teilung der Offenbarung in die natiirliche und iibernatiirliche,
die Offenbarung durch die Schopfung und die Offenbarung durch
ideelle Wahrheitsmitteilung, von denen die erstere, wie bemerkt
wurde, nur im uneigentlichen Sinne als Offenbarung bezeichnet
werden kann. In den angefithrten Texten unterscheidet der
hl. Thomas die unmittelbare Anschauung und Wesenserkenntnis
der rein geistigen Wesen, insbesondere die Erkenntnis des
unendlich reinen geistigen Wesens Gottes selbst und die auf
Abstraktion von mehr oder minder in die Materie versenkten
oder mit ihr verbundenen Objekten beruhende und daraus
gewonnene Erkenntnis. Zwischen beiden in der Mitte steht
die prophetische Erkenntnis als eine solche, die stofflich zwar
in Wahrnehmungen und Vorstellungen, dem formellen Inhalt
nach aber in Wahrheiten besteht, die unmittelbar einem hoheren
Lichte entsprungen und daher auch nur in einem hoheren Lichte

29*



418 Moglichkeit der Offenbarung.

erkennbar sind. Dasselbe gilt von der Glaubenserkenntnis.
Sie enthdlt Wahrheiten, die aus einem hoheren Lichte stammen,
aber in die Gestalt menschlicher Vorstellungen und Begriffe
gekleidet sind. Die Glaubenserkenntnis steht daher zur gott-
lichen Wesensschanung in inperer Beziehung; ist aber selbst
noch nicht Schauung des gottlichen Wesens, wiewohl sie ideelle
Aufschliisse iiber das goéttliche Wesen in rationaler, d. h. vom
Sinnlichen, abgezogener Form enthdlt, welche die Wahrheit
ebenso sehr verhiillt, wie sie dieselbe andererseits en thiillt.
(Hettinger, a. a. O. S. 133).

Hiermit ist zugleich das Wesen der iibernatiirlichen Offen-
barung sowohl im Unterschiede von der natiirlichen Offenbarung
als auch von der zukiinftigen beseligenden Anschauung gekenn-
zeichnet.

Diesen Erklirungen und Einteilungen geméls konnen wir
nun die Frage nach der Moglichkeit einer iibernatiirlichen
Offenbarung in konkreterer Weise dahin beantworten, dals ver-
schieden von der natiirlichen und iiber sie erhaben eine ideelle
Ordnung uund Offenbarungsweise moglich ist, die darin besteht,
dals Gott nach seinem Wesen, seiner Beschaffenheit und seinen
verborgenen Ratschliissen dem geschaffenen Geiste unmittelbar
durch Mitteilung von Wahrheiten — also in ideeller Form
sich manifestiert.

Wenden wir uns nunmehr zu der Frage zuriick, ob auf
pantheistischem Standpuukt eine iibernatiirliche gottliche Offen-
barung angenommen werden konne, so scheint, wie bemerkt
wurde, die Theosophie die Moglichkeit einer solchen ein-
riumen zu konnen. Wir werden uns zwar zundichst dariiber
zu rechtfertigen haben, dals wir den theosophischen Standpunkt
als einen pantheistischen bezeichnen. Wir verstehen unter
Theosophie (nach ihrer metaphysischen Seite) die Annahme der
wesenhaften Immanenz Gottes in den Dingen und dem endlichen
Geiste verbunden mit personlicher Transcendenz. In dieser
Erkliarung liegt bereits die Rechtfertigung der Bezeichnung der
Theosophie als einer Abart des Pantheismus. Die Vertreter des
theosophischen Standpunkts, wie z. B. Franz Baader, Krause ge-



Moglichkeit der Offenbarung. 419

stehen dies in der Hauptsache zu, wenn sie, wie der letztere
thut, an die Stelle des Ausdruckes: Pantheismus den anderen:
Panentheismus setzen. ,

Die pantheistische Formel nimlich lautet: Gott ist in den
Dingen. Die panentheistische: die Dinge sind in Gott. Man
bemerke, dafs es sich hier nicht um die Allgegenwart Gottes
handelt, die auch der Theist auf das entschiedenste festhalt.
Auch der Theist sagt: Gott ist in den Dingen und die
Dinge sind in Gott. Aber in seinem Munde haben diese
Worte einen vollig verschiedenen Sinn. Gott ist in den Dingen
als ihre unmittelbare schopferische Seinsquelle, mnicht aber als
der stoffliche und formale Grund ihres Seins. Die Dinge sind
in Gott, nicht wie der Korper im Orte, oder das Accidens in
der Substanz, sondern wie die Wirkung in der sie iiberragenden
und beherrschenden Ursache, von der sie nach allen Rich-
tungen, in allen Beziehungen abhingig ist. ,In ihm bewegen
wir uns, leben wir und sind wir.“ Dageger sind nach theoso-
phischer Auffassung die Dinge in Gott, als accidentelle Be-
stimmungen seines Seins.! . Gott geht mit seinem Wesen in
die Dinge ein, wenn auch nicht in ihnen auf, er iiberragt sie
als personlicher, iiberweltlicher Geist, daher ist nicht nur Gott
in den Dingen, sondern die Dinge in Gott. .

Kann diese Theosophie, dieser Panentheismus, dieses System,
das Immanenz und Transcendenz mit einander verbindet und,
wie man uns heutsutage vielfach versichert, die Interessen der
fortgeschrittenen Wissenschaft mit denen des religiosen Bediirf-
nisses versohnt, eine iibernatiirliche Offenbarung als moglich
anerkennen? Dem ersten Anschein nach allerdings. Denn
kommt dem ,,Allwesen” eine iiberragende Personlichkeit zu, so
ist, wie es scheint, ein Verkehr von Person zu Person, ein

t Kubn formuliert in seiner Schrift: Jakobi u. d. Phil. seiner Zeit
S. 14, die Frage nach der Unsterblichkeit und persénlichen Fortdauer
des menschlichen Geistes also: ,,0b und inwiefern die dem freien Princip
im Menschen adhirierende Eigenschaft der Personlichkeit ein not-
wendiges und selbstindiges Accidens des obersten Princips der tbersinn-
lichen Welt sei.*



420 Méglichkeit der Offenbarung.

personliches Verhéltnis zwischen dem gottlichen und dem end-
lichen Geiste moglich, Aus diesem Verhdltnis entspringt, in
ihm besteht nach theosophischer Amnsicht die Religion. — Wir
haben hier nicht zu untersuchen, ob die Theosophie, vom logischen
und metaphysischen Gesichtspunkt betrachtet, ein haltbares
System sei. Uber unsere Meinung in dieser Frage kann kein
Zweifel bestehen. Die Theosophie nimmt zwischen Theismus
und Pantheismus eine vollig unhaltbare Mitte ein und hebt sich
durch innere Widerspriiche selbst auf. Einzig die Frage ist
gegenwirtig zu beantworten, ob die Theosophie eine iibernatiir-
liche Offenbarung kenne. Im theosophischen System gibt es
und kann es keine iibernatiirliche Offenbarung geben. In ihm
ist der Unterschied des Natiirlichen und Ubernatiirlichen aufge-
hoben. Dieser Unterschied bestimmt sich uns mit dem eng-
lischen Lehrer dahin, dafs die natirliche Offenbarung durch
die sinnlich gegebene vom Geiste erst ins Ideale umzusetzende
Thatsache, die iibernatiirliche aber durch das Wort, in unmittel-
bar idealer Form geschehe. Diesen Unterschied kennt die
Theosophie nicht., Das Gottliche kann sich nach theosophischer
Annahme nicht anders als in idealer Form dem Geiste offen-
baren; denn da nach dieser Auffassung Gott selbst mit seinem
idealen und geistigen Wesen in Natur nnd Menschengeist
immanent ist, so folgt, dals auch Natur und Materie ihrem
wahren Wesen mnach geistig, ideale Potenzen oder die
erscheinenden géttlichen Ideen selbst sind. Auf diesem Stand-
punkt ist demnach schon die natiirliche Offenbarung in der
Schopfung eine ideale, Offenbarung durch das Wort, durch den
gottlichen Logos in unmittelbarer, nicht durch die Thatsache
einer materiellen Welt vermittelten Weise. Dem menschlichen
Geiste stromt die Wahrheit in der ihr angemessenen idealen
Form unmittelbar zu. Jeder Gedanke, der in ihm aufleuchtet,
entspringt aus einer einzigen, unmittelbar gottlichen Quelle —
dem innersten Wesen der Vernunft.

Unsere Behauptung von der Unvereinbarkeit einer iiber-
natiirlichen gottlichen Offenbarung mit der Theosophie wird
durch Zeugnisse der Vertreter dieses Standpunktes bestétigt.



Moglichkeit der Offenbarung. 421

Wir wollen uns nicht auf Schleiermacher berufen, dem der
Gedanke der mit Freiheit schaffenden Gottheit ein schones
Symbol von dem ist, was der Mensch sein soll und der an ihre
Stelle das Eine Weltganze setzt. Denn man wird dem ,phi-
losophischesten® unter den Theologen kaum den theosophischen
Standpunkt zugestehen. Wie dem indes auch sei, in jedem
Falle kennt er keine andere Offenbarung Gottes, d. i. (in seinem
Sinne) des einen immauenten Weltgrundes als die Offenbarung
in der Natur und vor allem im Menschengeiste selbst. Um
aber doch dem theologischen Sprachgebrauch, der die Offen-
barung der Natur entgegensetzt, einigermalsen gerecht zu
werden, erklirt er als eine solche jede urspriingliche und neue
Mitteilung des Weltalls und seines innersten Lebens an den
Menschen, oder um sich der Vorstellung eines positiv geschicht-
lichen Eingreifens der Gottheit noch mehr anzuniihern, nennt er
Offenbarung die grolsen Geschichtsthatsachen, die der Entstehung
ganzer Religionsgemeinschaften zu Grunde liegen (Hettinger
a. a. 0. 8. 137). Es leuchtet jedoch sofort ein, dals in dieser
Auffassung die urspriinglichen und neuen Mitteilungen sowie
die grolsen Geschichtsthatsachen demselben immanenten geistigen
Fond der Menschheit wie das religiose Leben iiberhaupt
entspringen. Der Unterschied liegt nur darin, dafs in jenen
Offenbarungen die geistige Kraft zu neuen genialen Schépfungen
sich konzentriert.

Unzweideutig lautet das Zeugnis eines neueren Autors,
der zweifellos den Standpunkt der Verbindung von Immanenz
und Transcendenz einnimmt oder, um uns eines Giinther’schen
Ausdrucks zu bedienen, einen Personlichkeitspantheismus lehrt.
Die bleibende Wahrheit ist nach Q. Pfleiderer in den Offen-
barungen der Propheten nur ,die im (Geschichtlichen enthaltene
und durch das Geschichtliche ins Licht des Bewulstseins er-
hobene ewige Idee selbst. ,Die Offenbarung, auch die in
Christus, ist nichts anderes als ein geschichtlicher Procels, in
welchem die dem menschlichen . Geiste als dem ,,Teilganzen*
aus dem gottlichen Allleben zustromende Ideenfiille sich expli-
ciert.“ (Bei Gutberlet, Lehrb. der Apolog. Bd. II, S. 3 f.)



422 Moglichkeit der Offenbarung.

Dem Pantheismus, auch dem theosophischen, ist demnach
der Begriff einer iibernatiirlichen Offenbarung, in welchem der
gottliche Geist in einen personlichen Verkehr mit dem Menschen
tritt und ihm unmittelbar Ideen mitteilt, einflofst, fremd. ,,Es
ist der griindlichste Irrtum, zu meinen, Ideen, Uberzeugungen
konnten dem Menschen jemals ohne sein eigenes Zuthun zu-
kommen, sei es nun als angeborene Ausstattung oder auch durch
momentane Eingiefsung oder Einblasung oder dergleichen aulsere
Veranstaltung, und ware sie noch so wunderbar.“ (Derselbe a.a. O.)

Dieser theosophische Pantheismus schlielst sonach selbst
jene Art von iibernatiirlicher Offenbarung aus seinem Ideen-
kreise aus, welche die Theologen als eine der Art und
Weise nach ibernatirliche von der dem Wesen und der
Substanz nach iibernatiirlichen unterscheiden. Den Gegen-
stand der Offenbarung ndmlich koonen nicht blofs Wahrheiten
bilden, die iiber die Fassungskraft der menschlichen Vernunft
und selbst jeder geschaffenen Intelligenz hinausliegen, sondern
auch solche, die zwar den Bildungsgrad gewisser Perioden in
der geschichtlichen Entwicklung der Menschheit oder die
Fassungskraft einzelner, nicht aber das Vermdgen der Vernunft
an und fiir sich und schlechthin iibersteigen. Indem aber die
Theosophie selbst den Begriff einer dem Wesen nach natiir-
lichen, der Art und Weise nach iibernatiirlichen Offenbarung
verwirft, beweist sie nur, dals es ihr mit der Personlichkeit
Gottes nicht ernst ist oder wenigstens, dals es nicht gelingt,
den Gedanken einer iibergreifenden Personlichkeit eines imma-
nenten Weltgrundes festzuhalten und konsequent durchzufiihren.

Noch ist die Auffassung der Offenbarung als einer Er-
ziehung - des Menschengeschlechtes zu beriihren. Der Begriff
der Erziehung fiir die gottlichen Heilszwecke ist der gottlichen
Offenbarung selbst vollkommen vertraut. Der Apostel Paulus
erklirt, das Gesetz als einen maudaywyos sig Xoioror (Gal.
3, 24). Hier erscheint jedoch die Erziehung als ein Mittel
und Moment der Offenbarung.. Dagegen geht die Offenbarung
in diesem Begriffe nicht auf. Behdlt man die Analogie der
menschlichen Erziehung im Auge, so erhebt sich diese Aunf-



Moglichkeit der Offenbarung. 423

fassung der Offenbarung nicht iiber den Begriff des Ubernatiir-
lichen der Art und Weise nach. Denn die Erziehung entfaltet
vorhandene Anlagen und Keime, ohne als solche dieselben zu
geben. Diese Auffassung aber erheischt gleichwohl die ent-
schiedene Geltendmachung der Personlichkeit Gottes; denn der
Erzieher wirkt durch sein personliches Ansehen auf den Zig-
ling ein. Aus diesem Grunde vermochten weder der vulgire
— deistische — noch der spekulative — pantheistische —
Rationalismus selbst nur den Erziehungsbegrift rein festzuhalten,
sondern sanken in der Erklirung der Offenbarung unter den-
selben herab. Der Inhalt der Offenbarung gestaltete sich so
statt zu einer Anticipation einer gottlichen Krziehungsmethode
vielmehr zu einer Art von triiber Intuition oder Vorahnung
religioserregter . Gemiiter, die der reflektierenden Urteilskraft
voraneilen und zu ihr teilweise sich inkommensurabel verhalten.
In diesem (esoterischen) Sinne sind wohl die Ausspriiche
Fichtes und Lessings zu verstehen. (Bei Hettinger a. a. O.
S. 149). -

Sucht man den Begriff der Erziehung durch die Be-
tonung des Prddikats gottlich zu vertiefen, so fiihrt man ihn
iiber sich selbst hinaus und hebt ihn damit auf; denn eine gott-
liche Erziehung, die den Zdgling iiber seine Natur erhebt, ist
mehr als Erziehung, und als Offenbarung betrachtet nicht mehr
eine solche, die nur Vernunftwahrheiten anticipiert, sondern den
erhohten Geistesvermogen einen wesentlich hoheren Gesichts-
kreis erdffnet. :

Unsere Aufmerksamkeit haben wir, nachdem wir zwischen
natiirlicher und iibernatiirlicher Offenbarung und zwischen iiber-
natiirlicher Offenbarung der Form nach und iibernatiirlicher
Offenbarung dem Wesen oder der Substanz nach unterschieden
haben, dem Begriffe der letzteren zuzuwenden. Denn die
christliche Offenbarung, die fiir uns vor allem in Betracht
kommt, stellt sich als eine solche dar, ndmlich als eine iiber-
natirliche der Substanz nach, und erhebt den Anspruch, die
geheimnisvolle verborgene Weisheit Gottes, die keiner von den
Firsten dieser Welt erkannt hat, zu lehren (1 Kor. 2, 7. 8.



424 Moglichkeit der Offenbarung.

Loquimur Dei Sapientiam in mysterio quae abscondita est . . .
gquam nemo principum hujus saeculi cognoscit); das Geheim-
nis, das kein Auge gesehen, kein Ohr gehort, in keines Men-
schen Herz gekommen und das nur der selbst die Tiefen der
Gottheit erforschende Geist Gottes offenbart (L. c¢. 9. 10.), der
Geist des Wortes, das aus dem Schofse Gottes geboren ist;
aus dem Schoofse Gottes, den noch niemand gesehen aufser
dem eingebornen Sohne, der allein aus der Fiille der geschauten
Wabhrheit andern mitzuteilen vermag. (1 Joh. 1, 18).

Von dieser, dem Wesen nach iibernatiirlichen Offenbarung
gilt, was von anderer Seite hervorgehoben worden ist, nidmlich,
dafs wir iiber die Moglichkeit der Offenbarung nur durch
die Thatsache belehrt werden. ,Allerdings ist die Idee der
Offenbarung, bemerkt Hettinger (a. a. O. S. 131), zundchst aus
der Idee der Religion im Zusammenhalt mit Erfahrung und
Geschichte entsprungen. Aber nur sehr diirftig, dunkel und
unvollkommen wiirde sie in uns sich entwickelt haben, wenn
wir nicht an der Wirklichkeit derselben ein Mafls fiir
unsere Begriffe hitten.“ (Lehrb. u. s. w. S. 131).

Offenbarung in diesem Sinne enthélt Geheimnisse und ist
selbst Geheimnis. Was von der Moglichkeit der Geheimnisse
im allgemeinen zu sagen ist, dals wir sie zwar gegen den
Vorwurf der Unmoglichkeit oder des Widerspruchs gegen die
Vernunft oder in sich selbst verteidigen, nicht aber ihre innere
Moglichkeit positiv beweisen konnen, dasselbe mufs von der
Offenbarung in dem specifisch christlichen Sinne der Selbst-
mitteilung gottlicher Wahrheit und gottlichen Lebens gesagt
werden; ihre innere Moglichkeit steht durch die Thatsache
fest, wie die Wahrheit der Geheimnisse, die ihren Inhalt
bilden, durch das Zeugnis des offenbarenden Gottes. Dieselbe
innere . Moglichkeit der Offenbarung kann aber ebensowenig
aus Vernunftgriinden positiv dargelegt werden, als die innere
Méglichkeit z. B. der Geheimnisse der Trinitit und der Mensch-
werdung. Ebensowenig aber kann ihre Unmoglichkeit bewiesen,
vielmehr konnen die vom Standpunkt der Vernunft vorgebrachten
Griinde als Scheingriinde enthiillt und zuriickgewiesen werden.



Moglichkeit der Offenbarung, 425

Die ihrer Substanz nach iibernatiirliche Offenbarung
ist zugleich auch ibernatiirliche Lebensordnung wund Lebens-
mitteilung, nach dem Ausspruche des Apostels Petrus bestehend
in der Teilnahme am gottlichen Leben, in dem consortium
divinae naturae, und sie ist dies eben als wesentlich iibernatiir-
liche Offenbarung; denn das hochste Leben des Geistes ist
Erkenntnis, Wesensanschauung Gottes: Haec est vita aeterna,
ut cognoscant te solum Deum verum et quem misisti Jesum
Christum. Joh. 17, 3. ZEine derartige Erhebung des ge-
schaffenen Geistes zur Teilnahme am intellektuellen Leben
Gottes kann unmoglich durch irgend eine Entwicklung und
Ausbildung der natiirlichen Krifte erreicht, durch irgend einen,
sei es auch vollkommensten Gebrauch der in ihrem natiir-
lichen Sein beharrenden Vermégen vollzogen werden. Auch
nicht die vollkommenste Entwicklung der Natur, die voll-
kommenste KEntfaltung der in ihr liegenden Lebenskeime ent-
hielte den Anfang jenes Lebens, das Gott durch gnadeunvolle
Verbindung mit dem geschaffenen Geiste in diesem erweckt.
Nur in solchem Sinne ist es zu verstehen, wenn die Scholastik
die Empfanglichkeit fiur das Gottliche und Uebernatiirliche als
eine passive und genauer im Anschlufse an den heiligen
Augustin als Empfinglichkeit des Gehorsams — potentia
obedientialis bestimmt, und wenn sie den Einfluls Gottes in der
iibernatiirlichen Ordnung der Gnade im Gegensatz zu dem die
vorhandenen Vermogen entfaltenden und anregenden moralischen
als einen physischen bezeichnet. Keineswegs aber soll mit
den angefithrten Ausdriicken die ,, Ubernatur® als etwas der
Natur &dufserlich Angeheftetes, fiir sie Gleichgiltiges und der
iibernatiirliche gottliche Einfluls als ein der geistigen Natur
unangemessener physikalisch-mechaniseher hingestellt werden,
wie Vorurteil oder Milsverstindnis behaupten mdchten.

Die Moglichkeit einer also bestimmten Offenbarung und
Lebensmitteilung kann, wie gesagt, nur wieder durch Offen-
barung erkannt werden, denn Gott allein weils, was er denen
zu bereiten vermag und zu bereiten gewillt ist, die ihn lieben,
Es ist aber ebenso wahr, dals der Pantheismus und die Theosophie



426 Moglichkeit der Offenbarung.

die Moglichkeit einer iibernatirlichen Offenbarung in diesem
Sinne leugnen miissen. Denn nach diesen Systemen participiert
der endliche Geist bereits durch seine Natur an gottlichem
Wesen und gottlichem Leben. Mag der Pantheismus — und
Ahnliches gilt von der Theosophie — das Verhiltnis des ,,End-
lichen* zum ,,Unendlichen” im realistischen oder idealistischen
Sinne auffassen, in allen Fillen betrachtet er das Sein des
Endlichen als identisch mit dem gottlichen Sein und leugnet
die Schopfung aus nichts, es sei denn dafs er, an dem Aus-
druck festhaltend, das Nichts im relativen Sinne nimmt und
die Dinge aus einem ,Nichts“, aus einem dunklen Grunde,
einer passiven Potenz, einer ,Natur“, Materie, einer Art von
Centrifugalkraft, in Gott hervorgehen ldfst. Auf diesem Stand-
punkt kann offenbar der endliche Geist auf dem Wege stetiger
Entwicklung durch eigene natiirliche Kraft oder in kraft der
unmittelbar in seiner Natur vorhandenen gottlichen Lebenskeime
die hochste Stufe in der Erkenntnis der Wahrheit und in sitt-
licher Vollkommenheit erreichen. Diese pantheistische wund
theosophische Irrlehre ist es, die das vatikanische Konzil in
dem hochst pricis gefafsten Kanon verurteilt: ,,Wenn jemand
behauptet, der Mensch konne zu der Erkenntnis und Vollkommen-
heit, welche die natiirliche iiberragt, nicht von seiten
(vottes erhoben werden, sondern er konne und miisse aus sich
selbst schliefslich zum Besitze eines jeden Wahren und Guten
in ununterbrochenem Fortschritt gelangen, der sei im Banne®.
De Revelatione, can. 3. — Erinnert man, der Pantheismus
kenne iiberhaupt keine absolute Wahrheit und daher keine hochste
erreichbare Stufe der Erkenntnis, so ist zu erwidern, dals die
Annahme der Moglichkeit einer unendlichen Entwicklung durch
qatiirliche Kraft und unendlicher Anndherung an ein Absolutes
mit der Lehre, der Mensch bediirfe keiner hoheren Hilfe, um aus
sich das Hochste zu erreichen, gleichbedeutend sei.

Obgleich es daher den Anschein hat, als ob die Moglich-
keit innigster Wesens- und Lebensgemeinschaft mit Gott gerade
auf pantheistischem und theosophischem Boden zur Geltung ge-
lange, weshalb denn manche nicht anstehen, den Pantheismus



Moglichkeit der Offenbarung. 427

das frommste aller Systeme zu nennen und von dem Patri-
archen der modernen Pantheisten, Spinoza als dem frommen
Baruch zu reden, und- obgleich andererseits der Begriff einer
Schopfung aus Nichts zwischen dem gottlichen und geschaffenen
Sein eine uniiberbriickbare Kluft aufzuthun scheint; so mufs
doch bei tieferer Erwigung zugestanden werden, dals die
Méoglichkeit, oder, sagen wir besser, die Nichtunmoglichkeit
oder auch die Nichtbeweisbarkeit der Unmdglichkeit einer Teil-
nahme am gottlichen Leben davon abhédngt, dals der endliche
Geist als das Werk der aus Nichts schaffenden gottlichen All-
macht anerkannt wird. In das Verhéltnis der Kindschaft
Gottes kann der endliche Geist erhoben werden, nicht obgleich,
sondern weil er von Natur, durch die Schopfung aus Nichts
nur ein Knecht Gottes ist. , |
- Der Pantheismus und die Theosophie erniedrigen den
Menschen, indem sie ihn zu erhdhen scheinen; denn indem sie
die menschliche Natur als einen Wesensausflufs Gottes be-
trachten, verendlichen sie Gott selbst und stellen einen Gottes-
begriff auf, der den Naturalismus in seinem unmittelbaren Ge-
folge hat und den menschlichen Geist grundsétzlich auf seine
in der Natur liegenden Vermigen und Krifte beschriankt.
Denn auch die Theosophie, die von einer personlichen liebe-
vollen Fiirsorge Gottes spricht, gesteht dieser nur zu und vermag
ihr nichts anders zuzugestehen, als dafs sie dem Erzieher gleich
die in der Natur gelegenen Keime vorgeblich gottlichen Lebens
zu einem moglichst ergiebigen Gebrauche und fruchtbarer An-
wendung fiihre. Obgleich also vom Standpunkt der Schopfungs-
theorie aus blofsen Vernunftprincipien und unabhéngig von der
Thatsache der Offenbarung ein positiver Beweis fiir die Moglich-
keit einer iibernatiirlichen unmittelbaren Wesensgemeinschaft
Gottes mit dem geschaffenen Geiste nicht erbracht werden
kann, so sind wir doch imstande, die vom pantheistischen
Standpunkte behauptete oder zu folgernde Unméglichkeit einer
solchen eben durch die Widerlegung des Pantheismus selbst
zu widerlegen.

Unleugbar verwandt mit dem theosophischen Standpunkt



428 Maoglichkeit der Offenbarung.

ist der glaubensphilosophische der Tiibinger Schule. Der
durch hohe spekulative und entsprechende schriftstellerische
Begabung hervorragende Begriinder derselben, Kuhn, erklirt
ausdriicklich die von uns eben in ihren Umrissen gekenut-
zeichnete Auffassung des nach seinem Wesen Ubernatiirlichen
als eine d#ufserliche und geistlose (Kuhn, das Natiirliche und
Ubernatiirliche S. 157, Vgl. desselben: Die christl. Lehre von
der Gnade 8. X.), nachdem er sich die Einwirkung des gott-
lichen Geistes auf den geschaffenen nur als eine moralische,
nicht als eine physische in dem angegebenen Sinne zu denken
vermag. Er bezieht daher die Worte des Apostels Petrus von
dem consortium naturae divinae auf die durch die Offenbarung
in uns erzeugte pneumatische Gesinnung (Kath. Dogmat. Bd. I.
8. 20) und betrachtet folglich auch den Glauben schon, wiefern er
ein freiwilliges, d. h. ,,aus der ganzen Personlichkeit des Menschen,
insbesondere aus seinem sittlichen Bewulstsein und Gewissen
entspringendes Kiirwahrhalten, und weder ein auf der KEr-
fahrung dessen, was wir sehen und besitzen, noch auf Verstandes-
schliissen beruhendes Wissen ist, also jenen Glauben, der sonst
von Kuhn selbst Vernunftglaube genannt wird, als einen be-
seligenden (Dogm. I 8. 625), was nur unter der Voraussetzung
zutreffen wiirde, dafs das thatséchliche Endziel des Menschen,
die Anschauung Gottes und innigste Natur- und Lebensgemein-
schaft mit Gott die natiirliche Bestimmung des Menschen bilde.
Denn obgleich derselbe Theologe — wenigstens in einer
spiteren Periode — das zweifache KEndziel — das natiirliche
und iibernatiirliche unterscheidet, so geschieht dies doch nur
in dem Sinne, dals ein- und dasselbe Ziel, die sittliche Vervoll-
kommnung, in verschiedenen Graden wund mit verschiedenen
Mitteln angestrebt und erreicht werden kdénne. Der reinere
Gottesbegriff und die vollkommeneren Motive z. B., die das
Christentum dem sittlichen Streben darbietet, sind geeignet, den
Geist auf eine hohere Stufe intellektueller und moralischer
Vollkommenheit zu erheben, als es aufserhalb des Christen-
tums und ohne seinen sittlich befreienden Einfluls moglich ist.
Das christliche Geistesleben ist demnach in dieser Auffassung



Moglichkeit der Offenbarung. 429

ein beziehungsweise Ubernatiirliches. Die hohere Stufe aber
setzt die niedere, das iibernatiirliche Endziel das natiirliche
voraus, so dafs also selbst in der gegenwirtigen Weltordnung
das natiirliche Endziel ohne das ubernatiirliche erreicht werden
konnte.  Kuhn lehrt daher weiterhin und in richtiger Konse-
quenz eine natiirliche, moralische Empfanglichkeit fiir die Gnade,
wenigstens beziiglich des Urstandes und schwankt beziiglich
des erbsiindlichen Zustandes zwischen der Annahme der Unmoglich-
keit irgend eines sittlich-guten Handelns ohne die Gnade und
der Moglichkeit einer positiven Vorbereitung auf die Erlosungs-
gnade durch die sittliche Kraft der Natur (Schazler, Neue
Untersuchungen S. 50 f. Ders. Natur und Uebernatur S. 75 ff.)

Als Beleg fiir die Kuhn’sche Auffassung des Verhéltnisses
von natiirlichem wund iibernatiirlichem Endziel moge folgende
Stelle Raum finden. ,,Also der Mensch ist schon durch die
gottliche Schopfung zu einem ewigen Leben in Gemeinschaft
mit Gott berufen. Aber dieses ewige Leben ist im besten
Falle, d. h. wenn der Mensch auch alles thut, was er kann
und soll, noch ein unvollkommenes und tief unter demjenigen
stehendes, welches ihm zu realisieren unter der Voraussetzuug
moglich ist, dafs ihn Gott seiner besonderen Liebe teilhaftig
machen will durch iibernatirliche Offenbarung und Gnade.
Wenn nun die iibernatiirliche Gnade Gottes die natiirliche
Kraft des Menschen nicht beiseite setzt, aufhebt, iberflissig
macht, sondern voraussetzt und in Anspruch nimmt, so ist
auch das natiirliche Endziel durch das iibernatiirliche nicht auf
die Seite gesetzt, negiert, -ansgeschlossen, sondern darin aufge-
hoben, d. h. bewahrt und auf eine hohere Stufe gehoben. . . .
So berechtigt also auch die Unterscheidung eines natirlichen
und iibernatiirlichen Endziels ist, so darf man diese doch nicht
auseinanderreifsen oder trennen und gegeneinander verfestigen,
sondern muls sich ihres Zusammenhangs und Ineivandergreifens
bewulst werden. KEbendeshalb aber, weil sie nicht diver-
gieren, sondern konvergieren, ist es gestattet, von dem Endziel
des Menschen 1im allgemeinen zu reden und als solches im
allgemeinen das jenseitige ewige Leben in Gemeinschaft mit



430 Maglichkeit der Offenbarung.

Gott durch Erkenntnis und Liebe zu ihm zu bezeichnen. (Das
Natiirliche und Ubernatiirliche S. 133.)

Hier wird nun zwar das natiirliche und ubernaturhche
Endziel unterschieden, aber der Unterscheidung entspricht kein
Unterschied, denn es ist dasselbe ewige Leben in Gott,
worin' das eine wie das andere bestehen soll. Die entscheidende
Frage aber ist umgangen, die Frage nédmlich, ob die An-
schauung Gottes das natiirliche Endziel bildet und ob, wenn
dies der Fall wire, dieses Ziel in irgend einer Weise oder
irgend einem Grade durch natiirliche Thétigkeit verwirklicht
werden konne. Was das letztere betrifft, so gibt es kaum
einen katholischen Theologen, der die Bejahung der Frage mit
der hl. Schrift und dem kirchlich definierten Dogma vereinbar
hielte. ~Kuhn aber betrachtet eben dieses thatsédchliche
Endziel, das ewige Leben in Gott, das kein anderes ist als die
Anschauung Gottes, nicht allein als das natiirlic he Endaziel,
sondern auch als ein durch natiirliche Kraft wenigstens in
unvollkommenem Grade realisierbares und erreichbares Ziel.
Nimmt aber Kuhn einerseits die Unterscheidung der beiden
Endziele in einem ungeniigenden Sinne, und falst er sie mit
Unrecht unter den Begriff eines Endziels zusammen, so ist
andererseits zu wenig gesagt, dals von einem Endziele zu
reden gestattet sei; indem vielmehr nur von einem Endaziel
geredet werden darf, nachdem einmal Gott in seiner unbe-
grenzten Liebe den Menschen nicht zu dem von seiner Natur
geforderten, sondern zu einem hdheren, nicht durch die Kraft
der Natur, sondern nur mit Hilfe der gottlichen Gnade erreich-
baren Ziele erhoben hat.

Besteht so nach Kuhn die , iibernatiirliche® Erhebung nicht
in einer Vervollkommnpung der menschlichen Natur, durch eine
gewisse Applikation der gottlichen, sondern in der Einflofsung
pneumatischer Gesinnung, und ist demgemils die Einwirkung
der Goade nicht eine physische (Mitteilung einer hoheren
die Seele dem Wesen Gottes verdhnlichenden Seinsform), so
leistet diese Einflofsung vollkommeneren sittlichen Strebens
in Systeme Kuhns gleichwohl dasselbe, was nach der Ansicht



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 431

der scholastischen Theologen der von Kuhn als ,iufserlich® und
unmoglich hingestellte ,.physische® Einfluls bewirkt, indem er
die Teilnahme am eigenen goéttlichen Geistesleben vermitteln
soll; deun die hochste Bliite des sittlichen Lebens ist nach
Kuhn eine gottliche Frucht, gleichwie und weil die tiefste Wurzel
des Geistes eine gottliche ist, Mit andern Worten: bei Kuhn
erscheint als Ergebnis der Entwicklung in der Seele bereits von
Natur vorhandener gottlicher Lebenskeime das, was sonst die
Theologen und wir diirfen sagen die gottliche Offenbarung selbst
als freies Gnadengeschenk, als donum superadditum betrachten.
Dals diese Grundanschauung vom Ubernatiirlichen und seinem
Verhéltnisse zum Natiirlichen, die eine theosophische ist, das
Kuhnsche philosophisch-theologische System durchwaltet, 1ist
leicht einzusehen, wenn man es nur versteht, die zerstreuten
Lehren zusammenzufassen und in einem gemeinsamen Brenn-
punkt zu sammeln.

. S ——

BLITRAGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von Dr. G. GRUPP.

—a@e

c¢) Lotzes Metaphysik.

Die Metaphysik ist der schwichste Teil der Lotzeschen
Philosophie, so anregend manche Untersuchung ist, und dies
allein darum, weil Lotze ein lebendiger, klarer und sicherer
Gottesbegriff abging. Auf der hdchsten Hohe der Forschung
tiberkam ihn eine idealisierende und pantheisierende Neigung,
der Geist Fichtes und Hegels iiberwéltigte ihn in der Person
seines verehrten Lehrers Weifse. Wahrend sein ganzes System,
soweit wir es bisher kennen lernten, einem Pluralismus in Herbart-
Leibnitzscher Form und einem ausgesprochenen Dualismus zwischen
Geist und Materie huldigt, gerét er in den hdchsten metaphy-
sischen Fragen in ein monistisches Fahrwasser. Diesen Wider-
spruch ans Licht gezogen zu haben, ist besonders das Verdienst
Ed. v. Hartmanns, dessen Fiihrung wir hier folgen.

Jahrbuch fiir Philosophie etc, VI, 28



	Apologetische Tendenzen und Richtungen

