
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

Vierter Artikel *

Über die Möglichkeit und Notwendigkeit der göttlichen
Offenbarung.

Verstehen wir unter göttlicher Offenbarung eine

Kundgebung Gottes an den Menschengeist, sei es belehrender oder

gesetzgebender Natur oder überhaupt eine Mitteilung von W ah I'll
eiten (theoretischer oder praktischer, welch' letztere von den

ersteren nur durch die „Ausdehnung" nach dem Satze : Veritas
extensione fit practica sich unterscheiden), so kann die Möglichkeit

einer solchen Kundgebung oder Offenbarung im
allgemeinen nicht bestritten werden, sobald die Überzeugung von
der Existenz einer überweltlichen persönlichen Gottheit als eine

objektiv begründete feststeht.
So einleuchtend diese Behauptung für den ersten Anblick

sich darstellt, so besteht gleichwohl ein vordem weitverbreitetes

System, das jeder positiven Offenbarung feindlich entgegentritt,
obgleich es die Persönlichkeit und Überweltiichkeit Gottes nicht
in Abrede zieht — der Deismus. Um den stillschweigenden
oder ausdrücklichen Grundgedanken dieses Systems in eine

kurze Formel zusammenzufassen, bedienen wir uns der
scholastischen Unterscheidung der potentia Dei absoluta und der

pot. D. ordinata. Nicht alles nämlich, was durch die
göttliche Macht, absolut gesprochen, hervorgebracht werden kann,

entspricht der Weisheit und Vollkommenheit Gottes. Der Deismus

nun argumentiert: Gott kann sich offenbaren, aber es

widerspricht seiner Weisheit und Vollkommenheit, die Schöpfung
in einer Weise herzustellen, dafs sie der nachbessernden Hand
bedarf. (Hettinger, Fundamentalth. S. 137 ff.) In dieser

Auffassung genügt die Schöpfung sich selbst; insbesondere sind
die vernünftigen Wesen im stände, aus sich selbst im Erkennen

» Vgl. Bd. V. 3. Heft. S. 257 ff.



412 Möglichkeit der Offenbarung.

und geistigen Leben überhaupt das Höchste zu erreichen.
Dieser Standpunkt zeigt indes alsbald seine innere

Inkonsequenz und Unhaltbarkeit. Denn eine sich selbst genügende,
in ihrer Entwicklung und Zweckbestimmung absolut unabhängige
Welt kann auch den Grund ihres Daseins und ihrer wesentlichen

Einrichtung nicht aufser sich haben. Mit andern Worten: Der
Optimismus der deistischen Weltanschauung drängt zur panthei-
stischen Annahme, dafs Gott die Dinge nicht geschaffen habe,

sondern aus sich entfalte, mit seinem Wesen in sie eingehe
und in ihr aufgehe, oder was dasselbe ist, dafs die Welt selbst

göttlich und die Annahme eines überweltlichen Gottes zu ihrer
wissenschaftlichenErklärung undBegründung nicht erforderlich sei.

Im Übergang dieser pantheistischen Wendung der
deistischen Weltanschauung steht das Kantsche System. Kant
betrachtet die sinnliche Welt als im Dienste einer absoluten

intelligiblen Welt stehend, welcher durch das seiner Vernunft
innewohnende sittliche Streben — den kategorischen Imperativ
— der menschliche Geist angehört. Durch das natürliche
Sittengesetz ist der Geist mit einer übersinnlichen Welt
verknüpft, aber auch nur durch das Sittengesetz; denn die
Annahme eines persönlichen Gottes ist nur als eine Forderung
und innerhalb der Schranken des natürlichen Sittengesetzes
zulässig, und die Religion hat deshalb eine Berechtigung nur
„innerhalb der Grenzen der Vernunft." Sollte daher auch ein

höchstes Wesen (nicht als Grund des Sittengesetzes, da die

Vernunft selbst gesetzgeberisch ist, sondern als dessen Wächter
und Vollstrecker) existieren, so würde nach Kantscher Ansicht
eine Offenbarung desselben an den Menschengeist doch etwas

Unmögliches sein, wenigstens von Seiten des Menschen, der
dafür schlechterdings kein Organ besitzt, es sei denn eben den

kategorischen Imperativ, durch den allein der Geist sich über
die Sinnlichkeit erhebt, der aber rein formal ist und daher

keinerlei objektivinhaltliche Erkenntnis gewährt oder
vermittelt, welch' letztere vielmehr ausschliefslich aus sinnlicher

Erfahrung geschöpft wird.
Die in diesem System behauptete Absolutheit der Vernunft-



413

Ordnung und Autonomie des menschlichen Geistes konnte nur,
wie die auf Kant folgende Entwicklung' des philosophischen
Gedankens zeigt, in einer pantheistischen Weltanschauung ihren
Abschlufs finden.

Wir stehen jetzt vor der Frage, ob vom pantheistischen
Standpunkt die Möglichkeit einer positiven göttlichen
Offenbarung in dem erklärten Sinne einer Mitteilung von Wahrheiten

an den menschlichen Geist angenommen werden könne.

Es scheint sich mit dieser Frage in ähnlicher, aber entgegengesetzter

Weise zu verhalten, wie mit der nach der Möglichkeit
der Offenbarung vom Standpunkt der Annahme oder des Glaubens

an einen persönlichen Gott. Wie nämlich der entschiedenen

Bejahung in jenem Falle der Deismus entgegentrat, so scheint

im gegenwärtigen Falle der entschiedenen Verneinung ein System
sich hinderlich in den Weg zu stellen, das seinem Wesen nach

pantheistisch ist, nämlich die Theosophie.
Um den richtigen Standpunkt für die Beantwortung der

Frage zu finden, werden wir den Begriff der Offenbarung
und die verschiedenen Einteilungen derselben ins Auge fassen

müssen.

Offenbarung kann im allgemeinen als Mitteilung von Wahrheiten

bestimmt werden. Die mitgeteilten Wahrheiten können

notwendige und zufällige oder geschichtliche, d. i. Thatsachen
sein. In beiden Fällen ist die Mitteilung eine „ideelle", d. h.

Wahrheitsmitteilung; denn auch die Thatsachen werden in Form

von Sätzen, Wahrheiten dem Geiste mitgeteilt. Allerdings
können Thatsachen auch in einem andern Sinne, nämlich als

solche, integrierende Teile der Offenbarung bilden; aber auch

in diesem Falle werden sie zu Offenbarungen erst durch
das hinzukommende Wort, gleichsam die ideelle Fassung der

Thatsacne, wie dies selbst von der erhabensten Thatsache der

übernatürlichen Offenbarung, der Menschwerdung, gilt. Der
auszeichnende Charakter der Offenbarung ist demnach ideelle

Wahrheitsmitteilung, und es liegt eine völlige Verkennung des

Offenbarungsbegriffs vor, wenn Günther die ideelle Seite der

Offenbarung leugnet und diese gerade und ausschliefslich in den



414 Möglichkeit der Offenbarung.

erst durch menschliche Geistesthätigkeit in ideellen Erkenntnisgehalt

umzusetzenden Thatsachen finden will.
Anders verhält es sich mit der Schöpfung, die man wohl

auch als eine göttliche Offenbarung bezeichnet und in einem

gewissen, jedoch uneigentlichen Sinne bezeichnen kann. In der
Schöpfung sind es Thatsachen, die erst durch den denkenden,
betrachtenden Geist in (formelle) Wahrheiten, in Erkenntnisse

umgesetzt werden müssen. Nach der Lehre des hl. Thomas

besteht deshalb das Wesen der „Prophétie" nicht in den neuen

Species, d. i. in den sinnlichen Wahrnehmungen oder den

Vorstellungen der Einbildungskraft, sondern in der Erhöhung und

Vervollkommnung der Urteilskraft. Prophet — Organ der
Offenbarung — ist nicht Belsazar, der die schreibende Hand

gewahrt, sondern Daniel, der die Schrift zu erklären weifs,
nicht Pharao, der von bedeutungsvollen Rindern und Ähren

träumt, sondern Joseph, der die Träume zu deuten versteht.

„Die prophetische Erkenntnis gehört, wie Augustin sagt, vorzugsweise

dem Geiste an. In der Erkenntnis des menschliehen
Geistes aber kommen zwei Dinge in Betracht, nämlich die
Aufnahme oder Vergegenwärtigung der Dinge und das Urteil über
das Vergegenwärtigte. Wenn dem menschlichen Geiste irgendwelche

Gegenstände durch stellvertretende Species und nach

der natürlichen Ordnung vergegenwärtigt werden, so müssen

die Species zuerst dem Sinne, in zweiter Linie der Einbildungskraft,

in dritter dem möglichen Verstand, der infolge der
Beleuchtung durch den wirkenden Verstand von den Species der
Phantasiebilder (a speeiebus phantasmatum) umgestaltet wird,
vergegenwärtigt werden. In der Einbildungskraft aber finden

sich nicht nur die Eofmen der sinnlichen Dinge, wie sie vom
Sinne aufgenommen werden, sondern sie sind darin auf mannigfaltige

Weise umgebildet, sei es infolge körperlicher Veränderungen

wie bei Träumenden und Wahnsinnigen oder infolge
der einwirkenden und die Phantasmen zum Behufe des Denkens

ordnenden Vernunft; denn aus der mannigfaltigen Kombination
der Phantasiebilder entstehen verschiedene Verstandesspecies,
wie sich die verschiedenen Buchstaben zu verschiedenen bedeut-



Möglichkeit der Offenbarung. 415

samen Worten und Begriffsformen verbinden. Das Urteil des

menschlichen Geistes aber gehört dem Lichte des Verstandes

an. Die Gabe der Prophétie nun erhöht in dieser zweifachen

Rücksicht die Vermögen des menschlichen Geistes, sofern er
urteilt und Vorstellungen aufnimmt. Nur in der letzteren

Beziehung kann der menschliche Unterrieht mit der Prophétie
verglichen werden-, denn jener vermag den Schüler nicht innerlich

zu erleuchten, sondern nur durch äufsere Zeichen

Vorstellungen zu vermitteln. — Von diesen beiden ist das erste

(das Urteil) in der Prophétie das Vorzüglichere; denn das Urteil
vollendet die Erkenntnis. Geschieht daher jemandem von
Seiten Gottes eine Vergegenwärtigung von Dingen durch

Phantasiebilder, wie dem Pharao und Nabuchodonosor, oder

durch körperliehe Bilder, wie Balthassar, so ist ein solcher nicht
als Prophet anzusehen, wenn nicht sein Geist zum Urteil
erleuchtet wird, sondern eine solche Erscheinung ist in der

Gattung des Prophetischen etwas Unvollkommenes. Dagegen
wäre einer Prophet, wenn auch nur sein Verstand zum
Urteilen über solches erleuchtet würde, was anderen in der Weise

der Vorstellung erschienen ist, wie von Joseph erhellt, der die

Träume Pharaos auslegte. Jedoch ist, wie Augustin sagt,
derjenige am meisten Prophet, der in beiderlei Hinsicht hervorragt,
nämlich so, dafs er im Geiste die bedeutsamen Bilder körperlicher

Dinge sieht und sie mit durchdringendem Geistesblicke
versteht. Es werden aber von Seiten Gottes im Geiste
zuweilen mittels der Sinne von aufsen sinnenfällige Formen
vorgestellt, wie Daniel die Schrift an der Wand sah, zuweilen
auch durch Formen der Einbildungskraft, seien sie nun von
Gott selbst eingeprägt oder zwar aus den Sinnen stammend
aber von Gott geordnet, wie Jeremias vom Norden her einen
siedenden Kessel sah, oder auch dadurch, dafs dem Verstände
selbst intelligible Species eingeprägt werden, wie Salomon und
den Aposteln. Das intelligible Licht aber wird zuweilen dem

menschlichen Geiste von Gott eingeprägt, um zu beurteilen,
was von anderen gesehen wurde, wie von Joseph gesagt wird
und von den Aposteln erhellt, denen Christus das Verständnis

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 27



416 Möglichkeit der Offenbarung.

der Schriften eröffnete, oder auch zur Beurteilung dessen, was
nach dem natürlichen Laufe der Dinge der Mensch erkennt,
oder um richtig zu beurteilen, was zu thun ist. So erhellt,
dafs die prophetische Offenbarung zuweilen durch blofse Ein-
fiöfsung des Lichtes, zuweilen aber durch neueingeprägte oder
anders geordnete Species geschieht." (2. 2. qu. 173 art. 1).

In ähnlicher Weise äufsert sich der englische Lehrer an
einem anderen Orte: „Die Prophétie ist ein gewisses
übernatürliches Erkennen. Zur Erkenntnis aber werden zwei Dinge
erfordert, nämlich die Aufnahme des Erkannten und das Urteil
über das Aufgenommene. Zuweilen also ist die Erkenntnis

nur nach der Aufnahme, zuweilen nur nach dem Urteile,
zuweilen nach beiden zugleich übernatürlich. Ist nur die
Aufnahme eine übernatürliche, so wird hiernach noch niemand als

Prophet bezeichnet, wie Pharao deshalb nicht Prophet zu nennen

ist, weil er das Zeichen der zukünftigen Eruchtbarkeit und

Unfruchtbarkeit unter den Gestalten von Rindern und Ähren

erkannte. Wenn aber jemand das übernatürliche Urteil oder
dieses und die übernatürliche Aufnahme zugleich besitzt, so

wird er mit Recht Prophet genannt. Eine übernatürliche Aufnahme

kann aber nur durch drei Arten von Gesichten geschehen,
durch körperliche Anschauung durch Anschauung im

Vorstellungsvermögen, wie des kochenden Kessels des Jeremias,
der Pferde und Berge des Zacharias, und durch intellektuelle
Anschauung, wenn dem Verstand Dinge, welche die natürliche
Kraft übersteigen, gezeigt werden. Der Intellekt nimmt
aber nur dann auf übernatürliche Weise auf, wenn er die rein

geistigen Substanzen wesenhaft schaut. Unter den genannten
Weisen übernatürlicher Aufnahme übersteigt die letztere das

Mafs der Prophétie. Die erste Art übernatürlicher Aufnahme

aber nach der körperlichen Schauung liegt unterhalb der prophetischen

Aufnahme. Die der Prophétie eigenthümliche Art
übernatürlicher Aufnahme ist demnach die Phantasieanschauung.
So hat also jeder Prophet entweder nur ein übernatürliches
Urteil von dem, was von andern gesehen wird oder er
hat zugleich mit dem Urteil eine übernatürliche Aufnahme



Möglichkeit der Offenbarung. 417

durch Phantasiegesichte — visiones imaginariae. Zum Zwecke
des übernatürlichen Urteils wird eine Stärkung des Intellekts,
nicht aber die Bildung einer neuen Species erfordert, dagegen

zur Aufnahme der Phantasieanschauung, sei es nun, dafs früher
nicht vorhandene Species eingeprägt werden, oder dafs vorher
vorhandene von Seiten Gottes so geordnet und zusammengesetzt
werden, wie es der Bedeutung der Dinge entspricht, die dem

Propheten gezeigt werden sollen." Quaest. Disp. De Verit. qu.
XII art. 7.

Diese Aulfassung des prophetischen Lichtes, das mit dem

Glaubenslichte verwandt ist und wie dieses zwar in innerer

Beziehung steht zum Lichte der jenseitigen Anschauung (lumen

gloriae), aber doch sich wesentlich und nicht blofs graduell
davon unterscheidet, lehrt uns die Weise der Offenbarung in

inhaltlicher Beziehung verstehen. Denn auch die im strengen
Sinne übernatürlichen Wahrheiten sind in natürlichen aber von
seiten Gottes geordneten Vorstellungen oder Species gegeben,
die im Lichte der Prophétie zu Erkenntnissen werden und

Wahrheiten ausdrücken, deren Erfassung das natürliche
Vernunftvermögen übersteigt.

Aus dem Gesagten ergibt sich die zunächstliegende
Einteilung der Offenbarung in die natürliche und übernatürliche,
die Offenbarung durch die Schöpfung und die Offenbarung durch
ideelle Wahrheitsmitteilung, von denen die erstere, wie bemerkt

wurde, nur im uneigentlichen Sinne als Offenbarung bezeichnet

werden kann. In den angeführten Texten .unterscheidet der

hl. Thomas die unmittelbare Anschauung und Wesenserkenntnis
der rein geistigen Wesen, insbesondere die Erkenntnis des

unendlich reinen geistigen Wesens Gottes selbst und die auf
Abstraktion von mehr oder minder in die Materie versenkten

oder mit ihr verbundenen Objekten beruhende und daraus

gewonnene Erkenntnis. Zwischen beiden in der Mitte steht
die prophetische Erkenntnis als eine solche, die stofflich zwar
in Wahrnehmungen und Vorstellungen, dem formellen Inhalt
nach aber in Wahrheiten besteht, die unmittelbar einem höheren

Lichte entsprungen und daher auch nur in einem höheren Lichte
27*



418 Möglichkeit der Offenbarung.

erkennbar sind. Dasselbe gilt von der Glaubenserkenntnis.
Sie enthält Wahrheiten, die aus einem höheren Lichte stammen,
aber in die Gestalt menschlicher Vorstellungen und Begriffe
gekleidet sind. Die Glaubenserkenntnis steht daher zur
göttlichen Wesensschauung in innerer Beziehung; ist aber selbst
noch nicht Schauung des göttlichen Wesens, wiewohl sie ideelle

Aufschlüsse über das göttliche Wesen in rationaler, d. h. vom

Sinnlichen, abgezogener Form enthält, welche die Wahrheit
ebenso sehr verhüllt, wie sie dieselbe andererseits enthüllt.
(Hettinger, a. a. 0. S. 133).

Hiermit ist zugleich das Wesen der übernatürlichen
Offenbarung sowohl im Unterschiede von der natürlichen Offenbarung
als auch von der zukünftigen beseligenden Anschauung
gekennzeichnet.

Diesen Erklärungen und Einteilungen gemäfs können wir
nun die Erage nach der Möglichkeit einer übernatürlichen

Offenbarung in konkreterer Weise dahin beantworten, dafs

verschieden von der natürlichen und über sie erhaben eine ideelle

Ordnung und Offenbarungsweise möglich ist, die darin besteht,
dafs Gott nach seinem Wesen, seiner Beschaffenheit und seinen

verborgenen Batschlüssen dem geschaffenen Geiste unmittelbar
durch Mitteilung von Wahrheiten — also in ideeller Form
sich manifestiert.

Wenden wir uns nunmehr zu der Frage zurück, ob auf

pantheistischem Standpuukt eine übernatürliche göttliche
Offenbarung angenommen werden könne, so scheint, wie bemerkt

wurde, die Theosophie die Möglichkeit einer solchen
einräumen zu können. Wir werden uns zwar zunächst darüber

zu rechtfertigen haben, dafs wir den theosophischen Standpunkt
als einen pantheistischen bezeichnen. Wir verstehen unter
Theosophie (nach ihrer metaphysischen Seite) die Annahme der
wesenhaften Immanenz Gottes in den Dingen und dem endlichen
Geiste verbunden mit persönlicher Transcendenz. In dieser

Erklärung liegt bereits die Rechtfertigung der Bezeichnung der

Theosophie als einer Abart des Pantheismus. Die Vertreter des

theosophischen Standpunkts, wie z. B. Franz Baader, Krause ge-



Möglichkeit der Offenbarung. 419

stehen dies in der Hauptsache zu, wenn sie, wie der letztere

thut, an die Stelle des Ausdruckes: Pantheismus den anderen:
Panentheismus setzen.

Die pantheistische Formel nämlich lautet: Gott ist in den

Dingen. Die panentheistische: die Dinge sind in Gott. Man

bemerke, dafs es sich hier nicht um die Allgegenwart Gottes

handelt, die auch der Theist auf das entschiedenste festhält.
Auch der Theist sagt: Gott ist in den Dingen und die

Dinge sind in Gott. Aber in seinem Munde haben diese

Worte einen völlig verschiedenen Sinn. Gott ist in den Dingen
als ihre unmittelbare schöpferische Seinsquelle, nicht aber als

der stoffliche und formale Grund ihres Seins. Die Dinge sind

in Gott, nicht wie der Körper im Orte, oder das Accidens in

der Substanz, sondern wie die Wirkung in der sie überragenden
und beherrschenden Ursache, von der sie nach allen

Richtungen, in allen Beziehungen abhängig ist. „In ihm bewegen
wir uns, leben wir und sind wir." Dagegen sind nach theoso-

phischer Auffassung die Dinge in Gott, als accidentelle

Bestimmungen seines Seins.1 Gott geht mit seinem Wesen in
die Dinge ein, wenn auch nicht in ihnen auf, er überragt sie

als persönlicher, überweltlicher Geist, daher ist nicht nur Gott
in den Dingen, sondern die Dinge in Gott.

Kann diese Theosophie, dieser Panentheismus, dieses System,
das Immanenz und Transcendenz mit einander verbindet und,
wie man uns heutsutage vielfach versichert, die Interessen der

fortgeschrittenen Wissenschaft mit denen des religiösen Bedürfnisses

versöhnt, eine übernatürliche Offenbarung als möglich
anerkennen? Dem ersten Anschein nach allerdings. Denn

kommt dem „Allwesen" eine überragende Persönlichkeit zu, so

ist, wie es scheint, ein Verkehr von Person zu Person, ein

1 Kuhn formuliert in seiner Schrift: Jakobi u. d. Phil, seiner Zeit
S. 14, die Frage nach der Unsterblichkeit und persönlichen Fortdauer
des menschlichen Geistes also: „ob und inwiefern die dem freien Princip
im Menschen adhärierende Eigenschaft der Persönlichkeit ein
notwendiges und selbständiges Accidens des obersten Princips der übersinnlichen

Welt sei."



420 Möglichkeit der Offenbarung.

persönliches Verhältnis zwischen dem göttlichen und dem
endlichen Geiste möglich. Aus diesem Verhältnis entspringt, in
ihm besteht nach theosophischer Ansicht die Religion. — Wir
haben hier nicht zu untersuchen, ob die Theosophie, vom logischen
und metaphysischen Gesichtspunkt betrachtet, ein haltbares

System sei. Über unsere Meinung in dieser Frage kann kein
Zweifel bestehen. Die Theosophie nimmt zwischen Theismus
und Pantheismus eine völlig unhaltbare Mitte ein und hebt sich

durch innere Widersprüche selbst auf. Einzig die Frage ist

gegenwärtig zu beantworten, ob die Theosophie eine übernatürliche

Offenbarung kenne. Im theosophisehen System gibt es

und kann es keine übernatürliche Offenbarung geben. In ihm

ist der Unterschied des Natürlichen und Ubernatürlichen
aufgehoben. Dieser Unterschied bestimmt sich uns mit dem

englischen Lehrer dahin, dafs die natürliche Offenbarung durch
die sinnlich gegebene vom Geiste erst ins Ideale umzusetzende

Thatsache, die übernatürliche aber durch das Wort, in unmittelbar

idealer Form geschehe. Diesen Unterschied kennt die

Theosophie nicht. Das Göttliche kann sich nach theosophischer
Annahme nicht anders als in idealer Form dem Geiste

offenbaren; denn da nach dieser Auffassung Gott selbst mit seinem

idealen und geistigen Wesen in Natur und Menschengeist
immanent ist, so folgt, dafs auch Natur und Materie ihrem
wahren Wesen nach geistig, ideale Potenzen oder die
erscheinenden göttlichen Ideen selbst sind. Auf diesem Standpunkt

ist demnach schon die natürliche Offenbarung in der

Schöpfung eine ideale, Offenbarung durch das Wort, durch den

göttlichen Logos in unmittelbarer, nicht durch die Thatsache
einer materiellen Welt vermittelten Weise. Dem menschlichen

Geiste strömt die Wahrheit in der ihr angemessenen idealen

Form unmittelbar zu. Jeder Gedanke, der in ihm aufleuchtet,

entspringt aus einer einzigen, unmittelbar göttlichen Quelle —
dem innersten Wesen der Vernunft.

Unsere Behauptung von der Unvereinbarkeit einer
übernatürlichen göttlichen Offenbarung mit der Theosophie wird
durch Zeugnisse der Vertreter dieses Standpunktes bestätigt.



Möglichkeit der Offenbarung. 421

Wir wollen uns nicht auf Schleiermacher berufen, dem der

Gedanke der mit Freiheit schaffenden Gottheit ein schönes

S)7mbol von dem ist, was der Mensch sein soll und der an ihre
Stelle das Eine Weltganze setzt. Denn man wird dem

„philosophischesten" unter den Theologen kaum den theosophischen

Standpunkt zugestehen. Wie dem indes auch sei, in jedem
Falle kennt er keine andere Offenbarung Gottes, d. i. (in seinem

Sinne) des einen immauenten Weltgrundes als die Offenbarung
in der Natur und vor allem im Menschengeiste selbst. Um

aber doch dem theologischen Sprachgebrauch, der die

Offenbarung der Natur entgegensetzt, einigermafsen gerecht zu

werden, erklärt er als eine solche jede ursprüngliche und neue

Mitteilung des Weltalls und seines innersten Lebens an den

Menschen, oder um sich der Vorstellung eines positiv geschichtlichen

Eingreifens der Gottheit noch mehr anzunähern, nennt er

Offenbarung die grofsen Geschichtsthatsachen, die der Entstehung

ganzer Religionsgemeinschaften zu Grunde liegen (Hettinger
a. a. 0. S. 137). Es leuchtet jedoch sofort ein, dafs in dieser

Auffassung die ursprünglichen und neuen Mitteilungen sowie

die grofsen Geschichtsthatsachen demselben immanenten geistigen
Fond der Menschheit wie das religiöse Leben überhaupt
entspringen. Der Unterschied liegt nur darin, dafs in jenen
Offenbarungen die geistige Kraft zu neuen genialen Schöpfungen
sich konzentriert.

Unzweideutig lautet das Zeugnis eines neueren Autors,
der zweifellos den Standpunkt der Verbindung von Immanenz
und Transcendenz einnimmt oder, um uns eines Günther'schen
Ausdrucks zu bedienen, einen Persönlichkeitspantheismus lehrt.
Die bleibende Wahrheit ist nach 0. Pfleiderer in den

Offenbarungen der Propheten nur „die im Geschichtlichen enthaltene
und durch das Geschichtliche ins Licht des Bewufstseins
erhobene ewige Idee selbst. „Die Offenbarung, auch die in
Christus, ist nichts anderes als ein geschichtlicher Procefs, in
welchem die dem menschlichen Geiste als dem „Teilganzen"
aus dem göttlichen Allleben zuströmende Ideenfülle sich expii-
ciert." (Bei Gutberiet, Lehrb. der Apolog. Bd. II, S. 3 f.)



422 Möglichkeit der Offenbarung.

Dem Pantheismus, auch dem theosophischen, ist demnach

der Begriff einer übernatürlichen Offenbarung, in welchem der

göttliche Geist in einen persönlichen Verkehr mit dem Menschen

tritt und ihm unmittelbar Ideen mitteilt, einflöfst, fremd. „Es
ist der gründlichste Irrtum, zu meinen, Ideen, Uberzeugungen
könnten dem Menschen jemals ohne sein eigenes Zuthun
zukommen, sei es nun als angeborene Ausstattung oder auch durch
momentane Eingiefsung oder Einblasung oder dergleichen äufsere

Veranstaltung, und wäre sie noch so wunderbar." (Derselbe a. a. 0.)
Dieser theosophische Pantheismus schliefst sonach selbst

jene Art von übernatürlicher Offenbarung aus seinem Ideenkreise

aus, welche die Theologen als eine der Art und
Weise nach übernatürliche von der dem Wesen und der
Substanz nach übernatürlichen unterscheiden. Den Gegenstand

der Offenbarung nämlich können nicht blofs Wahrheiten
bilden, die über die Fassungskraft der menschlichen Vernunft
und selbst jeder geschaffenen Intelligenz hinausliegen, sondern
auch solche, die zwar den Bildungsgrad gewisser Perioden in
der geschichtlichen Entwicklung der Menschheit oder die

Fassungskraft einzelner, nicht aber das Vermögen der Vernunft
an und für sich und schlechthin übersteigen. Indem aber die

Theosophie selbst den Begriff einer dem Wesen nach

natürlichen, der Art und Weise nach übernatürlichen Offenbarung
verwirft, beweist sie nur, dafs es ihr mit der Persönlichkeit
Gottes nicht ernst ist oder wenigstens, dafs es nicht gelingt,
den Gedanken einer übergreifenden Persönlichkeit eines
immanenten Weltgrundes festzuhalten und konsequent durchzuführen.

Hoch ist die Auffassung der Offenbarung als einer

Erziehung des Menschengeschlechtes zu berühren. Der Begriff
der Erziehung für die göttlichen Heilszwecke ist der göttlichen
Offenbarung selbst vollkommen vertraut. Der Apostel Paulus

erklärt, das Gesetz als einen jcaiôaymyoç siç XçiOrov (Gal.
3, 24). Hier erscheint jedoch die Erziehung als ein Mittel
und Moment der Offenbarung. Dagegen geht die Offenbarung
in diesem Begriffe nicht auf. Behält man die Analogie der
menschlichen Erziehung im Auge, so erhebt sich diese Auf-



Möglichkeit der Offenbarung. 423

fassung der Offenbarung nicht über den Begriff des Übernatürlichen

der Art und Weise nach. Denn die Erziehung entfaltet
vorhandene Anlagen und Keime, ohne als solche (dieselben zu

geben. Diese Auffassung aber erheischt gleichwohl die
entschiedene Geltendmachung der Persönlichkeit Gottes; denn der
Erzieher wirkt durch sein persönliches Ansehen auf den Zögling

ein. Aus diesem Grunde vermochten weder der vulgäre
— deistische — noch der spekulative -— pantheistische —
Kationalismus selbst nur den Erziehungsbegriff rein festzuhalten,
sondern sanken in der Erklärung der Offenbarung unter
denselben herab. Der Inhalt der Offenbarung gestaltete sich so

statt zu einer Anticipation einer göttlichen Erziehungsmethode
vielmehr zu einer Art von trüber Intuition oder Vorahnung
religiöserregter Gemüter, die der reflektierenden Urteilskraft
voraneilen und zu ihr teilweise sich inkommensurabel verhalten.

In diesem (esoterischen) Sinne sind wohl die Ausspruché
Eichtes und Lessings zu verstehen. (Bei Hettinger a. a. 0.
S. 149).

Sucht man den Begriff der Erziehung durch die

Betonung des Prädikats göttlich zu vertiefen, so führt man ihn
über sich selbst hinaus und hebt ihn damit auf; denn eine
göttliche Erziehung, die den Zögling über seine Natur erhebt, ist
mehr als Erziehung, und als Offenbarung betrachtet nicht mehr
eine solche, die nur VernunftWahrheiten anticipiert, sondern den

erhöhten Geistesvermögen einen wesentlich höheren Gesichtskreis

eröffnet, '

Unsere Aufmerksamkeit haben wir, nachdem wir zwischen

natürlicher und übernatürlicher Offenbarung und zwischen
übernatürlicher Offenbarung der Eorm nach und übernatürlicher
Offenbarung dem Wesen oder der Substanz nach unterschieden

haben, dem Begriffe der letzteren zuzuwenden. Denn die

christliche Offenbarung, die für uns vor allem in Betracht
kommt, stellt sich als eine solche dar, nämlich als eine

übernatürliche der Substanz nach, und erhebt den Anspruch, die

geheimnisvolle verborgene Weisheit Gottes, die keiner von den

Pürsten dieser Welt erkannt hat, zu lehren (1 Kor. 2, 7. 8.



424 Möglichkeit der Offenbarung.

Loquimur Dei Sapientiam in mysterio quae abscondita est

quam nemo principum hujus saeculi cognoscit); das Geheimnis,

das kein Auge gesehen, kein Ohr gehört, in keines
Menschen Herz gekommen und das nur der selbst die Tiefen der
Gottheit erforschende Geist Gottes offenbart (L. c. 9. 10.), der
Geist des Wortes, das aus dem Schofse Gottes geboren ist;
aus dem Schoofse Gottes, den noch niemand gesehen aufser
dem eingebornen Sohne, der allein aus der Fülle der geschauten
Wahrheit andern mitzuteilen vermag. (1 Joh. 1, 18).

Von dieser, dem Wesen nach übernatürlichen Offenbarung
gilt, was von anderer Seite hervorgehoben worden ist, nämlich,
dafs wir über die Möglichkeit der Offenbarung nur durch
die Thatsache belehrt werden. „Allerdings ist die Idee der
Offenbarung, bemerkt Hettinger (a. a. 0. S. 131), zunächst aus
der Idee der Religion im Zusammenhalt mit Erfahrung und
Geschichte entsprungen. Aber nur sehr dürftig, dunkel und
unvollkommen würde sie in uns sich entwickelt haben, wenn
wir nicht an der Wirklichkeit derselben ein Mafs für
unsere Begriffe hätten." (Lehrb. u. s. w. S. 131).

Offenbarung in diesem Sinne enthält Geheimnisse und ist
selbst Geheimnis. Was von der Möglichkeit der Geheimnisse

im allgemeinen zu sagen ist, dafs wir sie zwar gegen den

Vorwurf der Unmöglichkeit oder des Widerspruchs gegen die
Vernunft oder in sich selbst verteidigen, nicht aber ihre innere

Möglichkeit positiv beweisen können, dasselbe mufs von der

Offenbarung in dem specifisch christlichen Sinne der Selbst-

mitteilung göttlicher Wahrheit und göttlichen Lebens gesagt
werden; ihre innere Möglichkeit steht durch die Thatsache

fest, wie die Wahrheit der Geheimnisse, die ihren Inhalt
bilden, durch das Zeugnis des offenbarenden Gottes. Dieselbe

innere Möglichkeit der Offenbarung kann aber ebensowenig
aus Vernunftgründen positiv dargelegt werden, als die innere

Möglichkeit z. B. der Geheimnisse der Trinität und der
Menschwerdung. Ebensowenig aber kann ihre Unmöglichkeit bewiesen,
vielmehr können die vom Standpunkt der Vernunft vorgebrachten
Gründe als Scheingründe enthüllt und zurückgewiesen werden.



Möglichkeit der Offenbarung. 425

Die ihrer Substanz nach übernatürliche Offenbarung
ist zugleich auch übernatürliche Lebensordnung und
Lebensmitteilung, nach dem Ausspruche des Apostels Petrus bestehend

in der Teilnahme am göttlichen Leben, in dem consortium
divinae naturae, und sie ist dies eben als wesentlich übernatürliche

Offenbarung; denn das höchste Leben des Geistes ist
Erkenntnis, Wesensanschauung Gottes: Haec est vita aeterna,
ut cognoscant te solum Deum verum et quem misisti Jesum

Christum. Job. 17, 3. Eine derartige Erhebung des

geschaffenen Geistes zur Teilnahme am intellektuellen Leben
Gottes kann unmöglich durch irgend eine Entwicklung und

Ausbildung der natürlichen Kräfte erreicht, durch irgend einen,
sei es auch vollkommensten Gebrauch der in ihrem natürlichen

Sein beharrenden Vermögen vollzogen werden. Auch
nicht die vollkommenste Entwicklung der Natur, die
vollkommenste Entfaltung der in ihr liegenden Lebenskeime
enthielte den Anfang jenes Lebens, das Gott durch gnadenvolle

Verbindung mit dem geschaffenen Geiste in diesem erweckt.
Nur in solchem Sinne ist es zu verstehen, wenn die Scholastik
die Empfänglichkeit für das Göttliche und Üebernatürliche als

eine passive und genauer im Anschlufse an den heiligen
Augustin als Empfänglichkeit des Gehorsams — potentia
obedientialis bestimmt, und wenn sie den Einflufs Gottes in der
übernatürlichen Ordnung der Gnade im Gegensatz zu dem die

vorhandenen Vermögen entfaltenden und anregenden moralischen
als einen physischen bezeichnet. Keineswegs aber soll mit
den angeführten Ausdrücken die „TJbernatur" als etwas der
Natur äufserlich Angeheftetes, für sie Gleichgiltiges und der

übernatürliche göttliche Einflufs als ein der geistigen Natur

unangemessener physikalisch-mechaniseher hingestellt werden,
wie Vorurteil oder Mifsverständnis behaupten möchten.

Die Möglichkeit einer also bestimmten Offenbarung und

Lebensmitteilung kann, wie gesagt, nur wieder durch
Offenbarung erkannt werden, denn Gott allein weifs, was er denen

zu bereiten vermag und zu bereiten gewillt ist, die ihn lieben.
Es ist aber ebenso wahr, dafs der Pantheismus und die Theosophie



426 Möglichkeit der Offenbarung.

die Möglichkeit einer übernatürlichen Offenbarung in diesem

Sinne leugnen müssen. Denn nach diesen Systemen participiert
der endliche Geist bereits durch seine Natur an göttlichem
Wesen und göttlichem Leben. Mag der Pantheismus — und
Ähnliches gilt von der Theosophie — das Verhältnis des

„Endlichen" zum „Unendlichen" im realistischen oder idealistischen
Sinne auffassen, in allen Fällen betrachtet er das Sein des

Endlichen als identisch mit dem göttlichen Sein und leugnet
die Schöpfung aus nichts, es sei denn dafs er, an dem
Ausdruck festhaltend, das Nichts im relativen Sinne nimmt und
die Dinge aus einem „Nichts", aus einem dunklen Grunde,
einer passiven Potenz, einer „Natur", Materie, einer Art von

Centrifugalkraft, in Gott hervorgehen läfst. Auf diesem Standpunkt

kann offenbar der endliche Geist auf dem Wege stetiger
Entwicklung durch eigene natürliche 'Kraft oder in kraft der
unmittelbar in seiner Natur vorhandenen göttlichen Lebenskeime
die höchste Stufe in der Erkenntnis der Wahrheit und in
sittlicher Vollkommenheit erreichen. Diese pantheistische und

theosophische Irrlehre ist es, die das vatikanische Konzil in
dem höchst präcis gefafsten Kanon verurteilt: „Wenn jemand
behauptet, der Mensch könne zu der Erkenntnis und Vollkommenheit,

welche die natürliche überragt, nicht von Seiten

Gottes erhoben werden, sondern er könne und müsse aus sich
selbst schliefslich zum Besitze eines jeden Wahren und Guten
in ununterbrochenem Fortschritt gelangen, der sei im Banne".
De Revelatione, can. 3. — Erinnert man, der Pantheismus
kenne überhaupt keine absolute Wahrheit und daher keine höchste
erreichbare Stufe der Erkenntnis, so ist zu erwidern, dafs die

Annahme der Möglichkeit einer unendlichen Entwicklung durch
-natürliche Kraft und unendlicher Annäherung an ein Absolutes
mit der Lehre, der Mensch bedürfe keiner höheren Hilfe, um aus
sich das Höchste zu erreichen, gleichbedeutend sei.

Obgleich es daher den Anschein hat, als ob die Möglichkeit

innigster Wesens- und Lebensgemeinschaft mit Gott gerade
auf pantheistischem und theosophischem Boden zur Geltung
gelange, weshalb denn manche nicht anstehen, den Pantheismus



Möglichkeit der Offenbarung. 427

das frömmste aller Systeme zu nennen und von dem
Patriarchen der modernen Pantheisten, Spinoza als dem frommen
Baruch zu reden, und obgleich andererseits der Begriff einer

Schöpfung aus Nichts zwischen dem göttlichen und geschaffenen
Sein eine unüberbrückbare Kluft aufzuthun scheint; so mufs

doch bei tieferer Erwägung zugestanden werden, dafs die

Möglichkeit, oder, sagen wir besser, clie Nichtunmögliehkeit
oder auch die Nichtbe weisbarkeit der Unmöglichkeit einer
Teilnahme am göttlichen Leben davon abhängt, dafs der endliche

Geist als das Werk der aus Nichts schaffenden göttlichen
Allmacht anerkannt wird. In das Yerhältnis der Kindschaft
Gottes kann der endliche Geist erhoben werden, nicht obgleich,
sondern weil er von Natur, durch die Schöpfung aus Nichts

nur ein Knecht Gottes ist.
Der Pantheismus und die Theosophie erniedrigen den

Menschen, indem sie ihn zu erhöhen scheinen; denn indem sie

die menschliche Natur als einen Wesensausflufs Gottes

betrachten, verendlichen sie Gott selbst und stellen einen Gottesbegriff'

auf, der den Naturalismus in seinem unmittelbaren
Gefolge hat und den menschliehen Geist grundsätzlich auf seine

in der Natur liegenden Vermögen und Kräfte beschränkt.

Denn auch die Theosophie, die von einer persönlichen
liebevollen Fürsorge Gottes spricht, gesteht dieser nur zu und vermag
ihr nichts anders zuzugestehen, als dafs sie dem Erzieher gleich
die in der Natur gelegenen Keime vorgeblich göttlichen Lebens

zu einem möglichst ergiebigen Gebrauche und fruchtbarer
Anwendung führe. Obgleich also vom Standpunkt der Schöpfungstheorie

aus blofsen Vernunftprincipien und unabhängig von der
Thatsache der Offenbarung ein positiver Beweis für die Möglichkeit

einer übernatürlichen unmittelbaren Wesensgemeinsehaft
Gottes mit dem geschaffenen Geiste nicht erbracht werden

kann, so sind wir doch imstande, die vom pantheistischen
Standpunkte behauptete oder zu folgernde Unmöglichkeit einer
solchen eben durch die Widerlegung des Pantheismus selbst

zu widerlegen.
Unleugbar verwandt mit dem theosophischen Standpunkt



428 Möglichkeit der Offenbarung.

ist der glaubensphilosophische der Tübinger Schule. Der
durch hohe spekulative und entsprechende schriftstellerische
Begabung hervorragende Begründer derselben, Kuhn, erklärt
ausdrücklich die von uns eben in ihren Umrissen
gekennzeichnete Auffassung des nach seinem Wesen Übernatürlichen
als eine äufserliche und geistlose (Kuhn, das Natürliche und
Übernatürliche S. 157, Vgl. desselben: Die christl. Lehre von
der Gnade S. X.), nachdem er sich die Einwirkung des
göttlichen Geistes auf den geschaffenen nur als eine moralische,
nicht als eine physische in dem angegebenen Sinne zu denken

vermag. Er bezieht daher die Worte des Apostels Petrus von
dem consortium naturae divinae auf die durch die Offenbarung
in uns erzeugte pneumatische Gesinnung (Kath. Dogmat. Bd. I.
S. 20) und betrachtet folglich auch den Glauben schon, wiefern er
ein freiwilliges, d. h. „aus der ganzen Persönlichkeit des Menschen,
insbesondere aus seinem sittlichen Bewufstsein und Gewissen

entspringendes Fürwahrhalten", und weder ein auf der
Erfahrung dessen, was wir sehen und besitzen, noch auf Verstandesschlüssen

beruhendes Wissen ist, also jenen Glauben, der sonst

von Kuhn selbst Vernunftglaube genannt wird, als einen

beseligenden (Dogm. I S. 625), was nur unter der Voraussetzung
zutreffen würde, dafs das thatsächliche Endziel des Menschen,
die Anschauung Gottes und innigste Natur- und Lebensgemeinschaft

mit Gott die natürliche Bestimmung des Menschen bilde.

Denn obgleich derselbe Theologe — wenigstens in einer

späteren Periode — das zweifache Endziel — das natürliche
und übernatürliche unterscheidet, so geschieht dies doch nur
in dem Sinne, dafs ein- und dasselbe Ziel, die sittliche
Vervollkommnung, in verschiedenen Graden und mit verschiedenen

Mitteln angestrebt und erreicht werden könne. Der reinere

Gottesbegriff und die vollkommeneren Motive z. B., die das

Christentum dem sittlichen Streben darbietet, sind geeignet, den

Geist auf eine höhere Stufe intellektueller und moralischer
Vollkommenheit zu erheben, als es aufserhalb des Christentums

und ohne seinen sittlich befreienden Einflufs möglich ist.

Das christliche Geistesleben ist demnach in dieser Auffassung



Möglichkeit der Offenbarung. 429

ein beziehungsweise Übernatürliches. Die höhere Stufe aber

setzt die niedere, das übernatürliche Endziel das natürliche

voraus, so dafs also selbst in der gegenwärtigen Weltordnung
das natürliche Endziel ohne das übernatürliche erreicht werden
könnte. Kuhn lehrt daher weiterhin und in richtiger Konsequenz

eine natürliche, moralische Empfänglichkeit für die Gnade,

wenigstens bezüglich des Urstandes und schwankt bezüglich
des erbsündlichen Zustandes zwischen der Annahme der Unmöglichkeit

irgend eines sittlich-guten Handelns ohne die Gnade und

der Möglichkeit einer positiven Vorbereitung auf die Erlösungsgnade

durch die sittliche Kraft der Katur (Schäzler, Keue

Untersuchungen S. 50 f. Ders. Hatur und Uebernatur S. 75 ff.)
Als Beleg für die Kuhn'sche Auffassung des Verhältnisses

von natürlichem und übernatürlichem Endziel möge folgende
Stelle Raum finden. „Also der Mensch ist schon durch die

göttliche Schöpfung zu einem ewigen Leben in Gemeinschaft

mit Gott berufen. Aber dieses ewige Leben ist im besten

Ealle, d. h. wenn der Mensch auch alles thut, was er kann
und soll, noch ein unvollkommenes und tief unter demjenigen
stehendes, welches ihm zu realisieren unter der Voraussetzung

möglich ist, dafs ihn Gott seiner besonderen Liebe teilhaftig
machen will durch übernatürliche Offenbarung und Gnade.

Wenn nun die übernatürliche Gnade Gottes die natürliche
Kraft des Menschen nicht beiseite setzt, aufhebt, überflüssig
macht, sondern voraussetzt und in Anspruch nimmt, so ist
auch das natürliche Endziel durch das übernatürliche nicht auf
die Seite gesetzt, negiert, ausgeschlossen, sondern darin
aufgehoben, d. h. bewahrt und auf eine höhere Stufe gehoben.
So berechtigt also auch die Unterscheidung eines natürlichen
und übernatürlichen Endziels ist, so darf man diese doch nicht
auseinanderreifsen oder trennen und gegeneinander verfestigen,
sondern mufs sich ihres Zusammenhangs und Ineinandergreifens
bewufst werden. Ebendeshalb aber, weil sie nicht
divergieren, sondern konvergieren, ist es gestattet, von dem Endziel
des Menschen im allgemeinen zu reden und als solches im

allgemeinen das jenseitige ewige Leben in Gemeinschaft mit



430 Möglichkeit der Offenbarung.

Gott durch Erkenntnis und Liebe zu ihm zu bezeichnen. (Das
Natürliche und Übernatürliche S. 133.)

Hier wird nun zwar das natürliche und übernatürliche
Endziel unterschieden, aber der Unterscheidung entspricht kein
Unterschied, denn es ist dasselbe ewige Leben in Gott,
worin das eine wie das andere bestehen soll. Die entscheidende

Erage aber ist umgangen, die Frage nämlich, ob die

Anschauung Gottes das natürliche Endziel bildet und ob, wenn
dies der Fall wäre, dieses Ziel in irgend einer Weise oder

irgend einem Grade durch natürliche Thätigkeit verwirklicht
werden könne. Was das letztere betrifft, so gibt es kaum
einen katholischen Theologen, der die Bejahung der Frage mit
der hl. Schrift und dem kirchlich definierten Dogma vereinbar
hielte. Kuhn aber betrachtet eben dieses that säch liehe
Endziel, das ewige Leben in Gott, das kein anderes ist als die

Anschauung Gottes, nicht allein als das natürliche Endziel,
sondern auch als ein durch natürliche Kraft wenigstens in
unvollkommenem Grade realisierbares und erreichbares Ziel.
Nimmt aber Kuhn einerseits die Unterscheidung der beiden

Endziele in einem ungenügenden Sinne, und fafst er sie mit
Unrecht unter den Begriff eines Endziels zusammen, so ist
andererseits zu wenig gesagt, dafs von einem Endziele zu
reden gestattet sei; indem vielmehr nur von einem Endziel

geredet werden darf, nachdem einmal Gott in seiner
unbegrenzten Liebe den Menschen nicht zu dem von seiner Natur
geforderten, sondern zu einem höheren, nicht durch die Kraft
der Natur, sondern nur mit Hilfe der göttlichen Gnade erreichbaren

Ziele erhoben hat.

Besteht so nach Kuhn die „übernatürliche" Erhebung nicht
in einer Vervollkommnung der menschlichen Natur, durch eine

gewisse Applikation der göttlichen, sondern in der Einflöfsung
pneumatischer Gesinnung, und ist demgemäfs die Einwirkung
der Gnade nicht eine physische (Mitteilung einer höheren

die Seele dem Wesen Gottes verähnlichenden Seinsform), so

leistet diese Einflöfsung vollkommeneren sittlichen Strebens

in Systeme Kuhns gleichwohl dasselbe, was nach der Ansicht



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 431

der scholastischen Theologen der von Kuhn als „äufserlich" und

unmöglich hingestellte physische" Einflufs bewirkt, indem er
die Teilnahme am eigenen göttlichen Geistesleben vermitteln
soll; denn die höchste Blüte des sittlichen Lebens ist nach

Kuhn eine göttliche Erucht, gleichwie und weil die tiefste Wurzel
des Geistes eine göttliche ist. Mit andern Worten: bei Kuhn
erscheint als Ergebnis der Entwicklung in der Seele bereits von
Natur vorhandener göttlicher Lebenskeime das, was sonst die

Theologen und wir dürfen sagen die göttliche Offenbarung selbst
als freies Gnadengeschenk, als donum superadditum betrachten.
Dafs diese Grundanschauung vom Übernatürlichen und seinem

Verhältnisse zum Natürlichen, die eine theosophische ist, das

Kuhnsehe philosophisch-theologische System durchwaltet, ist
leicht einzusehen, wenn man es nur versteht, die zerstreuten
Lehren zusammenzufassen und in einem gemeinsamen Brennpunkt

zu sammeln.

BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von Dr. G. GRUPP.

e) Lötzes Metaphysik.
Die Metaphysik ist der schwächste Teil der Lotzeschen

Philosophie, so anregend manche Untersuchung ist, imd dies
allein darum, weil Lotze ein lebendiger, klarer und sicherer
Gottesbegriff abging. Auf der höchsten Höhe der Forschung
überkam ihn eine idealisierende und pantheisierende Neigung,
der Geist Fichtes und Hegels überwältigte ihn in der Person
seines verehrten Lehrers Weifse. Während sein ganzes System,
soweit wir es bisher kennen lernten, einem Pluralismus in Herbart-
Leibnitzscher Form und einem ausgesprochenen Dualismus zwischen
Geist und Materie huldigt, gerät er in den höchsten metaphysischen

Fragen in ein monistisches Fahrwasser. Diesen Widerspruch

ans Licht gezogen zu haben, ist besonders das Verdienst
Ed. v. Hartmanns, dessen Führung wir hier folgen.

Jahrbuch fur Philosophie etc. VI. 2S


	Apologetische Tendenzen und Richtungen

