
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung [Fortsetzung]

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER
MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

<o-©-=>

IV.
Im Vorhergehenden haben wir die aphoristischen

Beweisversuche gegen die Möglichkeit einer anfangslosen Schöpfung,
welche der hl. Thomas der Berücksichtigung wert erachtet, auf
ihre Stichhaltigkeit geprüft. Die übrigen Beweisversuche, welche

er in Betracht zieht, sind aposterioristisch: sie sind von den

Geschöpfen, sei es von allen in ihrem Verhältnis zu einander,
sei es von einzelnen derselben im besondern, hergenommen.

II. Zunächst scheint bei Annahme der Anfangslosigkeit der
Welt gefolgert werden zu müssen, dafs wir es dann mit einer
unendlichen Zahl von Geschöpfen zu thun hätten, woraus sich
mehrfache Widersprüche ergeben würden. — Da den von hieraus

versuchten Beweisen insgesamt der Begriff der Unendlichkeit

zu Grunde liegt, so dürfte es vor allem geraten sein,

uns über ihn völlige Klarheit zu verschaffen. Selbstverständlich
dürfen wir diese Untersuchung nicht weiter ausdehnen, als es

zum Verständnis und zur Lösung unseres Fragepunktes erforderlich

ist.
Dafs es sich hier nicht um die absolute oder schlechthinige

Unendlichkeit handeln kann, ist einleuchtend: denn

dieser Begriff ist ja gleichbedeutend mit unbeschränkter, grenzenloser

Vollkommenheit. Er kann nur einem Wesen zukommen,
welches nicht zu dieser oder jener bestimmten, d. h. abgegrenzten,

Gattung oder Art der seienden Dinge gehört, sondern welches
das Sein schlechthin ist, von dessen Natur das Dasein

unzertrennlich, welches demnach aus sich und notwendig ist —
Gott: qui est; Ego sum qui sum. — Dafs kein Geschöpf in
dieser Weise, d. h. dem Sein und Wesen nach, unendlich sein

kann, ist demnach klar. Da nämlich, wie der hl. Thomas sagt,

jedes Geschöpf „habet esse, et non est suuin esse, necesse est,

quod ipsum ejus esse sit reeeptum et contractum ad terminatam



394 Lehre d. hl. Thomas üb.' d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung»

naturam. Unde non potest esse infinitum simpliciter" (1 q. 7
a. 2). Anderswo drückt der englische Lehrer dieses so aus:
„Quantum ad rationem essendi, infinitum non potest esse nisi
illud in quo omnis essendi perfectio includitur, quae in diversis
infinitis modis variari potest. Et hoc modo solus Deus infinitum
est secundum essentiam; quia ejus essentia non limitatur ad

aliquam determinatam perfectionem, sed in se includit omnem
modum perfectionis ad quem ratio entitatis se extendere potest;:
et ideo ipse est infinitus secundum essentiam. Haec autem in-

finitas nulli creaturae competere potest: nam cujuslibet creaturae

esse est limitatum ad perfectionem propriae speciei." (De veri-
tate q. 29 a. 3.)

Da aber einem allgemein anerkannten Grundsatz zufolge
die Bethätigung eines jeden Dinges in Abhängigkeit 'von und
in Ubereinstimmung mit seiner Wesensbeschaffenheit, der ihm

eigentümlichen Natur, steht („agere sequitur esse"): so kann
auch keine geschöpfliche Eähigkeit oder Eigenschaft, sei

es intensiv oder extensiv, unendlich sein: sie kann sich nicht
auf Unendliches erstrecken noch Unendliches zu ihrem
eigentümlichen Gegenstaud haben (cf. De veritate 1. c. ad 4). —
Davon machen nur unsere geistigen Fähigkeiten eben wegen
ihrer geistigen Natur und allumfassenden, universellen Anlage
eine scheinbare Ausnahme. Ich sage: eine scheinbare
Ausnahme. Denn im Ernst wird gewifs niemand behaupten wollen,
dafs unsere geistigen Kräfte Unendliches vermögen. Im Gegenteil

fühlt jeder nur zu sehr auf jedem Schritt, den er vorwärts
thut im Gebiet des Wissenswerten, wie beschränkt der Bereich

unserer Erkenntnis und Einsicht, und wie wenig vermögend
unsere Fassungskraft ist. Ein Erkenntnis-Vermögen aber, dem

man eine wirklich unendliche Kraft oder Leistungsfähigkeit
zuschriebe, müfste Gott selbst, den Unendlichen, zu begreifen,
d. h. allseitig, erschöpfend, vollkommen zu verstehen imstande
sein. — Gleichwohl können wir in einem gewissen Sinne
sagen, dafs unsere geistige Erkenntniskraft sieh auf Unendliches

erstreckt, insofern wir Erkenntnis nach Erkenntnis ohne Ende

zu erlangen vermögen, und nichts, was natürlicherweise erkannt



Infinitum in actu. — Infinitum in potentia. 395

werden kann, uns verschlossen ist. Unserer Erkenntnis ist also

bezüglich der ihr zugänglichen Gegenstände keine bestimmte

Grenze gesetzt. Indem wir ferner Allgemein-Begriffe, Gattungsund

Art-Begriffe erwerben, erkennen wir zugleich in ihnen
unendlich viele Individuen, welche in dieser Art möglich sind,
oder in welchen diese Art nach und nach verwirklicht werden
kann (cf. 1. q. 86 a. 2; q. 7 a. 2. ad 2).

Hiermit haben wir bereits einige Unterscheidungen im

Begriff des Unendlichen berührt, deren wir weiter unten bedürfen

werden. Jene Unbeschränktheit in der Entfaltung unserer
geistigen Fähigkeiten ist keine wirkliche Unendlichkeit. Sie

ist nicht anders endlos als eine vom Mathematiker angenommene
„unendliche" Linie. Die Scholastiker nannten das nicht infinitum,
sondern indefinitum. Ein Ende, eine Grenze ist uämlich that-
8ächlich vorhanden, aber wir können sie nach Belieben
hinausschieben. Unendlichkeit bedeutet aber nicht die unbestimmte

Lage, oder die beliebig weite Ilinausschiebung der verschiebbaren

Grenze, sondern die gänzliche Abwesenheit einer Grenze.

Doch nennen wir für einen Augenblick jene nicht abgegrenzte

Leistungsfähigkeit unseres Erkenntnisvermögens Unendlichkeit;
so können wir eine weitere Unterscheidung an ihrem Beispiel
erklären. Die unendliche, oder vielmehr die nicht abgegrenzte
Zahl von Kenntnissen, welche wir mit jener Fähigkeit erwerben
können, sind nicht alle zu gleicher Zeit vorhanden, sondern
werden allmählich, eine nach der andern, erworben. Eben darin
besteht nämlich die besagte Unendlichkeit, dafs wir stetig weiter
voranschreiten in unseren Kenntnissen, ohne je zur letzten

möglichen Kenntnis zu gelangen. Das nannten die peripate-
tischen Scholastiker ein infinitum in potentia1 oder auch

infinitum syncategorematicum. Diese Unendlichkeit ist nicht
eine Beschaffenheit oder Eigentümlichkeit eines selbständig (cate-
gorematice) Vorhandenen, eines bestehenden Dinges (ens in actu);
vielmehr liegt sie darin, dafs eines dem andern in unaufhörlichem,

1 In intellectu nostro invenitur infinitum in potentia, in acci-
piendo seil, unum post aliud: quia nunquam intellectus noster tot in-
ielligit, quin possit plura intelligere. S. Thom. loc. cit.



396 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

endlosem Aufeinander folgen kann. So sind die Gegenstände
der Allmacht Gottes unendlich. Wir unterscheiden nämlich die
Macht Gottes an sich von dem, was sie ist rücksichtlich
ihres Gegenstandes. An sich ist die Macht Gottes ebenso

unendlich wie sein Wesen; aber bezüglich ihres
Gegenstandes hat sie eine gewisse Grenze, welche indessen nicht
auf Seiten des Machenden, sondern auf Seiten des zu Machenden

liegt. Gott kann nämlich nicht etwas machen, was simpliciter,
wie wir oben sagten, oder seinem Sein und Wesen nach
unendlich wäre; warum nicht? Weil es einen Widerspruch
enthält, dafs etwas gemacht und doch unendlich sei.1 Unendlich

ist ja ein Wesen, welches sein Sein nicht hat, sondern ist.
Ein schlechthin unendliches Ding schliefst also den Begriff des

Gemachtseins und der Machbarkeit aus. Etwas absolut Unendliches

wäre ja gleichwertig mit Gott, ihm gleich. Von den

Werken Gottes ad intra, d. h. von dem, was sich innerhalb
seines eigenen dreifaltigen Wesens vollzieht, der Zeugung des

Sohnes u. s. w., ist hier nicht die Bede — obgleich hier wohl
der Unterschied festgehalten werden rnufs, der in der dogmatischen

Formel ausgedrückt ist: „genitum, non factum". Bach
aufsen, aufserhalb Gottes, ist ein vollauf unendliches Ding nicht

machbar, also kann es kein Gegenstand der Allmacht Gottes

sein. Aber Gottes Allmacht nach aufsen hat in anderer
Beziehung Unendliches zum Gegenstand, insoweit nämlich als der

Begriff der Geschöpfliehkeit es zuläfst. Und diese Unendlichkeit
besteht darin, dafs Gott immer mehr und immer vollkommenere

Geschöpfe machen kann — ohne Ende. Gott könnte täglich
neue Welten schaffen — in alle Ewigkeit, und doch würde sich

seine Macht nie erschöpfen. Und wie er über der leblosen Batur
die Pflanzenwelt, über der Pflanzenwelt das Tierreich, über dem

Tierreich den Menschen, über dem Menschen die Engel in ihren

neun Chören und in ihren ungezählt vielen Arten gemacht hat,

1 Sicut Deus, licet habeat potentiam infinitam, non tarnen potest
facere aliquid non-factum (hoc enim esset contradictoria esse simul):
ita non potest facere aliquid infinitum simpliciter. S. Thom. 1 q. 7

a. 2 ad 1.



Infinitum secundum quid. 397

so kann er über den himmlischen Heerscharen stets vollkommenere

Geschöpfe machen, höher und höher hinauf ins Endlose,
ohne je seine Macht zu erschöpfen. Selbstverständlich können

wir mit unserer beschränkten, auf der Sinnen-Wahrnehmung sich

aufbauenden Erkenntnis unmöglich ausklügeln, worin eine

Vollkommenheit, von der wir gar keine, weder unmittelbare noch

mittelbare, Erfahrung haben, bestehe. Gleichwohl sind wir
genötigt, eine solche unendliche Stufenleiter in der Vollkommenheit

möglicher Geschöpfe anzuerkennen. Darum ist der
Optimismus so grundfalsch, weil er der Macht Gottes Grenzen setzt.
Der Gegenstand der Allmacht Gottes ist also unendlich — in
potentia oder syncategorematice. Sollte es sich herausstellen,

dafs es im Geschöpflichen etwas geben kann, welches

unter einem gewissen Gesichtspunkte (relative oder
secundum quid) ein infinitum in actu wäre oder ein infinitum
categorematicum, so könnte sich dieses der Allmacht Gottes

natürlich nicht entziehen. Das ist also die Frage, die wir jetzt
zu lösen haben.

Bisher haben wir gesehen, dafs es aufser Gott kein dem

Wesen und folglich dem Handeln nach Unendliches geben
kann. Es fragt sich aber nunmehr: kann es etwas Geschöpfliches

geben, das unter einem gewissen Gesichtspunkt,
in der einen oder andern Hinsicht unendlich ist. Dem Gesagten

zufolge wäre eine solche Unendlichkeit für das sie besitzende

Ding ein blofses Accidenz, etwas zu seinem Wesen Hinzukommendes,

ein blofser Modus seines Seins. Und handelte es sich

um zusammengesetzte Dinge, so wäre dieselbe nach scholastischen

Grundsätzen auf Seiten der Materie zu suchen. Auf Seiten

der Form kann es nämlich, wie wir vorher sahen, keine
Unendlichkeit geben; denn die Form ist ja dasjenige, welches den

Dingen ihr eigentümliches Wesen verleiht, und in welchem das

Handeln wurzelt, von seiten der Form könnte also nur eine

schlechthinige Unendlichkeit, d. h. Unendlichkeit dem Sein nach,
herkommen. Bei der Frage nach einer beziehungsweisen
Unendlichkeit sind wir also zunächst auf die Materie
angewiesen.



398 Lehre d. hl. Thomas üh. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Wenn wir auf die materia prima sehen, so können wir
ihr Unendlichkeit nicht absprechen. Aber diese Unendlichkeit
ist nicht, wie bei Gott, gleichbedeutend mit absoluter
Vollkommenheit, sondern gerade umgekehrt mit dem Mangel jeglicher
Vollkommenheit, d. h. jeglicher Wirklichkeit (actus). Sie ist ja
nichts anderes als die in den Dingen vorhandene Möglichkeit
zum Anderswerden. Sie ist also von Natur darauf angelegt,
der Reihe nach alle möglichen Formen anzunehmen, da sie aus
sich selbst gar keine Form hat. Bestimmt mithin zur succes-
siven Aufnahme aller möglichen, also unendlich vieler Formen

(infinitum in potentia), hat sie thatsächlich (nämlich aus sich)
keine von allen.1 Das ist es, was die Alten privative
Unendlichkeit nannten. Im Stein, der seiner Natur nach keine Augen
braucht, ist deren Abwesenheit eine blofse Negation, im Menschen

•dagegen, der naturgemäfs Augen haben müfste, ist deren
Abwesenheit eine Privation. So ist Gott, dessen Natur jede
Begrenzung und Begrenztheit ausschliefst, negativ unendlich:
die materia prima dagegen, deren Natur nach einer Form
verlangt, um ein bestimmtes, in sich abgeschlossenes und von
anderen gesondertes (mithin begrenztes) Sein zu erlangen, eine

solche Form aber aus sieh nicht hat, ist privativ unendlich.
Doch von der materia prima reden wir hier nicht, es

handelt sich um die unter einer bestimmten Form bestehende

Materie oder um körperliche Dinge. Das Eigentümliche der

körperlichen Dinge ist die Quantität. Die Quantität aber ist
entweder nebeneinander oder nacheinander. Das Nebeneinander

kann wieder doppelter Natur sein, nämlich zusammenhangend

(Ausdehnung) oder unterbrochen (Zahl). Das

1 Wir sagen: Die Materie sei die Möglichkeit zur Aufnahme
unendlich vieler Formen. Aber auch hier ist das uuendlich nicht
schlechthin, sondern nur beziehungsweise zu nehmen, gerade so,
wie wenn ich sage, ein Block Marmor sei fähig, unendlich viele Figuren
in sich aufzunehmen. Materia prima etiam secundum potentiam
non est infinita simpliciter, sed secundum quid; quia ejus
potentia non se extendit nisi ad formas naturales. S. Thorn.
1 q. 7 a. 2 ad 3.



Kann es unendlich viele Dinge geben? 399

Nacheinander oder die Aufeinanderfolge (Zeit) und das

Nebeneinander in letzterm Sinne kann auch von einfachen, nicht
zusammengesetzten Dingen, also von subsistierenden Formen,
ausgesagt werden. Da das Nebeneinander im erstem Sinne, mithin
die Frage, ob es einen unendlich grofseo oder unendlich kleinen

Körper geben könne, für unsere Frage von keinem Belang ist,
verweisen wir den freundliehen Leser für sie auf den heiligen
Thomas (1 q. 7. a. 3), der es als unmöglich darthut, einem dem

Wesen nach begrenzten Körper unbegrenzte Ausdehnung
beizulegen. Wichtig jedoch für unsere Frage ist ein näheres

Eingehen auf die Zahl und die Zeit. Zunächst also — kann es

unendlich viele Dinge geben?
Dem vorher Gesagten zufolge unterliegt es keinem Zweifel,

dafs es syncategorematice, oder in potentia, unter dem

Gesichtspunkt der Vielheit ein Unendliches geben kann. In
dieser Weise sind z. B. die Akte der Anbetung, Liebe u. s. w.,
welche die Seligen im Himmel „per omnia saecula saeculorum",
„sine fine dieentes" machen werden, der Zahl nach unendlich.
Nicht als wenn jetzt oder jemals eine wirklich unendliche Zahl
solcher Akte vorhanden oder beisammen wären — das wäre ein

infinitum in actu, und ein solches kann ja nun und nimmer

aus der Addierung von einzelnen Akten entstehen, nach dem

bekannten Grundsatz: „numerus non mutât speciem." Dafs aber
Endlichkeit und Unendlichkeit nicht der Ausdehnung oder Zahl,
sondern dem Wesen nach verschieden sind, geht aus dem

blofsen Begriffe beider hervor: dem Endlichen ist es wesentlich,
begrenzt zu sein, dem Unendlichen dagegen ist es wesentlich,

unbegrenzt zu sein. Also kann aus dem einen nie und unter
keinen Umständen (durch Vermehrung) das andere werden. —
Aber in potentia gibt es unendlich viele solcher Akte, insofern
wir warten oder zählen mögen, solange wir wollen, und doch

nie zum letzten derselben kommen. Diese Akte folgen aufeinander

in endloser Beihe.

Kann es aber auch eine unendliche Vielheit in aetu geben?
Der hl. Thomas berührt diese Frage zunächst in den Quaest.

Disp. De veritate q. 2 a, 10. An dieser Stelle begnügt er sich
Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 26



400 Lehre (1. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung-

damit, die verschiedenen Ansichten der älteren Philosophen
anzuführen, ohne eine eigene Entscheidung zu geben. Es ist eine

rein litterar-geschichtliche Abhandlung. „Utrum autem," so schliefst

er dieselbe, „esse actu repugnet infinito secundum rationem suam
vel non, quia incidenter hic motum est, discutiendum alias re-
linquatur ad praesens." Offenbar war es ihm darum zu thun,
seine Entscheidung, die er in der gleichen Kürze hätte geben
können, in der er die verschiedenen Ansichten der Alten
vorführte, reiflicherer Erwägung vorzubehalten. Dafs eine allseitig
befriedigende Lösung der Frage ihre Schwierigkeiten habe, deutete

er übrigens bereits durch eine grundlegende Unterscheidung
an: „Hoc quod infinitum esse actu non possit, potest contingere
ex duobus: vel quia esse actu répugnât infinitio ex hoc ipso
quod infinitum est, vel propter aliquid aliud; sicut moveri

répugnât triangulo plumbeo non quia triangulus, sed quia

plumb eu s. Si ergo infinitum actu esse possit secundum rei
na tu ram vel si etiam non possit impediente aliquo alio

quam ipsa ratione infiniti : dico quod Deus potest facere infinitum
actu esse. — Si autem actu esse repugnet infinito secundum
rationem suam, tunc Deus hoc facere non potest, sicut non

potest facere hominem animal irrationale, quia hoc esset contra-
dictoria esse simul."

Dieselbe Unterscheidung wiederholt er in einer etwas
andern Fassung in seinem Quodlib. 9 art. 1, wo er zugleich die

Lösung derselben und die Entscheidung der Frage gibt: Wenn
es widerstreitet: Geschöpf sein und unendlich sein; wenn
folglich Gott wegen dieses innern Widerspruches etwas
Unendliches nicht machen kann, so rührt das entweder daher, dafs

der Begriff der Geschöpflichkeit das Prädikat „unendlich"
nicht zuläfst, oder daher, dafs die Beschaffenheit der
bestehenden Geschöpfe Unendlichkeit ausschliefst. — Wie diese

Unterscheidung zu verstehen ist, wird durch ein Beispiel
veranschaulicht. Widerstreitet es dem Pferde, vernünftig zu sein,
weil es ein Geschöpf ist, oder weil es ein solches Geschöpf
ist? Offenbar nicht unter dem ersten Gesichtspunkte, denn sonst

könnte Gott kein vernünftiges Geschöpf machen; wohl aber



Verschiedene Meinungen älterer Philosophen hierüber. 401

unter dein andern Gesichtspunkte: und deshalb ist ein vernünftiges

Pferd eine Unmöglichkeit. — Dieselbe Unterscheidung
kann auch so ausgedruckt werden: Ist ein innerer Widerspruch
zwischen Geschöpf und Unendlichkeit vorhanden, so kann
derselbe entweder auf Seiten des Geschöpfes liegen, weil dessen

Begriff mit Unendlichkeit unverträglich ist; oder auf seiten der

Unendlichkeit, weil ihr das esse in actu widerstreitet.
Einige nun, so fährt der hl. Thomas fort, behaupten, Ge-

schöpflichkeit und Unendlichkeit seien aus dem erstem Grunde

unvereinbar, weil sonst das Geschöpf mit dem Schöpfer
gleichgestellt würde. Würde nämlich ein unendliches Geschöpf

angenommen, so miifste seine Gleichheit mit dem Schöpfer
deshalb behauptet werden, weil ja ein Unendliches nicht gröfser
als ein anderes Unendliches sein könnte. — Diese Begründung
scheint dem Aquinaten nicht stichhaltig zu sein. Hätten wir
nämlich mit einem unendlichen Geschöpf zu thun, so wäre seine

Unendlichkeit nur eine beziehungsweise; es wäre nur in einer

gewissen Hinsicht, aber nicht, wie Gott, schlechthin unendlich.
Ein unendlich grofser Körper z. B. wäre nur der Gröfse oder
der Ausdehnung nach unendlich, während er seiner Natur nach

eben ein bestimmter Körper, also dem W esen und der Art nach

begrenzt wäre. Bei Gott ist aber gerade das Wesen unendlich;
er ist in jeder Hinsicht ohne Grenze.

Vielleicht läfst sich erfolgreicher aus dem andern Gesichtspunkt

vorgehen. Ist das wirkliche Bestehen der Dinge, ihr
Werden in der Weltwirkliehkeit, ein Hindernis ihrer Unendlichkeit?

Läfst sich der Begriff der Unendlichkeit mit der Existenz
der Dinge vereinigen? Manche von den alten heidnischen

Philosophen mit ihren unbestimmten Begriffen von dem Ursprung der

Dinge bejahten diese Erage. Sie sahen daher auch in einem

endlosen Zurückgehen in den Ursachen keinen Widersinn.
Aristoteles dagegen tritt dieser Auffassung an verschiedenen Stellen
seiner Werke entgegen.

Algazel, Avicenna u. a. geben mit Aristoteles zu, dafs eine

unendliche Zahl von Ursachen nicht angenommen werden könne,

wenn es sich um ein Ding (eine Wirkung, ein Hervorgebrachtes)
2f.*



402 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

handelt, welches in wesentlicher Abhängigkeit von seinen
Ursachen steht, weil dasselbe ja sonst nie zum Abschlufs käme.

Handelte es sich dagegen nicht um ein solches Abhängigkeits-
Verhältnis, so sehen sie in einer unendlichen Zahl von Dingen
und Ursachen keinen Widerspruch. Hier wird also eine

Unterscheidung gemacht zwischen infinitum per se und infinitum per
accidens. „Cujus distinctionis intellectus hinc accipi potest:
quod cum infinitum principaliter in quantitate inveniatur
si quantitas in qua infinitum consistit, habeat talem multitudinem
cujus unaquaeque pars ab altera dependeat, et certum ordinem

habeat, ita quod unaquaeque pars illius multitudinis requiratur
per se, tunc infinitum in tali quantitate consistens dicetur
infinitum per se; sicut patet in hoc quod baculus movetur a

manu, manus a lacertis et nervis, qui moventur ab anima —

quod si in infinitum procedunt, ut scilicet anima ab alio inoveatur,
et sic deinceps in infinitum; vel baculus aliquid aliud moveat, et
sie deinceps in infinitum: erit multitudo istorum moventium et
motorum per se infinita. Si vero quantitas in qua consistit,
resultet ex aliquibus pluribus qui eundem ordinem servent, et

quorum numerus non requiritur nisi per accidens: tunc erit
infinitum per accidens; sicut si aliquis faber cultellum faciat ad

cujus constitutionem multis martellis indigeat ex hoc quod unus post
alium frangitur, et unus succedit in locum alterius, ejusdem ordinem

tenens: si talis multitudo in infinitum exereseat, dicetur infinitum
per accidens, et non per se; accidit enim fabrili operi martel-
lorum infinita multitudo cum per unum martellum, si duraret,
aequaliter posset expleri sicut per infinites" (cf. Quaest. Disp.
De verit. q. 2. a. 10; Sum. theol. 1 q. 7 a. 4). — Ein
infinitum per se ist also dieser Auffassung zufolge unmöglich, weil
es nie zur Verwirklichung oder besser zum Wirklichwerden
eines Dinges kommen kann, zu welchem unendlich viele Dinge
der Reihe nach beitragen müfsten. Wird eine unendliche Reihe

angenommen, so widerstreitet es ihr, durchlaufen zu werden.
Handelt es sich jedoch um ein infinitum per accidens, um eine

unendliche Vielheit, deren Teile nicht von einander abhängig sind,

so sieht die erwähnte Auffassung keine Unmöglichkeit darin, dafs



Vorläufige Entscheidung des hl. Thomas. 403

dieselbe in aetu bestehe. Deshalb behauptet und verteidigt
Algazel die wirkliche Existenz von unendlich vielen Menschenseelen.

Da er nämlich der Ansicht ist, dafs das

Menschengeschlecht von Ewigkeit bestehe, und auch von Ewigkeit Zeugung
stattgefunden habe, so mufs er, bei der Annahme der Unsterblichkeit

der Menschenseelen, zu diesem Schlüsse kommen. Andere

jedoch, welche dieselbe Unterscheidung im Unendlichen annehmen

wie er, wenn sie auch nicht mit ihm das wirkliche Vorhandensein

von unendlich vielen Dingen in der Weltwirklichkeit
annehmen, behaupten wenigstens die innere Möglichkeit einer
unendlichen Menge, also auf Seiten Gottes die (absolute) Macht,
eine solche zu schaffen.

Averroes dagegen behauptet, dafs auch ein infinitum per
accidens nicht actu sein könne, dafs also das aetu esse mit
dem Begriff des Unendlichen schlechthin unverträglich ist.

Es kann darum, ihm zufolge, blofs geben ein „infinitum in po-
tentia, quod in successione consistit", keineswegs aber eine

unendliche Vielheit wirklich bestehender, zugleich vorhandener

Dinge (De verit. loc. cit.). „Et hoc — so schliefst der heilige
Thomas — verius esse videtur. Non enim potest esse actu

in rerum natura aliquid non specificatum, ad diversas species

indifferenter se habens. Quamvis enim intellectus concipiat
animal non specificatum rationali vel irrationali differentia, non
tarnen potest esse actu animal quod non sit rationale vel
irrationale; unde secundum Philosophum non est in genere quod

non est in aliqua ejus specie. Unaquaeque vero quantitas speci-
ficatur per certain terminationem quantitatis; sicut multitudinis
species sunt duo et tria, et sic de aliis; et magnitudinis
species sunt bieubitum et tricubitum, et hujusmodi, vel secundum

aliquam determinatam mensuram. Unde impossibile est sic in-
veniri aliquam quantitatem in actu, quae non sit propriis ter-
minis limitata. Cum autem infinitum congruat quantitati, et dieatur

infinitum per termini remotionem, impossibile erit infinitum esse

in actu. Et ideo, sicut Deus non potest facere equum
rationalem, ita non potest facere ens actu esse infinitum."

Das scheint also dem hl. Thomas der Wahrheit näher zu



404 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

kommen („verius esse videtur"): Gott kann nicht etwas
wirklich Unendliches ins Dasein rufen, m. a. W. wirklich
Existieren und Unendlich sein dürften sich gegenseitig ausschliefsen

(„impos8ibile erit"). Obgleich er selbst also diesen Schlufs zieht,
so erscheint derselbe ihm doch nicht als absolut nötigend, folglich
nicht so einleuchtend, dafs er die gegenteilige Behauptung
unmöglich machte. In Übereinstimmung hiermit sagt er in dem

Opusc. de aetern. mundi contra murmurantes: „Adhuc
non est demonstratum, quod Deus non posait facere ut sint in-
linita actu." Dafs nämlich die Alten als Resultat der Demonstratio

die angedeutete Evidenz forderten, ist früher hinlänglich
erklärt worden. Ist aber auch eine solche Evidenz, welche jeden
vernünftigen Widerspruch unmöglich macht, nicht vorhanden, so

zweifelt doch der hl. Thomas nie an der überzeugenden Kraft
der angeführten Begründung. Deshalb sagt er auch in allen
seinen späteren Schriften nie anders als: „Impossibile est esse

multitudinem infinitam in actu" (1 q. 7. a. 4).
Nur aus der Macht des Vorurteils läfst es sich erklären,

dafs einige neuere Schriftsteller hierin einen Widerspruch
erblicken. Als ob die beiden Sätze: „Impossibile est ." und
„Haec tarnen impossibilitas non est demonstrata" sich gegenseitig

ausschlössen!1 Und auf einen solchen Grund hin möchte
P. S ten tr up (Das Dogma von der zeitl. Schöpfung, S. 43)
beinahe „sich versucht fühlen", dem hl. Thomas das angeführte

Opusc u 1 um de aeternitate mundi abzusprechen !2 Das

1 Vgl. Krause, Commeutatio philos, p. 17: S. Thomas ita:
,Adhuc non est demonstratum, quocl Deus non possit facere, ut sint in-
flnita actu.' Possibilem igitur censet esse numerum actu infinitum.
Demiramur haec verba: ipse enim secum pugnat S. Thomas, quum aliis
locis rerum simul existentium actu infinitam multitudinem abjicit."

2 In dem letzten Quartalheft (Jan. 1892) der Zeitschrift für
kath. Theologie sucht P. Stentrup sich zu wehreu gegen „die Ausfälle

des Thomas Esser gegen unsern geringen wissenschaftlichen Ruf".
Wir sind uns bewufst, im Verlauf unserer Abhandlung nicht ein einziges
Mal „Ausfälle" gegen wissenschaftliche Gegner gemacht zu haben, am

wenigsten gegen den „geringen wissenschaftlichen Ruf" des P. Stentrup.
Der gute Ton, ja selbst die Grammatik, würden uns z. B. davon ab-



Vermeintlicher Widerspruch in seinen Werken. 405

Verlangen einer mifsliebigen Autorität los zu werden, gibt ihm

einen solchen Wunsch ein. Wahrscheinlich ist es derselbe Grund,

der auch P. Kleutgen (Philosophie der Vorzeit, Bd. 2 u. 980
S. 836) sagen läfst: „Es ist zweifelhaft, ob diese Schrift nicht
einem andern Verfasser angehört." Wenigstens ist kein anderer

gehalten haben, jemals auch nur von „dem Ferdinand Stentrop" zu reden,
wie der Beschwerdeführer es uns gegenüber in dem erwähnten Aufsatz
regelmäfsig thut. Damit ist Geist und Ton dieser Beschwerdeführung
hinlänglich gekennzeichnet. Auf ihre Ausführungen im einzelnen
einzugehen, wäre verlorene Mühe. Wir überlassen den Lesern das Urteil.
Nur eines wollen wir bemerken, dafs dieselbe, soweit sie sachlich ist,
von vorn bis hinten auf einem Paralogismus beruht, den, nicht wir,
sondern lange vor uns die hlil. Augustinus und Thomas aufgedeckt haben.
P. Stentrup behauptet S. 165: „Damit ein Sein anfangendes sei, genügt
es, dafs ihm sein Nichtsein der Natur nach voraufgehe." Aber worauf
alles ankommt, ist eben die Natur des Anfanges. Von den alten
Verteidigern einer ewigen Schöpfung sagt ja der hl. Augustinus (De civit.
Dei lib. XI. c. 4): „a Deo quidem (mundum) factum fateutur, non tarnen
volunt temporis, sed suae creationis initium." Einen Anfang geben
dieselben also zu; aber es gibt nach ihnen für die Welt blofs ein prin-
cipium originis, aber nicht ein principium durationis. Es ist also

vergebliche Mühe, wenn P. Stentrup ,seine Gegner bekämpft, weil sie im
Begriff des Geschöpfes einen Anfang nicht eingeschlossen finden'.
Versteht er aber, wie er es in Wirklichkeit thut, unter Anfang einen Beginn
der Dauer, so setzt er voraus, was zu beweisen ist. Und wenn er sagt,
dafs es ,ihm wenigstens erwiesen zu sein scheint, dafs niemand, der
zugibt, das Nichtsein der Geschöpfe gehe der Natur nach seinem Sein

voran, leugnen könne, dafs im Begriff des Geschöpfes ein Anfang
eingeschlossen sei', so sieht er einen Trugschlufs für einen Beweis an. Dafs
in dem Schlufssatz etwas enthalten ist (zeitlicher Anfang), was in dem

Vordersatz nicht enthalten ist (natura prius), was also auch nicht
daraus gefolgert werden kann, siebt jeder ein. — Zur Klärung des

Begriffes der Möglichkeit der Geschöpfe verweisen wir P. Stentrup auf
den hl. Thomas 1. q. 46 a. 1: „Antequam mundus esset, possibile fuit
mundum esse, non quidem secundum potentiam passivam, quae est
materia, sed secundum potentiam activam Dei; et etiam, secundum quod
dicitur aliquid absolute possibile, non secundum aliquam potentiam, sed

ex sola habitudine terminorum, qui sibi non repugnant;" und Contr. Gent,
lib. 2. c. 37 : „Possibile fuit ens creatum esse antequam esset, per potentiam

agentis per quam et esse incepit, vel propter habitudinem
terminorum in quilius nulla repugnantia invenitur, quod quidem possibile
secundum uullam potentiam dicitur."



406 Lebre d. ht. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Grund, weder innerer noch äufserer, für eine solche Behauptung
ersichtlich. Hätten die genannten Autoren das von uns
mitgeteilte Quodlibet gekannt, so würden sie auch wohl dessen

Echtheit beanstandet haben. P. Pesch (Institutiones Philos.
Natural. Frib. 1880 p. 454) sagt auf Grund des angeführten
Opusculum vom hl. Thomas: „priore tempore nonnihil dubius
hac in re haesisse videtur." „Nisi potius malis dicere — so

fügt er in Änm. hinzu — eum illo loco vehementius disputantcm
abreptum esse, ut semel ipsi ex ore exciderit, repugnantiam
numeri actu infiniti nondurn esse ,demonstratam'; id quod alias

identidem negaverit." Dagegen bemerken wir, dafs der heilige
Thomas nicht nur nicht identidem, sondern auch nicht ein

einziges Mal behauptet hat, der von ihm behaupteten Unmöglichkeit

eines actu infinitum komme demonstrative Beweiskraft zu.
Dafs dieselbe noch nicht demonstrativ bewiesen sei, hat er
hingegen nicht blofs semel, in der Hitze des Streites gegen die

murmurantes, fallen lassen, vielmehr hat er dasselbe häufig in

Abhandlungen, die vorsätzlich von dieser Frage handeln,
niedergeschrieben. Das bereits angeführte Quodlibet ist durchaus nicht
die einzige Parallel-Steile, an der er gesteht, dafs die (Aristotelische)

Begründung der Unmöglichkeit einer unendlichen Vielheit
ihm nicht als nötigend erscheint. In seinem Kommentar zur
Metaphysik des Aristoteles (lib. 11 lect. 10) sagt er; „Dicit
(Philosophus) quod in sensibilibus non est numerus infinitus hoc

modo: Omnis numerus et omne habens numerum est numérale
(d. h. jede gegebene Zahl fällt unter den Artbegriff Zahl). Sed

nullum numérale est infinitum, quia numérale est pertransibile
uumerando: ergo nullus numerus est infinitus. Hae autem rati-
ones (das bezieht sich mit auf einen vorhergehenden Grund für
die Unmöglichkeit eines unendlichen Körpers) non sunt
naturales, quia non sumuntur ex principiis corporis naturalis, sed

ex quibusdam principiis communibus et probabilibus, non ex
neeessariis: quia qui poneret multitudinem infinitorum
non poneret earn numerum, quia numerus est multitudo mensu-
rata per unum nullum autem mensuratum infinitum est."
Ebenso sagt der englische Lehrer in Comment, in Arist. Physic.



407

lib. 3 leot. 8: „Secunda ratio ostendit, quod non sit infinitum
multitudine. Omne enim numerabilo contingit numerari, et per
eonsequens numerando transiri. Omnis autem numerus et omne

quod habet numerum, est numerabile. Ergo omne hujusmodi
contingit transiri. — Si igitur aliquis numerus sive separatus,
sive in sensibiiibus existens, sit infinitus, sequetur, quod possi-
bile sit transire infinitum: quod est impossibile. — Attendendum
est autem, quod istae rationes sunt probabiles, procedontes ex
iis quae commuuiter dicuntur (quod est, proprium syllogismi dia-

lectici, sagt er vorher); non enim ex necessitate concludunt:

quia qui poneret aliquam multitudinem esse infinitum, non
diceret earn esse numerum, vel numerum habere; addit enim

numerus super multitudinem rationem mensurationis. Est enim

numerus multitudo mensurata per unum, et propter hoc numerus
ponitur species quantitatis discretae, non autem multitudo, sed

est de transcendentibus."
Gerade hier zeigt sich an einem Beispiel der Scharfsinn

des hl. Thomas, und wie wenig er ein blofser Nachtreter des

Aristoteles ist. Um nämlich den von ihm angedeuteten Ausweg
abzuschneiden, stellt er selbst in der Sum. theol. loc. cit. den

Beweis des Aristoteles in ganz veränderter Form auf. Er
geht nämlich nicht, wie dieser, von dem Satz aus, dafs jede
Vielheit eine Zahl ist, welche durch die Einheit gemessen
wird; vielmehr sagt er: jede Vielheit wird gemacht durch eine

Einheit, oder verdankt ihr Sein einer Einheit; und deshalb verhält

es sich mit >den Arten der Vielheit wie mit den Arten
der Zahl (Species multitudinis sunt secundum species nume-

rorum). Er unterscheidet also zwischen der numerischen und
der ontologischen (transcendentalen) Vielheit, und baut seine

Beweisführung nicht, wie Aristoteles, auf der erstem, sondern

auf der letztern auf. Im ontologischen Sinne aber ist jede
Vielheit, welcher Art sie auch sein möge, etwas Einheitliches
der Ordnung nach (unitas ordinis). Keine Vielheit kann

bestehen, wenn nicht nach Art einer Einheit. Unum et ens con-

vertuntur. Unter vielen Dingen kann aber eine Einheitlichkeit
der Ordnung nur hergestellt werden, wenn Eines sich gleichsam



408 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

als Form verhält, während die vielen ihm gegenüber sich als

Materie verhalten. Verleiht aber jenes Eine der Vielheit ihre
Form, dann gibt es ihnen eben damit auch eine bestimmte

Begrenzung. Denn wo immer eine Form, da ist Begrenzung des

Seins. Aber deshalb verhält es sich mit jeder bestehenden

Vielheit wie mit jeder wirklichen Zahl. Ziehe ich nämlich jene
formverleihende Einheit ab, so ist das Wesen zerstört; ich habe

nicht mehr dieselbe Vielheit wie zuvor. Geht also der Stagi-
rite davon aus, dafs jede Vielheit gezählt ist, eine unendliche
Vielheit aber nicht gezählt sein könnte : so geht der Aquinate
von dem aus, was jede Vielheit in ihrem Wesen und ihrer Art
konstituiert, und zeigt, dafs dieses keine Unendlichkeit zuläfst.1

Aber ist denn der Beweis nicht wenigstens in dieser Form
wirklich demonstrativ? — Unter den von Banez angeführten
und widerlegten Gründen für die dem Ergebnis des hl. Thomas

entgegengesetzte Behauptung wird auch dieses angeführt: „Eon
implicat esse infinitum multitudinem rerum. ." Warum nicht?

„Quia rationes D. Thomae sunt omnium optimae, et non sunt
demonstratoriae." Von gegnerischer Seite wird ihre demonstrative

Beweiskraft also einfach geleugnet. Banez seinerseits sagt:
„nobis videntur deinonstrationes." Und in dem von ihm
geführten Beweise für die im Artikel dargelegte Lehre begnügt
er sich damit zu sagen: „Impossibile est, saltern secundum
ordinem divinae sapientiae, fieri infinitum secundum

multitudinem." Er spricht also nicht von der potentia Dei
absoluta und der ihr entsprechenden Möglichkeit, welche mit

Widerspruchslosigkeit gleichbedeutend ist. Trotz der Gründe
des hl. Thomas für die Unmöglichkeit einer unendlichen Vielheit
halten also andere das Gegenteil. Von den älteren Scholastikern
seien nur erwähnt die beiden Augustiner-Generäle Thomas
von Strafsburg und Gregor von Rimini, die wir bereits
früher anführten als in vollem Einklang mit dem Aquinaten in

unserer Hauptfrage stehend. Von ihnen sagt der erstere: „non
implicat contradictionem, infinitum magnitudine (nec infinitum

1 Vgl. Ferrariensis, Comment, in Sum. Contr. Gent. lib. 2

tap. 81.



Yon ihm abweichende Meinungen. 409

multitudine, wie er quarto hinzufügt) per Dei potentiam infi-
nitam in esse produei, quatnvis multi venerabiles et magni doctores

oppositum istiu8 nitantur demonstrate" (loc. cit. art. 4). Der letztere

(In II. Sent. dist. 1 q. 3 a. 2) sagt einfach, ein infinitum
in actu sei nicht unmöglich. Gerade so sagt auch Johannes
de Bassolis (In I. Sent. dist. 43 quaest. unie). Yon den

späteren Scholastikern führen wir nur einige an, welche bei den

genannten neueren Schriftstellern von gröfserm Gewichte sein

dürften: Die Conimbricenses (Physica lib. 3 cap. 8); Vasquez
(Comment, in I. p. disp. 26 c. 3); Barthol. Amicus (tract. 18

q. 6); Arriaga (Curs, philos. Physic, disp. 13 sect. 4); Oviedo
(Cars, philos. Physic. Controv. 17 punct. 5).1 Alle diese lehren,
im Widerspruch zum hl. Thomas, die Möglichkeit einer unendlichen

Vielheit. Wir sind weit entfernt davon zu glauben,
dieselben hätten die Gründe des Aquinaten irgendwie entkräftet,
und ihre eigenen Gründe reichten zum Beweise ihrer Behauptung

hin. Aber soviel beweist ihre Stellung zu dieser Präge
jedenfalls, dafs die Behauptung des hl. Thomas: ,die von ihm

gelehrte und begründete Unmöglichkeit einer unendlichen Vielheit
sei noch nicht demonstrativ bewiesen' — nur bei denjenigen
Wunder erregen kann, die vergessen, dafs das Besultat einer

demonstratio eine solche Evidenz ist, welcher niemand, der
den Beweis versteht, vernünftiger Weise widersprechen kann.
—- Deshalb sagt weise der Kardinal de Aguirre (Philos,
rational, torn. II. Physic. Disp. 21 sect. 1 n. 5), bevor er in die

Untersuchung über diese Erage eintritt: „Praemitto rem hanc

adeo difficileni esse pro utraque parte, adeoque inexploratam, ut,

quamquam tot felicia hoininum ingénia circa ejus dispositionem
vires suas exeruerint usque ad tempus D. Thomae, nullam
demonstrationem invenerint ad probandam repugnantiam infinit!
in actu: ut ipse testatur ingenue Opusc. 27. Idemque est de

iis omnibus qui antea et postea scripsere pro alterutra opinionum,

1 Von den Neueren stellt u. a. Gutberiet (Die Methapliysik,
Münster 1880, S. 116) die Thesis auf: „In dem Begriff einer aktual
unendlichen Menge oder aktual unendlichen Ausdehnung läfst sich kein

Widerspruch nachweisen."



410 Lehre d. hl. Thoraas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

ut patebit illorum argumenta aecuratius expendenti. Quamquarn
enim pleraque difficillima sint, nullum illorum deprehenditur atti-
gisse metas demonstrationis. Quare superest, ut neutra earum
certa omnino eenseri possit, sed ilia solum probabilior, quae soli-

dioribus fundamentis nitatur." Damit ist dem P. Stentrup das

Urteil gesprochen, der (a. a. 0.) frischweg sagt: „Die weitere

Bemerkung des hl. Thomas, die Unmöglichkeit, dafs durch Gottes
Allmacht einer unendlichen Vielheit von Dingen Dasein verliehen

werde, sei noch nicht erwiesen, glauben wir füglich mit Schweigen
übergehen zu können, da wir die Beweise für diese Unmöglichkeit

oben beigebracht haben." Der englische Lehrer dachte

bescheidener von seinen Beweisen. Obgleich dieselben

überzeugend und schwerlich lösbar sind, sagt er doch niemals, dafs

er dieselben für demonstrativ im strengen Sinne des Wortes
halte. Das ist also des Aquinaten Lehre bezüglich der Möglichkeit
einer unendlichen Zahl.

Es bleibt uns übrig, zu untersuchen, ob es eine Unendlichkeit

der Dauer oder der Zeit nach geben könne. Dafs es eine

endlos dauernde Zeit der Zukunft nach geben könne und wirklich
gebe, brauchen wir gar nicht zu beweisen; wir können dieses

als zugegeben voraussetzen. Diese Unendlichkeit (auch
Unsterblichkeit oder Ewigkeit genannt, letzteres in einem

noch engern Sinne als dem früher erklärten) ist ein infinitum
syncategorematicum, welches in endloser Aufeinanderfolge besteht.
Kann es aber auch der Vergangenheit nach eine unendliche,
d. h. anfangs lose Dauer geben? Das ist Kern und Stern

unserer Frage. Selbstverständlich ziehen wir uns hier auf den

kritischen Standpunkt des hl. Thomas zurück, von dem aus wir
lediglieh die Gegengründe auf ihre demonstrative Beweiskraft
zu prüfen haben. Dm eine thetische Begründung der Möglichkeit
einer ewigen Schöpfung handelt es sich uns ja nicht. — Vorab

jedoch wollen wir klar legen, wie unter der Annahme einer

anfangslosen Schöpfung deren Ewigkeit gedacht werden mul's.

Was ist das Subjekt dieser anfangslosen Dauer? Was dauert

von Ewigkeit? Über diesen Punkt unserer Frage bestehen die

ineisten Mifsverständnisse.
3—S-tp


	Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung [Fortsetzung]

