Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HIL. THOMAS
VON AQUIN.

Vox FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

370 f) Argument: Das Dasein Gottes ist nicht in einem
andern aufgenommen; das Dasein der Kreaturen hin-
gegen ist in der Wesenheit des Geschopfes auf-
genommen.

Wir haben frither vernommen, wie 8. Thomas die Bestim-
mung eines Wesens erklart. Von den drei Arten der Bestimmung
lautet eine: ein Ding werde auch dadurch bestimmt, dafs es in
einem andern Aufnahme findet. Die Bestimmung, so lehrt der
englische Meister, geschieht auf zweifachem Wege: entweder
durch Beschrinkung; oder durch Unterscheidung. Auf erstere
Art wird die gottliche Wesenheit nicht bestimmt, sondern nur
auf letztere, denn eine Form erhélt nur dadurch eine Bestimmung,
dafs sie in einem andern, nédmlich in der entsprechenden (com-
mensurata) Materie aufgenommen wird. In der Wesenheit Gottes
haben wir aber kein in einem andern Aufgenommenes, denn sein
Dasein ist die gottliche subsistierende Natur selber. Dies ist
jedoch nur in Gott allein, in keinem andern Wesen der Fall.
Jedes andere Wesen hat ein aufgenommenes, daher be-
schranktes Sein. Die gottliche Wesenheit unterscheidet sich
darum von allen andern Dingen gerade dadurch, dafs sie nicht
in einem andern aufgenommen wird. KEs verhalt sich hier @hn-
lich wie z. B. mit der weifsen Farbe. Gébe es nidmlich eine
nicht in einem Subjekte existierende weilse Farbe, so wiirde
sie sich gerade dadurch von jeder andern im Subjekte exi-
stierenden unterscheiden, obgleich sie als weilse Farbe nicht auf-
genommen, und infolge dessen nicht beschrankt wire.! In doppelter

1 Quod. 7. a. 1.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI. 25



384 Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Hinsicht unterscheidet sich darum die gottliche Natur von den
materiellen Formen. Zunéchst darin, dals die materiellen Formen
nicht subsistieren. Von daher kommt es, dals die humanitas im
Menschen nicht identisch ist mit dem Menschen, welcher sub-
sistiert. Die Gottheit hingegen ist identisch mit Gott, die gdott-
liche Natur selber subsistiert in sich. Der zweite Unterschied
liegt darin, dafs keine geschaffene Form oder Natur ihr eigenes
Dasein ist. Gottes Dasein aber ist seine Natur oder Quidditét.
Darum lautet der ihm eigentiimliche Name: ,,Qui est”, weil er
auf diese Weise gleichsamm von seiner eigenen Form benannt
wird. Weil also die Form in diesen irdischen Dingen nicht fiir
sich subsistiert, fordert sie in dem, welchem sie mitgeteilt wird,
noch ein anderes, wodurch sie oder die Natur ihre Subsistenz
erbalt. Dieses andere ist die Materie, die den materiellen Formen
und Naturen untersteht. Weil ferner die materielle Natur oder
Form nicht ihr Dasein ist, erhdlt sie das Dasein dadurch, dafls
sie in einem andern aufgenommen wird. Daher hat sie notwendig
ein verschiedenes Dasein, je nachdem sie in verschiedenen ist.
Daher ist die menschliche Natur (humanitas) in Sokrates und
Plato dem Dasein nach keineswegs eine (non est una secun-
dum esse), obgleich sie eine ist in Bezug auf ihr -eigentliches
Wesen. Bei der gottlichen Mitteilung jedoch wird nicht etwas
Materielles verlangt, wodurch die gottliche Natur ihre Subsistenz
erhalte, denn diese Natur subsistiert fiir sich, folglich wird sie
nicht in einem andern, gleichsam in der Materie aufgenommen.
Und weil diese Wesenheit selber ihr eigenes Dasein ist, erhilt
sie das Dasein nicht durch die Supposita, in denen sie sich
findet. Sie ist also durch ein und dasselbe Dasein im Mittei-
lenden, und in dem, welchem sie mitgeteilt wird. Darum bleibt
sie auch in beiden numerisch dieselbe. Bei den Kreaturen gibt
es keine Generatio ohne Teilung der Wesenheit oder Natur dem
Dasein nach, weil die Natur nicht ihr eigenes Dasein ist. Daher
ist diese Generatio mit einer Unvollkommenheit verbunden. In
Gott ist diese Generatio ohne diese Unvollkommenheit.t

1 de potentia q. 2. a. 1 ¢ et ad 7um,



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 385

Das formellste von allen ist das Dasein. Da nun das gott-
liche Dasein nicht i n einem andern aufgenommen, sondern selber
subsistierendes Dasein ist, muls Gott selber unendlich und voll-
kommen genannt werden.! Er ist daher ein Seiendes nicht durch
ein von ihm selber unterschiedenes Dasein.? Gottes Dasein,
welches identisch ist mit seiner Substanz, bildet nicht ein ge-
meinsames Sein, sondern es ist von jedem andern Sein unterschieden.
Darum unterscheidet sich Gott gerade durch sein Dasein selber
von jedem andern Seienden. Denn weil kein anderes Sein sub-
sistent ist, mufs jedes andere durch die Natur und Substanz,
welche in diesem Sein subsistiert, individueli werden. Daher
ist das Dasein des einen ein anderes als das des andern, ist ja
die Natur des einen nicht die des andern.? In Gott subsistiert
die Natur nicht durch irgend etwas, zu dem sie bestimmt wiirde,
sondern sie subsistiert durch sich selber, und ihr Dasein selber
ist subsistent. Darum ist die Natur das Was, und das Dasein
dasjenige, in welchem sie subsistiert. Daher sind in Gott das
»quod est und ,quo est durchaus identisch.® Deshalb ist der
Satz: ,,Gott existiert” eine in sich evidente Wahrheit. In sich
evident nennen wir eine Wahrheit, wenn das Praddikat im Be-
griffe des Subjektes enthalten ist, wie z. B. in dem Satze: der
Mensch ist ein animal. Das animal gehort zum Begriffe des
Menschen. In dem Satze: ,,Gott existiert” ist das Priadikat mit
dem Subjekt identisch.® Mit Recht lehrt also S. Hilarius, das
Dasein bilde fiir Gott nicht ein Accidens, sondern sei die sub-
sistierende Wahrheit selber, denn das, was in Gott subsistiert,
ist sein Dasein.® Aus diesem Grunde ist Gott seiner Wesenheit
nach gut, mit andern Worten: kommt das Gutsein ihm durch
seine Wesenheit zu. Gut heilst ein jedes Ding, insofern es
vollkommen ist. Der Vollkommenheiten aber gibt es drei. Die
erste, insofern Etwas in seinem Dasein konstituiert wird; die
zweite im Hinblick auf die zum vollkommenen Handeln not-

! cfr. 1. p.q. 7. 8. 1. ¢, 2 1. dist. 24, q. 1. a. 1 ad 1um, 2, dist,

3. q. 1, a. 2. de potentia q. 7. a. 2. c. 3 L c. de potentia ad 4um
et Hum, 4 1, dist. 34 q. 1. a. 1. ¢. — 1, contr, Gent. cap. 24. ratio
la et 2a, Flop.q: 2. 8. 1. . 61 ¢ q. 3. a 4. arg. sed contra.

25%



386 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

wendigen Accidenzen, die dem Wesen hinzugefiigt werden; die
dritte endlich in Riicksicht auf das Ziel, welches ein Ding er-
strebt und erreicht. Keine dieser drei Vollkommenheiten kommen
einem Geschopfe gemédls seiner Wesenheit zu. Dies ist in
Gott allein der Fall, denn dessen Wesenheit ist sein Dasein, und
zu ihm treten keine Accidenzen hinzu. Was von andern Dingen
in accidenteller Weise ausgesagt wird, das kommt ihm we-
sentlich zu. Wenn auch jedes Ding gut ist, insofern es das
Dasein besitzt, so ist doch die Wesenheit der Kreatur nicht ihr
Dasein selber. Daraus folgt demnach nicht, dals die Kreatur
durch ihre Wesenheit gut sei, denn die Giite des Geschipfes
ist nicht dessen Wesenheit selber, sondern et was dariiber
hinBeigefiigtes, sei es nun dessen Dasein, oder eine andere
hinzugefiigte Vollkommenheit, oder die Richtung nach dem Ziele.
Die in der Weise dariiber beigefiigte Giite selber wird in der-
selben Art gut genannt, wie sie Seiendes heifst. Man nennt sie
aber ein Seiendes, weil durch sie Etwas ist, nicht als wire sie
selber durch irgend ein anderes. Sie wird also deshalb gut
genannt, weil durch sie Etwas gut ist, nicht als hitte sie
selber irgend eine andere Giite, wodurch sie gut ist.!

Es erweist sich also auch hier wiederum, dafs S. Thomas
den Hauptunterschied, den eigentlichen Grund des grofsen Ab-
standes Gottes von den Kreaturen in der realen Identitdt seiner
Wesenheit und Existenz findet. Gott ist ein Seiendes durch
seine Wesenheit, gleichwie er die Giite durch seine Wesenheit
ist. Die Kreatur ist nicht ein Seiendes durch ihre Wesenbheit,
sondern durch die Existenz. Beide sind demnach real von ein-
ander in derselben Weise unterschieden wie sie in Gott real
identisch sind. Im letzten Citate liegt zugleich die Antwort auf
den Einwand des P. L., dals bei realer Verschiedenheit die Exi-
stenz abermals durch ein anderes sich unterscheiden miisse.

389 g) Argument: Gott ist deshalb der Einzige, weil in ihm

Wesenheit und Dasein real identisch sind.

In allen Dingen ist das Dasein ,ein anderes” als dieWesen-

heit oder Quidditét, ausgenommen in demjenigen, dessen Quidditdt

11.p. q 6. a. 3. ¢. et ad 2um  Jum,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 387

ihr eigenes Dasein bildet. Ein Wesen dieser Art kann jedoch
nur als einziges und erstes existieren. KEine Mehrheit wird be-
werkstelligt entweder durch Beigabe einer Differenz, wie z. B.
die Natur der Gattung und Art; oder durch die Aufpahme der
Form in verschiedenen Materien, wie z. B. die Natur der Art
in verschiedenen Individuen; oder dadurch, dafs das eine ab-
strakt, das andere aber in einem aufgenommen ist, wie z. B.
eine separat existierende Farbe vermige dieser separaten Exi-
stenz sich von einer nicht separaten unterscheidet. JenesWesen
nun, das nur Dasein ist, und zwar derart, dals das Dasein selber
subsistiert, kann weder eine hinzugefiigte Differenz noch auch
eine Materie erhalten. Ersteres nicht, weil es dann nicht das
reine Dasein wire, sondern iiberdies noch irgend eine Form hitte;
noch viel weniger letzteres, denn es wire dann nicht subsistent,
sondern materiell. Daraus ergibt sich die notwendige Folge,
dafs ein Wesen, welches sein eigenes Dasein ausmacht, einzig
sein muls, Mit eben derselben Notwendigkeit folgt weiter, dals
in jedem andern Wesen, aulser diesem einen, ,,ein anderes
das Dasein, ,ein anderes die Wesenheit oder Natur oder Form
sein muls.!

Eine Form kann nédmlich auf zweifache Weise vervielfaltigt
werden. Entweder durch Differenzen, wie die generelle Form,
z. B. die Farbe in verschiedene Arten, oder durch das Subjekt,
wie die weilse Farbe. Jede Form, die nicht durch Differenzen
vervielfdltigt werden kann, wird, wenn sie in keinem Subjekte
existiert, iiberhaupt nicht vervielfaltigt. Die Wesenheit Gottes
aber ist das Dasein selber, welches keine Differenzen annimmdt.
Da also das gottliche Dasein gleichsam die durch sich selber
subsistierende Form ist, indem Gott sein Dasein bildet, kann es
unmoglich mehr als eine gottliche Wesenheit geben? Giébe es
mehrere durch ihre Wesenheit unterschiedene Gotter, so miilsten
sie sich durch eine wesentliche Differenz unterscheiden, wie es
bei jenen Dingen zutrifft, welche der Gattung, Art oder Zahl
nach sich unterscheiden. Wenn vermoge der Gattung oder Art,

1 opusc. de ente et essentia cap. 5. 2 Comp. Theol. ad fr.
Reg. cap. 15.



388 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

dann miifste es geschehen durch irgend eine Differenz. Jene
Differenz aber gehort entweder zur Giite oder sie gehort nicht
dazu. Gehort sie nicht dazu, dann hat Gott, in welchem jene
Differenz ist, nicht die reine Giite und darum ist er auch nicht
das lautere Gut. Gehort sie aber der Giite an, und findet sie
sich im andern nicht, dann ist dasjenige, in welchem sie sich
nicht findet, an Giite nicht vollkommen. Gott mufs indes das
hochste Gut, mufs lauter und vollkommen an Giite sein. Man
kann auch nicht sagen, jene Differenz sei in beiden der Art nach
identisch und blofs numerisch verschieden. Denn was zu einer
und derselben Art gehort, unterscheidet sich nicht numerisch
aulser infoige einer verschiedenen Materie, oder in Kraft einer
Potentialitdt. Darum ist auch jene Differenz der Art nach iden-
tisch, numerisch aber verschieden. Es mufs also dann in Gott
etwas Potentiales und somit ein beschrénktes und von einem
andern abhiingiges Sein sich finden. Dies verstofst jedoch gegen
den Begriff des ersten Seienden.!?

Noch aus einem andern Grunde lafst sich beweisen, dals
es nur einen Gott geben konne. Die Wesenheit dessen, in
welchem Wesenheit und Dasein identisch sind, kanu ein Ding
nicht durch Anteilnahme haben, ohne auch das Dasein durch
Anteilnahme zu besitzen. Wann immer die Wesenheit eines
Dinges durch Anteilnahme vervielfaltigt wird, geschieht dies in
der Weise, dals die Wesenheit dem Begriffe nach ein und die-
selbe, hingegen dem Sein nach nicht dieselbe bleibt. Daraus
folgt die Unmoglichkeit, dafs dasjenige, dessen Wesenheit und
Dasein identisch sind, durch eine Wesensanteilnahme geteilt oder
vervielfdltigt werde. So verhdlt sich die Sache thatséchlich in
Gott, denn sonst hiatte er das Dasein von einem andern erhalten.
Daher kann die Gottheit nicht vervielfiltigt oder geteilt werden.
Folglich gibt es nur einen Gott.2 Die Einfachheit der gott-
lichen Natur ist so geartet, dafs in ihr nur ein Dasein vorhanden
ist. In ihr unterscheidet sich nicht das Sein vom ,,quod est“

1 1. dist. 2, q. 1. a. 1. arg. sed contra. 2 jb. 2um arg, sed
contra. cfr. 1. contr. gent. cap. 42.



Das Verhialtnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. - 389

und ,,quo est’“. Darum haben auch die drei gottlichen Personen
nur ein Sein.! Auf dreifache Weise némlich wird etwas als
andern gemeinsam ausgesagt. Entweder univok, #aquivok oder
analog. Von Gott und der Kreatur kann man nichts in univoker
Weise aussagen. Der Grund davon ist einfach. Man mufls in
einem Wesen zwei Dinge in Betracht ziehen, die Natur oder
Quidditdt der Sache und das Dasein. In allen Dingen, von denen
etwas univok ausgesagt wird, mufs die Gemeinsamkeit geméls
der Natur, nicht aber riicksichtlich des Daseins vorhanden sein.
Ein Dasein ist auch nur in einer Sache. Daher ist in zwei
Menschen die humanitas nicht einem Dasein nach. Wo immer
also eine Form mit dem Sein selber identisch ist, da kann sie
nicht in univoker Weise mehreren zukommen. Aus diesem Grunde
wird auch das Seiende (ens) nicht univok ausgesagt. Da nun
alles, was man von Gott aussagt, sei es Natur oder Form, mit
dem Dasein identisch ist, denn sein Dasein ist seine Natur, kann
nichts von Gott und der Kreatur univok ausgesagt werden.
Manche Philosophen sagen darum, Gott sei ein Seiendes nicht
in der Wesenheit, ein Wissender nicht durch die Wissenschaft ete.;
um anzuzeigen, dafs seine Wesenheit mit der Existenz iden-
tisch sel.?

Aus der Natur der Geschopfe ergibt sich ebenfalls die Not-
wendigkeit eines einzigen Gottes. Die Natur des Seienden findet
sich in allen Dingen, mit dem Unterschiede jedoch, dals sie in
manchen vollkommener, in andern weniger vollkommen ist. In-
dessen kommen die Dinge in Einem alle iiberein, ndmlich darin,
dafls die Natur der Geschopfe nicht das Dasein ist, welches sie
haben, sonst wire das Dasein im Begriffe der Quidditat
enthalten, was falsch ist. Die Quidditdt jeder Kreatur kann
man erkennen, ohne zu wissen, ob sie existiert. Sie miissen
darum das Sein von einem andern haben und man mufls endlich
zu einem Wesen kommen, dessen Natur das Dasein selber ist.
Ein Fortschreiten ins Unendliche ist nicht méglich. DiesesWesen
nun verleiht allen das Sein, und es kann nur eines sein.® Die

1 1, dist. 33. q. 1. a. 1, 2 dist. 35. 9. 1. a. 4. c. 3 dist. 1.
q. 1. a. 1. c.



390 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Kreaturen sind darum Abbilder, aber auch nur Abbilder Gottes,
denn Gott ist das Dasein selber, die Kreatur hingegen ist nicht
ihr Dasein, sondern sie wird Seiendes genannt, indem sie gleich-
sam an dem Dasein Anteil bat.! Das Verhéltnis der Wesenheit
zum Dasein ist also in Gott ein anderes als in den Geschopfen.
In Gott subsistiert die Wesenheit selber, folglich gebiihrt ihr
um ihrer selbst willen das Sein, ja sie selber ist das subsistie-
rende Sein. Daher unterscheidet sich die Wesenheit von der
Person (dem suppositum) nicht real. Das Sein der Wesenheit
ist darum auch das Sein der Person. Person (Suppositum) und
Wesenheit unterscheiden sich jedoch unserer Auffassung nach.
Obgleich es also nur ein Dasein gibt, so kann man doch dieses Da-
sein betrachten, entweder insofern es derWesenheit, oder insofern
es der Person angehort, fassen wir es im ersten Falle, dann
mufs man sagen, dafs die humanitas (in Christo) nicht mit dem
gottlichen Sein vereinigt wird. Daher ist sie nicht mit dem
Vater geeint. Im letziern Falle aber ist sie mit dem gottlichen
Sein geeinigt.?
39° h) Argument: wir vermogen nicht auf natiirliche
Weise Gottes Wesenheit, wie sie in sich ist, zu er-
kennen; iiberdies reichen wunsere natiirlichen Krifte
dazu nicht aus, denn Gottes Wesenheit ist real
identisch mit seinem Dasein.

Um ein Ding zu erkennen, ist unter andern auch erforder-
lich, dafs die zu erkennende Sache sich mit unserm Verstande
verbinde. Da unsere Kenntnis von Gott nicht eine intuitive,
sondern eine abstraktive ist, so kann sie nur dadurch zustande
kommen, dafs eine Gott ahvliche geschaffene Form sich mit
unserm Verstande vereinige. Allein keine geschaffene Form ist
Gott ahnlich, denn Gottes Wesenheit ist sein Dasein selber, was
keiner natiirlichen Form zukommt. Unmdglich kann also eine
geschaffene Form die Ahnlichkeit der gottlichen Wesenheit bilden
und dieselbe dem Verstande darstellen.? Gott erkennt sich selber
durch seine Wesenheit, nicht durch irgend eine Ahnlichkeit von

.. 12 dist. 16. q. 1. a. ad 3um, 2 3. dist. 6. q. 2. a. 2. ad 2um,
* efr. 1. p. q. 12. a. 2. c.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc, 391

sich. Der Verstand des Engels erkennt natiirlicherweise Gott
durch eine von ihm erhaltene Ahnlichkeit. Daher heifst es im
Buche iiber die Ursachen, die Intelligenz wisse das, was iiber
ibr ist, indem sie von ihm geschaffen worden. Darum hat sie
zwar Anteil an der Ahnlichkeit des gottlichen Seins, aber nach
ihrer Art. Der menschliche Verstand gelangt auf natiirlichem
Wege zu dieser Gotteserkenntnis nur durch eine von den Krea-
turen erhaltene Ahnlichkeit. Wollte man diese dreifache Er-
kenntnis gemeinverstiandlich aunsdriicken, so miifste man folgenden
Vergleich bringen. Das Auge sieht das in die Pupille ein-
fallende Licht nicht durch irgend eine Species, ein Abbild des-
selben. In dieser Weise erkennt Gott sich selber, Wir sehen
einen Menschen durch die Ahnlichkeit, die wir unmittelbar von
ihm selber erhalten. Dies ist die Art, wie die Engel Gott er-
kennen. Wir sehen einen Menschen im Spiegel, aus welchem
das Bild des Menschen resultiert: das ist die menschliche Kenntnis.
von Gott.?

Es ergibt sich also, dals die reale Identitdt Gottes mit seinem
Dasein das Hindernis bildet, seine Wesenheit in sich selber zu
schauen, wenn nicht Gott auf iibernatiirlichem Wege uns
dazu verhilft. Dies gilt nicht blofs vom Menschen, sondern auch
vom Engel. Das Dasein des Engels ist real unterschieden von
seiner Wesenheit. Letztere ist daher ein ungeniigendes Medium,
um die Kenntnis der gottlichen Wesenheit in sich zu vermitteln,
denn die gottliche Substanz ist ihr Dasein.? Gott ist nur Form
in der Gattung der erkemnbaren Dinge, weil er die Wahrheit
selber ist, was ihm allein zukommt. Das Wahre folgt dem Sein.
Darum ist dasjenige allein seine Wahrheit, was sein eigenes
Dasein ist. Dies ist in Gott allein der Fall. Die andern er-
kennbaren Subsistenzen sind daher nicht als reine Formen in
der Gattung des Erkennbaren, sondern sie haben die Form in
einem Subjekte. Ein jedes derselben ist wah r, nicht die Wahr-
heit, gleich wie jedes ein Seiendes, nicht das Sein selber ist.?

1 cfr. 2. dist. 4. q. 1. a. 1. c. ib. dist. 23. q. 2. a. 1. — de veritate
q. 8. a. 3. 2 cfr. 3. contr. Gent. cap. 49. ratio 52, 8 cfr. ib.
cap. bl,



392 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc,

Noch aus einem andern Grunde konnen wir auf natiirliche
Weise Gottes Wesenheit nicht schauen. Jedes kreatiirliche Me-
dium ist ndmlich beschrénkt, eingeengt unter eine Gattung und
Art. Gott aber ist grenzenlos, unbeschrdnkt. Infolge dessen
vermag kein geschaffenes Medium Gottes Wesenheit so darzu-
stellen, dafs sie in sich erkannt wiirde.! Diese Beschrinkung
jeder Kreatur leitet sich daher, dafs ihr Dasein ein aufgenom-
menes und darum nach der Fahigkeit des aufnehmenden Sub-
jektes Begrenztes ist. Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet,
folgt demnach die absolute Unmoglichkeit, dals eine Kreatur ohne
hohere iibernatiirliche Hilfe Gottes Wesenheit in sich erkenne.
Ferner bemerkt S. Thomas, die Denkkraft der Geschopfe sei
anzureichend, um Gottes Wesenheit in sich zu erkennen. Die
Erkenntnis entsteht dadurch, dals das Erkannte im Erkennenden
ist. Dieses aber ist im Erkennenden nach dem Modus des Er-
kennenden. Folglich ist die KErkenntnis jedes Krkennenden
bemessen nach der Natur des letatern. Ubersteigt der Seins-
modus einer erkannten Sache den Modus der Natur des Er-
kennenden, so ist die Erkenntnis selber hoher als die Natur des
Erkennenden. Der Seinsmodus der Dinge ist ein mehrfacher,
Die Natur einiger Dinge hat das Sein nur in der individuellen
Materie. Diese Dinge zu erkennen, ist uns naturgeméf(s. Andere
Dinge sind fiir sich selber subsistent, nicht aber in einer Materie;
sie sind jedoch nicht ihr Dasein, sondern sie haben das
Sein. In der Natur dieser Dinge, der Engel, liegt es, die ohne
Materie existierenden Wesenheiten zu erkennen. Der Gott eigene
Seinsmodus endlich besteht darin, dals er das subsistierende Sein
selber ist. Dieses subsistierende Dasein zu erkennen, ist dem
gottlichen Verstande allein naturgeméls und es iibersteigt die
natiirliche Kraft jedes kreatiirlichen Verstandes. Keine Kreatur
ist ihr Dasein, sondern sie hat ein participiertes Sein.?

1 efr. 1 p. q. 12. a. 2. ratio 33, — 3, contr. Gent. cap. 49. ratio
8a et 4a.

2 efr. 1. p. q. 12, a. 4. ¢ — 4. dist. 49. q. 2. a 2. ¢, — de veritate
q. 8. a. 1. — Quodl. 7. a 1.

N . -



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

