
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

37° f) Argument: Das Dasein Gottes ist nicht in einem

andern aufgenommen; das Dasein der Kreaturen

hingegen ist i n der W esenheit des Geschöpfes

aufgenommen.

Wir haben früher vernommen, wie S. Thomas die Bestimmung

eines Wesens erklärt. Von den drei Arten der Bestimmung
lautet eine: ein Ding werde auch dadurch bestimmt, dafs es in
einem andern Aufnahme findet. Die Bestimmung, so lehrt der

englische Meister, geschieht auf zweifachem Wege: entweder
durch Beschränkung; oder durch Unterscheidung. Auf erstere

Art wird die göttliche Wesenheit nicht bestimmt, sondern nur
auf letztere, denn eine Form erhält nur dadurch eine Bestimmung,
dafs sie i n einem andern, nämlich in der entsprechenden (com-

men8urata) Materie aufgenommen wird. In der Wesenheit Gottes
haben wir aber kein in einem andern Aufgenommenes, denn sein

Dasein ist die göttliche subsistierende Natur selber. Dies ist

jedoch nur in Gott allein, in keinem andern Wesen der Fall.
Jedes andere Wesen hat ein aufgenommenes, daher
beschränktes Sein. Die göttliche Wesenheit unterscheidet sich

darum von allen andern Dingen gerade dadurch, dafs sie nicht
i n einem andern aufgenommen wird. Es verhält sich hier ähnlich

wie z. B. mit der weifsen Farbe. Gäbe es nämlich eine

nicht in einem Subjekte existierende weifse Farbe, so würde
sie sich gerade dadurch von jeder andern im Subjekte
existierenden unterscheiden, obgleich sie als weifse Farbe nicht
aufgenommen, und infolge dessen nicht beschränkt wäre.1 In doppelter

1 Quod. 7. a. 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 25



384 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Hinsicht unterscheidet sich darum die göttliche Natur von den

materiellen Formen. Zunächst darin, dafs die materiellen Formen
nicht subsistieren. Von daher kommt es, dafs die humanitas im
Menschen nicht identisch ist mit dem Menschen, welcher sub-

sistiert. Die Gottheit hingegen ist identisch mit Gott, die
göttliche Natur selber subsistiert in sich. Der zweite Unterschied

liegt darin, dafs keine geschaffene Form oder Natur ihr eigenes
Dasein ist. Gottes Dasein aber ist seine Natur oder Quiddität.
Darum lautet der ihm eigentümliche Name: „Qui est", weil er
auf diese Weise gleichsam von seiner eigenen Form benannt

wird. Weil also die Form in diesen irdischen Dingen nicht für
sich subsistiert, fordert sie in dem, welchem sie mitgeteilt wird,
noch ein anderes, wodurch sie oder die Natur ihre Subsistenz

erhält. Dieses andere ist die Materie, die den materiellen Formen

und Naturen untersteht. Weil ferner die materielle Natur oder

Form nicht ihr Dasein ist, erhält sie das Dasein dadurch, dafe

sie in einem andern aufgenommen wird. Daher hat sie notwendig
ein verschiedenes Dasein, je nachdem sie in verschiedenen ist.

Daher ist die menschliche Natur (humanitas) in Sokrates und
Plato dem Dasein nach keineswegs eine (non est una secundum

esse), obgleich sie eine ist in Bezug auf ihr eigentliches
Wesen. Bei der göttlichen Mitteilung jedoch wird nicht etwas

Materielles verlangt, wodurch die göttliche Natur ihre Subsistenz

erhalte, denn diese Natur subsistiert für sich, folglich wird sie

nicht in einem andern, gleichsam in der Materie aufgenommen.

Und weil diese Wesenheit selber ihr eigenes Dasein ist, erhält
sie das Dasein nicht durch die Supposita, in denen sie sich

findet. Sie ist also durch ein und dasselbe Dasein im
Mitteilenden, und in dem, welchem sie mitgeteilt wird. Darum bleibt
sie auch in beiden numerisch dieselbe. Bei den Kreaturen gibt
es keine Generatio ohne Teilung der Wesenheit oder Natur dem
Dasein nach, weil die Natur nicht ihr eigenes Dasein ist. Daher

ist diese Generatio mit einer Unvollkommenheit verbunden. In
Gott ist diese Generatio ohne diese Unvollkommenheit.1

1 de potentia q. 2. a. 1 c et ad 7um.



Das Verhältais der Wesenheit zu dem Dasein etc. 385

Das formellste von allen ist das Dasein. Da nun das
göttliche Dasein nicht i n einem andern aufgenommen, sondern selber
subsistierendes Dasein ist, mufs Gott selber unendlich und
vollkommen genannt werden.1 Er ist daher ein Seiendes nicht durch
ein von ihm selber unterschiedenes Dasein.2 Gottes Dasein,
welches identisch ist mit seiner Substanz, bildet nicht ein
gemeinsames Sein, sondern es ist von jedem andern Sein unterschieden.
Darum unterscheidet sich Gott gerade durch sein Dasein selber

von jedem andern Seienden. Denn weil kein anderes Sein
subsistent ist, mufs jedes andere durch die Natur und Substanz,
welche in diesem Sein subsistiert, individuell werden. Daher
ist das Dasein des einen ein anderes als das des andern, ist ja
die Natur des einen nicht die des andern.8 In Gott subsistiert
die Natur nicht durch irgend etwas, zu dem sie bestimmt würde,
sondern sie subsistiert durch sich selber, und ihr Dasein selber
ist subsistent. Darum ist die Natur das Was, und das Dasein

dasjenige, in welchem sie subsistiert. Daher sind in Gott das

„quod est" und „quo est" durchaus identisch.1 Deshalb ist der
Satz: „Gott existiert" eine in sieh evidente Wahrheit. In sich

evident nennen wir eine Wahrheit, wenn das Prädikat im
Begriffe des Subjektes enthalten ist, wie z. B. in dem Satze: der
Mensch ist ein animal. Das animal gehört zum Begriffe des

Menschen. In dem Satze: „Gott existiert" ist das Prädikat mit
dem Subjekt identisch.6 Mit Recht lehrt also S. Hilarius, das

Dasein bilde für Gott nicht ein Accidens, sondern sei die sub-

sistierende Wahrheit selber, denn das, was in Gott subsistiert,
ist sein Dasein.6 Aus diesem Grunde ist Gott seiner Wesenheit
nach gut, mit andern Worten: kommt das Gutsein ihm durch
seine Wesenheit zu. Gut heifst ein jedes Ding, insofern es

vollkommen ist. Der Vollkommenheiten aber gibt es drei. Die

erste, insofern Etwas in seinem Dasein konstituiert wird; die

zweite im Hinblick auf die zum vollkommenen Handeln not-

1 cfr. 1. p. q. 7. a. 1. c. 2 1. dist. 24. q. 1. a. 1 ad lum. 2. dist.
3. q. 1. a. 2. de potentia q. 7. a. 2. c. 3 1. c. de potentia ad 4llm
et 5um. 4 1. dist. 34 q. 1. a. 1. c. — 1. contr. Gent. cap. 24. ratio
la et 2a. 5 1. p. q. 2. a. 1. c. 6 1. c. q. 3. a 4. arg. sed contra.

25*



386 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

wendigen Aecidenzen, die dem Wesen hinzugefügt werden; die

dritte endlich in Rücksicht auf das Ziel, welches ein Ding
erstrebt und erreicht. Keine dieser drei Vollkommenheiten kommen
einem Geschöpfe gemäfs seiner Wesenheit zu. Dies ist in
Gott allein der Fall, denn dessen Wesenheit ist sein Dasein, und

zu ihm treten keine Aecidenzen hinzu. Was von andern Dingen
in accidenteller Weise ausgesagt wird, das kommt ihm
wesentlich zu. Wenn auch jedes Ding gut ist, insofern es das

Dasein besitzt, so ist doch die Wesenheit der Kreatur nicht ihr
Dasein selber. Daraus folgt demnach nicht, dafs die Kreatur
durch ihre Wesenheit gut sei, denn die Güte des Geschöpfes
ist nicht dessen Wesenheit selber, sondern etwas darüber
hinBeigefügtes, sei es nun dessen Dasein, oder eine andere

hinzugefügte Vollkommenheit, oder die Richtung nach dem Ziele.
Die in der Weise darüber beigefügte Güte selber wird in
derselben Art gut genannt, wie sie Seiendes heifst. Man nennt sie

aber ein Seiendes, weil durch sie Etwas ist, nicht als wäre sie

selber durch irgend ein anderes. Sie wird also deshalb gut
genannt, weil durch sie Etwas gut ist, nicht als hätte sie

selber irgend eine andere Güte, wodurch sie gut ist.1

Es erweist sich also auch hier wiederum, dafs S. Thomas

den Hauptunterschied, den eigentlichen Grund des grofsen Ab-
standes Gottes von den Kreaturen in der realen Identität seiner
Wesenheit und Existenz findet Gott ist ein Seiendes durch
seine Wesenheit, gleichwie er die Güte durch seine Wesenheit
ist. Die Kreatur ist nicht ein Seiendes durch ihre Wesenheit,
sondern durch die Existenz. Beide sind demnach real von
einander in derselben Weise unterschieden wie sie in Gott real
identisch sind. Im letzten Citate liegt zugleich die Antwort auf
den Einwand des P. L., dafs bei realer Verschiedenheit die
Existenz abermals durch ein anderes sich unterscheiden müsse.

88° g) Argument: Gott ist deshalb der Einzige, weil in ihm
Wesenheit und Dasein real identisch sind.

In allen Dingen ist das Dasein „ein anderes" als dieWesenheit

oder Quiddität, ausgenommen in demjenigen, dessen Quiddität
1 1. p. q. 6. a. 3. c. et ad 2um, 3un>.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 387

ihr eigenes Dasein bildet. Ein Wesen dieser Art kann jedoch

nur als einziges und erstes existieren. Eine Mehrheit wird
bewerkstelligt entweder durch Beigabe einer Differenz, wie z. B.
die Natur der Gattung und Art; oder durch die Aufnahme der
Form in verschiedenen Materien, wie z. B. die Natur der Art
in verschiedenen Individuen; oder dadurch, dafs das eine

abstrakt, das andere aber in einem aufgenommen ist, wie z. B.

eine separat existierende Farbe vermöge dieser separaten
Existenz sich von einer nicht separaten unterscheidet. JenesWesen

nun, das nur Dasein ist, und zwar derart, dafs das Dasein selber

subsistiert, kann weder eine hinzugefügte Differenz noch auch

eine Materie erhalten. Ersteres nicht, weil es dann nicht das

reine Dasein wäre, sondern überdies noch irgend eine Form hätte;
noch viel weniger letzteres, denn es wäre dann nicht subsistent,
sondern materiell. Daraus ergibt sich die notwendige Folge,
dafs ein Wesen, welches sein eigenes Dasein ausmacht, einzig
sein mufs. Mit eben derselben Notwendigkeit folgt weiter, dafs

in jedem andern Wesen, aufser diesem einen, „ein anderes"
das Dasein, „ein anderes" die Wesenheit oder Natur oder Form
sein mufs.1

Eine Form kann nämlich auf zweifache Weise vervielfältigt
werden. Entweder durch Differenzen, wie die generelle Form,
z. B. die Farbe in verschiedene Arten, oder durch das Subjekt,
wie die weifse Farbe. Jede Form, die nicht durch Differenzen

vervielfältigt werden kann, wird, wenn sie in keinem Subjekte
existiert, überhaupt nicht vervielfältigt. Die Wesenheit Gottes

aber ist das Dasein selber, welches keine Differenzen annimmt.

Da also das göttliche Dasein gleichsam die durch sich selber
subsistierende Form ist, indem Gott sein Dasein bildet, kann es

unmöglich mehr als eine göttliche Wesenheit geben2 Gäbe es

mehrere durch ihre Wesenheit unterschiedene Götter, so müfsten

sie sich durch eine wesentliche Differenz unterscheiden, wie es

bei jenen Dingen zutrifft, welche der Gattung, Art oder Zahl
nach sich unterscheiden. Wenn vermöge der Gattung oder Art,

1 opusc. de ente et essentia cap. 5. 2 Comp. Theol. ad fr.
Keg. cap. 15.



388 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

dann müfste es geschehen durch irgend eine Differenz. Jene
Differenz aber gehört entweder zur Güte oder sie gehört nicht
dazu. Gehört sie nicht dazu, dann hat Gott, in welchem jene
Differenz ist, nicht die reine Güte und darum ist er auch nicht
das lautere Gut. Gehört sie aber der Güte an, und findet sie

sich im andern nicht, dann ist dasjenige, in welchem sie sich
nicht findet, an Giite nicht vollkommen. Gott mufs indes das

höchste Gut, mufs lauter und vollkommen an Giite sein. Man
kann auch nicht sagen, jene Differenz sei in beiden der Art nach

identisch und blofs numerisch verschieden. Denn was zu einer
und derselben Art gehört, unterscheidet sich nicht numerisch
aulser infolge einer verschiedenen Materie, oder in Kraft einer
Potentialität. Darum ist auch jene Differenz der Art nach
identisch, numerisch aber verschieden. Es mufs also dann in Gott
etwas Potentiales und somit ein beschränktes und von einem

andern abhängiges Sein sich finden. Dies verstöfst jedoch gegen
den Begriff des ersten Seienden.1

Noch aus einem andern Grunde läfst sich beweisen, dafs

es nur einen Gott geben könne. Die Wesenheit dessen, in
welchem Wesenheit und Dasein identisch sind, kann ein Ding
nicht durch Anteilnahme haben, ohne auch das Dasein durch
Anteilnahme zu besitzen. Wann immer die Wesenheit eines

Dinges durch Anteilnahme vervielfältigt wird, geschieht dies in
der Weise, dafs die Wesenheit dem Begriffe nach ein und
dieselbe hingegen dem Sein nach nicht dieselbe bleibt. Daraus

folgt die Unmöglichkeit, dafs dasjenige, dessen Wesenheit und
Dasein identisch sind, durch eine Wesonsanteilnahme geteilt oder

vervielfältigt werde. So verhält sich die Sache thatsächlich in
Gott, denn sonst hätte er das Dasein von einem andern erhalten.
Daher kann die Gottheit nicht vervielfältigt oder geteilt werden.

Folglich gibt es nur einen Gott.3 Die Einfachheit der
göttlichen Natur ist so geartet, dafs in ihr nur ein Dasein vorhanden
ist. In ihr unterscheidet sich nicht das Sein vom „quod est"

1 1. dist. 2. q. 1. a. 1. arg. sed contra. 2 ib. 2nm arg. sed

contra, cfr. 1. contr. gent. cap. 42.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 389

und „quo est". Darum haben auch die drei göttlichen Personen

nur ein Sein.1 Auf dreifache Weise nämlich wird etwas als

andern gemeinsam ausgesagt. Entweder univok, äquivok oder

analog. Von Gott und der Kreatur kann man nichts in univoker
Weise aussagen. Der Grund davon ist einfach. Man mufs in
einem Wesen zwei Dinge in Betracht ziehen, die Natur oder

Quiddität der Sache und das Dasein. In allen Dingen, von denen

etwas univok ausgesagt wird, mufs die Gemeinsamkeit gemäfs

der Natur, nicht aber rücksichtlich des Daseins vorhanden sein.

Ein Dasein ist auch nur in einer Sache. Daher ist in zwei
Menschen die humanitas nicht einem Dasein nach. Wo immer
also eine Form mit dem Sein selber identisch ist, da kann sie

nicht in univoker Weise mehreren zukommen. Aus diesem Grunde

wird auch das Seiende (ens) nicht univok ausgesagt. Da nun
alles, was man von Gott aussagt, sei es Natur oder Form, mit
dem Dasein identisch ist, denn sein Dasein ist seine Natur, kann

nichts von Gott und der Kreatur univok ausgesagt werden.

Manche Philosophen sagen darum, Gott sei ein Seiendes nicht
in der Wesenheit, ein Wissender nicht durch die Wissenschaft etc.;

um anzuzeigen, dafs seine Wesenheit mit der Existenz identisch

sei.2

Aus der Natur der Geschöpfe ergibt sich ebenfalls die

Notwendigkeit eines einzigen Gottes. Die Natur des Seienden findet
sich in allen Dingen, mit dem Unterschiede jedoch, dafs sie in
manchen vollkommener, in andern weniger vollkommen ist.
Indessen kommen die Dinge in Einem alle überein, nämlich darin,
dafs die Natur der Geschöpfe nicht das Dasein ist, welches sie

haben, sonst wäre das Dasein im Begriffe der Quiddität
enthalten, was falsch ist. Die Quiddität jeder Kreatur kann

man erkennen, ohne zu wissen, ob sie existiert. Sie müssen

darum das Sein von einem andern haben und man mufs endlich

zu einem Wesen kommen, dessen Natur das Dasein selber ist.

Ein Fortschreiten ins Unendliche ist nicht möglich. DiesesWesen

nun verleiht allen das Sein, und es kann nur eiues sein.3 Die

1 1. dist. 33. q. 1. a. 1. 2 dist. 35. 9. 1. a. 4. c. 3 dist. 1.

q. 1. a. 1. c.



390 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Kreaturen sind darum Abbilder, aber auch nur Abbilder Gottes,
denn Gott ist das Dasein selber, die Kreatur hingegen ist nicht
ihr Dasein, sondern sie wird Seiendes genannt, indem sie gleichsam

an dem Dasein Anteil hat.1 Das Verhältnis derWesenheit
zum Dasein ist also in Gott ein anderes als in den Geschöpfen.
In Gott subsistiert die Wesenheit selber, folglich gebührt ihr
um ihrer selbst willen das Sein, ja sie selber ist das subsistie-
rende Sein. Daher unterscheidet sich die Wesenheit von der
Person (dem suppositum) nicht real. Das Sein der Wesenheit
ist darum auch das Sein der Person. Person (Suppositum) und
Wesenheit unterscheiden sich jedoch unserer Auffassung nach.

Obgleich es also nur ein Dasein gibt, so kann man doch dieses
Dasein betrachten, entweder insofern es derWesenheit, oder insofern

es der Person angehört, fassen wir es im ersten Falle, dann

mufs man sagen, dafs die humanitas (in Christo) nicht mit dem.

göttlichen Sein vereinigt wird. Daher ist sie nicht mit dem
Vater geeint. Im letztern Falle aber ist sie mit dem göttlichen
Sein geeinigt.2

39° h) Argument: wir vermögen nicht auf natürliche
Weise Gottes Wesenheit, wie sie in sich ist, zu
erkennen ; überdies reichen unsere natürlichen Kräfte
dazu nicht aus, denn Gottes Wesenheit ist real
identisch mit seinem Dasein.

Um ein Ding zu erkennen, ist unter andern auch erforderlich,

dafs die zu erkennende Sache sich mit unserm Verstände
verbinde. Da unsere Kenntnis von Gott nicht eine intuitive,
sondern eine abstraktive ist, so kann sie nur dadurch zustande

kommen, dafs eine Gott ähnliche geschaffene Form sich mit
unserm Verstände vereinige. Allein keine geschaffene Form ist
Gott ähnlich, denn Gottes Wesenheit ist sein Dasein selber, was
keiner natürlichen Form zukommt. Unmöglich kann also eine

geschaffene Form die Ähnlichkeit der göttlichen Wesenheit bilden
und dieselbe dem Verstände darstellen.3 Gott erkennt sich selber

durch seine Wesenheit, nicht durch irgend eine Ähnlichkeit von

: ' 2. dist. 16. q. 1. a. ad 3um. 2 3. dist. 6. q. 2. a. 2. ad 2«°>.
3 cfr. 1. p. q. 12. a. 2. c.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 391

sich. Der Verstand des Engels erkennt natürlicherweise Gott
durch eine von ihm erhaltene Ähnlichkeit. Daher heifst es im
Buche über die Ursachen, die Intelligenz wisse das, was über
ihr ist, indem sie von ihm geschaffen worden. Darum hat sie

zwar Anteil an der Ähnlichkeit des göttlichen Seins, aber nach

ihrer Art. Der menschliche Verstand gelangt auf natürlichem
Wege zu dieser Gotteserkenntnis nur durch eine von den Kreaturen

erhaltene Ähnlichkeit. Wollte man diese dreifache
Erkenntnis gemeinverständlich ausdrücken, so mül'ste man folgenden
Vergleich bringen. Das Auge sieht das in die Pupille
einfallende Licht nicht durch irgend eine Species, ein Abbild
desselben. In dieser Weise erkennt Gott sich selber. Wir sehen

einen Menschen durch die Ähnlichkeit, die wir unmittelbar von
ihm selber erhalten. Dies ist die Art, wie die Engel Gott
erkennen. Wir sehen einen Menschen im Spiegel, aus welchem
das Bild des Menschen resultiert: das ist die menschliche Kenntnis

von Gott.1
Es ergibt sich also, dafs die reale Identität Gottes mit seinem

Dasein das Hindernis bildet, seine Wesenheit in sich selber zu

schauen, wenn nicht Gott auf übernatürlichem Wege uns

dazu verhilft. Dies gilt nicht blofs vom Menschen, sondern auch

vom Engel. Das Dasein des Engels ist real unterschieden von
seiner Wesenheit. Letztere ist daher ein ungenügendes Medium,
um die Kenntnis der göttlichen Wesenheit in sich zu vermitteln,
denn die göttliche Substanz ist ihr Dasein.2 Gott ist nur Form
in der Gattung der erkennbaren Dinge, weil er die Wahrheit
selber ist, was ihm allein zukommt. Das Wahre folgt dem Sein.

Darum ist dasjenige allein seine Wahrheit, was sein eigenes
Dasein ist. Dies ist in Gott allein der Fall. Die andern
erkennbaren Subsistenzen sind daher nicht als reine Formen in
der Gattung des Erkennbaren, sondern sie haben die Form in
einem Subjekte. Ein jedes derselben ist wah r, nicht die Wahrheit,

gleich wie jedes ein Seiendes, nicht das Sein selber ist.3

1 cfr. 2. dist. 4. q 1. a. 1. c. ib. dist. 23. q. 2. a. 1. — de veritate
q. 8. a. 3. 2 cfr. 3. contr. Gent. cap. 49. ratio 5». 8 cfr. ib.
cap. 51.



392 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Noch aus einem andern Grunde können wir auf natürliche
Weise Gottes Wesenheit nicht schauen. Jedes kreatürliche
Medium ist nämlich beschränkt, eingeengt unter eine Gattung und

Art. Gott aber ist grenzenlos, unbeschränkt. Infolge dessen

vermag kein geschaffenes Medium Gottes Wesenheit so

darzustellen, dafs sie in sich erkannt würde.1 Diese Beschränkung
jeder Kreatur leitet sich daher, dafs ihr Dasein ein aufgenommenes

und darum nach der Fähigkeit des aufnehmenden
Subjektes Begrenztes ist. Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet,
folgt demnach die absolute Unmöglichkeit, dafs eine Kreatur ohne

höhere übernatürliche Hilfe Gottes Wesenheit in sich erkenne.
Ferner bemerkt S. Thomas, die Denkkraft der Geschöpfe sei

unzureichend, um Gottes Wesenheit in sich zu erkennen. Die
Erkenntnis entsteht dadurch, dafs das Erkannte im Erkennenden
ist. Dieses aber ist im Erkennenden nach dem Modus des

Erkennenden. Folglich ist die Erkenntnis jedes Erkennenden
bemessen nach der Natur des letztern. Übersteigt der
Seinsmodus einer erkannten Sache den Modus der Natur des

Erkennenden, so ist die Erkenntnis selber höher als die Natur des

Erkennenden. Der Seinsmodus der Dinge ist ein mehrfacher,
Die Natur einiger Dinge hat das Sein nur in der individuellen
Materie. Diese Dinge zu erkennen, ist uns naturgemäfs. Andere

Dinge sind für sich selber subsistent, nicht aber in einer Materie;
sie sind jedoch nicht ihr Dasein, sondern sie haben das
Sein. In der Natur dieser Dinge, der Engel, liegt es, die ohne

Materie existierenden Wesenheiten zu erkennen. Der Gott eigene
Seinsmodus endlich besteht darin, dafs er das subsistierende Sein

selber ist. Dieses subsistierende Dasein zu erkennen, ist dem

göttlichen Verstände allein naturgemäfs und es übersteigt die
natürliche Kraft jedes kreatürlichen Verstandes. Keine Kreatur
ist ihr Dasein, sondern sie hat ein participiertes Sein.2

1 cfr. 1 p. q. 12. a. 2. ratio 3a. — 3. contr. Gent. cap. 49. ratio
3a et 4a.

2 cfr. 1. p. q. 12. a. 4. c — 4. dist. 49. q. 2. a 2. c. — de veritate

q. 8 a. 1. — Quodl. 7. a 1.

=~3Ö>-=—


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

