Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Geschichte der Philosophie nach Ideengehalt und Beweisen.
Von Prof. Dr. Baumann. Gotha, Perthes. 1890.

Die besondere Tendenz der vorliegenden Schrift ist schon durch
den Titel derselben angedeutet und wird vom Verfasser in der Vorrede
des weitern ausgefithrt. ,Diese Geschichte der Philosophie®, erkirt sich
derselbe 8. III, ,ist in philosophischer Absicht verfalst, d. h. sie soll den
Ideengehalt und die Beweise derjenigen Philosophen zur deutlichen An-
schauung bringen, welche Kigentiimliches in der Philosophie gebracht
haben und insofern imstande sind, teils philosophischen Sinr iberhaupt
anzuregen, teils die verschiedenen Richtungen inhaltlicher oder formeller
Art herauszustellen, welche in der Philosophie eingeschlagen wurden und
mit mehr oder minder Anwandlungen noch immer eingeschlagen werden.
»Mein Gesichtspunkt war streng dieser: wenn jemand sich fiir Geschichte
der Philosophie philosophisch interessiert, was ist ihm aus demjenigen,
was bisher von scolchen Bestrebungen da war, als eigentiimlich in Inhalt
und Form vorzufiihren, und zwar so vorzufiihren, dafls Gedankeninhalt
und Beweise moglichst deutlich erscheinen nnd, falls er Lust bekommt,
den betreffenden Philosophen in seinen Quellen selbst zu studieren, er
zugleich an der gebotenen Darstellung einen Leitfaden des Verstindnisses
habe“ (8. IV).

Die Absicht des Verfassers ist also nicht, den Leser zur historischen
Forschung, sondern die, ihn zum sachlichen Philosophieren anzuleiten.
Ohne, wie es kiirzlich Windelband gethan, den Versuch zu machen, die
Aufeinanderfolge der Probleme zum leitenden Faden der Darstellung zu
machen — ein Versuch, der in vielen Fillen zur einseitigen Betonung
untergeordneter, zur Zuriickdringung wesentlicher Momente fiibren mufls
— sucht er tberall die Probleme herauszuarbeiten und durch Angabe
der vielfachen einander durchkreuzenden Losungsversuche dem eigenen
Denken des Lesers Anregung zu geben und es von der Schwerflissigkeit
zu befreien. Trotz der verhiltnismifsigen Kiirze des Buches ist dieser
Versuch im ganzen wohl gelungen, da durch Ausscheidung philologischer
Forschungen und solcher KErscheinungen, die ein blofs kulturhistorisches
Interesse bieten, fiir die Darstellung des philosophisch Wertvollen, ander-
weitigen Darstellungen gegeniiber, ein betrichtlicher Raum frei wurde,
Ubrigens sei hier ausdriicklich bemerkt, dafs das Fernhalten philologischer
Untersuchungen von dem Buche keineswegs seinen Grund in einer mangel-
haften Riicksichtnahme auf dieselben hat. Wirklich durchschlagende
Resultate jener Forschungen sind vielmehr stillschweigend fir die Dar-
stellung benutzt. So ist z. B. 8. 14 das bekannte Fragment des Phere-
kydes von Syros mit Recht in der von Diels (Archiv fir Gesch. der
Philos. I, S. 11—15) nach den Handschriften des Laertius Diogenes ver-
besserten Gestalt gegeben. .

Die Darstellung selbst ist durchweg sachkundig und griindlich. Uber
einzelnes wird man natirlich verschiedener Meinung sein konnen. So

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VI, 24 :



368 Litterarische Besprechungen.

hidtte nach Ansicht des Referenten S. 53 der durch Plato Theaet. 155e,
Phaed. 81 b bezeugte Materialismus des Antisthenes nicht iibergangen
werden sollen, da er fiir die Stoiker, die in der Kthik an Antisthenes
sich anschlossen, auch hinsichtlich der Naturphilosophie einen nicht
unwichtigen Ankniipfungspunkt bot. Als ein historisch nicht vollig be-
rechtigtes Hineintragen Platonischer Gedanken in den Deismus des
Aristoteles erscheint es, wenn nach 8. 85 dieser dem menschlichen Geiste
gleichsam die Fihigkeit zuschreiben soll, nach Vorbereitung durch die
Ertahrung mit unmittelbarer Evidenz die allgemeinen Gesetze zu erfassen,
»welche in den Dingen als Keime vorhanden waren und die unter An-
regung des gottlichen Geistes, dem unser Geist verwandt, d. h. dhnlich
ist, von Ewigkeit her verwirklicht sind.“ Zu dirftig ist die Bebandlung
der mittleren Akademie S. 125, deren genauere Kenntnis doch fiir das
Studium vieler Ciceronianischer Schriften unentbehrlich ist.

Anerkennung verdient es, dals Baumann auch dber Patristik und
Scholastik eine Ubersicht geboten hat, Seine Auffassung vom Inhalte des
Christentums deckt sich im ganzen mit der Harnacks; doch hat sie auf
die Darstellung des Philosophischen keinen sonderlichen Einflufs, Bei
der Darstellung Justins treten S. 164 neben den Sétzen, in welchen sich
eine warme Bewunderung des bleibenden Wahrheitsgehaltes der antiken
Philosophie ausspricht, zu sehr die anderen fir Justin gleich wesent-
lichen zuriick, welche das Ungentigende selbst der Platonischen Philo-
sophie betonen (z. B. Dial. e. Tryph. ¢. 4—5). Die Schilderung des
Gnosticismus 8. 165 iibergeht ganz den gnostischen Gottesbegriff, welcher
an die Stelle des ens actualissimum, der lauteren Energie, in der Weise
der Neupythagoreer und der freilich zeitlich spiteren Neuplatoniker in Gott
eine Entwicklung aus dunklem Grunde setzt. Auch hitte bei Besprechung
der gnostischen Ethik (S. 166) nicht tibergangen werden diirfen, dafs den
Systemen, welche durch die Lehre von der Unreinheit der Materie die
Forderung strenger Askese begriinden, doch auch andere gegeniiberstehen
(Epiphanes, Valentin u. s. w.), welche aus der Minderwertigkeit des
Korperlichen seine Gleichgiiltigkeit folgern und so schliefslich zu einem
vollen Antinomismus gelangen. Der Ursprung der Schriften des Diony-
sius Pseudo-Areopagita wird S. 181 gegen 500 angesetzt; dem Referenten
erscheint die Ansicht von Franz Hipler am wahrscheinlichsten, nach der
sie im letzten Drittel des 4. Jahrh. entstanden sind, Das Christentum
des Boéthius hitte S. 183 nicht in Zweifel gezogen werden sollen. Wenn
auch die Beweiskraft des von Usener herausgegebenen Anecdoton Holderi
durch Schepps (Neues Archiv f. #ltere deutsche Geschichtskunde, XI,
S. 125 f.) in Zweifel gezogen war, so hat doch J. Drisecke gegen Schepps
den Cassiodorischen Ursprung des Zeugnisses aufs neue gestiitzt (Zeit-
schrift f. wissenschaftl. Theologie XXXI, S. 44—104).

Die Darste]lung der neuern Ph:losnphw biifst dadurch sehr an
Ubersichtlichkeit ein, dafs dieselbe ohne Gliederung in Unterabteilungen,
wie solche im ersten und zweiten Teile gemacht sind, 151 Seiten hindurch
ununterbrochen weiter lauft. Nur die Seitenitherschriften ermoglichen
einigermalsen die Orientierung, Es wire sehr zu wiinschen, dafls diesem
Mangel in einer neuen Auflage abgeholfen wiirde. Mit der Disposition
dieses Abschnittes kann ich mich nicht in allweg einverstanden erkliren.
Ich halte es fiir eine unnatiirliche Auseinanderreilsung, wenn z. B. Ber-
keley und Hume von Locke getrennt und erst nach den auch zeitlich
spiateren franzosischen Sensualisten und Materialisten Helvetius, La Mettrie,
dem Systéme de la nature und der Encyclopédie behandelt werden. Auch
in Einzelheiten kann Widerspruch erhoben werden. So ist der Gegen-



Litterarische Besprechungen. 369

satz zwischen Hobbes und Descartes S. 240 zu scharf betont. So vieles
sie scheidet, so kommen sie doch auch in manchem Wichtigen {iiberein.
Die L.ehre von der Subjektivitit der Sinnesqualititen moge als Einzelheit
nicht betont werden. Aber die mechanische Weltanschauung, welche
von Hobbes freilich auch auf die Psychologie und die Lehre vom Ursprung
der staatlichen Korperschaften ausgedehnt wird, wird wenigstens fiir das
ganze Gebiet der sinnfilligen Natur doch auch von Descartes angenommen
und erweist ihre Ubereinstimmung in dem Forschungsgebiet, welches gerade
jene Jahrzehnte von den verschiedensten Seiten her in Anbau nahmen.

Noch gegen einen andern Gesichtspunkt in Baumanns Darstellung
mochte ich durchgangigen Widerspruch erheben. Ich meine seine kultur-
historischen Schilderungen der Kigenart der verschiedenen Vélker und
deren KEinflufs auf ihr Philosophieren. Meiner Ansicht nach findet sich
<dabei viel Einseitiges und Gekiinsteltes. KEinseitig ist es z. B., wenn
S. 5 ff. Formensinn und heitere Freude am menschlichen Dasein als
‘Grundziige des hellenischen Wesens bezeichnet werden und der Trieb zu
subtiler Begriffsspaltung, der sich u. a. so lebhaft in der Vorliebe na-
mentlich der Athener fir das Anhdoren von Prozelsreden zeigt, daneben
nicht eigens erwihnt wird. Dafs die keltische Abstammung von be-
stimmendem Einfluls auf die Gedankenwelt des Johannes Scotus Ierugena
{so, nicht Erigena, sollte der Mann nach den Handschriften genannt
werden; vgl. H. J. Flofs in seiner Ausgabe, Migne, Patrol. lat. CXXII.
S. XIX) gewesen (8.187), ist schwerlich nachzuweisen. Giordano Bruno und
Spinoza haben aus &dhnlichen Pramissen &hnliche Folgen gezogen, ohne
doch eine Spur keltischen Blutes in ihren Adern zu haben. Ebenso ist
mehr geistreich als wahr, was wir S. 192 iber den Ursprung von No-
minalismus und Realismus lesen. ,Beide Richtungen nehmen teil am
germanischen Grundgefiihl; der Nominalismus vertritt die freie und kraft-
volle Personlichkeit, der Realismus den Zug, einem Idealen zu dienen.“
Aber unabbingig von allem ,germanischen Grundgefiihl“ hat doch auch
die griechische Philosophie den gleichen Gegensatz von Nominalismus
und Realismus entwickelt, bei Antisthenes und Plato, bei den Stoikern
und den Neuplatonikern. Uberhaupt kann ich der Ableitung der Scho-
lastik aus dem germanischen Geiste (S. 183 ff.) nicht zustimmen; Italiener
und Franzosen — man denke an Anselm, Abilard, Thomas von Aquin —
haben ebenso ihren Anteil daran, wie der deutsche Albert. Will man
aber die Eigentiimlichkeit auch der romanischen Violker aus dem Einflufs
(es germanischen Wesens auf sie erkliren, so kommt man schliefslich
auf ein Gebiet, wo man aus jedem alles machen kann.

Die Darstellung Baumanns ist zwar nicht immer leicht flielsend, aber
klar, verstindlich und sachgemifs. Sitze wie S, 88: ,Ein Schlufs ist,
wenn . . .“ oder S. 177: ,Die Lehre von der ewigen Schipfung und der
Unbegreiflichkeit des Unendlichen stellt Gott nach sich vor% sind ver-
einzelte Ausnahmen. Der Druck ist korrekt. S, 126 war der Heraus-
geber des Sextus Empirikus Bekker, nicht Becker, zu schreiben.

Breslau, Clemens Baeumker.

Katholische Dogmatik in sechs Biichern von Dr. Herman
Schell. II. Band. Paderborn, Ferd. Schoningh. 1890,

Tiefe der Spekulation, konsequente systematische Durchfithrung des
eingenommenen philosophisch-theologischen Standpunkts, ein reiches exe-
getisches Material und eine edle, gewihlte, dem Gedanken sich vollkommen

24*



370 Litterarische Besprechungen.

anschmiegende Sprache bilden die Vorziige auch des vorliegenden zweiten
Bandes der Schellschen Dogmatik. — In zwei Biichern (d. 3. u. 4.) werden
die ,Theologie des dreieinigen Gottes* und die ,Kosmologie der Offen-
barung® behandelt. Die spekulative Trinititslehre des Verf. ist auf dem
Begriffe der Aseitdt in der Auffassung, die wir bei Besprechung des
ersten Bandes kennen gelernt haben (Jahrbuch Bd. V. S, 231 ff.), auf-
gebaut. Die Annahme, die Erkenntnis des Wesens Gottes sei von der
des gottlichen Daseins unzertrennlich, trégt hier ihre ersten — sagen
wir es aufrichtig — verhingnisvollen Friichte. Mit dem Gedanken, die
christliche Trinititslehre enthalte nichts anderes als die konkrete Fassung:
des Vernunftbegriffs der Selbstverwirklichung des ersten Seins,
stellt sich die Schellsche Trinititslehre in einen unverkennbaren Gegen-
satz zur traditionellen Auffassung der theologischen Schulen und tritt in
ein nach unserer Ansicht bedenkliches Abhingigkeits- oder wenigstens.
Verwandschaftsverhaltnis zu den Spekulationen Giinthers und Kuhns.
Zwar unterscheidet sich die Auffassung des Verf. zu ihren Gunsten da-
durch entschieden von der des Tiihinger Dogmatikers, dafs jeder Gedanke
einer Potenzialitiat, eines vom Firsichsein verschiedenen Ansich von Gott
ferne zu halten gesucht wird; andererseits aber liegt eben darin eine
klaffende Inkonsequenz, dals der Begriff des Verursachens (im Sinne
einer Selbstverursachung) auf das gottliche Sein angewendet und doch
der davon unzertrennliche Gedanke eines Prozesses und Ubergangs von
der Potenz in den Akt ausgeschlossen wird. Die Eintragung einer Be-
wegung aber, einer Potenzialitit in Gott impliziert einen entschiedenen
Abfall von der Reinheit und Erhabenheit des christlichen Gottesbegriffs
und zieht fiir die Auffassung des Christentums und seines tibernatiirlichen
Charakters die destruktivsten Folgen nach sich. Nimmt man nidmlich
eine gottliche Selbstverursachung an, was, wie uns wenigstens scheint,
mit einem Geist- und Personlichwerden Gottes gleichbedeutend ist, so
wird der Gegensatz, den das Dogma ausschlielslich nur von Person zu
Person anerkennt, in das Wesen und die Natur Gottes selbst hinein-
getragen und damit der Wesensunterschied zwischen Gott und Geschopf
gefibrdet und in Frage gestellt. Der Gedanke eines solchen Prozesses
in Gott bildet das gemeinsame Merkmal der theologischen Spekulationen
aufserhalb des Christentums oder wenigstens aufserhalb der traditionellen
Lehre, angefangen von der Tao- und Vedantaphilosophie (vgl. Manu,
I. Buch, V. 12b: Selber dann durch des Geists Sinnen hat er das KEi
entzwei geteilt, d. h. Gott ist Geist durch einen Prozels der Selbst-
differenziierung, .in den zugleich der Prozels der Weltbildung verschlungen
ist) bis zu den theosophischen Spekulationen Baaders und Schellings.
Mit der gewohnten Prignanz hat der hl, Thomas diesen principiellen
Unterschied da, wo er den Grund angibt, warum wir die erste Person
in der Gottheit nicht Mutter, sondern nur Vater nennen, ausgesprochen:
quia intellectus divinus von est in potentia, sed in actu tantum, ideo in
generatione verbi non competit ratio matris, sed patris. Cont. Gent.
l. IV. ¢c. 11 c. fin. (Vgl. dagg. F. Hoffmann, Spekulative Entwickl.
der ewigen Selbsterzeugung Gottes aus F. v. Baaders Schriften u. s. w.
S. 23). Obgleich der Verf. alle Kraft aufbietet, diese Klippe zu ver-
meiden, so miissen wir doch der scholastischen Exposition des Trinitéts-
geheimnisses, die der Verf. &hnlich wie Kuhn als eine abstrakt-begriff-
liche kennzeichnet, nicht allein aus dogmatischen, sondern auch aus
philosophischen Griinden entschieden den Vorzug geben.  Der positiv
gefafste Begriff der Aseitit, der Gedanke einer Selbstverursachung und
Selbstverwirklichung widerspricht dem obersten Grundsatz der Vernunft;



Litterarische Besprechungen. 371

-denn es ist in sich selbst widersprechend, dafs ein Wesen sich selbst
verursache, sich selbst ins Dasein setze. Sucht man aber diesen Ge-
danken durch die Erwigung zu stiitzen, dals der Negation des ab alio
esse eine positive Vollkommenheit in Gott entsprechen miisse, so geben
‘wir dies zwar zu, betrachten aber als dieses Positive eben das uns ver-
borgene, unbegreifliche und unnennbare Wesen Gottes selbst. Schell
zwar appelliert unmittelbar an das Kausalprincip: ,,Wiirde die Aseitit
nur negativ abstrakt als Ursachlosigkeit gedacht, so wire die Annahme
‘Gottes auf Grund des Kausalgesetzes die Leugnung des Kausalgesetzes
und seiner Wahrheit fir Gott.“ (S. 20.) Wir erwidern: Das Kausal-
gesetz verlangt, dals alles, was entsteht, vergeht, wird, sich bewegt, sich
verdndert, eine Ursache seines Entstehens u. s. w. haben miisse, keines-
wegs aber, dafs alles, was ist, eine Ursache habe. Was aber die theo-
logische Seite der Frage betrifft, so vermeiden die Theologen selbst das
Wort: causa in der Anwendung auf die trinitarischen Ausginge, und
der hl. Thomas will nicht einmal den Ausdruck: principiatum vom Sohne
gebrauchen (1 qu. 83 art. 1. ad 2). Das Hervorgehen des Sohnes ist kein
Verursachtwerden und von einem Widerspruch zwischen Hervorgang und
Nichtverursachtsein kann deshalb keine Rede sein, Dafls mit dem Begriff
des Verursachtseins eine passive Potenz in Gott eingetragen wiirde,
wurde bemerkt, und es ist reine Willkir, wenn der Ausdruck actus
purus beibehalten und ihm der Sinn einer freien, d. h. unabhingigen
Selbstverwirklichung unterstellt wird (S. 213 u, an viel. and. Ort. Vgl
hierzu Schizler, Natur- und Ubernatur S. 437 ff.).

Um der Konsequenz zu entgehen, dals die gottlichen Personen nur
Momente eines einpersdnlichen Wesens seien, sieht sich der Verf. ge-
notigt, den Begriff der gottlichen Personlichkeit formell in die Relation
zu setzen. Das Wesen der gottlichen Personlichkeit berubht ihm nicht
im Firsichsein, sondern im Fiireinandersein. ,Die Dreipersonlichkeit ist
die Form der absoluten Personlichkeit; weil in Gott eine Dreiheit von
Personen ist, deren Leben der Ursprung von einander und die Hingebung
an einander, kurzum das vollkommenste Fireinander ist, deshalb hat
Gott wahrhaft und ganz den Grund und Zweck seines Lebens in sich und
ist die vollkommene Personlichkeit.* (S. 19.) Anders der englische
Lehrer: Persona divina significat relationem in recto et essentiam in
obliquo; non tamen relationem in quantum est relatio, sed in quantum
significatur per modum hypostasis (1 qu. 29 art. 4. Vgl. Gonet Manuale
tr. VI. c¢. V. § II. Clyp. Thom. disp. 1V. art. 1I. § II n. 25). Die gott-
lichen Personen sind drei Fiirsichsein, allerdings (worin wir dem Ver-
fasser beistimmen) nicht als drei Selbstbewulstsein, wohl aber als drei
unmitteilbare (relative) Subsistenzen; denn im Begriff der Personlichkeit
auch in seiner Anwendung auf Gott liegt wesentlich die Inkommuni-
kabilitat, woraus sich ergibt, dafs durch die Annahme einer absoluten
Subsistenz in Gott keineswegs eine vierte Person neben den drei rela-
tiven Personen statuiert wird, Nimmt man daher mit dem Verf. an,
dafs die gottlichen Personen nur im Fiireinander Sein, Leben und ab-
geschlossenes Firsichsein besitzen, so haben wir in der That nur eine
Personlichkeit und aus dem Prozels der Selbstverwirklichung resultiert
nur eine Person.

Nach scholastischer Exposition sind die innergdttlichen Relationen
Subsistenzen und Personen, weil sie mit der seienden und subsistierenden
Wesenheit identisch sind; nach der Darstellung des Verf. aber resultiert
das Sein und die Subsistenz Gottes umgekehrt aus den Urspriingen und
Relationen, denn das Sein ist Produkt einer Erkenntnis- und Willensthat.



372 Litterarische Besprechungen.

Eine notwendige Folgerung ist, dals die Personen sich wechselweise in
jhrem Sein und Personlichsein bedingen, wechselweise auseinander hervor-
gehen. ,So gibt jede Person der andern Wirklichkeit und Personlichkeit,
obgleich nur der Vater dem Sohn das Wesen mitteilt. (8. 106.) Die
letztere Beschrinkung ist durch das Dogma gefordert. Stimmt sie aber
zu den Pramissen und ist nicht vielmehr das Wesen das Produkt der
Erkenntnis- und Willensthat? Oder was soll der positive Begriff der
Aseitdt, der Selbstverwirklichung anders bedeuten?

Der Verf. lehrt, dals die Erkenntnisthitigkeit insofern sie Thitigkeit
und Energie ist, selbst schon Willensthitigkeit sei. (3. 34.) Hieraus
folgt, dafs Vater und Sohn erst in ihrem relativen Gegensatze zum heil.
Geiste Dasein und Subsistenz besitzen, (S. 33 ff.) Sollte nun nicht weiter
geschlossen werden miissen, dals der hl. Geist mit viel gréfserem Rechte
als Prinzip des Vaters und Sohnes zu bezeichner sei, als umgekehrt, da
Vater und Sohn erst der in der Spiration des hl. Geistes ausgeiibten
Willensthitigkeit ibr Sein und ihre Subsistenz verdanken?

Die Trinititslehre Schells ist von dem Gedanken beherrscht, dals
das erste Sein, das gottliche, das Krzeugnis einer freien Geistesthat sei;.
denn nicht das Sein, sondern die That, lichtes Erkennen und sittliches,
heiliges Wollen seien das erste. ,Die Freiheit ist eben die Form der
absoluten Einheit und zwar als ausschlielsliches Vorrecht, . weil es
ihr Vorzug ist, durch eigene Geistesthat zu bestehen.” (S 12, ) yAuch
die Dyas von Vater und Sohn ist als gottliche Thatsache nur denkbar
vermoge der ewigen Willensthat, kraft deren Gott existiert, aus deren
beiliger Innigkeit und Kraft der 'hl. Geist hervorgeht.“ (8. 15 vgl. 8. 17.)

»Die Dreieinigkeit ist im eigentlichen Sinue das Geheimnis des Daseins
(Jottes der unbedingten Aseitit in unendlicher Wesensfille.* (8. 40.)
Die Prozessionen sind demnach die Bedingungen des gottlichen Daseins;
ohne sie kann die Gottheit nicht als daseiend gedacht und begriffen
werden. Prifen wir diese Ansicht zunéchst beziiglich ihrer ontologischen
Voraussetzungen und darauf ihr Verhdltnis zum Geheimnis selbst.

Schell beliebt die Notwendigkeit des gdttlichen Seins, sofern es nach
analogischer Denkweise begrifflich dem Erkennen und Wollen voran-
gehend gedacht wird, eine blinde zu nennen, indem er schreibt: ,Es ist
falsch in der blinden Notwendigkeit der Thatsache, welche dem Thun
vorangeht, eine zuverlassigere Notwendigkeit zu sehen, als in der selb-
stindigen freien und sittlichen Notwendigkeit der Willensthat, welche ja
doch als das Urerste allem, was nur Thatsache und nicht zugleich That
ist, vorangehen mufs.* (8. 26.) Zur Verteidigung dieser Ontologie wird
bemerkt: ,Es konnte widersprechend scheinen, dafs das Sein durch Er-
kennen und Wollen begriindet sein soll, allein ist es denn irgendwie
verstindlicher, wie Erkenntnis und Wille aus dem Sein hervorgehen
kann? Gedachtsein und Gewolltsein sind die beiden Formen
des Seins.“ (8. 66.) Diese Ontologie steht in voller Ubereinstimmung
mit der des Idealismus. Ks wire von Interesse zu vernehmen, wie man
von diesem Standpunkt die Lebre Fichtes von der urspriinglichen That-
handlung, dieAnnahmen einer ,subsistierenden* Idee, eines ,subsistierenden®
Willens, wie sie sich bei Hartmann nnd Schopenhauer tinden, zu wider-
legen gedenkt. Wenn Gedacht- und Gewolltsein die Formen des Seins
sind, konnen dann die Dinge etwas anderes sein als Erkenntnis- und
Willensakte? Vielleicht gottliche Erkenntnis- und Willensakte, aber
immerhin KErkenntnis- und Willensakte im Sinne des #dufsersten Idea-
lismus? Es klingt. allerdings sehr geistvoll, stellt aber zugleich alle
Begriffe auf den Kopf, wenn uns gesagt wird: ,Der selbstindige Geist



Litterarische Besprechungen. 373

ist dasjenige, was er in unendlicher Wesensfiille ist, nicht anders, als
alles Seiende kraft des Gedankens, jedoch nicht kraft des Gedankens
eines Hoheren, sondern kraft eigener Denkthat, Diese Denkthat ist es,
welche zum Personengegensatz von Vater und Sohn, von Wesenshildner
und Wesensbild fithrt, insofern sie Denkbild und Wesensgestaltung in
unendlicher Vollkommenheit ist. Sie enthilt indes bereits als ideale
Selbsterdenkung und Wesensgestaltung die Beziehung zu Gott den heil,
Geist, insofern sie nidmlich Denkthat ist. Die That gibt der Selbst-
gestaltung des unendlichen Wesens hinsichtlich des idealen Seins die
Bedeutung einer ewigen Thatsache, der real energischen Existenz.“
(S. 27.

V)Vas die Abhiingigkeit des Krkeunnens und Wollens vom Sein be-
trifft, so scheint uns dieselbe hinreichend verstiindlich, wenn das Sein
als ein immaterielles, geistiges begriffen wird; dagegen enthilt ein das
Sein setzendes Denken im absoluten Sinne genommen einen handgreif-
lichen Widerspruch. Ibenso unverstindlich und unmdglich finden wir
ein Denken, das erst durch den Willen, von dem es doch vorausgesetzt
wird, sich zur Denkthat gestaltet; es liegt darin eine offenkundige Ver-
wechslung mit dem Idealen, dem esse objectivum, das ein crkennendes
und erkennbares Sein voraussetzt und daher nicht Grund der Aktivitit
und Aktualitdt sein kann.

Fragen wir weiterhin, wie es bei dieser Auffassung der Trinitit um
das Mysterium steht? Die Antwort liegt nahe. Wenn das Wesen
Gottes nur als Selbstverwirklichung durch immanente reale Beziehungen
von Ursache und Wirkung gedacht werden kann, und wenn die Trinitit
nur den konkreten Ausdruck des Verpunftbegriffs der Aseitit enthilt,
so ist das Trinititsgeheimnis nach seiner inneren Moglichkeit und Not-
wendigkeit begriffen und hort auf, im vollen Sinne des Wortes Geheimnis
zu sein. Was die Offenbarung hinzubringt, ist nur die Erkenntnis, dafls
die Relationen Personen seien, (S. 105.) Da uus nun aber die Speku-
lation dber die Trinitiit dahin belehrt, dafs die Personen in Gott formell
Relationen seien und das gottliche Fiirsichsein aus dem Iiireinandersein
der Personen resultiere, so sehen wir uns schliefslich wieder auf den
schon durch die Vernunft erkannten Begriff der Selbstverwirklichung
durch Denken und Wollen zurickgefihrt, mit andern Worten, das Tri-
nititsgeheimnis reduziert sich auf die (vorgebliche!) Vernunftwahrheit
der gottlichen Aseitdt = Selbstverwirklichung. Dasselbe ergibt sich, wenn
wir an die Lehre erinnern, dafs das Dasein Gottes nicht ohne das Wesen
Gottes erkannt werden konne; dieses aber bestehe in der Aseitit, die
in der Trinitit ibren konkreten Ausdruck finde; nun erkennen wir aber
durch Vernunft das Dasein Gottes, also auch die Dreiheit der Relationen
oder Personen, ohne die Gott als daseiend nicht gedacht werden kann,

Die im DBisherigen gegen die spekulative Trinititslebre des Verf.
vorgebrachten Bedenken bestétigen vollkommen das Urteil, das wir bei
Besprechung des ersten Bandes tiber des Verf. Ansicht von der Daseins-
zur Wesenserkenntnis gefillt haben. Das Wesen Gottes ist das Ge-
heimnis der Geheimnisse fiir die wvatiirliche wie in gewissem Sinne selbst
auch fiir die tbernatiirliche Glaubenserkenntnis, ein Geheimnis, das nur
den Seligen im Lichte der Herrlichkeit enthiillt werden wird, Dagegen
das Dasein Gottes ist fiir uns die aus dem Weltdasein erschlossene Ur-
thatsache. Diese Urthatsache aus dem Grunde aus einer Urthat
ableiten wollen, weil eine notwendige Thatsache etwas Unfreies und
Blindes sei, heilst das Geheimnis des Wesens des ersten Seins zu er-
griinden streben. Das gottliche Sein ist zweifellos in seinem tiefsten



374 Litterarische Besprechungen,

Grunde ein durchaus geistiges und lichtes; in ihm fallen Grund und
Ziel, Anfang und Ende zusammen. Die endlichen Kategorieen der mit
Accidentien behafteten Substanz, der Thitigkeit u. s. w. finden auf dieses
Sein streng genommen keine Anwendung. Da wir aber doch von Gott
nach unserer Weise reden wollen und miissen, so werden wir von einer
Denkthéatigkeit Gottes, der Gottheit reden, nicht aber umgekehrt von
einem durch Denken- und Willensthitigkeit gesetzten und hervorgebracLten
gottlichen Sein und gottlicher Substanz; denn in diesem Falle wiirden
wir, statt das gottliche Sein aufzuhellen und zu erkliren, an seine Stelle
ein Unding, den lebendigen Widerspruch setzen. Hier gilt das Wort:
qui scrutator est majestatis, opprimetur a gloria, d. h. wer sich vermilst,
das Wesen Gottes mit dem blofsen Licht der Vernunft, durch Vernunft-
begriffe erfassen, wenn auch nicht umfassen zu wollen, verfillt in un-
gereimte und widersprechende Vorstellungen. Eine solche aber ist der
Gedanke eines Seins, das sich ,erdenkt“, ,erschafft u. dgl. Will man
im Ernst auf diesen Gedanken eingehen, so hindert nichts, ihn in dem
Sinne der neueren Philosophie zu fassen. Alsdann ist das sich selbst
setzende Sein nichts anderes als das Grundwesen alles Endlichen, das
Ich Fichtes, das Suhjekt-Objekt Schellings, der logische Begriff Hegels,
das ewige, absolute, in sich selbst begriindete Werden, dessen Inhalt das
Eundliche ist.

Der Gottesbegriff des Verf. hat eine weitere Probe in der im folgenden
vierten Buche behandelten Schépfungstheorie zu bestehen. Die zalilreichen
Abweichungen von den hergebrachten Ansichten lassen deutlich genug
erkennen, wie derselbe aus dieser Prifung hervorgeht. Der Zweck des
Schopfers sei nicht zu unterscheiden von dem der Schépfung, denn es
diirfe nicht der Schein entstehen, als ob ein malum creaturae propter
bonum creatoris zugelassen wiirde (S. 124): ein Bedenken, aus welchem,
wie uns scheint, folgen wiirde, dals Gott das Bése iiberhaunt nicht zu-
lassen konne, und worauf wir antworten, Gott kénne das Bose nur unter
der Bedingung zulassen, dafs es dem Guten, d. h. zur Offenbarung der
gottlichen Giite und Vollkommenheit dient. Ferner: die Welt sei in
der gottlichen Idee nicht vollkommener als in der Wirklichkeit (S. 272), das
Ubel, die Unvollkommenheit in den geschaffenen Dingen aus dem Nichts
oder aus der Materic abzuleiten und als ein von Gott per accidens Ge-
wolltes und Verursachtes zu betrachten, sei unzulissig, Gott konne nichts
nebenbei wollen, der thomistische Begriff der Materie sei ein duali-
stischer Uberrest; daraus, dafs die Geschdpfe aus Nichts sind,. folge
streng genommen nichts (S. 155); die Geschopfe- konnen mit der sitt-
lichen Ordnung in Gegensatz kommen, nicht aber mit der Allursache,
das Boése sei (wenn wir richtig verstchen) im Grunde nur das niedere
Gut (8. 155 ff). Im giinstigsten Falle erscheint die Theodicee des Ver-
fassers, die tiber das vermeintlich ,unbesiegte“ Bise nicht hinwegzukommen
weifs, als ein Schwanken zwischen der Ansicht, vom Standpunkte Gottes
gebe es iiberhaupt weder ein Ubel noch ein Boses und der gewdhnlichen
Lehre, die die Rechtfertigung der Zulassung des Bosen darin ersieht,
dafs in der Hand Gottes auch das Bose dem Guten dient. Der Hinweis
auf das ,Stickwerk® unseres Erkennens ist sehr am Platze und sollte
man sich daran besonders auch dort erinnern, wo das Verhéltnis unserer
Erkenntnis des Daseins Gottes zur Wesenserkenntnis in Frage kommt.

Jene Abweichungen in der Theorie der Schopfung, Erhaltung und
Regierung erkldren sich, wie es scheint, insgesamt aus dem durch den
Gottesbegriff geforderten Schopfungsbegriff des Verf. Wie der positive
Sinn der Ascitit die Selbstverwirklichung ist, so ist nach Ansicht des



Litterarische Besprechungen. 375

Verf. der positive Sinn der Schépfung aus Nichts die Hervorbringung durch
das Denken und Wollen Gottes. Nehmen wir hinzu, dafs nach dem Verf.
Denken und Wollen (Gedacht- nnd Gewolltsein) die Formen des Seins sind,
so haben wir folgerichtig in den Dingen formell géttliche Denk- und Willens-
akte zu erkennen. In einer solchen Schopfung mufs freilich fir die ,hohere“
Betrachtung das Ubel und die Siinde verschwinden, Ob man iiber diese
Theorie, in der mit der thomistischen ,Materie“ auch aller ,Dualismus®
griindlich ausgemerzt ist, dasselbe Urteil fillen konne, das der Verf, in
gerechter Wiirdigung iiber die thomistische Theorie ausspricht, dafs nichts
so grundsitzlich von Pantheismus entfernt sei, als die Lehre von der in-
tensiv und extensiv allumfassenden Allwirksamkeit der absoluten Freiheit
(8. 148), darither moge der Leser entscheiden. Nur einen Fingerzeig
wollen wir geben nach der Richtung, auf welche der Begriff der gott-
lichen Selbsterschaffung hinweist. Die Wendung, die Schopfung des
Endlichen sei von seiten Gottes eine freie, weil sich seine Schopfermacht
bereits an seinem eigenen Sein bethiitige, scheint eine zweischneidige
Waffe zu sein, die sich gegen denjenigen wendet, der sie handhabt.
Denn ist das gottliche Sein selbst ein (Geschaffenes, dann ist die Schopfung
der Dinge nicht blofs frei, sondern auch — iiberflissig: eine tberfliissige
Verdopplung, da der Terminus der ersten Schépfung als ein vernr-
sachtes, gewordenes Sein doch nur ein endliches Sein sein kann.
Und welchen Sinn soll es haben, dafs die zweite Schopfung von der ersten
durch die Freibeit sich unterscheide, wenn schon die erste eine ,freie“
Erkenntnis- und Willensthat der sich selbst verwirklichenden Gottheit
sein soll?

Die Engellehre des Verf. ist von einer fortlaufenden Polemik gegen
die der thomistischen Schule, deren strenger Begriff vom reinen Geiste
als ein moglicher, aber dem biblischen Bilde von den Engeln inkon-
gruenter bezeichnet wird, durchwoben. Wollte man aber die Krklirungs-
weise des Verf. auf die Gotteslehre anwenden, so wiirde der aulserste
Anthropomorphismus die Folge davon sein. Die Ansicht des Verf. vom
Wesen und Leben eines reinen Geistes hat jedoch einen tieferen, philo-
sophischen Grund, vémlich einen ausgesprochenen Dynamismus, der
das materielle und geistige Dasein einander so nahe riickt, dals ihre
Grenzen ineinander fliefsen. Fiir die angeblichen ,kontemplativen® Mo-
naden des hl. Thomas erhalten wir ,praktische Weltbirger®, die nicht
allein auf die Dinge wirken, sondern auch von ihnen leiden: eine Auf-
fassung, die dem Verf. um so weniger Schwierigkeiten bietet, als er cin
eigentliches Leiden iiberhaupt nicht zugibt und die Ausicht ausspricht,
dafs die Fortschritte der Naturwissenschaft zur Streichung der Kategorie
des Leidens aus der aristotelischen Kategorientafel gefiihrt haben. Leiden
sei nur etwas Relatives, eine andere Art des Wirkens, ein abhingiges
bedingtes Wirken. (S. 201 ff.) Das Uberstromen einer Realitit des Wir-
kenden zum Leidenden sei ein metaphysischer Aberglauben (8. 232), eine
Bemerkung, die, nebenbei gesagt, wenn sie die scholastische Auffassung
des Leidens treffen soll, auf einem vdlligen Milsverstindnis beruht; denn
das Ubergefiihrtwerden von der Potenz in den Akt durch eine wirkende
Ursache, die in eben dieser Beziehung im Akte ist, bedeutet etwas ganz
anderes als den Aberglauben einer von der Ursache auf die Wirkung
iiherwandernden Realitit. Der Verf, scheut indes, um die scholastische
Materie und die ,reale Moéglichkeit mit der Wurzel auszurotten, vor
der letzten Konsequenz nicht zuriick, die allen Kausalzusammenhang
aufhebt und ihn auf eine gesetzlich geordnete Aufeinanderfolge der Kr-
scheinungen, in der jedes Glied vertauscht werden konnte, reduziert: ,Die



376 Litterarische Besprechungen.

thatsichliche Bedeutung der Naturursichlichkeit wird nicht aufgehoben,
wenn sie als gesetzméfsiger Zusammenhang und geordnete Aufeinander-
folge von Dingen und Zustinden kraft ihrer inneren Beschaffenheit ver-
standen wird. Es gibt kein Leiden, welches nicht in sich betrachtet,
Wirken wire; es gibt kein Mogliches als Erklarungsgrund des Wirk-
lichen, sondern nur Wirkliches.“ (S. 288.) Nun gilt aber dem Verf. als
das einzige reale Verhiltnis das Kausalverhiltnis, weshalb er auch die
von den Thomisten auf das Erkennen der Engel in seinem wechselnden
Verhalten zu den Dingen angewendete Unterscheidung vom Princip und
Terminus verwirft; folglich besteht zwischen den Geschépfen iiberhaupt
kein reales Verhiltnis und alle Realitiit lost sich in das einzig reale
Verhiltnis der Geschopfe zu Gott auf. Der Dynamismus ist vollstindig;
die Dinge sind Erkenntnis- und Willensakte Gottes; Erkanntsem und
Gewolltsein sind die Formen des Seins!

Wie es unter solchen Umstinden mit der speku]anven Anthropologie
des Verf. bestellt sei, bedarf einer weiteren Ausfithrung nicht. Die
Definition des Vienner Konzils ist dem Verf. keine Bestitigung der mat.
prima im aristotelisch-scholastischen Sinne. (S. 287.) Obgleich aber die
Seele nicht im scholastischen Sinne als Wesensform zum Leibe sich ver-
halte, so seien doch die niederen Stufen der Korperlichkeit und Sinnlich-
keit in ibrem tiefsten Grunde vom Geiste beseelt. Wir fragen wie? da
sie doch vom Geiste nicht ,leiden“ konnen. Wohl deshalb, weil sie in
ihrem tiefsten Grunde schon geistig sind?

Von der Ubernatiirlichkeit der Anschauung Gottes gibt Sch. folgende
Erklarung: ,Die Anschanung Gottes ist ihrem Wesen nach schlechthin
iibernatiirlich oder iiber Kraft, Bediirfois und Wiirde jedes auch noch so
vollkommen angelegten Geschopfes erhaben, das heilst Gott ist abgesehen
von seiner freien Selbsthingabe fiir keinen geschaffenen Geist erkennbar.“
Da nun aber Gott bereits in der Schopfung sich frei selbst hingibt und
dem geschaffenen Geiste sich erkennbar macht, so scheint alle Gottes-
erkenntnis eine iibernatiirliche zu sein und dies umsomehr, da nach dem
Verf. die Erkenntnis des Daseins Gottes von der des Wesens nicht
getrennt werden kann.

So erklart sich denn auch, dafs Sch. in der Lehre von_ der Em-
pfanglichkeit fiir die Gnade — potentia obedientialis — wie die Aulserung
S. 205 zeigt, nicht auf Seite der Scholastik steht. Die von ihm gebrauchte
Unterscheidung von Ideal und Ziel ist hinfillig; denn ein Ideal sucht
man wenigstens zum Teil zu verwirklichen; kein Verniinftiger wird einen
Stern zu seinem Jdeale machen wollen. — Wiederum versichert man uns,
die patristische Verhaltnisbestimmung von Natur und Guade sei dic tie-
fere, die scholastische sei juristisch, uund dies trotz der ungeheunren
Kéampfe gegen die reformatorische Theologle und trotz der fortgeschrittenen
dogmatischen Kntwicklung! Doch auch dieses Urteil erklart sich aus
tieferen Griinden.

De minimis non curat praetor. Gleichwohl mége erwihnt werden,
dals es S. 16 wohl heifsen sollte: die vermeintlich Leibnitzsche Formel;
man vgl. ndmlich Kuhn, Kath. Dogmat. B. II. 8. 650 Anm. 1 u. S. 621,
Endlich bedavern wir die ungliickliche Erneuerung einer veralteten Kr-
klarung -von Gen, 6,1 ff. und die unseres Erachtens noch unglicklichere
Motivierung deraelben

Miinchen. Dr. M. Glofsner.



Litterarische Besprechungen. 377

Sic et non. Die Probleme der christlichen Glaubens- und Sitten-

lehre. Wissenschaftlich erdrtert in drei Gesprdchen von
Paul Gloatz, Lic. theol. Wittenberg, Herrosé, 1890.

Das ,Jahrbuch® hat nur insofern Veranlassung, sich mit vorgenanntem
Schriftchen zu beschiftigen, als dieses sich wiederholt mit der katholischen
Kirche und Lehre wenig freundlich beschiiftigt; denn zu irgendwie nennens-
werten Resultaten oder zur Versdhnung der im Protestantismus beste-
henden zahlreichen Gegensitze gelangen die drei — oft in ungeheuer-
langen Perioden gefiihrten — ,Gespriache® thatsichlich nicht. Schon der
erste (S.1) 18 Zeilen lange Satz, womit das ,,wissenschaftliche“ Gesprich aber
»das Wesen des Christentums eroffnet wird, beginnt mit einem Angriff auf
die katholische Kirche, welche ,durch éufsere (nicht auch innere?) Einheit
zu imponieren strebt® (d. h. wirklich imponiert) — auf den ,unfreien, in
seinem Autorititsprincip positivistischen (!?) Katholizismus®, der freilich
dem ,schreckhaften Umsichgreifen einer der hoheren religiosen, idealen
und sittlichen Interessen vollig baren, prinzipiell sensualistischen, egoi-
stischen und atheistischen Welt- und Lebensanschauung® nicht Schach
bieten konne. Beneidet der Herr Verfasser somit die katholische Kirche
nicht um ihre imponierende Einheit, so haben wir noch weniger Ursache,
seine ,liebe evangelische Kirche und Theologie“ um die ,Zerfabrenheit
und Zerrissenheit“ zu beneiden, die er selbst als Gefolge des Rechtes
bezeichnet, welches dieselbe ,den einzelnen zur Schriftforschung, zu
personlicher Heilsaneignung und sittlicher, aber gesetzes- und satzungs-
freier (sic!!) Lebensfihrung einraumt.“ Dals der ,abendlindische Ka-
tholizismus“ nach Herrn Lic. Gloatz (8. 5) der ,ethischen Auffassung
des Christentums unter der Idee des Reiches Gottes in seiner Art gerecht
geworden® sein und sie dennoch ,hierarchisch korrumpiert haben“ soll,
erscheint als wirklich staunenswerte Leistung. 8. 6 begeguen wir der
oft genug schon widerlegten Behauptung, dafs nach kathol. Lehre ,die
verdienstliche Gerechtigkeit dem Christen zugleich durch die gottliche
Naturkraft mittels der Sakramente magisch eingegossen werde.“ S. 7
erfahren wir mit Staunen, dafs dem disputierenden B. ,auch einmal ein
katholischer Pfarrer gesagt habe, David Strauls hitte Recht, wenn der
unfehlbare Papst nicht wire“. Schade, dals Herr B. den Namen dieses
grofsen Theologen nicht nennt, der gewils schon in der Sexta das Pri-
dikat ,ungeniigend“ in der Religion erhalten hat. Auf S, 10 wird wieder
einmal das Mérchen berichtet, dafls die Protestanten nach katholischen An-
spriichen ,schon durch ihre Taufe dem Papste verpflichtet® seien. S.78&
heilst es, der Hallesche Pietismus sank ,zu der von Luther iiberwundenen
katholischen und jesuitischen Praxis zielloser Steigerung der
Selbstpriifung (gesperrt gedruckt!) zuriick, welche von neuem die
Menschen zur Heuchelei oder Verzweiflung trieb“. Dabei soll (ebd,) die
kathol. Kirche im Gegensatz zu Luther lehren, ,erst die Vollkommenheit
(sic!) der Reue berechtige zu dem Vertrauen auf die Siindenvergebung® und
die ,wahre Reue und Bufse“ sei moglich auch ohne ,Kraft der Gnade®“.
Wir empfehlen dem Herrn C., der in seiner Disputation diese theologische
Leistung zu Tage fordert, ernstlich das Studium der Canones der gegen
den Semipelagianismus abgehaltenen 2. Synode von Orange (529. Vgl
Denzinger, enchiridion symbolorum et definitionum. Nr. 147 ff) und
Tridentinum, sess. VI. Denn es kann nie schaden, wenn man gegen die
Eatho]ische Lehre polemisieren will, dieselbe vorher kennen gelernt zuw

aben.

Breslau. Professor Dr. Koenig.



378 Litterarische Besprechungen.

Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des
heiligen Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben von
Dr. Ceslaus Maria Schneider. IX, und X. Band.

Regensburg, Verlags-Anstalt.

Beide Biinde bilden dem Abschlufs der von Dr. Sch. mit so vieler
Miihe und Genauigkeit veranstalteten deutschen Ubersetzung der Summa
des hl. Thomas.

Mit Recht bezeichnet der gelehrte Verfasser diesen Teil der Summa
als ,den Weg zur Herrlichkeit“. Denn in diesem Abschnitte handelt der
heil. Lehrer von den Mitteln, die den Menschen zu seinem wahren Ziele,
zu seiner Bestimmung hinleiten, der KErlosung und den Sakramenten. Ist
an und fir sich diese Materie fiir den Theologen wie iiberhaupt fiir jeden
Christen von groflster Wichtigkeit, so gewinnt sie noch mehr Interesse
in der Bebandlungsweise des englischen Lehrers.

Mit der ihm eigenen Schirfe und Grindlichkeit dringt er nicht nur
in die erhabensten Geheimnisse ein, sondern zieht auch die mehr unter-
geordneten Fragen, die mit den Geheimnissen in Verbmdung stehen, in
den Bereich seiner scharfsinnigen Erorterungen.

Und eben hierin liegt die Stirke des heil. Thomas, dafs er nicht
nur ein Gerippe, sondern etwas Ganzes schuf, dals er das theologische
Wissen seiner Zeit zum Abschlusse brachte, und das Vorgefundene zu
einem herlichen vollendeten Baun vereinigte.

Was nun die III. pars anbelangt, so falst der englische Lehrer die
ganze Materie unter drei Gesichtspunkten zusammen.

Unter dem ersten behandelt er die Wiederaufrichtung der durch
die Siinde von Gott abgefallenen Menschheit durch Christus; und reiht
hier die Geheimnisse der Menschwerdung, der Empfingnis, Geburt, Leiden
und Tod Christi, seine Genugthuung, Auferstehung und Himmelfahrt an.

Der zweite Gesichtspunkt umfalst die Sakramente, als den aus dem
Leiden Christi fliefsenden, zu unserem ewigen Heile notwendigen Mitteln.
Nach einer allgemeinen Abhandlung tiber die Sakramente geht er zu den
einzelnen Sakramenten iiber.

Leider ist in diesem Teile bei dem 90. Kapitel ,iber die Teile des
Bufssakramentes im allgemeinen®, das grofsartige Werk des hl. Lehrers
durch seinen frithen Tod unterbrochen worden.

Um das Werk nicht unvollendet zu lassen, wurden die fehlenden
Teile aus dem Commentar des Heiligen zu den Sentenzen des Lombarden,
heriibergenommen,

Endlich wird unter dem dritten Gesichtspunkt der Zustand der Seele
nach dem Tode und die letzten Dinge erdrtert.

Was nun die Ubersetzung selbst anbelangt, so ist dieselbe mit grofser
Genauigkeit und Gewissenhaftigkeit gearbeitet,

Der gelehrte Verfasser schlielst sich eng an den heil. Thomas an,
und der Leser hat eine wortgetreue Wiedergabe des lateinischen Textes
der Summa vor sich. .

Obwohl eine allzu freie Ubersetzung den Sinn verstellt, so hitte
doch im vorliegenden Falle eine freiere Ubersetzung, ohne dem Sinne
der Summa Eintrag zu thun, stattfinden kénnen. An vielen Stellen wire
dadurch das Verstindnis erleichtert worden.

Dafs ferner bei einem so grofsen Werke manche Unvollkommenheiten
unterlaufen, ist leicht begreiflich. So ist: B, IX. 8. 16. Z, 5 v. u. das
Wort ,Mensch® ausgeblicben, S. 21. Z. 5 v. o. ist nach ,was vom Mangel



Litterarische Besprechungen. 379

in den Menschen“ anzufiigen ,die Christo nicht anbingen“. S. 148,
a. VIIL arg. 1I. ist ,magnanimus®, wie aus dem Zusammenhang hervor-
geht, nicht mit ,hochherzig“, sondern ,starkmiitig®, zu iibersetzen. S. 151
in corp. art. fiir ,phantastischen Leib“, besser ,Scheinleib®,

S. 153. a. 1. arg. L ist ,incomunicabile® nicht mit ,unmittelbar®,
sondern ,unteilbar® zu tbersetzen. S. 409. a. III. ad 1 an Stelle ,was
empfangen etc. im reinsten Busen®, besser ,im reinsten Scholse“. 8. 415.
a. III. ad II. fiur ,die nach der Taufe sterben“, ,die nach der Taufe
siindigen®, zu lesen.

Ferner B. X. 8. 21. ar. II. arg. I. fir ,die Méngel der Seele haben®,
muls man lesen ,die Mingel ete. heben®,

S. 157, a. 1I. arg. Il. statt ,dals die Form des Leibes, ,die Form
des Brotes*.

S. 238. a. VIIL ad IL fir ,die Haretiker konnen nicht giltig kon-
sekrieren, zu lesen ,nicht mit Recht; i. e. ist unerlaubt etc.“.

S. 317, a. IIL statt ,Zerkleinerung des Willens* besser ,Verdemii-
tigung“; S. 611. a. L. in corp. art. statt ,wenn der Mann dhnlich Unzucht
treibt“, ,wenn etc. gleichfalls Unzucht treibt“. .

S. 616. a. V. ad IL fir ,So besteht hier eine unverbesserliche ete.“
mufs man lesen ,und desgleichen ete.“

S. 663. a. IV, in arg. sed contra ist ,sinus Abrahae® besser mit
» Yorholle“ als einfach ,Holle* zu iibersetzen,

Uberdies ist in beiden Binden das Wort ,genus“ mit ,Art* und
»8pecies® mit ,Gattung® ibersetzt, was gegen den gewohnlichen Ge-
brauch ist.

Bei einer neuen Auflage wire es wiinschenswert, wenn der gelehrte
Verfasser einen Kommentar zu dem Texte beifiigen wiirde, um die weniger
bekannten Termini, sowie einzelne Definitionen weiter zu erléutern.

Dr. Schneider hat durch die Ubersetzung der Summa ein groflses
Werk mit Gliick vollendet, und ihm gehoért das Verdienst, als der erste
das herrliche Werk des englischen Lehrers ins Deutsche itbertragen und
es weiteren Kreisen zugénglich gemacht zu haben. Nicht nur dem Theo-
logen und Philosophen ist in dem monumentalen Werke des heil. Thomas
eine ungetriibte Quelle reichen Wissens und ein festes unverriickbares
Fundament fiir ihre wissenschaftlichen Arbeiten geboten, sondern auch
den gebildeten Laien ist Gelegenheit geboten, sich durch eigenes Studium
der Summa des englischen Lehrers mit den darin fiir das ethische Leben
8o notwendigen christlichen Grundsitzen bekannt zu machen, um so sich
selbst und dem Néchsten zu niitzen,

Dieses nimlich, die Lehre des hl. Thomas in weitere Kreise zu
verbreiten, um so den immer mehr um sich greifenden materialistischen
und rationalistischen Irrtimern auf wissenschaftlichem und praktischem
Gebiete zu begegnen, war ja die Absicht des hl. Vaters Leo XIII, in
seiner hierauf beziiglichen Encyklica , Aeterni Patris“ vom 4. August 1879.

Dr. Sch. hat durch die Ubersetzung der Summa des englischen
Lehrers dieser Absicht am besten entsprochen und dafir gebithret dem
griindlichen Kenner und treuen Verehrer des hl. Thomas die volle An-
erkennung. Wir wiinschen nur, dafs die ,katholische Wahrheit“ ein Gemein-
gut aller werde.

Graz. P. Raymund Glund,

Ord. Praed.




	Litterarische Besprechungen

