
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Geschichte der Philosophie nach Ideengehalt nnd Beweisen.
Von Prof. Dr. Baumann. Gotha, Perthes. 1890.

Die besondere Tendenz der vorliegenden Schrift ist schon durch
den Titel derselben angedeutet und wird vom Verfasser in der Vorrede
des weitern ausgeführt. „Diese Geschichte der Philosophie", erkärt sich
derselbe S. III, „ist in philosophischer Absicht verfafst, d. h. sie soll den
Ideengehalt und die Beweise derjenigen Philosophen zur deutlichen
Anschauung bringen, welche Eigentümliches in der Philosophie gebracht
haben und insofern imstande sind, teils philosophischen Sinn überhaupt
anzuregen, teils die verschiedenen Richtungen inhaltlicher oder formeller
Art herauszustellen, welche in der Philosophie eingeschlagen wurden und
mit mehr oder minder Anwandlungen noch immer eingeschlagen werden."
„Mein Gesichtspunkt war streng dieser: wenn jemand sich für Geschichte
der Philosophie philosophisch interessiert, was ist ihm aus demjenigen,
was bisher von solchen Bestrebungen da war, als eigentümlich in Inhalt
und Form vorzuführen, und zwar so vorzuführen, dafs Gedankeninhalt
und Beweise möglichst deutlich erscheinen und, falls er Lust bekommt,
den betreffenden Philosophen in seinen Quellen selbst zu studieren, er
zugleich an der gebotenen Darstellung einen Leitfaden des Verständnisses
habe" (8. IV).

Die Absicht des Verfassers ist also nicht, den Leser zur historischen
Forschung, sondern die, ihn zum sachlichen Philosophieren anzuleiten.
Ohne, wie es kürzlich Windelband gethan, den Versuch zu machen, die
Aufeinanderfolge der Probleme zum leitenden Faden der Darstellung zu
machen — ein Versuch, der in vielen Fällen zur einseitigen Betonung
untergeordneter, zur Zurückdrängung wesentlicher Momente führen mufs
— sucht er überall die Probleme herauszuarbeiten und durch Angabe
der vielfachen einander durchkreuzenden Lösuugsversuche dem eigenen
Denken des Lesers Anregung zu geben und es von der Schwerflüssigkeit
zu befreien. Trotz der verhältnismäfsigen Kürze des Buches ist dieser
Versuch im ganzen wohl gelungen, da durch Ausscheidung philologischer
Forschungen und solcher Erscheinungen, die ein blofs kulturhistorisches
Interesse bieten, für die Darstellung des philosophisch Wertvollen,
anderweitigen Darstellungen gegenüber, ein beträchtlicher Raum frei wurde.
Übrigens sei hier ausdrücklich bemerkt, dafs das Fernhalten philologischer
Untersuchungen von dem Buche keineswegs seinen Grund in einer mangelhaften

Rücksichtnahme auf dieselben hat. Wirklich durchschlagende
Resultate jener Forschungen sind vielmehr stillschweigend für die
Darstellung benutzt. So ist z. B. S. 14 das bekannte Fragment des Phere-
kydes von Syros mit Recht in der von Biels (Archiv für Gesch. der
Philos. I, S. 11—15) nach den Handschriften des Laertius Diogenes
verbesserten Gestalt gegeben.

Die Darstellung selbst ist durchweg sachkundig und gründlich. Über
einzelnes wird man natürlich verschiedener Meinung sein können. So

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 24



368 Litterarische Besprechungen.

hätte nach Ansicht des Referenten S. 53 der durch Plato Theaet. 155e,
Phaed. 81 b bezeugte Materialismus des Antisthenes nicht übergangen
werden sollen, da er für die Stoiker, die in der Ethik an Antisthenes
sich anschlössen, auch hinsichtlich der Naturphilosophie einen nicht
unwichtigen Anknüpfungspunkt bot. Als ein historisch nicht völlig
berechtigtes Hineintragen Platonischer Gedanken in den Deismus des
Aristoteles erscheint es, wenn nach S. 85 dieser dem menschlichen Geiste
gleichsam die Fähigkeit zuschreiben soll, nach Vorbereitung durch die
Erfahrung mit unmittelbarer Evidenz die allgemeinen Gesetze zu erfassen,
„welche in den Dingen als Keime vorhauden waren und die unter
Anregung des göttlichen Geistes, dem unser Geist verwandt, d. h. ähnlich
ist, von Ewigkeit her verwirklicht sind." Zu dürftig ist die Behandlung
der mittleren Akademie S. 125, deren genauere Kenntnis doch für das
Studium vieler Ciceronianischer Schriften unentbehrlich ist.

Anerkennung verdient es, dafs Bauinann auch über Patristik und
Scholastik eine Übersicht geboten hat. Seine Auffassung vom Inhalte des
Christentums deckt sich im ganzen mit der Harnacks; doch hat sie auf
die Darstellung des Philosophischen keinen sonderlichen Einflufs. Bei
der Darstellung Justins treten S. 164 neben den Sätzen, in welchen sich
eine warme Bewunderung des bleibenden Wahrheitsgehaltes der antiken
Philosophie ausspricht, zu sehr die anderen für Justin gleich wesentlichen

zurück, welche das Ungenügende selbst der Platonischen
Philosophie betonen (z. ß. Dial. c. Tryph. c. 4—5). Die Schilderung des
Gnosticismus S. 165 übergeht ganz den gnostischen Gottesbegriff, welcher
an die Stelle des ens actualissimum, der lauteren Energie, in der Weise
der Neupythagoreer und der freilich zeitlich späteren Neuplatoniker in Gott
eine Entwicklung aus dunklem Grunde setzt. Auch hätte bei Besprechung
der gnostischen Ethik (S. 166) nicht übergangen werden dürfen, dafs den
Systemen, welche durch die Lehre von der Unreinheit der Materie die
Forderung strenger Askese begründen, doch auch andere gegenüberstehen
(Epiphanes, Valentin u. s. w.), welche aus der Minderwertigkeit des
körperlichen seine Gleichgültigkeit folgern und so schliefslich zu einem
vollen Antinomismus gelangen. Der Ursprung der Schriften des Dionysius

Pseudo-Areopagita wird S. 181 gegen 500 angesetzt; dem Referenten
erscheint die Ansicht von Franz Hipler am wahrscheinlichsten, nach der
sie im letzten Drittel des 4. Jahrh. entstanden sind. Das Christentum
des Boëthius hätte S. 183 nicht in Zweifel gezogen werden sollen. Wenn
auch die Beweiskraft des von Usener herausgegebenen Anecdoton Holderi
durch Schepps (Neues Archiv f. ältere deutsche Geschichtskunde, XI,
S. 125 ff.) in Zweifel gezogen war, so hat doch J. Dräsecke gpgen Schepps
den Cassiodorischen Ursprung des Zeugnisses aufs neue gestützt
(Zeitschrift f. Wissenschaft], Theologie XXXI, S. 44—104).

Die Darstellung der neuern Philosophie büfst dadurch sehr an
Übersichtlichkeit ein, dafs dieselbe ohne Gliederung in Unterabteilungen,
wie solche im ersten und zweiten Teile gemacht sind, 151 Seiten hindurch
ununterbrochen weiter läuft. Nur die Seitenüberschriften ermöglichen
einigermafsen die Orientierung. Es wäre sehr zu wünschen, dafs diesem
Mangel in einer neuen Auflage abgeholfen würde. Mit der Disposition
dieses Abschnittes kann ich mich nicht in allweg einverstanden erklären.
Ich halte es für eine unnatürliche Auseinanderreifsung, wenn z. B.
Berkeley und Hume von Locke getrennt und erst nach den auch zeitlich
späteren französischen Sensualisten und Materialisten Helvetius, La Mettrie,
dem Système de la nature und der Encyclopédie behandelt werden. Auch
in Einzelheiten kann Widerspruch erhoben werden. So ist der Gegen-



Litterarische Besprechungen. 369

satz zwischen Hobbes und Descartes S. 240 zu scharf betont. So vieles
sie scheidet, so kommen sie doch auch in manchem Wichtigen überein.
Die Lehre von der Subjektivität der Sinnesqualitäten möge als Einzelheit
nicht betont werden. Aber die mechanische Weltanschauung, welche
von Hobbes freilich auch auf die Psychologie und die Lehre vom Ursprung
der staatlichen Körperschaften ausgedehnt wird, wird wenigstens für das

ganze Gebiet der sinnfälligen Natur doch auch von Descartes angenommen
und erweist ihre Übereinstimmung in dem Forschungsgebiet, welches gerade
jene Jahrzehnte von den verschiedensten Seiten her in Anbau nahmen.

Noch gegen einen andern Gesichtspunkt in Baumanns Darstellung
möchte ich durchgängigen Widerspruch erheben. Ich meine seine
kulturhistorischen Schilderungen der Eigenart der verschiedenen Völker und
deren Einflufs auf ihr Philosophieren. Meiner Ansicht nach findet sich
dabei viel Einseitiges und Gekünsteltes. Einseitig ist es z. B., wenn
S. 5 ff. Formensinn und heitere Freude am menschlichen Dasein als
Grundzüge des hellenischen Wesens bezeichnet werden und der Trieb zu
subtiler Begriffsspaltung, der sich u. a. so lebhaft in der Vorliebe
namentlich der Athener für das Anhören von Prozefsreden zeigt, daneben
nicht eigens erwähnt wird. Dafs die keltische Abstammung von
bestimmendem Einflufs auf die Gedankenwelt des Johannes Scotus Ierugena
(so, nicht Erigena, sollte der Mann nach den Handschriften genannt
werden; vgl. H. J. Flofs in seiner Ausgabe, Migne, Patrol, lat. CXXII.
S. XIX) gewesen (S. 187), ist schwerlich nachzuweisen. Giordano Bruno und
Spinoza haben aus ähnlichen Prämissen ähnliche Folgen gezogen, ohne
doch eine Spur keltischen Blutes in ihren Adern zu haben. Ebenso ist
mehr geistreich als wahr, was wir S. 192 über den Ursprung von
Nominalismus und Realismus lesen. „Beide Richtungen nehmen teil am
germanischen Grundgefühl; der Nominalismus vertritt die freie und kraftvolle

Persönlichkeit, der Realismus den Zug, einem Idealen zu dienen."
Aber unabhängig von allem „germanischen Grundgefühl" hat doch auch
die griechische Philosophie den gleichen Gegensatz von Nominalismus
und Realismus entwickelt, bei Antisthenes und Plato, bei den Stoikern
und den Neuplatonikern. Überhaupt kann ich der Ableitung der
Scholastik aus dem germanischen Geiste (S. 183 ff.) nicht zustimmen; Italiener
und Franzosen — man denke an Anselm, Abälard, Thomas von Aquin —
haben ebenso ihren Anteil daran, wie der deutsche Albert. Will man
aber die Eigentümlichkeit auch der romanischen Völker aus dem Einflufs
des germanischen Wesens auf sie erklären, so kommt man schliefslich
auf ein Gebiet, wo man aus jedem alles machen kann.

Die Darstellung Baumonns ist zwar nicht immer leicht fliefsend, aber
klar, verständlich und sachgemäfs. Sätze wie S. 88; „Ein Schliffs ist,
wenn oder S. 177; „Die Lehre von der ewigen Schöpfung und der
Unbegreiflichkeit des Unendlichen stellt Gott nach sich vor" sind
vereinzelte Ausnahmen. Der Druck ist korrekt. S. 126 war der Herausgeber

des Sextus Empirikus Bekker, nicht Becker, zu schreiben.
Breslau. Clemens Baeumker.

Katholische Dogmatik in sechs Büchern von Dr. Herman
Schell. II. Band. Paderborn, Ferd. Schöningh. 1890.

Tiefe der Spekulation, konsequente systematische Durchführung des
eingenommenen philosophisch-theologischen Standpunkts, ein reiches
exegetisches Material und eine edle, gewählte, dem Gedanken sich vollkommen

24*



370 Litterarische Besprechungen.

anschmiegende Sprache bilden die Vorzöge auch des vorliegenden zweiten.
Bandes der Schellschen Dogmatik. — In zwei Büchern (d. 3. u. 4.) werden
die „Theologie des dreieinigen Gottes" und die „Kosmologie der
Offenbarung" behandelt. Die spekulative Trinitätslehre des Verf. ist auf dem
Begriffe der Aseität in der Auffassung, die wir bei Besprechung des
ersten Bandes kennen gelernt haben (Jahrbuch Bd. V. S. 231 ff.),
aufgebaut. Die Annahme, die Erkenntnis des Wesens Gottes sei von der
des göttlichen Daseins unzertrennlich, trägt hier ihre ersten — sagen
wir es aufrichtig — verhängnisvollen Früchte. Mit dem Gedanken, die
christliche Trinitätslehre enthalte nichts anderes als die konkrete Fassung
des Vernunftbegriffs der Selbstverwirklichung des ersten Seins,
stellt sich die Schellsche Trinitätslehre in einen unverkennbaren Gegensatz

zur traditionellen Auffassung der theologischen Schulen uud tritt in
ein nach unserer Ansicht bedenkliches Abhängigkeits- oder wenigstens
Verwandschaftsverhältnis zu den Spekulationen Günthers und Kuhns.
Zwar unterscheidet sich die Auffassung des Verf. zu ihren Gunsten
dadurch entschieden von der des Tübinger Dogmatikers, dafs jeder Gedanke
einer Potenzialität, eines vom Fürsichsein verschiedenen Ansich von Gott
ferne zu halten gesucht wird; andererseits aber liegt eben darin eine
klaffende Inkonsequenz, dafs der Begriff des Verursachens (im Sinne
einer Selbstverursachung) auf das göttliche Sein angewendet und doch
der davon unzertrennliche Gedanke eines Prozesses und Übergangs von.
der Potenz in den Akt ausgeschlossen wird. Die Eintragung einer
Bewegung aber, einer Potenzialität in Gott impliziert einen entschiedenen
Abfall von der Reinheit und Erhabenheit des christlichen Gottesbegriffs
und zieht für die Auffassung des Christentums und seines übernatürlichen
Charakters die destruktivsten Folgen nach sich. Nimmt man nämlich
eine göttliche Selbstverursachung an, was, wie uns wenigstens scheint,
mit einem Geist- und Persönlich wer den Gottes gleichbedeutend ist, sa
wird der Gegensatz, den das Dogma ausschliefslich nur von Person zu
Person anerkennt, in das Wesen und die Natur Gottes selbst
hineingetragen und damit der Wesensunterschied zwischen Gott und Geschöpf
gefährdet und in Frage gestellt. Der Gedanke eines solchen Prozesses
in Gott bildet das gemeinsame Merkmal der theologischen Spekulationen
aufserhalb des Christentums oder wenigstens aufserhalb der traditionellen,
Lehre, angefangen von der Tao- und Vedantaphilosophie (vgl. Manu,
I. Buch, V. 12 b; Selber dann durch des Geists Sinnen hat er das Ei
entzwei geteilt, d. h. Gott ist Geist durch einen Prozefs der Selbst-
differenziierung, in den zugleich der Prozefs der Weltbildung verschlungen
ist) bis zu den theosophischen Spekulationen Baaders und Schellings.
Mit der gewohnten Prägnanz hat der hl. Thomas diesen principiellen
Unterschied da, wo er den Grund angibt, warum wir die erste Person
in der Gottheit nicht Mutter, sondern nur Vater nennen, ausgesprochen;
quia intelleetus divinus non est in potentia, sed in actu tantum, ideo in
generatione verbi non competit ratio matris, sed patris. Cont. Gent.
1. IV. c. 11 c. fin. (Vgl. dagg. F. Hoffmann, Spekulative Entwickl.
der ewigen Selbsterzeugung Gottes aus F. v. Baaders Schriften u. s. w.
S. 23). Obgleich der Verf. alle Kraft aufbietet, diese Klippe zu
vermeiden, so müssen wir doch der scholastischen Exposition des Trinitäts-
geheimnisses, die der Verf. ähnlich wie Kuhn als eine abstrakt-begriffliche

kennzeichnet, nicht allein aus dogmatischen, sondern auch aus
philosophischen Gründen entschieden den Vorzug geben. Der positiv
gefafste Begriff der Aseität, der Gedanke einer Selbstverursachung und
Selbstverwirklichung widerspricht dem obersten Grundsatz der Vernunft t



Litterarische Besprechungen. 371

•denn es ist in sich selbst widersprechend, dafs ein Wesen sich selbst
verursache, sich selbst ins Dasein setze. Sucht man aber diesen
Gedanken durch die Erwägung zu stützen, dafs der Negation des ab alio
esse eine positive Vollkommenheit in Gott entsprechen müsse, sogeben
wir dies zwar zu, betrachten aber als dieses Positive eben das uns
verborgene, unbegreifliche und unnennbare Wesen Gottes selbst. Schell
zwar appelliert unmittelbar au das Kausalprincip: „Würde die Aseität
nur negativ abstrakt als Ursachlosigkeit gedacht, so wäre die Annahme
Gottes auf Grund des Kausalgesetzes die Leugnung des Kausalgesetzes
und seiner Wahrheit für Gott." (S. 20.) Wir erwidern : Das Kausalgesetz

verlangt, dafs alles, was entsteht, vergeht, wird, sich bewegt, sich
verändert, eine Ursache seines Entstehens u. s. w. haben müsse, keineswegs

aber, dafs alles, was ist, eine Ursache habe. Was aber die
theologische Seite der Frage betrifft, so vermeiden die Theologen selbst das
Wort: causa in der Anwendung auf die trinitarischen Ausgänge, und
der hl. 'Ihomas will nicht einmal den Ausdruck: prineipiatum vom Sohne
gebrauchen (1 qu. 33 art. 1 ad 2). Das Hervorgehen des Sohnes ist kein
Verursachtwerden und von einem Widerspruch zwischen Hervorgang und
Nichtverursaclitsein kann deshalb keine Rede sein. Dafs mit dem Begriff
des Verursachtseins eine passive Potenz in Gott eingetragen würde,
wurde bemerkt, und es ist reine Willkür, wenn der Ausdruck actus
purus beibehalten und ihm der Sinn einer freien, d. h. unabhängigen
Selbstverwirklichung unterstellt wird (S. 213 u. an viel. and. Ort. Vgl.
hierzu Schäzler, Natur- und Übernatur S. 437 ff.).

Um der Konsequenz zu entgehen, dafs die göttlichen Personen nur
Momente eines einpersönlichen Wesens seien, sieht sich der Verf.
genötigt, den Begriff der göttlichen Persönlichkeit formell in die Relation
zu setzen. Das Wesen der göttlichen Persönlichkeit beruht ihm nicht
im Fürsichsein, sondern im Fiireinandersein. „Die Dreipersönlichkeit ist
die Form der absoluten Persönlichkeit; weil in Gott eine Dreiheit von
Personen ist, deren Leben der Ursprung von einander und die Hingebung
an einander, kurzum das vollkommenste Füreinander ist, deshalb hat
Gott wahrhaft und ganz den Grund und Zweck seines Lebens in sich und
ist die vollkommene Persönlichkeit," (S. 19.) Anders der englische
Lehrer: Persona divina signifient relationem in recto et essentiam in
•obliquo; non tarnen relationem in quantum est relatio, sed in quantum
significatur per modum hypostasis (1 qu. 29 art. 4. Vgl. Gonet Manuale
tr. Vi. c. V. § II. Clyp. Thorn, disp. IV. art. II. § II n. 25). Die
göttlichen Personen sind drei Fürsichsein, allerdings (worin wir dem
Verfasser beistimmen) nicht als drei Selbstbewufstsein, wohl aber als drei
unmitteilbare (relative) Subsistenzen; denn im Begriff der Persönlichkeit
auch in seiner Anwendung auf Gott liegt wesentlich die Inkommuni-
kabilität, woraus sich ergibt, dafs durch die Annahme einer absoluten
Subsistenz in Gott keineswegs eine vierte Person neben den drei
relativen Personen statuiert wird. Nimmt man daher mit dem Verf. an,
dafs die göttlichen Personen nur im Füreinander Sein, Leben und
abgeschlossenes Fürsichsein besitzen, so haben wir in der That nur eine
Persönlichkeit und aus dem Prozefs der Selbstverwirklichung resultiert,
nur eine Person.

Nach scholastischer Exposition sind die innergöttlichen Relationen
Subsistenzen und Personen, weil sie mit der seienden und subsistierenden
Wesenheit identisch sind; nach der Darstellung des Verf. aber resultiert
das Sein und die Subsistenz Gottes umgekehrt aus den Ursprüngen und
Relationen, denn das Sein ist Produkt einer Erkenntnis- und Willensthat.



372 Litterarische Besprechungen.

Eine notwendige Folgerung ist, dafs die Personen sich wechselweise in.
ihrem Sein und Persönlichsein bedingen, wechselweise auseinander hervorgehen.

„So gibt jede Person der andern Wirklichkeit und Persönlichkeit,,
obgleich nur der Vater dem Sohn das Wesen mitteilt." (S. 106.) Die
letztere Beschränkung ist durch das Dogma gefordert. Stimmt sie aber
zu den Prämissen und ist nicht vielmehr das Wesen das Produkt der
Erkenntnis- und Willensthat? Oder was soll der positive Begriff der
Aseität, der Selbstverwirklichung anders bedeuten?

Der Verf. lehrt, dafs die Erkenntnisthätigkeit insofern sie Thätigkeit
und Energie ist, selbst schon Willensthätigkeit sei. (S. 34.) Hieraua
folgt, dafs Vater und Sohn erst in ihrem relativen Gegensatze zum heiL
Geiste Dasein und Subsisteuz besitzen. (S. 33 ff.) Sollte nun nicht weiter
geschlossen werden müssen, dafs der hl. Geist mit viel gröfserem Rechte
als Prinzip des Vaters und Sohnes zu bezeichnen sei, als umgekehrt, da
Vater und Sohn erst der in der Spiration des hl. Geistes ausgeübten
Willensthätigkeit ihr Sein und ihre Subsistenz verdanken?

Die Trinitätslehre Schells ist von dem Gedanken beherrscht, dafs
das erste Sein, das göttliche, das Erzeugnis einer freien Geistesthat sei;,
denn nicht das Sein, sondern die That, lichtes Erkennen und sittliches,
heiliges Wollen seien das erste. „Die Freiheit ist eben die Form der
absoluten Einheit und zwar als ausschliefsliches Vorrecht, weil es
ihr Vorzug ist, durch eigene Geistesthat zu bestehen." (S. 12.) „Auch
die Dyas von Vater und Sohn ist als göttliche Thatsache nur denkbar
vermöge der ewigen Willensthat, kraft deren Gott existiert, aus deren,
heiliger Innigkeit und Kraft der hl. Geist hervorgeht." (S. 15 vgl. S. 17.)
„Die Dreieinigkeit ist im eigentlichen Sinne das Geheimnis des Daseins
Gottes, der unbedingten Aseität in unendlicher Wesensfülle." (S. 40.)
Die Prozessionen sind demnach die Bedingungen des göttlichen Daseins;
ohne sie kann die Gottheit nicht als daseiend gedacht und begriffen
werden. Prüfen wir diese Ansicht zunächst bezüglich ihrer ontologischen
Voraussetzungen und darauf ihr Verhältnis zum Geheimnis selbst.

Schell beliebt die Notwendigkeit des göttlichen Seins, sofern es nach
analogischer Denkweise begrifflich dem Erkennen und Wollen
vorangehend gedacht wird, eine blinde zu nennen, indem er schreibt: „Es ist
falsch in der blinden Notwendigkeit der Thatsache, welche dem Thun
vorangeht, eine zuverlässigere Notwendigkeit zu sehen, als in der
selbständigen freien und sittlichen Notwendigkeit der Willensthat, welche ja
doch als das Urerste allem, was nur Thatsache und nicht zugleich That
ist, vorangehen mufs." (S. 26.) Zur Verteidigung dieser Ontologie wird
bemerkt: „Es könnte widersprechend scheinen, dafs das Sein durch
Erkennen und Wollen begründet sein soll, allein ist es denn irgendwie
verständlicher, wie Erkenntnis und Wille aus dem Sein hervorgehen
kann? Gedachtseiu und Gewolltseiu sind die beiden Formen
des Seins." (8. 66.) Diese Ontologie steht in voller Übereinstimmung
mit der des Idealismus. Es wäre von Interesse zu vernehmen, wie man
von diesem Standpunkt die Lehre Fichtes von der ursprünglichen That-
handlung, dieAnnahmen einer „suhsistierenden" Idee, eines „subsistierenden14
Willens, wie sie sich bei Hartmann nnd Schopenhauer tinden, zu widerlegen

gedenkt. Wenn Gedacht- und Gewolltsein die Formen des Seins
sind, können dann die Dinge etwas anderes sein als Erkenntnis- und
Willensakte? Vielleicht göttliche Erkenntnis- und Willensakte, aber
immerhin Erkenntnis- und Willensakte im Sinne des äufsersten
Idealismus? Es klingt, allerdings sehr geistvoll, stellt aber zugleich alle
Begriffe auf den Kopf, wenn uns gesagt wird: „Der selbständige Geist



Litterariscke Besprechungen. 373

ist dasjenige, was er in unendlicher Wesensfiille ist, nicht anders, als
alles Seiende kraft des Gedankens, jedoch nicht kraft des Gedankens
eines Höheren, sondern kraft eigener Denktliat. Diese Denkthat ist es,
welche zum Personengegensatz von Vater und Sohn, von Wesensbildner
und Wesensbild führt, insofern sie Denkbild und Wesensgestaltung in
unendlicher Vollkommenheit ist. Sie enthält indes bereits als ideale
Selbsterdenkung und Wesensgestaltung die Beziehung zu Gott den heil.
Geist, insofern sie nämlich Denkthat ist. Die That gibt der
Selbstgestaltung des unendlichen Wesens hinsichtlich des idealen Seins die
Bedeutung einer ewigen Thatsacke, der real energischen Existenz."
(S. 27.)

Was die Abhängigkeit des Erkenuens und Wollens vom Sein
betrifft, so scheint uns dieselbe hinreichend verständlich, wenn das Sein
als ein immaterielles, geistiges begriffen wird; dagegen enthält ein das
Sein setzendes Denken im absoluten Sinne genommen einen handgreiflichen

Widerspruch. Ebenso unverständlich und unmöglich finden wir
ein Denken, das erst durch den Willen, von dem es doch vorausgesetzt
wird, sich zur Denkthat gestaltet; es liegt darin eine offenkundige
Verwechslung mit dem Idealen, dem esse objectivum, das ein erkennendes
und erkennbares Sein voraussetzt und daher nicht Grund der Aktivität
und Aktualität sein kann.

Fragen wir weiterhin, wie es bei dieser Auffassung der Trinität um
das Mysterium steht? Die Antwort liegt nahe. Wenn das Wesen
Gottes nur als Selbstverwirklichung durch immanente reale Beziehungen
von Ursache und Wirkung gedacht werden kann, und wenn die Trinität
nur den konkreten Ausdruck des Vernunfthegriffs der Aseität enthält,
so ist das Triuitätsgeheimnis nach seiner inneren Möglichkeit und
Notwendigkeit begriffen und hört auf, im vollen Sinne des Wortes Geheimnis
zu sein. Was die Offenbarung hinzubringt, ist nur die Erkenntnis, dafs
die Relationen Personen seien. (S. 105.) Da uns nun aber die Spekulation

über die Trinität dahin belehrt, dafs die Personen in Gott formell
Relationen seien und das göttliche Fürsichsein aus dem Füreinandersein
der Personen resultiere, so sehen wir uns schliefslich wieder auf den
schon durch die Vernunft erkannten Begriff der Selbstverwirklichung
durch Denken und Wollen zurückgeführt, mit andern Worten, das
Triuitätsgeheimnis reduziert sich auf die (vorgebliche!) Vernunftwahrheit
der göttlichen Aseität Selbstverwirklichung. Dasselbe ergibt sich, wenn
wir an die Lehre erinnern, dafs das Dasein Gottes nicht ohne das Wesen
Gottes erkannt werden könne; dieses aber bestehe in der Aseität, die
in der Trinität ihren konkreten Ausdruck finde; nun erkennen wir aber
durch \emunft das Dasein Gottes, also auch die Dreiheit der Relationen
oder Personen, ohne die Gott als daseiend nicht gedacht werden kann.

Die im Bisherigen gegen die spekulative Trinitätslehre des Verf.
vorgebrachten Bedenken bestätigen vollkommen das Urteil, das wir bei
Besprechung des ersten Bandes über des Verf. Ansicht von der Daseins-
zur Wesenserkenutnis gefällt haben. Das Wesen Gottes ist das
Geheimnis der Geheimnisse, für die natürliche wie in gewissem Sinne selbst
auch für die übernatürliche Glaubenserkenntnis, ein Geheimnis, das nur
den Seligen im Lichte der Herrlichkeit enthüllt «erden wird. Dagegen
das Dasein Gottes ist für uns die aus dem Weltdasein erschlossene Ur-
thatsache. Diese Urthatsache aus dem Grunde aus einer Urthat
ableiten wollen, weil eine notwendige Thatsaclie etwas Unfreies und
Blindes sei, heifst das Geheimnis des Wesens des ersten Seins zu
ergründen streben. Das göttliche Sein ist zweifellos in seinem tiefsten



374 Litterarische Besprechungen.

Grunde ein durchaus geistiges und lichtes; in ihm fallen Grund und
Ziel, Anfang und Ende zusammen. Die endlichen Ilategorieen der mit
Accidentien behafteten Substanz, der Thätigkeit u s. w. finden auf dieses
Sein streng genommen keine Anwendung. Da wir aber doch von Gott
nach unserer Weise reden wollen und müssen, so werden wir von einer
Denkthätigkeit Gottes, der Gottheit reden, nicht aber umgekehrt von
einem durch Denken- und Willensthätigkeit gesetzten und hervorgebrachten
göttlichen Sein und göttlicher Substanz; denn in diesem Falle würden
wir, statt das göttliche Sein aufzuhellen und zu erklären, an seine Stelle
ein Unding, den lebendigen Widerspruch setzen. Hier gilt das Wort;
qui scrutator est majestatis, opprimetur a gloria, d. h. wer sich vermifst,
das Wesen Gottes mit dem hlofsen Licht der Vernunft, durch Yernunft-
begriffe erfassen, wenn auch nicht umfassen zu wollen, verfällt in
ungereimte und widersprechende Vorstellungen. Eine solche aber ist der
Gedanke eines Seins, das sich „erdenkt", „erschafft" u. dgl. Will man
im Ernst auf diesen Gedanken eingehen, so hindert nichts, ihn in dem
Sinne der neueren Philosophie zu fassen. Alsdann ist das sich selbst
setzende Sein nichts anderes als das Grundwesen alles Endlichen, das
Ich Fichtes, das Subjekt-Objekt Schellings, der logische Begriff Hegels,
das ewige, absolute, in sich selbst begründete Werden, dessen Inhalt das
Endliche ist.

Der Gottesbegriff des Verf. hat eine weitere Probe in der im folgenden
vierten Buche behandelten Schöpfungstheorie zu bestehen. Die zahlreichen
Abweichungen von den hergebrachten Ansichten lassen deutlich genug
erkennen, wie derselbe aus dieser Prüfung hervorgeht. Der Zweck des
Schöpfers sei nicht zu unterscheiden von dem der Schöpfung, denn es
dürfe nicht der Schein entstehen, als ob ein malum creaturae propter
bonum creatoris zugelassen würde (S. 124): ein Bedenken, aus welchem,
wie uns scheint, folgen würde, dafs Gott das Böse überhaupt nicht
zulassen könne, und worauf wir antworten, Gott könne das Böse nur unter
der Bedingung zulassen, dafs es dem Guten, d. h. zur Offenbarung der
göttlichen Güte und Vollkommenheit dient. Ferner: die Welt sei in
der göttlichen Idee nicht vollkommener als in der Wirklichkeit (S. 272), das
Übel, die Unvollkommenheit in den geschaffenen Dingen aus dem Nichts
oder aus der Materie abzuleiten und als ein von Gott per accidens
Gewolltes und Verursachtes zu betrachten, sei unzulässig, Gott könne nichts
nebenbei wollen, der thomistische Begriff der Materie sei ein
dualistischer Überrest; daraus, dafs die Geschöpfe aus Nichts sind,, folge
streng genommen nichts (S. 155); die Geschöpfe können mit der
sittlichen Ordnung in Gegensatz kommen, nicht aber mit der Allursache,
das Böse sei (wenn wir richtig verstehen) im Grunde nur das niedere
Gut (S. 155 ff.). Im günstigsten Falle erscheint die Theodicee des
Verfassers, die über das vermeintlich „unbesiegte" Böse nicht hinwegzukommen
weifs, als ein Schwanken zwischen der Ansicht, vom Standpunkte Gottes
gebe es überhaupt weder ein Übel noch ein Böses und der gewöhnlichen
Lehre, die die Rechtfertigung der Zulassung des Bösen darin ersieht,
dafs in der Hand Gottes auch das Böse dem Guten dient. Der Hinweis
auf das „Stückwerk" unseres Erkennens ist sehr am Platze und sollte
man sich daran besonders auch dort erinnern, wo das Verhältnis unserer
Erkenntnis des Daseins Gottes zur Wesenserkenntnis in Frage kommt.

Jene Abweichungen in der Theorie der Schöpfung, Erhaltung und
Regierung erklären sich, wie es scheint, insgesamt aus dem durch den
Gottesbegriff geforderten Schöpfungsbegriff des Verf. Wie der positive
Sinn der Aseität die Selbstverwirklichung ist, so ist nach Ansicht des



Litterarische Besprechungen. 375

Verf. der positive Sinn der Schöpfung aus Nichts die Hervorbringung durch
das Denken und Wollen Gottes. Nehmen wir hinzu, dafs nach dem Verf.
Denken und Wollen (Gedacht- nud Gewolltsein) die Formen des Seins sind,
so haben wir folgerichtig in den Dingen formell göttliche Denk- und Willensakte

zu erkennen. „In einer solchen Schöpfung mufs freilich für die „höhere"
Betrachtung das Übel und die Sünde verschwinden. Ob man über diese
Theorie, in der mit der thomistischen „Materie" auch aller „Dualismus"
gründlich ausgemerzt ist, dasselbe Urteil fällen könne, das der Verf. in
gerechter Würdigung über die thomistische Theorie ausspricht, dafs nichts
so grundsätzlich von Pantheismus entfernt sei, als die Lehre von der
intensiv und extensiv allumfassenden A llwirksamkeit der absoluten Freiheit
(S. 148), darüber möge der Leser entscheiden. Nur einen Fingerzeig
wollen wir geben nach der Richtung, auf welche der Begriff der
göttlichen Selbsterschaffung hinweist. Die Wendung, die Schöpfung des
Endlichen sei von Seiten Gottes eine freie, weil sich seine Schöpfermacht
bereits an seinem eigenen Sein bethätige, scheint eine zweischneidige
Waffe zu sein, die sich gegen denjenigen wendet, der sie handhabt.
Denn ist das göttliche Sein selbst ein Geschaffenes, dann ist die Schöpfung
der Dinge nicht blofs frei, sondern auch — überflüssig: eine überflüssige
Verdopplung, da der Terminus der ersten Schöpfung als ein
verursachtes, gewordenes Sein doch nur ein endliches Sein sein kann.
Und welchen Sinn soll es haben, dafs die zweite Schöpfung von der ersten
durch die Freiheit sich unterscheide, wenn schon die erste eine „freie"
Erkenntnis- und Willensthat der sich selbst verwirklichenden Gottheit
sein soll?

Die Engellehre des Verf. ist von einer fortlaufenden Polemik gegen
die der thomistischen Schule, deren strenger Begriff vom reinen Geiste
als ein möglicher, aber dem biblischen Bilde von den Engeln
inkongruenter bezeichnet wird, durchwoben. Wollte man aber die Erklärungsweise

des Verf. auf die Gotteslehre anwendeu, so würde der äufserste
Anthropomorphismus die Folge davon sein. Die Ansicht des Verf. vom
Wesen und Leben eines reinen Geistes hat jedoch einen tieferen,
philosophischen Grund, nämlich einen ausgesprochenen Dynamismus, der
das materielle und geistige Dasein einander so nahe rückt, dafs ihre
Grenzen ineinander fliefsen. Für die angeblichen „kontemplativen"
Monaden des hl. Thomas erhalten wir „praktische Weltbürger", die nicht
allein auf die Dinge wirken, sondern auch von ihnen leiden: eine
Auffassung, die dem Verf. um so weniger Schwierigkeiten bietet, als er ein
eigentliches Leiden überhaupt nicht zugibt und die Ansicht ausspricht,
dafs die Fortschritte der Naturwissenschaft zur Streichung der Kategorie
des Leidens aus der aristotelischen Kategorientafel geführt haben. Leiden
sei nur etwas Relatives, eine andere Art des Wirkens, ein abhängiges
bedingtes Wirken. (S. 201 ff.) Das Überströmen einer Realität des
Wirkenden zum Leidenden sei ein metaphysischer Aberglauben (S. 232), eine
Bemerkung, die, nebenbei gesagt, wenn sie die scholastische Auffassung
des Leidens treffen soll, auf einem völligen Mifsverständnis beruht; denn
das Übergeführtwerden von der Potenz in den Akt durch eine wirkende
Ursache, die in eben dieser Beziehung im Akte ist, bedeutet etwas ganz
anderes als den Aberglauben einer von der Ursache auf die Wirkung
überwandernden Realität. Der Verf. scheut indes, um die scholastische
Materie und die „reale Möglichkeit" mit der Wurzel auszurotten, vor
der letzten Konsequenz nicht zurück, die allen Kausalzusammenhang
aufhebt und ihn auf eine gesetzlich geordnete Aufeinanderfolge der
Erscheinungen, in der jedes Glied vertauscht werden könnte, reduziert: „Die



376 Litterarische Besprechungen.

tliatsächliche Bedeutung der Naturursächlichkeit wird nicht aufgehoben,
wenn sie als gesetzmäfsiger Zusammenhang und geordnete Aufeinanderfolge

von Dingen und Zuständen kraft ihrer inneren Beschaffenheit
verstanden wird. Es gibt kein Leiden, welches nicht in sich betrachtet,
Wirken wäre; es gibt kein Mögliches als Erklärungsgrund des
Wirklichen, sondern nur Wirkliches." (S. 288.) Nun gilt aber dem Verf. als
das einzige reale Verhältnis das Kausalverhältnis, weshalb er auch die
von den Thomisten auf das Erkennen der Engel in seinem wechselnden
Verhalten zu den Dingen angewendete Unterscheidung vom Princip und
Terminus verwirft; folglich besteht zwischen den Geschöpfen überhaupt
kein reales Verhältnis und alle Realität löst sich in das einzig reale
Verhältnis der Geschöpfe zu Gott auf. Der Dynamismus ist vollständig;,
die Dinge sind Erkenntnis- und Willensakte Gottes; Erkanntseiu und
Gewolltsein sind die Formen des Seins

Wie es unter solchen Umständen mit der spekulativen Anthropologie
des Verf. bestellt sei, bedarf einer weiteren Ausführung nicht. Die
Definition des Vienner Konzils ist dem Verf. keine Bestätigung der mat.
prima im aristotelisch scholastischen Sinne. (S. 287.) Obgleich aber die
Seele nicht im scholastischen Sinne als Wesensform zum Leibe sich
verhalte, so seien doch die niederen Stufen der Körperlichkeit und Sinnlichkeit

in ihrem tiefsten Grunde vom Geiste beseelt. Wir fragen wie? da
sie doch vom Geiste nicht „leiden" können. Wohl deshalb, weil sie in
ihrem tiefsten Grunde schon geistig sind?

Von der Übernatürlichkeit der Anschauung Gottes gibt Sch. folgende
Erklärung: „Die Anschauung Gottes ist ihrem Wesen nach schlechthin
übernatürlich oder über Kraft, Bedürfnis und Würde jedes auch noch so
vollkommen angelegten Geschöpfes erhaben, das heifst Gott ist abgesehen
von seiner freien Selbsthingabe für keinen geschaffenen Geist erkennbar."
Da nun aber Gott bereits in der Schöpfung sich frei selbst hingibt und
dem geschaffenen Geiste sich erkennbar macht, so scheint alle
Gotteserkenntnis eine übernatürliche zu sein und dies umsomehr, da nach dem
Verf. die Erkenntnis des Daseins Gottes von der des Wesens nicht
getrennt werden kann.

So erklärt sich denn auch, dafs Sch. in der Lehre von der
Empfänglichkeit für die Gnade — potentia obedientialis — wie die Äufserung
S. 205 zeigt, nicht auf Seite der Scholastik steht. Die von ihm gebrauchte
Unterscheidung von Ideal und Ziel ist hinfällig; denn ein Ideal sucht
man wenigstens zum Teil zu verwirklichen; kein Vernünftiger wird einen
Stern zu seinem .Ideale machen wollen.—Wiederum versichert man uns,
die patristische Verhältnishestimmung von Natur und Gnade sei die
tiefere, die scholastische sei juristisch, und dies trotz der ungeheuren
Kämpfe gegen die reformatorischeTheologie und trotz der fortgeschrittenen
dogmatischen Entwicklung! Doch auch dieses Urteil erklärt sich aus
tieferen Gründen.

De minimis non curat praetor. Gleichwohl möge erwähnt werden,
dafs es S. 16 wohl heifsen sollte: die vermeintlich Leibnitzsche Formel;
man vgl. nämlich Kuhn, Kath. Dogmat. B. II. S. 650 Aum. 1 u. S. 621.
Endlich bedauern wir die unglückliche Erneuerung einer veralteten
Erklärung von Gen. 6, 1 ff. und die unseres Erachtens noch unglücklichere
Motivierung derselben.

München. Dr. M. Glofsner.



Litterarische Besprechungen. 377

Sic et 11011. Die Probleme der christlichen Glaubens- und Sitten¬
lehre. Wissenschaftlich erörtert in drei Gesprächen von
Paul Gloatz, Lie. theol. Wittenberg, Herrosé, 1890.
Das „Jahrbuch" hat nur insofern Veranlassung, sich mit vorgenanntem

Schriftchen zu beschäftigen, als dieses sich wiederholt mit der katholischen
Kirche und Lehre wenig freundlich beschäftigt; denn zu irgendwie nennenswerten

Resultaten oder zur Versöhnung der im Protestantismus
bestehenden zahlreichen Gegensätze gelangen die drei — oft in ungeheuerlangen

Perioden geführten — „Gespräche" thatsächlich nicht. Schon der
erste (S. 1) 18 Zeilen lange Satz, womit das „wissenschaftliche" Gespräch über
„das Wesen des Christentums" eröffnet wird, beginnt mit einem Angriff auf
die katholische Kirche, welche „durch äufsere (nicht auch innere?) Einheit
zu imponieren strebt" (d. h. wirklich imponiert) — auf den „unfreien, in
seinem Autoritätsprincip positivistischen (1 Katholizismus", der freilich
dem „schreckhaften Umsichgreifen einer der höheren religiösen, idealen
und sittlichen Interessen völlig baren, prinzipiell sensualistischen,
egoistischen und atheistischen Welt- und Lebensanschauung" nicht Schach
bieten könne. Beneidet der Herr Verfasser somit die katholische Kirche
nicht um ihre imponierende Einheit, so haben wir noch weniger Ursache,
seine „liebe evangelische Kirche und Theologie" um die „Zerfahrenheit
und Zerrissenheit" zu beneiden, die er selbst als Gefolge des Rechtes
bezeichnet, welches dieselbe „den einzelnen zur Schriftforschung, zu
persönlicher Heilsaueignung und sittlicher, aber gesetzes- und satzungsfreier

(siel!) Lebensführung einräumt." Dafs der „abendländische
Katholizismus" nach Herrn Lie. Gloatz (S. 5) der „ethischen Auffassung
des Christentums unter der Idee des Reiches Gottes in seiner Art gerecht
geworden" sein und sie dennoch „hierarchisch korrumpiert haben" soll,
erscheint als wirklich staunenswerte Leistung. S. 6 begegnen wir der
oft genug schon widerlegten Behauptung, dafs nach kathol. Lehre „die
verdienstliche Gerechtigkeit dem Christen zugleich durch die göttliche
Naturkraft mittels der Sakramente magisch eingegossen werde." S. 7
erfahren wir mit Staunen, dafs dem disputierenden B. „auch einmal ein
katholischer Pfarrer gesagt habe, David Straufs hätte Recht, wenn der
unfehlbare Papst nicht wäre". Schade, dafs Herr B. den Namen dieses
grofsen Theologen nicht nennt, der gewifs schon in der Sexta das
Prädikat „ungenügend" in der Religion erhalten hat. Auf S. 10 wird wieder
einmal das Märchen berichtet, dafs die Protestanten nach katholischen
Ansprüchen „schon durch ihre Taufe dem Papste verpflichtet" seien. S. 78
heifst es, der Hallesche Pietismus sank „zu der von Luther überwundenen
katholischen und jesuitischen Praxis zielloser Steigerung der
Selbstprüfung (gesperrt gedruckt!) zurück, welche von neuem die
Menschen zur Heuchelei oder Verzweiflung trieb". Dabei soll (ebd.) die
kathol. Kirche im Gegensatz zu Luther lehren, „erst die Vollkommenheit
(sie!) der Reue berechtige zu dem Vertrauen auf die Sündenvergebung" und
die „wahre Reue und Bufse" sei möglich auch ohne „Kraft der GnadeG
Wir empfehlen dem Herrn C., der in seiner Disputation diese theologische
Leistung zu Tage fördert, ernstlich das Studium der Canones der gegen
den Semipelagianismus abgehaltenen 2. Synode von Orange (529. Vgl.
Denzinger, enchiridion symbolorum et definitionum. Nr. 117 ff.) und
Tridentinum, sess. VI. Denn es kann nie schaden, wenn man gegen die
katholische Lehre polemisieren will, dieselbe vorher kennen gelernt zu
haben.

Breslau. Professor Dr. Ko eilig.



378 Littorarisehe Besprechungen.

Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des
heiligen Thomas voll Aqnin, deutsch wiedergegeben von
Dr. Oeslaus Maria Schneider. IX. und X. Band.
Kegensburg, Verlags-Anstalt.

Beide Bände bilden den Abschlufs der von Dr. Sch. mit so vieler
Mühe und Genauigkeit veranstalteten deutschen Übersetzung der Summa
des hl. Thomas.

Mit Recht bezeichnet der gelehrte Verfasser diesen Teil der Summa
als „den Weg zur Herrlichkeit". Denn in diesem Abschnitte handelt der
heil. Lehrer von den Mitteln, die den Menschen zu seinem wahren Ziele,
zu seiner Bestimmung hinleiten, der Erlösung und den Sakramenten. Ist
an und für sich diese Materie für den Theologen wie überhaupt für jeden
Christen von gröfster Wichtigkeit, so gewinnt sie noch mehr Interesse
in der Bebandlungsweise des englischen Lehrers.

Mit der ihm eigenen Schärfe und Gründlichkeit dringt er nicht nur
in die erhabensten Geheimnisse ein, sondern zieht auch die mehr
untergeordneten Fragen, die mit den Geheimnissen in Verbindung stehen, in
den Bereich seiner scharfsinnigen Erörterungen.

Und eben hierin liegt die Stärke des heil. Thomas, dafs er nicht
nur ein Gerippe, sondern etwas Ganzes schuf, dafs er das theologische
Wissen seiner Zeit zum Abschlüsse brachte, und das Vorgefundene zu
einem herlichen vollendeten Bau vereinigte.

Was nun die III. pars anbelangt, so fafst der englische Lehrer die
ganze Materie unter drei Gesichtspunkten zusammen.

Unter dem ersten behandelt er die Wiederaufrichtung der durch
die Sünde von Gott abgefallenen Menschheit durch Christus; und reiht
hier die Geheimnisse der Menschwerdung, der Empfängnis, Geburt, Leiden
und Tod Christi, seine Genugthuung, Auferstehung und Himmelfahrt an.

Der zweite Gesichtspunkt umfafst die Sakramente, als den aus dem
Leiden Christi fliefsenden, zu unserem ewigen Heile notwendigen Mitteln.
Nach einer allgemeinen Abhandlung über die Sakramente geht er zu den
einzelnen Sakramenten über.

Leider ist in diesem Teile bei dem 90. Kapitel „über die Teile des
Bufssakramentos im aligemeinen", das grofsartige Werk des hl. Lehrers
durch seinen frühen Tod unterbrochen worden.

Um das Werk nicht unvollendet zu lassen, wurden die fehlenden
Teile aus dem Commentar des Heiligen zu den Sentenzen des Lombarden,
herübergenommen.

Endlich wird unter dem dritten Gesichtspunkt der Zustand der Seele
nach dem Tode und die letzten Dinge erörtert.

Was nun die Ubersetzung selbst anbelangt, so ist dieselbe mit grofser
Genauigkeit und Gewissenhaftigkeit gearbeitet.

Der gelehrte Verfasser schliefst sich eng an den heil. Thomas an,
und der Leser hat eine wortgetreue Wiedergabe des lateinischen Textes
der Summa vor sich.

Obwohl eine allzu freie Übersetzung den Sinn verstellt, so hätte
doch im vorliegenden Falle eine freiere Übersetzung, ohne dem Sinne
der Summa Eintrag zu thun, stattfinden können. An vielen Stellen wäre
dadurch das Verständnis erleichtert worden.

Dafs ferner hei einem so grofsen Werke manche Unvollkommenheiten
unterlaufen, ist leicht begreiflich. So ist: B. IX. S. 16. Z. 5 v. u. das
Wort „Mensch" ausgeblieben, S. 21. Z. 5 v. o. ist nach „was vom Mangel



Litterarische Besprechungen. 379

in den Menschen" anzufügen „die Christo nicht anhängen". S. 148.
a. VIII. arg. II. ist „magnanimus", wie aus dem Zusammenhang hervorgeht,

nicht mit „hochherzig", sondern „starkmütig", zu übersetzen. S. 151
in corp. art. für „phantastischen Leib", besser „Scheinleib".

S. 153. a. II. arg. I. ist „incomunicabile" nicht mit „unmittelbar",
sondern „unteilbar" zu übersetzen. S. 409. a. III. ad 1 an Stelle „was
empfangen etc. im reinsten Busen", besser „im reinsten Schofse". S. 415.
a. III. ad II. für „die nach der Taufe sterben", „die nach der Taufe
sündigen", zu lesen.

Ferner B. X. S. 21. ar. II. arg. II. für „die Mängel der Seele haben",
mufs man lesen „die Mängel etc. heben".

S. 157. a. II. arg. II. statt „dafs die Form des Leibes", „die Form
des Brotes".

S. 238. a. VII. ad II. für „die Häretiker können nicht gültig kon-
sekrieren", zu lesen „nicht mit Recht; i. e. ist unerlaubt etc.".

S. 317. a. III. statt „Zerkleinerung des Willens" besser „Verdemü-
tigung"; S. 611. a. I. in corp. art. statt „wenn der Mann ähnlich Unzucht
treibt", „wenn etc. gleichfalls Unzucht treibt".

S. 616. a. V. ad II. für „So besteht hier eine unverbesserliche etc."
mufs man lesen „und dosgleichen etc."

S. 663. a. IV. in arg. sed contra ist „sinus Abrahae" besser mit
„Vorhölle" als einfach „Hölle" zu übersetzen.

Überdies ist in beiden Bänden das Wort „genus" mit „Art" und
„species" mit „Gattung" übersetzt, was gegen den gewöhnlichen
Gebrauch ist.

Bei einer neuen Auflage wäre es wünschenswert, wenn der gelehrte
Verfasser einen Kommentar zu dem Texte beifügen würde, um die weniger
bekannten Termini, sowie einzelne Definitionen weiter zu erläutern.

Dr. Schneider hat durch die Übersetzung der Summa ein grofses
Werk mit Glück vollendet, und ihm gehört das Verdienst, als der erste
das herrliche Werk des englischen Lehrers ins Deutsche übertragen und
es weitereu Kreisen zugänglich gemacht zu haben. Nicht nur dem Theologen

und Philosophen ist in dem monumentalen Werke des heil. Thomas
eine ungetrübte Quelle reichen Wissens und ein festes unverrückbares
Fundament für ihre wissenschaftlichen Arbeiten geboten, sondern auch
den gebildeten Laien ist Gelegenheit geboten, sich durch eigenes Studium
der Summa des englischen Lehrers mit den darin für das ethische Leben
so notwendigen christlichen Grundsätzen bekannt zu machen, um so sich
selbst und dem Nächsten zu nützen.

Dieses nämlich, die Lehre des hl. Thomas in weitere Kreise zu
verbreiten, um so den immer mehr um sich greifenden materialistischen
und rationalistischen Irrtümern auf wissenschaftlichem und praktischem
Gebiete zu begegnen, war ja die Absicht des hl. Vaters Leo XIII. in
seiner hierauf bezüglichen Encyklica „Aeterni Patris" vom 4. August 1879.

Dr. Sch. hat durch die Übersetzung der Summa des englischen
Lehrers dieser Absicht am besten entsprochen und dafür gebühret dem
gründlichen Kenner und treuen Verehrer des hl. Thomas die volle
Anerkennung. Wir wünschen nur, dafs die „katholische Wahrheit" ein Gemeingut

aller werde.
Graz. P. Raymund Glund,

Ord. Praed.


	Litterarische Besprechungen

