Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Die Philosophie des HI. Thomas von Aquin
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.
Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

I.
FEinleittung.

Wenn eine Thatsache geeignet ist, unsere These, die
Philosophie des hl. Thomas sei die des Christentums und der
Zukunft, in die giinstigste Beleuchtung zu riicken,! so ist es der
Kampf und die Kampfesweise, die in neuester Zeit gegen diese
Philosophie gefiihrt und geiibt werden. Zunéchst ist schon der
Kampf ein bedeutsames Zeichen der Zeit. Man ist zur Uber-
zeugung gekommen, dafs die zur Schau getragene Geringschétzung
und Verachtung der Scholastik und des Scholastischen nicht
mehr geniigt. Man fingt an, sich mit ihr ernstlich zu beschif-
tigen. Lehrreich ist auch die Weise des Kampfes. Er spitat
sich zu einem Angriff gegen die philosophische Weltanschauung
des Christentums, des Christentums selbst, wenigstens des posi-
tiven, wie es sich selber gibt, zu, ja zu einem Angriff auf die
positive, auf die wirkliche Religion. Wenigstens gilt dies von
dem neuesten Gegner der Philosophie des hl. Thomas von
Aquin.2

Indem wir von der ausfithrlichen Xritik, welche der
Miinchener Professor der Philosophie J. Frohschammer an der-
selben iibt, zunéchst eine allgemeine Charakteristik entwerfen,
haben wir allerdings ein bedeutendes subjektives Element in
Betracht zu ziehen. Es ist die aus personlichen Erlebnissen
stammende Verbitterung, die sich weniger gegen die Wissen-
schaft des Aquinaten als gegen die ,praktische Macht, die Thomas
mit seiner Philosophie erlangt hat, seitdem er offiziell zum Heer-
fihrer der scholastischen Streiter erhoben ist“ (Vorrede S. V),
mit andern Worten gegen die Hierarchie und die Religion, sofern
sie eine socialpolitische reale Macht ist, richtet. Aus dieser

1 8. dieses Jahrbuch Bd. II. S. 137—206.
2 J. Frohschammer. Die Philosophie des Thomas von Aquin.
Leipzig 1889.



258 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Quelle flielsen die alles Mals iberschreitenden Anklagen gegen
die positive Religion, die das Gewissen unterdriicke, jedem
menschlichen Gefiihl Schweigen auferlege, da es gegen Gottes-
feinde keine Gewissenspflicht gebe und kein Menschenrecht zu
respektieren sein konne (8. 157). Der Kampf des Miinchener
Professors gegen den hl. Thomas ist also ein Kampf gegen die
Hierarchie, die angeblich im Bunde mit den unwissenden Massen
die Wissenschaft — némlich die moderne, freie — und die
Civilisation bedroht (Vorr. a. a. 0. Wenn die Stimme des
glaubigen Volkes durch seine Abgeordneten eine Vertretung
christlicher Wissenschaft an den hochsten Lehranstalten des
Landes fordert, so sieht darin der Kritiker des englischen
Lehrers nicht allein eine Beeintridchtigung der Freiheit der
Wissenschaft, sondern auch eine Gefahr fiir den konfessionellen
Frieden und ruft den Liberalismus, den Patriotismus und vor
allem den modernen Staat selbst, der die Wissenschaft schiitze
und sich von der Kirche fernerhin nicht mehr als Werkzeug
der Unterdriickung brauchen lasse, zu Bundesgenossen auf.
(Vorr. 8. XIV ff. 8. 157 f. S. 2835.) Selbst in diesen des
Mannes der Wissenschaft unwiirdigen Denunziationen und Anuf-
reizungen gibt sich ein charakteristisches Merkmal der modernen
Wissenschaft kund: es ist die feige Furcht, die dem schola-
stischen Gegner die gleiche Luft und das gleiche Licht milsgonnt.
Man spricht von Freiheit der Wissenschaft, meint aber im
Grunde das Monopol des Unglaubens und nimmt fiir diesen die
Machtmittel des Staates in Anspruch. Um den hierin liegenden
Widerspruch zu verhiillen, klagt man die kirchliche Wissenschaft
der Unfreiheit an und spricht mit Geringschitzung von jenen,
welche die hohere Norm der gottlichen Offenbarung anerkennen,
als ware es eine von vorneherein ausgemachte Sache, dals der
Glaube nur hemmend und erdriickend, nicht fordernd und er-
hebend auf die spekulative Forschung einzuwirken vermoge.
Dieser Taktik entspricht es, dals die méchtig anschwellende
Bewegung zu gunsten der thomistischen Philosophie als ein
kiinstliches Produkt hierarchischer Einwirkung hingestellt wird;
denn, wenn das ganze Kirchensystem mit seiner Hierarchie und
seinen absoluten Anspriichen aufrecht erhalten werden solle, so
miisse die thomistische Theorie wieder zur Geltung und Durch-
fihrung kommen (8. 157). Um dies in wirksamer Weise zu
bewerkstelligen, bediene man sich als einer Hauptstiitze der
ungebildeten Volksmenge und des politischen Einflusses, den das

Volk durch seine vom Liberalismus errungenen parlamentarischen
Rechte besitze. (S. XIV.)



Einleitung. 399

Diese Ergiisse eines verbitterten Gemiites verdienen keine
Widerlegung, da sie im Widerspruche mit offenkundigen That-
sachen stehen. Die thomistische Bewegung ist kein kiinstliches
Erzeugnis und élter als das pipstliche Rundschreiben Aeterni
Patris. Sie verdankt ihren Ursprung nicht zum geringsten
Teile dem trostlosen Zustande der Philosophie, ja der Wissen-
schaft iiberhaupt, die sich in den feindlichen Gegensatz ideenloser
Empirie und empirieloser Spekulation gespalten hat. Nichts
illustriert diesen Verfall in grellerer Weise als das eigene
System des modernen Kritikers der Scholastik. Die schopferische
Weltphantasie Frohschammers ist ein wiirdiges Pendant zu dem
blinden Weltwillen der pessimistischen Philosophen. (8. uns.
Schrift: Der moderne Idealismus. Minster 1880.) Beide aber
sind natiirliche Friichte subjektivistischer moderner Weltan-
schanung, die ithre Wurzeln nicht, wie der Kritiker meint, auf
Augustin, sondern auf Descartes zuriickfiihrt. Denn der groflse
Kirchenlehrer erkannte zwar in der Selbstgewilsheit des Ich ein
festes Bollwerk gegen den Skeptizismus, keineswegs aber ein
hochstes und universales Kriterium natiirlichen und ibernatiir-
lichen Erkennens.

Verdient nun aber ein Gegner, dessen klarer Blick durch
personliche Stimmung und theoretische Vorurteile zugleich getriibt
erscheint, iberhaupt ernstliche Beachtung und Widerlegung?
Zwel Erwidgungen sind es, die uns bestimmen, diese Frage zu
bejahen. Erstens ndmlich zeichnet sich Fr. trotz alledem vor
anderen Gegnern des hl. Thomas durch ein genaueres und
tieferes Eingehen in das Einzelne und Ganze der thomistischen
Lehren aus. Zweitens kann der Miinchener Kritiker als ein
Reprisentant fiir viele gelten, da seine Einwendungen durch
ihr specifisch modernes Gepridge zur Auseinandersetzung der
thomistischen Philosophie mit der modernen Denkweise iiberhaupt
Veranlassung bieten; denn selbst das eigentiimliche System des
Kritikers, in welcher die Phantasie als Grundprincip figuriert,
woraus alle Erscheinungen in Natur und Geist abgeleitet werden,
ist ein echt modernes Gewéchs, das in der ,produktiven Ein-
bildungskraft“ der vorangegangenen Systeme wurzelt. Wir
haben hiermit einen der wichtigsten Differenzpunkte beriihrf, um
welchen sich die Kontroverse zwischen scholastischer und neuerer
Philosophie bewegt, ndmlich den, der Vermischung des Geistigen
und Sinnlichen, die entweder, wenn zu gunsten des Geistigen und
Begrifflichen geschehend, den Intellektualismus, oder den Sen-
sualismus und Materialismus nach sich zieht, sobald das Geistige
dem Sinnlichen zum Opfer gebracht wird: in allen Féllen aber



360 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

einer naturalistischen und materialistischen Weltanschauung Vor-
schub leistet. (A. a. O. 8. 5 ff) Wir werden uns deshalb vor
allem der thomistischen Erkenntnislehre und zwar zunéchst der
Theorie von der sinnlichen Erkenntnis zuzuwenden haben, die
Fr. selbst zum ersten Gegenstande seiner Darstellung, beziehungs-
weise zur Zielscheibe seiner Angriffe macht.

XX,
Die Theorie vom sinnlichen Erkennen.

Der aristotelisch - thomistischen Theorie von der unmittel-
baren sinnlichen Wahrnehmung stellt F. das bedeutsame Zeugnis
aus, es sel darin erstens als richtig anzuerkennen, dafs jeder Sinn
sein eigentiimliches Gebiet oder Objekt der Wahrnehmung habe,
zweitens dals dieselben mehr oder minder Bilder des Wahr-
genommenen gestalten, drittens dals auch die Objektivitiat der
Sinnesfunktionen mit Recht nicht in Abrede gestellt werden
konne, viertens endlich, dafs alles Erkennen mit Sinneswahr-
nehmung beginne und der hoheren Thétigkeit durch den Verstand
das Material darbiete. (8. 20.)

Mit diesen Zugestdndnissen ist bereits die Festigkeit der
Grundlagen, auf welchen die Philosophie des hl. Thomas auf-
gebaut ist, anerkannt: wir werden deshalb mit Zuversicht an
die Priifung des Baues selbst herantreten diirfen. — Die Be-
denken, die F. gleichwohl gegen die Lehre von der sinnlichen
Wahrnehmung erhebt, dafls nicht klar gemacht werde, wie die
Sinnenbilder ohne Stoff in die Sinne gelangen sollen, da das
Stoffliche nichts an die Seele abgebe, andererseits aber diese
Bilder nicht schon keimhaft vorhanden zu sein scheinen, diese
Bedenken, sage ich, beruhen auf einem wiederholt geriigten
Vorurteile der neueren Philosophie, dafs es nur aktuales,
nicht potenziales Sein gebe. Die Sinnenbilder sind in der
Seele (genauer: in den Sinnen) der Moglichkeit, nicht der Wirk-
lichkeit nach: % wvyy Ta ovra modg (vdmlich dvvaust) éote
mdvre . .. 7 0 atodnog Ta alo¥yra. Arist. de Anima IIL 8.
Diese Moglichkeit wird durch den kausalen Einflufs der Sinnen-
objekte aktuiert, nicht dadurch, dals etwas von den letzteren in
die Seele iibergeht, sondern dadurch, dals unter dem Einfluls
des aktualen gegenwirtigen Objekts die Seele diesem sich ver-
dhnlicht und so von der Moglichkeit zur Wirklichkeit, von der
Potenz in den Akt iibergefiihrt wird. Wir haben hiermit ein
allgemeines Gesetz, das von jeder Verdnderung, von allem
Werden gilt, dessen Leugnung die Realitit des Kausalverhalt-



Das sinnliche Erkennen. 361

nisses iiberhaupt in Frage stellt, wie dies von uns an einem
andern Orte nachgewiesen worden ist. (Jahresbericht der Gorres-
gesellschaft fiir 1883. 8. 32 ff.)

Gerade diese Theorie von einer Aktuierung der Seelen-
potenz durch die Sinnenobjekte wird von F. entschieden bestritten.
Seine Einwendungen gegen die thomistische Lehre von der
sinnlichen Erkenntnis lauten im einzelnen: 1. Der Gemeinsinn
habe keine sichere Begriindung und biete manche Schwierig-
keiten, denn wire derselbe rein passiv, so konnte er nicht die
Einzelnwahroehmungen zu einer Gesamtauffassung vereinigen,
vielmehr miilste sich der Gegenstand selbst ihm gegeniiber als
das Aktive und Aktuierende erweisen, und die einzelnen Sinne
wiirden als iiberfliissig erscheinen; das die Wahrnehmungen
Vereinigende sei vielmehr die eine Seele und die Einheit des
Bewulstseins; 2. bei der sinnlichen Wahrnehmung sei nicht der
aufsere Gegenstand das Gestaltende, sondern die Sinne selbst anf
den dufseren Reiz hin; dies gelte wenigstens von den sog. sekundéren
Qualititen, weniger entschieden (!) fur die priméren, woraus
iibrigens nicht die Berechtigung des subjektiven Idealismus folge,
weil die Wahrnehmung zugleich von objektiven Vorgidngen und
Bedingungen abhéngig sei; 3. die thomistische Lehre sei nicht
imstande, den Idealismus zu iiberwinden, denn die Unterscheidung
von Erkenntnismittel und Erkenntnisgegenstand enthalte zwar
eine Ablehnung, nicht aber eine Widerlegung desselben.

Fassen wir zuerst die gegen den Gemeinsinn erhobenen
Einwendungen ins Auge, so ist die Begriindung desselben voll-
kommen sicher; denn da wir thatséchlich die Wahrnehmungen
der einzelnen Sinne in einem Bewulstsein vereinigen, und dieses
Bewufstsein nur ein sinnliches, eine der sinnlichen Wahrnehmung
gleichartige Erkenntnis sein kann, so ist damit eben der Gemein-
sinn als sinnliches Bewulstsein gegeben. Von diesem aber muls
sowohl die substanzielle Einheit der Seele selbst als auch das
intellektnelle Bewulstsein unterschieden werden; denn jene bildet
die notwendige Voraussetzung jeder Thitigkeit der Seele und
des Beseelten, dieses aber gehort dem Intellekte an, der sich
nicht wie die Sinne organisch, sondern, wie wir sehen werden,
organlos bethitigt. F. verwirft diese Unterscheidung und pole-
nmisiert von diesem seinem Standpunkt gegen die thomistische
Unterscheidung. Die Entscheidung wird also anderswo, namlich
in der richtigen Bestimmung des Verhéltnisses von Intellekt und
Sinnlichkeit liegen. — Was von der Passivitit des Gemeinsinns
gesagt wird, bernht auf einem Milsverstdndnis der thomistischen
Theorie; denn nach dieser verhilt sich kein Erkenntnisvermégen



362 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

ausschliefslich passiv, sondern tritt in Thétigkeit und verhélt sich
aktiv, nachdem es durch Einwirkung von aulsen aus dem Zustand
der Moglichkeit in den der Wirklichkeit iibergegangen ist. Dies
gilt auch vom Gemeinsinn, der allerdings durch die Einwirkung
der dufseren Objekte zur Thatigkeit erregt wird, nicht unmittelbar
jedoch, sondern infolge der Thitigkeit der einzelnen Sinne; denn
der Gemeinsinn und die einzelnen Sinne verhalten sich nicht wie
getrennte Vermogen, sondern bilden wurzelhaft ein Vermégen,
das sich in den speciellen Sinnen in ebensoviele Zweige ent-
faltet.?

Der weitere Einwand, dals die Sinne die (nach Locke)
sekunddren Qualititen selbst bilden, beruht auf unbewiesenen
Voraussetzungen, nédmlich einerseits auf der gegenwartig fast
allgemein herrschenden Annahme der Subjektivitdt der sensiblen
Qualitaten (vgl. dieses Jahrbuch Bd. IV. 8. 217 ff.), andererseits
auf der eigentiimlichen Theorie Frohsch.s selbst von einer objektiv
in der Natur, subjektiv in der Seele sich bethitigenden allge-
meinen Bildungsmacht (Phantasie). Wir haben an diesem Orte
weder auf die eine noch die andere der genannten Annahmen
einzugehen und antworten nur auf die Behauptung, die Lehre
des hl. Thomas vom sinunlichen Erkennen sei nicht imstande, den
Idealismus zu iiberwinden. Zunédchst sei bemerkt, dals selbst
im ungiinstigsten Falle die thomistische Sinnentheorie den unbe-
streitbaren Anspruch erheben darf, die Objektivitdt der Erkenntnis
unangetastet bestehen zu lassen. Gesetzt also, es liege in der thomi-
stischen Unterscheidung von Erkenntnismittel und Erkenntnisgegen-
stand nur eine Ablehnung, nicht eine Widerlegung des Idealismus
(3. 22), so konnte gegen die Theorie des hl. Thomas hieraus
ein Vorwurf umsoweniger geschiopft werden, als es vielmehr die
Aufgabe des Idealismus wire, seine der allgemeinen Ansicht und
der Stimme der Natur selbst widersprechende Behauptung, dals
,man es mit Gegenstinden in Wirklichkeit nicht zu thun haben
konne“, zu erweisen. Allerdings, wenn man uunter ,,Widerlegung
des Idealismus® einen eigentlichen Beweis fir die Wirklichkeit
der Gegenstinde versteht, so ist der Idealismus damit nicht

i Unde oportet ad sensum communem pertinere discretionis judicium,
ad quem referantur sicut ad communem terminum, omnes apprehen-
siones sensuum, a quo etiam percipiuntur actiones sensuum, sicut cum
aliquis videt se videre. Hoc enim non potest fieri per sensum proprium,
qui non cognoscit nisi formam sensibilis & quo immutatur; in qua
immutatione percipitor visio, et ex qua immutatione sequitur alia
immutatio in sensu communi qui visionem percipit. 8. Th, I. qu.
78 art. 4 ad 2. Qu. de An. a. 13.



Das sinnliche Erkennen. 363

widerlegt, dafs man konstatiert, man habe es ihm geméfls nur,
mit Vorstellungen, nicht mit Gegenstinden zu thun. Indem man
aber konstatiert, dals der Idealismus mit dem allgemeinen und
notwendigen Bewulstsein, demzufolge wir es in der Wahrnehmung
eben mit wirklichen Gegenstéinden zu thun haben, in Widerspruch
tritt, so liegt hierin ein Moment, das einer Widerlegung voll-
kommen é#quivaliert. Dem Einwand des Idealismus aber, dafs
wir nur durch Vorstellungen zu Gegenstinden gelangen, also es
unmittelbar nur mit Vorstellungen zu thun haben, wird durch
die angefiihrte thomistische Unterscheidung vollkommen geniigt,
wie denn auch Neuere, z. B. Uberweg mit Recht gegen Berkeley
dieser Unterscheidung sich bedienen.! Gegeniiber dem Idealismus
ist das allgemeine und allgemein anerkannte Bewufstsein im Be-
sitzstand, und es lige dem Idealismus ob, den Beweis fiir das
Gegenteil zu fiihren. Die Aufgabe der Wissenschaft ist im
gegebenen Falle durch Aufstellung einer Theorie erfillt, - die
dieser Thatsache Rechnung trdgt, wie sich denn Fr. selbst
schliefslich auf das gesunde Bewulstsein und Denken beruft.
(S. 24.) Dies ist aber in der thomistischen Philosophie nicht
blofs insofern der Fall, als sie zwischen Mittel und Gegenstand
des Erkennens unterscheidet, sondern auch insofern die Rezep-
tivitdt der Sinne angenommen wird. Denn nur wenn die Sinne
in der Wahrnehmung sich passiv und aufnehmend verhalten, ist
die volle Biirgschaft fiir die Objektivitdt der Wahrnehmung, und
da diese die Grundlage aller weiteren und hdheren Erkenntnisse
bildet, unseres Erkennens iiberhaupt gegeben, nicht aber ist dies
der Fall, wenn die Wahrnehmungen nur subjektive Gebilde auf
aufsere Reize hin sind. Gegen diese letztere Annahme, zu der
auch Fr. sich bekennt, hitte der Idealismus ein leichtes Spiel.
Denn woher, konnte er fragen, wissen wir, dals diese subjektiven
Gebilde mit den &dufseren Objekten iibereinstimmen? Wenn dann
iiberdies dem Idealismus eingeriumt wird, dafs eine solche Uber-
einstimmung beziiglich der sekundéren Q,ua.htaten nicht besteht,
mit welchem Rechte diirfen wir sie beziiglich der primé’.ren
Qualitdten annehmen?

Fragen wir, was der Kritiker Besseres als der heil
Thomas gegen den Idealismus vorzubringen wisse, so finden wir
statt einer befriedigenden Antwort die Anklage, dafs gerade
Platon und Aristoteles, denen die Scholastik gefolgt sei, durch
ihre schroffe Trennung von Intellekt wund Sinnlichkeit den
Idealismus vorbereitet und verschuldet haben. Cartesius sei in

1 v, Kirchmann, Philosoph. Bibliothek, 23. Heft, S. 111.



364 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

.dieser Richtung noch weiter, am weitesten Berkeley gegangen.
Der hl. Thomas also ein Vorlaufer Berkeleys! Wenn nur die
geschichtlichen Daten mit den Angaben Fr.s harmonieren wiirden!
Das wirkliche geschichtliche Verhaltnis ist ein vollig ver-
schiedenes. Cartesius hat zwar wie Greist und Korper iiberhaupt,
so auch Mensch und Tier insofern schroff von einander getrennt,
als er im letzteren nur eine Maschine ohne psychische Thatigkeit,
ohne Empfindung und Begehren, erblickte. Dagegen hat er in
keiner Weise sinnliches und intellektuelles Erkennen getrennt,
sondern vielmehr jenes in dieses aufgelost. Ist er schon hier-
durch der Begriinder des Idealismus geworden, so noch aus
andern Griinden, vor allem dadurch, dafs er das Ich und seine
Zustdnde — cogito — allein als das urspriingliche Objekt der
Erkenntnis betrachtete und von da keine solide Briicke mehr
zu einer objektiv bestehenden Aufsenwelt zu finden wulste.
Endlich griff er die lingst verlassene Theorie Demokrits von
der Subjektivitit der sensiblen Qualititen wieder auf, die von
ihm aut Locke, Malebranche und Berkeley iiberging. Der
Letztere aber, der von einer Trennung von Intellekt und Sinn-
lichkeit iiberhaupt nichts wulste und nichts wissen wollte, da er
andere als sinnliche ,Ideen“ nicht anerkannte, leitete aus den
subjektivistischen Ansichten seiner modernen Vorgidnger den
extremsten Idealismus ab. Dies ist das wahre geschichtliche
Verhaltnis, wie wir an einem andern Orte nachgewiesen
haben, ohne von irgend einem Vertreter der modernen An-
schanungen widerlegt worden zu sein (Das moderne Princip
u. 8. w. Regensburg 1880): ein Verhdltnis, das wir uns durch
den Kritiker des englischen Lehrers nicht ins Gegenteil ver-
kehren lassen werden!

Mit Unrecht spricht Fr. von einer schroffen Trennung des
Intellekts von der Sinnlichkeit bei Thomas. Gerade das, was
er angeblich selbst will, dafls die Seelenvermdgen als ein Orga-
nismus ineinander greifender Krifte gefalst werden, wovon der
Intellekt nicht losgelost werden diirfe, hat der englische Lehrer
i der glanzendsten Weise geleistet, freilich nicht so, dals der
Intellekt in die sinnliche Erkenntnis sich mischt (wie Frohsch.
S. 23 annimmt), sondern in dem Sinne, dafs die Verstandes-
krifte, wie sich uns weiterhin zeigen wird, in lebendiger
Wechselwirkung mit den Sinnen sich bethétigen. Der Verstand
ergreift in den nach Erscheinung und Dasein von den Sinnen
aufgefafsten Gegenstinden das diesen unzugingliche allgemeine
und notwendige Wesen derselben. In dieser Auffassung ist der
Idealismus ausgeschlossen, wéahrend in Frohsch.s Ausicht von



Das sinnliche Erkennen. 365

einer allgemeinen Bildungsmacht, die in der “Aufsenwelt wie in
Sinn und Intellekt gestaltend wirkt, unschwer einer der letzten
Auslidufer des modernen Idealismus zu erkennen ist, wie wir in
der bereits angefiihrten, von Fr. totgeschwiegenen Schrift!
iilberzeugend nachgewiesen zu haben glauben. Der reale Unter-
schied von Verstand und Sinnlichkeit aber mufls trotz des
organischen Ineinandergreifens beider aufrecht erhalten bleiben,
solange ihre Formalobjekte wesentlich verschieden sind und so-
lange die natiirliche Scheidewand zwischen Mensch und Tier
bestehen bleibt, die der Darwinismus, die eigentliche Grundlage
der philosophischen Phantastik Frohschammers, vergeblich nieder-
zureifsen versucht.

Von der thomistischen Auffassung der inneren Sinne gibt
Fr. zu, dals sie im allgemeinen den Thatsachen des psychischen
(Geschehens entspreche, es trete aber in ihr der Mangel der
gesamten Erkenntnistheorie zu Tage, der eben in der Trennung des
Intellekts von der Sinnlichkeit bestehe. Indem die Erinnerungs-
kraft und die vis cogitativa als Steigerung der niederen Seelen-
krifte betrachtet wiirden, sei die Steigerungsfahigkeit der letzteren
anerkannt, misse also auch den Tieren zugestanden werden,
umsomehr da die von Thomas selbst betonte Bedeutung des
Sinnlichen und der Materie fiir das Geistige zur Annahme
drange, dals sie nur Mittel seien fiir die allméihliche Entwick-
lung des objektiven Geistes zur subjektiven Vernunft oder zum
Intellekt. (8. 26.) Als ob nur durch diese (im Grunde Hegelsche,
von der sie sich allein durch die verschiedene Ausdrucksweise
unterscheidet) Auffassung der Natur der Zweck derselben, dem
Geiste zu dienen, erreicht wiirde! Fr. legt an die thomistische
Lehre, statt sie an den Thatsachen zu priifen, den Maflsstab
seiner eigenen Theorie an, die den Geist aus dem Naturprozels
hervorgehen lidfst und die Wesensunterschiede der Dinge moni-
stisch in eine allgemeine Wesenseinheit auflost. (Der moderne
Idealismus. 8. 96 ff.) Der Schluls aber, eine Steigerung der
niederen zu den hoheren Kréften miisse auch in der Natur im
grofsen moglich sein (8. 25), wenn sie innerhalb der mensch-
lichen Natur sich vollziehe, ist nicht konkludent; denn nach
thomistischer Lehre entspringt die vollkommene Thétigkeit des
niederen Vermogens nicht aus einer Steigerung der letzteren ins

1 Dals unsere Schrift ,,Der moderne Idealismus* u. s. w. Fr. nicht
unbekannt geblieben ist, wissen wir aus einem absolut sicheren Anzeichen,
Der moderne Originalphilosoph zieht es indessen vor, unsere Angriffe
auf sein Weltphantasiesystem einfach zu ignorieren, was wohl das Be-
quemste ist.



366 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Geistige, aus einér Fortbildung zu diesem, sondern aus einer
Stdrkung, die den niederen, sinnlichen Vermdgen durch ihre
Verbindung mit den hoheren, geistigen Vermogen erwichst.
Der Kritiker des englischen Lehrers hdtte sonach, um seinen
Analogieschluls zu rechtfertigen, zuerst den Nachweis fiihren
miissen, dals der Geist, der Intellekt auch der Natur im groflsen
immanent sei, um durch seine Wirksamkeit das Unorganische
zum Organischen, dieses zum Sinnlichen und s. f. zu ,,steigern®.
Dals die grolsere Vollkommenheit der inneren Sinne, nim-
lich der Schitzungskraft und des Gedéchtnisses, sofern jene im
Menschen als partikuldre Vernunft (ratio particularis), dieses zu-
gleich als Erinnerungsvermégen sich bethatigt, nicht als eine
Steigerung ins Geistige gedacht werden diirfe, erhellt schon
daraus, dals nach dem englischen Lehrer beide auf das Einzelne,
das eigentliche Objekt der Sinne, beschrénkt bleiben. Obgleich
namlich die genannten Vermdgen aufser den sensiblen Formen,
die von den dufseren Sinnen aufgenommen werden, gewisse
,lntentionen*, des Vergangenen, des Niitzlichen, Schédlichen,
auffassen, so geschieht dies doch nur in partikuldrer und indivi-
dueller Besonderung, wie der hl. Thomas ausdriicklich bemerkt:
est enim (vis cogitativa s. ratio particularis) collativa intentionum
individualium, und (von der Erinnerung oder reminiscentia):
quasi syllogistice requirendo praeteritorum memoriam secundum
individuales intentiones. Uber die grolsere Vollkommenheit
aber, die diesen Vermogen infolge der Verbindung mit dem
Intellekt zukommt, bemerkt derselbe Lehrer: quod illam eminen-
tiam habet cogitativa et memorativa in homine non per id, quod
est proprium sensitivae partis, sed per aliquam affinitatem et
propinquitatem ad rationem universalem, secundum quandam
refluentiam. S. Th. 1 qu. 78 art. 4 c. et ad 5.



	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin

