
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS YON AQUIN.

Gegen Frohsehammer.

Von DR. M. GLOSSNER.

I.
Einleitung.

Wenn eine Thatsache geeignet ist, unsere These, die
Philosophie des hl. Thomas sei die des Christentums und der
Zukunft, in die günstigste Beleuchtung zu rücken,1 so ist es der
Kampf und die Kampfesweise, die in neuester Zeit gegen diese
Philosophie geführt und geübt werden. Zunächst ist schon der
Kampf ein bedeutsames Zeichen der Zeit. Man ist zur
Überzeugung gekommen, dafs die zur Schau getragene Geringschätzung
und Verachtung der Scholastik und des Scholastischen nicht
mehr genügt. Man fängt an, sich mit ihr ernstlich zu beschäftigen.

Lehrreich ist auch die Weise des Kampfes. Er spitzt
sich zu einem Angriff gegen die philosophische Weltanschauung
des Christentums, des Christentums selbst, wenigstens des
positiven, wie es sich selber gibt, zu, ja zu einem Angriff auf die
positive, auf die wirkliche Religion. Wenigstens gilt dies von
dem neuesten Gegner der Philosophie des hl. Thomas von
Aquin.2

Indem wir von der ausführlichen Kritik, welche der
Münchener Professor der Philosophie J. Frohschammer an
derselben übt, zunächst eine allgemeine Charakteristik entwerfen,
haben wir allerdings ein bedeutendes subjektives Element in
Betracht zu ziehen. Es ist die aus persönlichen Erlebnissen
stammende Verbitterung, die sich weniger gegen die Wissenschaft

des Aquinaten als gegen die „praktische Macht, die Thomas
mit seiner Philosophie erlangt hat, seitdem er offiziell zum
Heerführer der scholastischen Streiter erhoben ist" (Vorrede S. V),
mit andern Worten gegen die Hierarchie und die Religion, sofern
sie eine socialpolitische reale Macht ist, richtet. Aus dieser

1 S. dieses Jahrbuch Bd. II. S. 137—206.
2 J. Frohschammer. Die Philosophie des Thomas von Aquin.

Leipzig 1889.



358 Die Philosophie des hl. Thomas von A quin.

Quelle fliefsen die alles Mals überschreitenden Anklagen gegen
die positive Religion, die das Gewissen unterdrücke, jedem
menschlichen Gefühl Schweigen auferlege, da es gegen Gottesfeinde

keine Gewissenspflicht gebe und kein Menschenrecht zu
respektieren sein könne (S. 157). Der Kampf des Münchener
Professors gegen den hl. Thomas ist also ein Kampf gegen die
Hierarchie, die angeblich im Bunde mit den unwissenden Massen
die Wissenschaft — nämlich die moderne, freie — und die
Civilisation bedroht (Vorr. a. a. 0.). Wenn die Stimme des

gläubigen Volkes durch seine Abgeordneten eine Vertretung
christlicher Wissenschaft an den höchsten Lehranstalten des
Landes fordert, so sieht dai'in der Kritiker des englischen
Lehrers nicht allein eine Beeinträchtigung der Freiheit der
Wissenschaft, sondern auch eine Gefahr für den konfessionellen
Frieden und ruft den Liberalismus, den Patriotismus und vor
allem den modernen Staat selbst, der die Wissenschaft schütze
und sich von der Kirche fernerhin nicht mehr als Werkzeug
der Unterdrückung brauchen lasse, zu Bundesgenossen auf.
(Vorr. S. XIV ff. S. 157 f. S. 285.) Selbst in diesen des
Mannes der Wissenschaft unwürdigen Denunziationen und
Aufreizungen gibt sieh ein charakteristisches Merkmal der modernen
Wissenschaft kund: es ist die feige Furcht, die dem
scholastischen Gegner die gleiche Luft und das gleiche Licht mifsgönnt.
Man spricht von Freiheit der Wissenschaft, meint aber im
Grunde das Monopol des Unglaubens und nimmt für diesen die
Machtmittel des Staates in Anspruch. Um den hierin liegenden
Widerspruch zu verhüllen, klagt man die kirchliche Wissenschaft
der Unfreiheit an und spricht mit Geringschätzung von jenen,
welche die höhere Norm der göttlichen Offenbarung anerkennen,
als wäre es eine von vorneherein ausgemachte Sache, dafs der
Glaube mir hemmend und erdrückend, nicht fördernd und
erhebend auf die spekulative Forschung einzuwirken vermöge.

Dieser Taktik entspricht es, dafs die mächtig anschwellende
Bewegung zu gunsten der thomistischen Philosophie als ein
künstliches Produkt hierarchischer Einwirkung hingestellt wird;
denn, wenn das ganze Kirchensystem mit seiner Hierarchie und
seinen absoluten Ansprüchen aufrecht erhalten werden solle, so
müsse die thomistische Theorie wieder zur Geltung und
Durchführung kommen (S. 157). Um dies in wirksamer Weise zu
bewerkstelligen, bediene man sich als einer Hauptstütze der
ungebildeten Volksmenge und des politischen Einflusses, den das
Volk durch seine vom Liberalismus errungenen parlamentarischen
Rechte besilze. (S. XIV.)



Einleitung. 359

Diese Ergüsse eines verbitterten Gemütes verdienen keine
Widerlegung, da sie im Widerspruche mit offenkundigen That-
sachen stehen. Die thomistische Bewegung ist kein künstliches
Erzeugnis und älter als das päpstliche Rundschreiben Aeterni
Patris. Sie verdankt ihren Ursprung nicht zum geringsten
Teile dem trostlosen Zustande der Philosophie, ja der Wissenschaft

überhaupt, die sich in den feindlichen Gegensatz ideenloser
Empirie und empirieloser Spekulation gespalten hat. Nichts
illustriert diesen Verfall in grellerer Weise als das eigene
System des modernen Kritikers der Scholastik. Die schöpferische
Weltphantasie Frohschammers ist ein würdiges Pendant zu dem
blinden Weltwillen der pessimistischen Philosophen. (S. uns.
Schrift: Der moderne Idealismus. Münster 1880.) Beide aber
sind natürliche Früchte subjektivistischer moderner
Weltanschauung, die ihre Wurzeln nicht, wie der Kritiker meint, auf
Augustin, sondern auf Descartes zurückführt. Denn der grofse
Kirchenlehrer erkannte zwar in der Selbstgewifsheit des Ich ein
festes Bollwerk gegen den Skeptizismus, keineswegs aber ein
höchstes und universales Kriterium natürlichen und übernatürlichen

Erkennens.
Verdient nun aber ein Gegner, dessen klarer Blick durch

persönliche Stimmung und theoretische Vorurteile zugleich getrübt
erscheint, überhaupt ernstliche Beachtung und Widerlegung?
Zwei Erwägungen sind es, die uns bestimmen, diese Frage zu
bejahen. Erstens nämlich zeichnet sich Fr. trotz alledem vor
anderen Gegnern des hl. Thomas durch ein genaueres und
tieferes Eingehen in das Einzelne und Ganze der thoinistischen
Lehren aus. Zweitens kann der Münchener Kritiker als ein
Repräsentant für viele gelten, da seine Einwendungen durch
ihr specifisch modernes Gepräge zur Auseinandersetzung der
thoinistischen Philosophie mit der modernen Denkweise überhaupt
Veranlassung bieten; denn selbst das eigentümliche System des

Kritikers, in welcher die Phantasie als Grundprincip figuriert,
woraus alle Erscheinungen in Natur und Geist abgeleitet würden,
ist ein echt modernes Gewächs, das in der „produktiven
Einbildungskraft" der vorangegangenen Systeme wurzelt. Wir
haben hiermit einen der wichtigsten Differenzpunkte berührt, um
welchen sich die Kontroverse zwischen scholastischer und neuerer
Philosophie bewegt, nämlich dene der Vermischung des Geistigen
und Sinnlichen, die entweder, wenn zu gunsten des Geistigen und
Begrifflichen geschehend, den Intellektualismus, oder den
Sensualismus und Materialismus nach sich zieht, sobald das Geistige
dem Sinnlichen zum Opfer gebracht wird: in allen Fällen aber



360 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

einer naturalistischen und materialistischen Weltanschauung
Vorschub leistet. (A. a. 0. S. 5 ff.) Wir werden uns deshalb vor
allem der thomistischen Erkenntnislehre und zwar zunächst der
Theorie von der sinnlichen Erkenntnis zuzuwenden haben, die
Er. selbst zum ersten Gegenstande seiner Darstellung, beziehungsweise

zur Zielscheibe seiner Angriffe macht.

II.
Die Theorie vom sinnlichen Erkennen.

Der aristotelisch - thomistischen Theorie von der unmittelbaren

sinnlichen Wahrnehmung stellt E. das bedeutsame Zeugnis
aus, es sei darin erstens als richtig anzuerkennen, dafs jeder Sinn
sein eigentümliches Gebiet oder Objekt der Wahrnehmung habe,
zweitens dafs dieselben mehr oder minder Bilder des

Wahrgenommenen gestalten, drittens dafs auch die Objektivität der
Sinnesfunktionen mit Recht nicht in Abrede gestellt werden
könne, viertens endlich, dafs alles Erkennen mit Sinneswahr-
nehmung beginne und der höheren Thätigkeit durch den Verstand
das Material darbiete. (S. 20.)

Mit diesen Zugeständnissen ist bereits die Eestigkeit der
Grundlagen, auf welchen die Philosophie des hl. Thomas
aufgebaut ist, anerkannt: wir werden deshalb mit Zuversicht an
die Prüfung des Baues selbst herantreten dürfen. — Die
Bedenken, die F. gleichwohl gegen die Lehre von der sinnliehen
Wahrnehmung erhebt, dafs nicht klar gemacht werde, wie die
Sinnenbilder ohne Stoff in die Sinne gelangen sollen, da das
Stoffliche nichts an die Seele abgebe, andererseits aber diese
Bilder nicht schon keimhaft vorhanden zu sein scheinen, diese
Bedenken, sage ich, beruhen auf einem wiederholt gerügten
Vorurteile der neueren Philosophie, dafs es nur aktua les,
nicht potenziales Sein gebe. Die Sinnenbilder sind in der
Seele (genauer: in den Sinnen) der Möglichkeit, nicht der
Wirklichkeit nach: rj rpv/J) tu ovxa Jimç (nämlich âvvâfisi) eört
jcavta rj ô' aiö&rjOtq tu aiohrjTa. Arist. de Anima III. 8.
Diese Möglichkeit wird durch den kausalen Einflufs der Sinnenobjekte

aktuiert, nicht dadurch, dafs etwas von den letzteren in
die Seele übergeht, sondern dadurch, dafs unter dem Einflufs
des aktualen gegenwärtigen Objekts die Seele diesem sich ver-
ähnlicht und so von der Möglichkeit zur Wirklichkeit, von der
Potenz in den Akt übergeführt wird. Wir haben hiermit ein
allgemeines Gesetz, das von jeder Veränderung, von allem
Werden gilt, dessen Leugnung die Realität des Kausalverhält-



Das sinnliche Erkennen. 3öl

nisses überhaupt in Frage stellt, wie dies von uns an einem
andern Orte nachgewiesen worden ist. (Jahresbericht der Görres-
gesellschaft für 1883. S. 32 ff.)

Gerade diese Theorie von einer Aktuierung der Seelenpotenz

durch die Sinnenobjekte wird von F. entschieden bestritten.
Seine Einwendungen gegen die thomistische Lehre von der
sinnlichen Erkenntnis lauten im einzelnen: 1. Der Genieinsinn
habe keine sichere Begründung und biete manche Schwierigkeiten,

denn wäre derselbe rein passiv, so könnte er nicht die
Einzelnwahrnehmungen zu einer Gesamtauffassung vereinigen,
vielmehr müfste sich der Gegenstand selbst ihm gegenüber als
das Aktive und Aktuierende erweisen, und die einzelnen Sinne
würden als überflüssig erscheinen; das die Wahrnehmungen
Vereinigende sei vielmehr die eine Seele und die Einheit des
Bewufstseins; 2. bei der sinnlichen Wahrnehmung sei nicht der
äufsere Gegenstand das Gestaltende, sondern die Sinne selbst auf
den äufseren B-eiz hin ; dies gelte wenigstens von den sog. sekundären
Qualitäten, weniger entschieden für die primären, woraus
übrigens nicht die Berechtigung des subjektiven Idealismus folge,
weil die Wahrnehmung zugleich von objektiven Vorgängen und
Bedingungen abhängig sei; 3. die thomistische Lehre sei nicht
imstande, den Idealismus zu überwinden, denn die Unterscheidung
von Erkenntnismittel und Erkenntnisgegenstand enthalte zwar
eine Ablehnung, nicht aber eine Widerlegung desselben.

Fassen wir zuerst die gegen den Gemeinsinn erhobenen
Einwendungen ins Auge, so ist die Begründung desselben
vollkommen sicher; denn da wir thatsächlich die Wahrnehmungen
der einzelnen Sinne in einem Bewufstsein vereinigen, und dieses
Bewufstsein nur ein sinnliches, eine der sinnlichen Wahrnehmung
gleichartige Erkenntnis sein kann, so ist damit eben der Gemeinsinn

als sinnliches Bewufstsein gegeben. Von diesem aber mufs
sowohl die substanzielle Einheit der Seele selbst als auch das
intellektuelle Bewufstsein unterschieden werden; denn jene bildet
die notwendige Voraussetzung jeder Thätigkeit der Seele und
des Beseelten, dieses aber gehört dem Intellekte an, der sich
nicht wie die Sinne organisch, sondern, wie wir sehen werden,
organlos bethätigt. F. verwirft diese Unterscheidung und
polemisiert von diesem seinem Standpunkt gegen die thomistische
Unterscheidung. Die Entscheidung wird also anderswo, nämlich
in der richtigen Bestimmung des Verhältnisses von Intellekt und
Sinnlichkeit liegen. — Was von der Passivität des Gemeinsinns
gesagt wird, beruht auf einem Milsverständnis der thomistischen
Theorie; denn nach dieser verhält sich kein Erkenntnisvermögen



362 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

ausschliefslich passiv, sondern tritt in Thätigkeit und verhält sich
aktiv, nachdem es durch Einwirkung von aufsen aus dem Zustand
der Möglichkeit in den der Wirklichkeit übergegangen ist. Dies
gilt auch vom Gemeinsinn, der allerdings durch die Einwirkung
der äufseren Objekte zur Thätigkeit erregt wird, nicht unmittelbar
jedoch, sondern infolge der Thätigkeit der einzelnen Sinne; denn
der Gemeinsinn und die einzelnen Sinne verhalten sich nicht wie
getrennte Vermögen, sondern bilden wurzelhaft ein Vermögen,
das sich in den speeiellen Sinnen in ebensoviele Zweige
entfaltet.1

Der weitere Einwand, dafs die Sinne die (nach Locke)
sekundären Qualitäten selbst bilden, beruht auf unbewiesenen
Voraussetzungen, nämlich einerseits auf der gegenwärtig fast
allgemein herrschenden Annahme der Subjektivität der sensiblen
Qualitäten (vgl. dieses Jahrbuch Bd. IV. S. 217 ff.), andererseits
auf der eigentümlichen Theorie Erohsch.s selbst von einer objektiv
in der Natur, subjektiv in der Seele sieh bethätigenden
allgemeinen Bildungsmacht (Phantasie). Wir haben an diesem Orte
weder auf die eine noch die andere der genannten Annahmen
einzugehen und antworten nur auf die Behauptung, die Lehre
des hl. Thomas vom sinnlichen Erkennen sei nicht imstande, den
Idealismüs zu überwinden. Zunächst sei bemerkt, dafs selbst
im ungünstigsten Falle die thomistische Sinnentheorie den
unbestreitbaren Anspruch erheben darf, die Objektivität der Erkenntnis
unangetastet bestehen zu lassen. Gesetzt also, es liege in der thomi-
stischen Unterscheidung von Erkenntnismittel und Erkenntnisgegenstand

nur eine Ablehnung, nicht eine Widerlegung des Idealismus
(S. 22), so könnte gegen die Theorie des hl. Thomas hieraus
ein Vorwurf umsoweniger geschöpft werden, als es vielmehr die
Aufgabe des Idealismus wäre, seine der allgemeinen Ansicht und
der Stimme der Natur selbst widersprechende Behauptung, dafs

„man es mit Gegenständen in Wirklichkeit nicht zu thun haben
könne", zu erweisen. Allerdings, wenn man unter „Widerlegung
des Idealismus" einen eigentlichen Beweis für die Wirklichkeit
der Gegenstände versteht, so ist der Idealismus damit nicht

1 Unde oportet ad sensum commiinem pertinere discretiouis judicium,
ad quem referantur sicut ad communem terminura, omues apprehen-
siones sensuum, a quo etiam percipiuntur actiones sensuum, sicut cum
aliquis videt se videre. Hoc enim non potest fieri per sensum proprium,
qui non cognoscit nisi formam sensibilis a quo immutatur; iu qua
immutatione percipitur visio, et ex qua immutatione sequitur alia
immutatio in sensu communi qui visionem percipit. S. Th. I. qu.
78 art. 4 ad 2. Qu. de An. a. 13.



Das sinnliche Erkennen. 363

widerlegt, dafs man konstatiert, man habe es ihm gemäfs nur.
mit Vorstellungen, nicht mit Gegenständen zu thun. Indem man
aber konstatiert, dafs der Idealismus mit dem allgemeinen und
notwendigen Bewufstsein, demzufolge wir es in der Wahrnehmung
eben mit wirklichen Gegenständen zu thun haben, in W iderspruch
tritt, so liegt hierin ein Moment, das einer Widerlegung
vollkommen äquivaliert. Dem Einwand des Idealismus aber, dafs
wir nur durch Vorstellungen zu Gegenständen gelangen, also es
unmittelbar nur mit Vorstellungen zu thun haben, wird durch
die angeführte thomistische Unterscheidung vollkommen genügt,
wie denn auch Neuere, z. B. Uberweg mit Beeilt gegen Berkeley
dieser Unterscheidung sich bedienen.1 Gegenüber dem Idealismus
ist das allgemeine und allgemein anerkannte Bewufstsein im
Besitzstand, und es läge dem Idealismus ob, den Beweis für das
Gegenteil zu führen. Die Aufgabe der Wissenschaft ist im
gegebenen Falle durch Aufstellung einer Theorie erfüllt, die
dieser Thatsache Rechnung trägt, wie sich denn Fr. selbst
schliefslich auf das gesunde Bewufstsein und Denken beruft.
(S. 24.) Dies ist aber in der thomistischen Philosophie nicht
blofs insofern der Fall, als sie zwischen Mittel und Gegenstand
des Erkennens unterscheidet, sondern auch insofern die Rezep-
tivität der Sinne angenommen wird. Denn nur wenn die Sinne
in der Wahrnehmung sich passiv und aufnehmend verhalten, ist
die volle Bürgschaft für die Objektivität der Wahrnehmung, und
da diese die Grundlage aller weiteren und höheren Erkenntnisse
bildet, unseres Erkennens überhaupt gegeben, nicht aber ist dies
der Fall, wenn die Wahrnehmungen nur subjektive Gebilde auf
äufsere Reize hin sind. Gegen diese letztere Annahme, zu der
auch Fr. sich bekennt, hätte der Idealismus ein leichtes Spiel.
Denn woher, könnte er fragen, wissen wir, dafs diese subjektiven
Gebilde mit den äufseren Objekten übereinstimmen? Wenn dann
überdies dem Idealismus eingeräumt wird, dafs eine solche
Übereinstimmung bezüglich der sekundären Qualitäten nicht besteht,
mit welchem Rechte dürfen wir sie bezüglich der primären
Qualitäten annehmen?

Fragen wir, was der Kritiker Besseres als der heil.
Thomas gegen den Idealismus vorzubringen wisse, so finden wir
statt einer befriedigenden Antwort die Anklage, dafs gerade
Piaton und Aristoteles, denen die Scholastik gefolgt sei, durch
ihre schroffe Trennung von Intellekt und Sinnlichkeit den
Idealismus vorbereitet und verschuldet haben. Cartesius sei in

1 v. Kirchmann, Philosoph. Bibliothek, 23. Heft, S. 111.



364 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dieser Richtung noch weiter, am weitesten Berkeley gegangen.
Der hl. Thomas also ein Vorläufer Berkeleys! Wenn nur die
geschichtlichen Daten mit den Angaben Fr.s harmonieren würden!
Das wirkliche geschichtliche Verhältnis ist ein völlig
verschiedenes. Cartesius hat zwar wie Geist und Körper überhaupt,
so auch Mensch nnd Tier insofern schroff von einander getrennt,
als er im letzteren nur eine Maschine ohne psychische Thätigkeit,
ohne Empfindung und Begehren, erblickte. Dagegen hat er in
keiner Weise sinnliches und intellektuelles Erkennen getrennt,
sondern vielmehr jenes in dieses aufgelöst. Ist er schon
hierdurch der Begründer des Idealismus geworden, so noch aus
andern Gründen, vor allem dadurch, dafs er das Ich und seine
Zustände — cogito — allein als das ursprüngliche Objekt der
Erkenntnis betrachtete und von da keine solide Brücke mehr
zu einer objektiv bestehenden Aufsenwelt zu finden wufste.
Endlich griff er die längst verlassene Theorie Demokrits von
der Subjektivität der sensiblen Qualitäten wieder auf, die von
ihm auf Locke, Malebranche und Berkeley überging. Der
Letztere aber, der von einer Trennung von Intellekt und
Sinnlichkeit überhaupt nichts wufste und nichts wissen wollte, da er
andere als sinnliche „Ideen" nicht anerkannte, leitete aus den
subjektivistischen Ansichten seiner modernen Vorgänger den
extremsten Idealismus ab. Dies ist das wahre geschichtliche
Verhältnis, wie wir an einem andern Orte nachgewiesen
haben, ohne von irgend einem Vertreter der modernen
Anschauungen widerlegt worden zu sein (Das moderne Princip
u. s. w. Regensburg 1880): ein Verhältnis, das wir uns durch
den Kritiker des englischen Lehrers nicht ins Gegenteil
verkehren lassen werden!

Mit Unrecht spricht Er. von einer schroffen Trennung des
Intellekts von der Sinnlichkeit bei Thomas. Gerade das, was
er angeblich selbst will, dafs die Seelenvermögen als ein
Organismus ineinander greifender Kräfte gefafst werden, wovon der
Intellekt nicht losgelöst werden dürfe, hat der englische Lehrer
in der glänzendsten Weise geleistet, freilich nicht so, dafs der
Intellekt in die sinnliche Erkenntnis sich mischt (wie Erohsch.
S. 23 annimmt), sondern in dem Sinne, dafs die Verstandeskräfte,

wie sich uns weiterhin zeigen wird, in lebendiger
Wechselwirkung mit den Sinnen sich bethätigen. Der Verstand
ergreift in den nach Erscheinung und Dasein von den Sinnen
aufget'afsten Gegenständen das diesen unzugängliche allgemeine
und notwendige Wesen derselben. In dieser Auffassung ist der
Idealismus ausgeschlossen, während in Frohsch.s Ansicht von



Das sinnliche Erkennen. 365

einer allgemeinen Bildungsmacht, die in der Aufsenwelt wie in
Sinn und Intellekt gestaltend wirkt, unschwer einer der letzten
Ausläufer des modernen Idealismus zu erkennen ist, wie wir in
der bereits angeführten, von Fr. totgeschwiegenen Schrift1
überzeugend nachgewiesen zu haben glauben. Der reale Unterschied

von Verstand und Sinnlichkeit aber mufs trotz des
organischen Ineinandergreifens beider aufrecht erhalten bleiben,
solange ihre Formalobjekte wesentlich verschieden sind und
solange die natürliche Scheidewand zwischen Mensch und Tier
bestehen bleibt, die der Darwinismus, die eigentliche Grundlage
der philosophischen Phantastik Frohschammers, vergeblich nieder-
zureifsen versucht.

Von der thomistischen Auffassung der inneren Sinne gibt
Fr. zu, dafs sie im allgemeinen den Thatsachen des psychischen
Geschehens entspreche, es trete aber in ihr der Mangel der
gesamten Erkenntnistheorie zu Tage, der eben in der Trennung des
Intellekts von der Sinnlichkeit bestehe. Indem die Erinnerungskraft

und die vis cogitativa als Steigerung der niederen Seelenkräfte

betrachtet würden, sei die Steigerungsfähigkeit der letzteren
anerkannt, müsse also auch den Tieren zugestanden werden,
umsomehr da die von Thomas selbst betonte Bedeutung des
Sinnlichen und der Materie für das Geistige zur Annahme
dränge, dafs sie nur Mittel seien für die allmähliche Entwicklung

des objektiven Geistes zur subjektiven Vernunft oder zum
Intellekt. (S. 26.) Als ob nur durch diese (im Grunde Hegeische,
von der sie sich allein durch die verschiedene Ausdrucksweise
unterscheidet) Auffassung der Natur der Zweck derselben, dem
Geiste zu dienen, erreicht würde! Fr. legt an die thomistisehe
Lehre, statt sie an den Thatsachen zu prüfen, den Mafsstab
seiner eigenen Theorie an, die den Geist aus dem Naturprozefs
hervorgehen läfst und die Wesensunterschiede der Dinge
monistisch in eine allgemeine Wesenseinheit auflöst. (Der moderne
Idealismus. S. 96 ff.) Der Schlufs aber, eine Steigerung der
niederen zu den höheren Kräften müsse auch in der Natur im
grofsen möglich sein (S. 25), wenn sie innerhalb der menschlichen

Natur sich vollziehe, ist nicht konkludent; denn nach
thomisti8cher Lehre entspringt die vollkommene Thätigkeit des
niederen Vermögens nicht aus einer Steigerung der letzteren ins

1 Dafs unsere Schrift ,,Der moderne Idealismus'1 u. s. w. Fr. nicht
unbekannt geblieben ist, wissen wir aus einem absolut sicheren Anzeichen.
Der moderne Originalphilosoph zieht es indessen vor, unsere Angriffe
auf sein Weltphantasiesystem einfach zu ignorieren, was wohl das
Bequemste ist.



366 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Geistige, aus einer Fortbildung zu diesem, sondern aus einer
Stärkung, die den niederen, sinnlichen Vermögen durch ihre
Verbindung mit den höheren, geistigen Vermögen erwächst.
Der Kritiker des englischen Lehrers hätte sonach, um seinen
Analogieschlufs zu rechtfertigen, zuerst den Nachweis führen
müssen, dafs der Geist, der Intellekt auch der Natur im grofsen
immanent sei, um durch seine Wirksamkeit das Unorganische
zum Organischen, dieses zum Sinnlichen und s. f. zu „steigern".

Dafs die gröfsere Vollkommenheit der inneren Sinne, nämlich

der Schätzungskraft und des Gedächtnisses, sofern jene im
Menschen als partikuläre Vernunft (ratio particularis), dieses
zugleich als Erinnerungsvermögen sich bethätigt, nicht als eine
Steigerung ins Geistige gedacht werden dürfe, erhellt schon
daraus, dafs nach dem englischen Lehrer beide auf das Einzelne,
das eigentliche Objekt der Sinne, beschränkt bleiben. Obgleich
nämlich die genannten Vermögen aufser den sensiblen Formen,
die von den äufseren Sinnen aufgenommen werden, gewisse
„Intentionen", des Vergangenen, des Nützlichen, Schädlichen,
auffassen, so geschieht dies doch nur in partikulärer und
individueller Besonderung, wie der hl. Thomas ausdrücklich bemerkt:
est enim (vis cogitativa s. ratio particularis) collativa intentionum
individualium, und (von der Erinnerung oder reminiscentia):
quasi syllogistice requirendo praeteritorum memoriam secundum
iudividuales intentiones. Über die gröfsere Vollkommenheit
aber, die diesen Vermögen infolge der Verbindung mit dem
Intellekt zukommt, bemerkt derselbe Lehrer: quod illam eminen-
tiam habet cogitativa et memorativa in homine non per id, quod
est proprium sensitivae partis, sed per aliquam affinitatem et
propinquitatem ad rationem universalem, secundum quandam
refluentiam. S. Th. 1 qu. 78 art. 4 c. et ad 5.


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin

