Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Vox FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

—_— O

(3 3 ]

33% b) Argument: Nur durch den realen Unterschied in
der Kreatur wird Gott geniigend von den Geschopfen
unterschieden.

P. Kleutgen! lehrt, in Gott sei zwischen Wesenheit und
Dasein weder ein realer noch ein virtueller Unterschied. Diese
beiden Begriffe hiitten ndmlich, auf Gott angewendet, nicht Ver-
schiedenes, sondern ganz und gar Identisches zu ihrem Inhalte.
Der Unterschied liege nur in der verschiedenen Art und Weise
unserer Auffassung. Darum sel der Unterschied nur ein solcher
in unserm Denken, oder ein pure mentalis, ohne Fundament
in der Sache selber. Dasselbe sagt P. Limb.,> indem er P.
Kleutgen citiert. Der Unterschied zwischen Gott und der Kreatur
besteht also, diesen beiden Autoren zufolge, darin, dals in Gott
weder eine reale noch eine virtuelle Unterscheidung zwischen
der gittlichen Wesenheit und Existenz gemacht werden kann;
in den Geschopfen hingegen ist ein virtueller mit einem Fun-
damente in der Sache anzunehmen. Diese beiden Autoren be-
haupten nun zwar nicht ausdriicklich, dals dieser Unterschied
hinreiche, um den Abstand Gottes von der Kreatur zu wahren.
Allein der Herr Recensent der Limbourgschen Broschiire in den
Stimmen aus Maria-Laach hebt dies ausdriicklich hervor. Aus
der Theorie der genannten Autoren folgt es iibrigens nicht we-
niger klar.

Demgegeniiber behaupten wir, dafs der Abstand Gottes
von der Kreatur durch diesen Unterschied nicht geniigend auf-

t Inst. theol. n. 234, 2 1. c. Seite 6.



328 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

recht erhalten wird, selbst wenn die Theorie in sich richtig
wire. Der hl. Thomas verteidigt den realen Unterschied in
den Geschopfen, um den Abstand Gottes von der Kreatur all-
seitig festzuhalten.

Man erinnere sich, dals wir frither den englischen Lehrer
sagen horten, die Menschen wiilsten nicht, was Gott sei, noch
auch, wie beschaffen sein Dasein, seine Existenz.! Zur eigent-
lichen Kenntnis eines Dinges gelangt man nicht blofs durch
Bejahungen, sondern auch durch Verneinungen. Der Unterschied
dieser beiden Wege besteht darin, dafs man durch Bejahungen,
sobald man die Sache erkennt, weils, was sie in sich ist und
wie sie sich von andern unterscheidet. Durch Verneinungen
weils man blols, dals ein Dirg sich von andern unterscheidet;
allein was es in sich ist, bleibt verborgen. Auf diesem letzteren
Wege voranschreitend haben wir von Gott eine Kenntnis durch
die Beweise aus den Wirkungen.? Daraus folgt, dals Gott eigent-
lich den Geschopfen durchaus undhnlich ist. Zwischen Gott und
der Kreatur gibt es keine solche Ahnlichkeit, dafs beide in
einem (Gemeinsamen iibereinkommen, sondern auf Seite des Ge-
schopfes besteht blofs eine Nachbildung oder Nachahmung. Darum
wird zwar das Geschopf Gott dhnlich genannt, aber nicht um-
gekehrt.® Die Kreatur ahmt Gott nach, soweit sie kann, sie
erreicht ihn jedoch nicht vollkommen.* Denn die Wirkungen,
die hinter ihren Ursachen zuriickbleiben, kommen mit letzteren
weder dem Namen, noch dem Begriffe oder Wesen nach iiber-
ein. Allerdings mufs unter ihnen irgend eine Ahnlichkeit vor-
handen sein. In der Natur des Agens liegt es, dals es =ich
selber Ahnliches hervorbringe, weil jedes Ding thitig ist, insofern
es sich in actu befindet. Die Form oder Kraft der hoheren
Ursache findet sich daher auch einigermafsen (aliqualiter) in der
Wirkung. Allein sie ist in ihnen auf eine andere Art und
nach einem andern Begriffe. Infolge dessen ist die Ursache
eine analoge. Die Sonnenwirme bringt in den Dingen Wéarme

L cfr. 3. contr. Gent. cap. 59. ? cfr. 1. dist. 35. q. 1. a. 4. ad
gum, ¢3 fr. . ¢. in corp. — ib. d. 48. q. 1. a. 1. ad 4um,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 329

hervor, die der Kraft der Sonne einigermafsen &hnlich ist. Die
Sonne ist aber nicht in derselben Weise warm (eadem ratione)
wie die Dinge. Darum ist sie einerseits den Dingen, auf welche
sie ihren Einflufs ausiibt, &dhnlich; anderseits aber wieder un-
dhnlich, weil diese ihre Wirkungen nicht auf dieselbe Art die
Wirme besitzen, wie sie in der Sonne ist. So verleiht auch
Gott den Dingen alle Vollkommenheiten und dadurch hat Er mit
ihnen cine Ahnlichkeit, zugleich aber auch eine Unihnlichkeit.!
Ist das Agens nicht in derselben Gattung wie die Wirkung, so
hat die letztere noch weit weniger Ahnlichkeit mit der Form
des Agens. Daher nimmt sie weder nach demselben Begriffe
der Gattung, noch auch der Art, sondern nur gemils einer ge-
wissen Analogie an der Ahnlichkeit des Agens teil. Auf diese
Weise ist z. B. das Sein allen gemeinsam. In dieser Art sind
alle Dinge Gott &hnlich, insofern sie, als Seiende, vom ersten
und allgemeinen Princip alles Seins stammen.? Gott ist iiber
jeder Gattung, und er bildet das Princip derselben. Das Ge-
schopf ist Gott ahnlich nur gemifs einer gewissen Analogie, in-
sofern Gott ein Seiecndes durch seine Wesenheit, die Kreatur
aber ein solches durch Anteilnahme ist.? Niemals jedoch darf
man eigentlich sagen, dafs Gott dem Geschiopte dhnlich seit
Der Grund davon leuchtet ein. Zwischen der Ursache und dem
Verursachten kann man das Ahnlichkeitsverhiltnis nicht ohne
weiteres umkehren. Dies ist nur moglich in den koordinierten
Dingen. Der Mensch wird niemals seinem Bilde &hnlich ge-
nannt, sondern umgekehrt, das Bild i1st ihm &hnlich, weil die
Form, nach welcher die Ahnlichkeit ins Auge gefalst wird,
frither im Menschen als im Bilde vorhanden ist. Daher sagen
wir nicht, dals Gott den Kreaturen ahnlich sei.

Die Ahnlichkeit der Kreatur mit Gott bleibt in zweifacher
Beziehung zuriick hinter der Ahnlichkeit jener Dinge, die im
univoken oder wesensgleichen Sinne ausgesagt werden. Einmal

t cfr. 1. contr. Gent. cap. 29. 2 1. p. q. 4. a. 5. * L. ¢. ad 2um,
et3ury, <4 ] ¢, ad4um, — 1, dist, 19. q. 1. a. 2° ¢. — ib. dist. 35. q. 1,
a, 4. ad Gum, — jb. dist. 48. q. 1. a. 1, ad 4um, — 1. contr, Gent. cap.
29. —- de veritate . 2. a, 11, ad, 1um, — jb. q. 28. a. 7. ad. 11. —



230 Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

haben Gott und das Geschopf nicht Anteil an einer und der-
selben Form, wie zwei Warme eine und dieselbe Warme be-
sitzen. Was man von Gott aussagt, das hat Er durch seine
Wesenheit, die Kreatur hingegen durch Anteilnahme. Das Ver-
haltnis der Kreatur zn Gott gestaltet sich darum nicht wie
zwischen dem Warmen und Waéarmern, sondern wie zwischen
dem Warmen und der Wiérme, oder zwischen dem, was warm,
und dem, was Wirme ist. Zweitens erreicht die vom Geschopfe
participierte Form nicht das Wesen dessen, was Gott ist, wie
z. B. die Wirme des Feuers nicht das Wesen der Sonnenkraft
erreicht, wodurch die Wiarme hervorgebracht wird. Mehr und
weniger kann nur in einem dreifachen Sinne verstanden werden.
Zunichst nur in Bezug auf die Quantitit des Participierten. So
1st z. B. der Schnee weilser als die Wand, weil die weilse
Farbe vollkommener im Schnee als an der Wand sich findet.
Ubrigens kommen beide in demselben Begriffe und Wesen der
weifsen Farbe iiberein. Ein derartiger Unterschied zwischen
mehr und weniger bewirkt nicht eine Verschiedenheit in der
Species oder Art. Zweitens bedeutet mehr oder weniger, dafs
das eine Wesen etwas durch Anteilnahme, das andere aber
durch seine Quidditdt hat, wie wenn man sagen wiirde, die
(riite sel besser als das Gute. Drittens endlich, indem etwas
dem einen in vorziiglicherem Grade zukommt (modo eminentiore)
als dem andern, wie z. B. der Sonne die Wirme in ausgezeich-
neterer Weise zukommt als dem Feuer. In dieser zweiten und
dritten Bedeutung sagen wir mehr und weniger von Gott und
der Kreatur aus. Diese beiden bilden daher ein Hindernis fiir
die Einheit der Art und die univoke oder wesensgleiche Aussage.!

Diese Sentenzen des englischen Lehrers beweisen, dals dem
Doctor Angelicus der Abstand Gottes von den Geschopfen
moglichst grofs ist. Denn wenn wir alles das, was wir von
den Geschopfen aussagen, von Gott auch negieren konnen in
betrefl des Bezeichnungsmodus,? dann folgt von selber, wie grofs

1 cfr. de potentia q. 7. a. 7. ad 3um  4um jn contrar. — dann
ad 2um_ Jum,

* 1. contr. Gent. cap. 30.



Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 331

der Abstand sein miisse. Und in der That besitzt nach S. Thomas
das Geschopf nur soviel Ahnlichkeit mit Gott, dafs die Aussagen,
die wir von beiden machen, nicht dquivoke, d. h. weder dem
Namen, noch dem Begriffe nach, iibereinstimmen. Ein Zeichen,
wie gering eigentlich diese Ahnlichkeit, und wie weit der Ab-
stand Gottes vom Geschopfe ist. Sie ist eben noch geniigend,
um uns doch ecine, wenn auch unvollkommene, Kenntnis iiber
(Gott zu vermitteln, seine Kxistenz sicher zu stellen und uns
Gott wie im Spiegel schauen zu lassen. Alle Vollkommenheiten
der Geschopfe sind unzureichend, um Gottes Wesen und Dasein,
wie es in sich ist, uns zu vergegenwartigen. Gott gehort einer
ganz andern, einer viel h6hern Ordnung an als die Kreaturen.

Nehmen wir nun einmal die Theorie des P. L. als richtig
an. Zwischen der Wesenheit und dem Dascin der Geschopte
ist nur ein virtueller Unterschied. In der Wirklichkeit, a parte
rei, sind also beide real identisch. Welcher Abstand ist dann
noch zwischen Gottes Wesenheit und der des Geschoptes a parte
rei oder in der Wirklichkeit? Beide sind real identisch mit
ihrer Existenz. Wir sehen darum keinerlei Abstand. Der Unter-
schied wird nur gebildet durch unsern Verstand, hat seinen
Grund nuor in unserer Auffassungsweise. In Gott hat unser
Verstand kein Fundament, um zwischen seiner Wesenheit und
Lixistenz eine Unterscheidung zu machen, wahrend in der Kreatur
ein Fundament vorhanden ist. Allein es handelt sich in dieser
Frage nicht darum, wie wir die Wesenheit Gottes und die
Wesenheit des Geschopfes uns denken, sondern wie sie a parte
rei sind. Unser Denken bewirkt die Dinge nicht, dndert an
denselben nichts, ist vielmehr von den Dingen, wie sie & parte
rei sind, ganz und gar abhingig. So oft wir die Dinge anders
auffassen, als sie in sich sind, wird unser Denken unrichtig. A
parte rei sind also beide Wesenheiten gleich, denn beide sind
real identisch mit ihrem Dasein. Wird demnach diese Theorie
als richtig anerkannt, dann haben wir zwischen Gott und der
Kreatur, wie sie a parte rel sind, gewils mehr als eine blofse
Analogie. Die Ahnlichkeit beider ist so grofs, dals die Aus-
sage univok oder wesensgleich wird.



852 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

An dieser Wahrheit édndert sich auch nichts, wenn man
sagt, die eine Wesenheit sel durch sich, die andere durch eine
dulsere Ursache. Darum bleibe immer der grofse Unterschied
zu Recht bestehen. In der Theorie des P. L. bedeutet ,,durch
sich sein“ soviel als keine wirkende, hervorbringende Ursache
haben. Allein ob ein Ding eine wirkende Ursache habe oder
nicht, kommt in unserer Angelegenheit gar nicht in Betracht.
Wie P. L. selber erklart, handelt es sich darum, ob die Wesen-
heit eine formale Ursache habe, d. h. ob ein existierendes Wesen
formell zugleich das sei, was existiert, und das, wodurch es
existiert, im formellen Sinne. Gottes Wesenheit hat keine for-
male Ursache. In Gott gibt es nicht etwas, das, nach Art der
Form, der gottlichen Wesenheit das Sein, die Existenz, verleiht.
Darum ist in Gott das, was existiert, real identisch mit dem,
wodurch es da ist. Die Kreatur hingegen, so lehrt P. L. von
Zeit zu Zeit, existiert nicht ,durch sich®, sie hat also etwas in
sich, was, ndchst der Form, der Wesenheit des (reschipfes das
Sein verleiht. Ist dies blofs richtig geméls unserer Auftassung?
Oder trifft es in dem existierenden Wesen selber zu? Im ersten
Falle wissen wir immer noch nicht, wie die geschaffene existente
Wesenheit in sich ist, sondern einfach nur, wie wir sie uns
denken. Wo ist nun der Priifstein, um zu erfahren, ob dieses
unser Denken auch in der That richtig oder unrichtig, d. h. der
Sache selber entspricht? Offenbar mufs es die Voraussetzung
sein, dals die kreatiirliche Wesenheit mit der gottlichen nicht
im univoken, sondern nur im apalogischen Sinne iibereinkomme.?
Die Kreatur, richtiger gesprochen, die Existenz des Geschipfes,
kommt mit dem Sein Gottes dem Namen nach iiberein, denn,
bemerkt S. Thomas, das Sein als solches ist nicht verschieden.
Sind Wesenheit und Existenz der Kreatur real identisch, so
kommen sie auch dem Begriffe oder dem Wesen nach iiberein.
Der Begriff von Gott besagt, dals seine Wesenheit real identisch
ist mit der Existenz. Aus diesem Grunde, lehrt der eng-
lische Meister, ist Gott ein Seiendes ,durch sich®“. Aber auch

1 Dxe "é,r-ldere Ursache haben wir in der ersten Hilfte des 2. Artikels
ausfithrlich behandelt.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 333

im Geschopfe sind nach der Theorie des P. L. Wesenheit und
Existenz real identisch. Daraus folgt, dals sie auch dem Be-
griffe nach, was die Sache betrifft, ndmlich & parte rei, iiber-
einkommen. Darum mufs die Aussage eine univoke sein. Will
man blofs die Folgerungen bestreiten und sagen, Gottes Wesen-
heit sei ,,durch sich selber®, die der Kreatur ,,durch ein anderes*,
so beruht das auf Inkonsequenz. KEin Wesen, dessen Existenz
real identisch ist mit der Wesenheit, ist durch seine Quidditét,
also ,durch sich“. Dies besagt aber nicht, dals die Wesenheit
sich selber hervorgebracht habe. Erinnern wir uns noch einmal
an die Worte des P. Kleutgen:! , Denken wir uns aber jenes
Wesen, das durch kein anderes in die Wirklichkeit gesetat,
sondern durch sich selbst ewig da ist; so mufs in ihm die
Wesenheit, Grund des Daseins selber sein. Dies kann sie aber
nicht in der Weise sein, in welcher sie in andern Wesen der
Grund von Kréiften und Erscheinungen ist, so namlich, dafs das
Dasein aus ihr hervorginge, und wie i1hre erste Erscheinung
wiare. Denn wenn wir den Begriff des Daseins festhalten, so
wiirde es purer Unsinn sein, von einem Hervorgehen des Daseins
aus der Wesenheit zu reden. Nur insofern also kann die
Wesenheit, Grund des Daseins sein, als sie das Dasein ein-
schliefst, und es folglich dem, welcher durch sich ist, so eigen-
timlich ist, da zu sein, als es dem Menschen eigentiimlich ist,
Mensch zu sein. In dem, der durch sich ist, miissen demnach
Wesenheit und Dasein schlechthin Eins sein.

In dem, der durch sich ist, sind also Wesenheit und Existenz
schlechthin Eins. Und warum dies? Weil die Wesenheit der
Grund des Daseins ist und zwar in der Weise, dafs sie das
Dasein einschlieflst. Betrachten wir nun die existente Kreatur.
Nach der Theorie des P. L. sind Wesenheit und Existenz in
ihr real identisch. Sie sind also auch a parte rei schlechthin
Eins. Denn was real identisch ist mit einem andern, das ist
gewils mit ihm schlechthin Eins. Sind beide real identisch,
dann muls die Wesenheit das Dasein einschliefsen. Wir konnen

! Phil. d. Vorz. 2. B. 2. Aufl., Seite 5Y. n. 573.



334 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

uns keinen andern Modus der realen Identitit denken. Wenn
aber das, dann ist die Wesenheit der Grund des Daseins.
Jenes Ding nun, in welchem die Wesenheit, der Grund des
Daseins ist, das Dasein einschliefst, ist durch sich. Folglich
ist die Kreatur, deren Wesenheit real identisch ist, mit dem
Dasein durch sich und nicht durch ein anderes. Daraus ergibt
sich, dafs nur Inkonsequenz die Behauptung aufstellen kann, in
den Greschdpfen seien Wesenheit und Dasein real identisch, und
das Dasein der Kreatur stamme trotzdem von einem andern.
Sind Wesenheit und Dasein real identisch, dann ist es dem
Menschen ebenso notwendig zu existieren, als es ihm notwendig
1st, Mensch zu sein, denn die konstitutiven Principien der mensch-
lichen Wesenheit schlielsen auch die Existenz ein, weil sie mit
ihr real identisch sind. Die Aussage von Gott und den Krea-
turen ist darum nicht eine analoge, sondern eine univoke.
Der englische Lehrer bestreitet aber auf das entschiedenste,
dafs von Gott und der Kreatur ctwas im ,univoken” Sinne aus-
gesagt werden konne. Der Beweis dafiir lautet, wie wir gehort
haben:! , Die Kreaturen nehmen das, was in Gott einfach und
allgemein ist, geteilt und partikuldr auf. In Gott sind
Wesenheit und Existenz real einfach oder Kins, somit miissen
sie in der Kreatur geteilt sein.“ Der hl. Thomas sagt kein
Wort davon, dals wir uns dies blols so denken, dals es blofs
unserer Auffassungsweise nach sich so verhalte. Sein Beweis
hat vielmehr die Geschopfe im Auge, wie sie thatsdchlich sind.
Daraus ergibt sich also, dals dem Doctor Angelicus der reale
Unterschied in den Geschopfen von sehr grolser Wichtigkeit ist.
Dieser Unterschied begriindet eigentlich den Abstand Gottes von
den Kreaturen. Ohne diesen Unterschied sind Gott und die
Geschopfe der Sache nach gleich, der Unterschied besteht
nur in unserer Auffassung, dhnlich wie das Wirmere vom Warmen
unterschieden ist. In diesem Falle wire nicht nur die Kreatur
Gott, sondern auch Gott der Kreatur dhnlich. Dies ist daher
der Grund, warum S. Thomas so oft des realen Unterschiedes

1 1. contr. Gent. cap. 22. ratio 1a,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 339

erwahnt und warum er dann jedesmal die Wesenheit und Exi-
stenz Gottes als den Gegensatz zu der Wesenheit des Geschopfes
hinstellt.

Wir sagten vorhin, der Abstand zwischen Gott und den
Geschopfen werde nicht gehérig gewahrt dadurch, dafs man in
den Geschopfen zwischen Wesenheit und Dasein einen virtuellen
Unterschied mit einem Fundamente in der Sache annimmt, in
Gott hingegen keinen solchen Unterschied, auch wenn diese
letztere Ansicht richtig wére. Sie ist es aber in der That nicht,
Nach der Lehre des hl. Thomas mufs man in Gott ebenfalls
zwischen seiner Wesenheit und Existenz einen virtuellen Unter-
schied machen. Ebenso haben wir dafiir ein Fundament in der
Sache selber. 1, Licet in Deo non sit compositio, ut in eo aliquid
sub alio intelligi possit, tamen secundum intellectum nostrum
seorsum accipimus esse ejus et substantiam ipsius sub esse
ejus existentem, ut huic subsistens dicatur.“ An einer andern
Stelle sagt S. Thomas: 2,,Cum essentia divina secundum in-
tellectum sit prius, quam esse suum, et esse prius quam
aeternitas, sicut mobile est prius motu, et motus prior tempore,
dicetur ipse Deus esse causa suae aeternitatis, secundum modum
intelligendi, quamvis ipse sit sua aeternitas secundum rem.”
Ferner: % In Deo omnia sunt unum re, praeter ingenerationem,
generationem et processionem, quae copstituunt personas re di-
stinctas. Non autem oportet, quod quidquid praeter ista
de Deo dicitur, sit unum ratione.“ 4,Essentia et suppo-
situm sunt in Deo idem re, nihilominus tamen differunt
ratione sicut de attributis dictum est.“ ?,(Deus) per suum
esse non tantum est, sed aliquid est. Nec differt in eo ,,quo
est“ et ,aliquid esse®, nisi per modum significandi, vel ratione
sicut supra dictum est.“ 6,Licet primum principium sit unum
simplex re, sunt tamen in eo plures rationes perfectionum, scilicet
sapientiae, vitae et hujusinodi, secundum quas diversae per-
fectiones re differentes in creaturis causantur.”

1 de potentia ¢. 9. a. 8. ad 6um, 2 1, dist. 19. q. 2. a. 1. ad 1um,
? 1. dist. 2. q. 1. a. 2. ad 6um, 4] ¢ a, 4. ad 2um, 5 1, dist. 8. qu. 4.
a. 1. ad 2um, ¢ 1, dist. 2. q. 1. a. 1. ad 1um,
Jahrbuch fiir Philosophie ete, V1.

£
(24



336 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Es unterliegt aber gar keinem Zweifel, dals der englische
Lehrer auch in Gott einen virtuellen Unterschied mit einem
Fundamente in der Sache anerkennt. Sprédche indessen der
Doctor Angelicus an den angefiihrten Stellen auch nicht aus-
driicklich vom Unterschiede zwischen der Wesenheit und dem
Dasein, so miilste er doch aus dem Grundsatze, welchen der
Heilige aufstellt, notwendig folgen. Der englische Lehrer sagt
ndmlich: 1, In Gott ist Weisheit, Giite etc. und jedes von diesen
ist die gottliche Wesenheit selbst. Daher sind alle der Sache
nach Kins. Weil aber jedes derselben gemils des wahrsten
Begriffes in Gott ist, der Begriff der Wesenheit aber nicht der
Begrift der Giite als solcher ist, deshalb folgt, dals sie dem
Begriffe nach sich unterscheiden, und dies nicht blofs von
seiten des Denkenden, sondern aus der Eigentiimlichkeit der
Sache selber (ex proprietate ipsius rei).“ Nun ist klar, dafls
der Begriff der Wesenheit als soicher vom Begriffe des Daseins
als solchem sich unterscheidet. Die Wesenheit fassen wir als
das, was existiert, das Dasein aber ist das, wodurch die
Wesenheit da ist. Die Existenz ist der formelle innere Grund,
dafs die Wesenheit wirklich da ist oder existiert. Sie unter-
scheiden sich also nicht durch unser Denken allein (non tantum
ex parte ratiocinantis), sondern aus der Eigentiimlichkeit der
Sache, mit andern Worten, wir haben dafiir ein Fundament
in Gott selber. Die Begriffe sind folglich nicht synonym.

Woher kommt es, dals wir auch in Gott diesen virtuellen
Unterschied machen miissen? Dariiber gibt uns 8. Thomas eben-
falls Aufschlufs. 2,,Die Mehrheit der Begriffe iiber Gottes Wesen
und seine Eigenschafien folgt notwendig daraus, dals Gott unsere
Denkkraft iibersteigt. Unser Verstand ist némlich unfahig, durch
einen Begriff die verschiedenen Arten von Vollkommenheiten zu
denken. Zunéchst schopft unser Verstand seine Kenntnisse aus
den Kreaturen, in welchen, gemils der verschiedenen Formen,
verschiedene Arten von Vollkommenheiten sich finden. Dann
wird das in Gott Geeinte und Einfache in unserm Verstande

1lLea 2. ¢. 21 ec a. 8 c



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 337

vervielfaltigt, und dies selbst dann, wenn wir die Kenntnisse
unmittelbar von Gott erhielten. Da nun Gott gemils einer und
derselben Sache in jeder Weise vollkommen ist, so kann unser
Verstand nicht durch eine Auffassung die ganze Vollkommenheit
begreifen, folglich auch nicht benennen. Er muls darum ver-
schiedene Begriffe iiber Gott sich bilden, wie auch verschiedene
Namen, wmit welchen jene Begriffe bezeichnet werden. Jene
Namen sind jedoch nicht synonyme, weil sie verschiedene Be-
griffe bezeichnen. Konnte unser Verstand Gott in sich selber
schauen, dann konnte er jenem Begriffe einen Namen zuteilen,
wie es im Jenseits der Fall sein wird. Indes wiirde jener eine
Name nicht eine Eigenschaft allein bezeichnen, sondern auch
alles andere Bezeichnete in sich schliefsen. Wollte nun der
Verstand, Gott durch seine Wesenheit schauend, die Sache,
welche er sieht, namentlich bezeichnen, und mittelst des Begriffes,
den er von der Sache hat, benennen, so miifste er auch dann
noch mehrere Namen gebrauchen. Denn es ist unmoglich, dafs
die Auffassung des geschaffenen Verstandes die ganze Voll-
kommenheit der gottlichen Wesenheit vergegenwartigt. Daher
wiirde er, eine Sache schauend, von ihr mehrere Begriffe sich
bilden und mit verschiedenen Namen belegen. Die Mehrzahl der
Namen stammt also daher, dafs Gott unsern Verstand iiberragt.
Es ist einerseits die Fiulle seiner Vollkommenheit, andererseits
die Unmoglichkeit, dals der Verstand diese Fiille begreift. Daraus
folgt, dafs die Mehrheit jener Begriffe ihren Grund nicht blofs
in unserm Verstande hat, sondern auch in Gott, weil seine Voll-
kommenheit jeden unserer Begriffe iibersteigt. Dieser Mehrzahl
unserer Begriffe entspricht folglich etwas in der Seele, in Gott,
nicht zwar eine Mehrheit der Sache selber, sondern die Voll-
fillle der Vollkommenheit.”

Wir horen also den hl. Thomas klar und deutlich den
virtuellen Unterschied cum Fundamento in re in Bezug auf
Gott vortragen. Das Argument des P. Kleutgen, dals bei der
Anpahme eines virtuellen Unterschiedes die Wesenheit wie eine
Potenz sich verhalte, beweist nur, dafs kein realer Unterschied
angenommen werden diirfe. Auf die Frage, ob der Name:

a2



338 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

,Person“ von Gott eigentlich ausgesagt werden konne, antwortet
S. Thomas, dals ,man es thun konne.“! Dagegen erhebt er nun
folgende Schwierigkeit. Der Begriff: ,,Person schliefst ja in
sich, dals ein Wesen einer Eigenschaft unterstehe (substat,
subsistit). Man diirfe aber eigentlich nicht sagen, dafs Gott
irgend einer Eigenschaft, die in ihm ist, unterstehe. Der eng-
lische Lehrer erwidert, der Sache nach sei in Gott nichts unter
einem andern, wohl aber geméls unserer Auffassung, insofern
wir ihn als einer Eigenschaft, sei es eine personliche oder eine
wesentliche, unterstehend denken. Weil jedoch in der Wirklich-
keit (re) nichts in Gott unter einem aundern ist, deshalb sage
Richard von Sanct Victore, dals die gottlichen Personen nicht
subsistieren, sondern existieren. Dasselbe Princip kommt
auch in unserer Frage zur Geltung.?

Aus der Lehre des hl. Thomas, dals zwischen der Wesenheit
und FExistenz in Gott ein virtueller Unterschied angenommen
werden miisse, ergibt sich eine hochst wichtige Folgerung be-
ziiglich des realen Unterschiedes in den Geschopfen. Sind
Wesenheit und Dasein in den Geschépfen nur virtuell unter-
schieden, dann ist der Abstand Gottes von der Kreatur sehr
gering. In beiden ist der Unterschied ein virtueller mit einem
Fundamente in der Sache. Die Aussage darum univok, nicht

1 1. dist. 23 q. 1. a. 2. ad 3um,

2 An einer andern Stelle sagt S. Thomas: ,Non oportet quod esse
essentiae divinae sit ad aliud se habere. Quia illud esse in quo pater-
nitas et essentia uniuntur, significatur ut esse quod est actus essen-
tiae. Non autem uniuntur in esse, quod significat definitio rei.
Dico igitur, quod cum dicitur: ,ad aliquid sunt, quorum esse est ad aliud
se habere®, intelligitur esse, quod est quidditas rei, quae definitione
significatur. Quia ipsa natura relationis, per quam constituitur in tali
genere, est ad aliud referri, et non intelligitur de esse, quod est actus
essentiae. Hoc enim esse habet relatio ex his, quae causant ipsam
in subjecto, secundum quod esse non refertur ad aliud, sed ad subjectum,
sicut et quodlibet accidens.“ 1. dist. 33. q. 1. a. 1. — Das Sein, die
Existenz hat also nicht Beziehung zur wirkenden Ursache, sondern
zum Subjekte. Die Kreaturen sind also nicht deshalb, weil sie
hervorgebracht wurden, sondern weil das Sein im Subjekte, in
der Wesenheit ist.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 339

analog. Es folgt aber noch ein direkterer Beweis fiir den realen
Unterschied in den Kreaturen aus den Argumenten des heiligen
Thomas. Der Doctor Angelicus schreibt irgendwo:1 ,,Weil der
Begriff der Weisheit vom Begriffe der Giite in Gott sich unter-
scheidet, deshalb sind in den Geschopfen die Weisheit und Giite
nicht blofs dem Verstande nach, sondern auch der Sache
nach unterschieden. In Gott sind beide real identisch, in der
Kreatur hingegen sind sie nicht geméls unserer Auffassung,
sondern real unterschieden.“2 -

34°% ¢) Argument: Gott lifst sich in keine Gattung ein-

reihen; jede Kreatur aber steht unter der Gattung
und Art, weil Wesenheit und Dasein in ihr real
unterschieden sind.

Eine notwendige Folge dieses grofsen Abstandes der Wesen-
heit Gottes von der Kreatur und der analogen Aussage ist auch
die, dals Gott keiner Gattung angehort. Hieriiber schreibt der
englische Lehrer:3 ,Quidquid est in genere substantiae, aut est
sicut generalissimum, aut est sicut contentum sub ipso. Sed Deus
non est in genere substantiae sicut generalissimum quia praedi-
caretur de omnibus substantils, nec etiam sicut contentum sub-
stantiae, quia adderet aliquid, scilicet genus ef ita non esset
divina essentia simplicissima. KErgo Deus non est in genere
substantiae. Quidquid est in genere, habet esse suum deter-
minatum ad illud genus. Sed esse divinum nullo modo termi-
natum est ad aliquod genus. Quinimo comprehendit in se
nobilitates omnium generum. KErgo Deus non est in genere

11, dist. 22, q. 1. a. 3. ad 3um und 4um,

* Wenn Dr. Rittler (Programm Seite 112) schreibt, fiir die Fest-
stellung der Lehre des hl. Thomas sei der Gedankenunterschied in Gott
nicht ohne Belang, so glauben wir, dals die Bezeichnung etwas zu
schwach ausgefallen ist. Wir halten den virtuellen Unterschied in Gott
zur Feststellung der Lehre des hl. Thomas iiber den realen Unterschied
in den Kreaturen fiir sehr wichtig. Die Griinde dafiir haben wir soeben
dargelegt. Der Herr Autor verteidigt tibrigens mit der Sentenz des eng-
lischen Lehrers ebenfalls den virtuellen Unterschied mit dem Fundamente
in der Sache selber.

3 1, dist. 8. qu. 4. a. 2.



340 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

substantiae. Hujus autem ratio quadruplex assignatur. Prima
ponitur in littera ex parte nominis sumpta. Nomen enim sub-
stantiae imponitur a substando. Deus autem nulli substat. Se-
cunda sumitur ex ratione ejus quod est in genere. Omne enim
hujusmodi addit aliquid supra genus. Et ideo illud quod est
summe simplex non potest esse in genere. Tertia ratio subti-
lior est Avicennae. Omne quod est in genere, habet quiddi-
tatem differentem ab esse, sicut homo. Humanitati enim
ex hoc quod est humanitas, non debetur esse in actu.
Potest enim cogitari humanitas et tamen ignorari an aliquis homo
sit. Kt ratio hujus est, quia commune, quod praedicatur de his,
quae sunt in genere, praedicat quidditatem, cum genus et
species praedicentur in eo quod quid est. Illi autem quidditati
non debetur esse, nisi per hoc, quod suscepta est in hoc
vel illo. Et ideo quidditas generis vel speciei non communi-
catur secundum unum esse omnibus, sed solum secundum unam
rationem communem. Unde constat, quod esse suum non
est quidditas sua. In Deo autem esse suum est quidditas
sua, aliter enim accideret quidditati, et ita esset acquisitum
sibi ab alio, et non haberet esse per essentiam suam. E¢t
ideo Deus non potest esse in aliquo genere. Quarta causa est
ex perfectione divini esse, quae colligit omnes nobilitates omnium
generum. Unde ad nullum genus determinatur.“

Die gegen den Artikel erhobenen Schwierigkeiten beant-
wortet S. Thomas in folgender Weise:! , Gott ist schlechthin nicht
ein Accidens, man kann ihn jedoch so recht eigentlich auch nicht
eine Substanz nennen. Der Name Substapz kommt vom Unter-
stehen (substare), und iiberdies bezeichnet Substanz eine Quid-
ditdt, die von ihrem Dasein unterschieden ist. Im
weiteren Sinne ist Gott eine Substanz, aber er iibertrifft jede
kreatiirliche Substanz, so dafs die Aussage nicht univok, sondern
nur analog ist. Dies ist ein weiterer Grund, warum Gott nicht
einer Gattung angehort, weil ndmlich von ihm und andern nichts
univok ausgesagt wird. In jeder Gattung mufs eine Quidditdt

1], ¢. ad 1wm ynd 2um,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 341

bezeichnet werden, in deren Begriffe nicht das Sein liegt.”
Die hier vorgetragene Lehre wiederholt S. Thomas in einem
andern seiner Werke.! Nichts ist in der Gattung auf Grund
seiner Existenz, sondern inkraft seiner Quidditat, denn das
Sein ist einem jedem Dinge eigentiimlich und unterscheidet sich
vom Sein jedes andern. Das Wesen der Substanz hingegen
kann ein gemeinsames sein. Dies ist der Grund, warum der
Philosoph behauptet, das Seiende (ens) konne nicht Gattung sein.
Nun ist aber Gott das Sein selber. Er kann folglich nicht in
der Gattung sich befindeu.

Ferner muls jedes Wesen, das einer Gattung angehort,
zusammengesetzt sein aus Materie und Form, oder aus Potenz
und Akt. In Gott kann dies nicht stattfinden. Darum ist er
auch nicht in der Gattung.2 Die eigentliche Definition der Substanz,
auch wenn es die allgemeinste Gattung wire, miifste lauten:
die Substanz- ist jene Sache, deren/Q,uidditéit es zukommt, nicht
in einem andern zu sein. ' Diese Definition findet aber keine
Anwendung auf Gott, weil er keine Wesenheit aufserhalb des
Daseins hat. Gott ist nicht in der Gattung, weil in ihm sich
nicht Potenz und Akt finden. Denn in allen Dingen, die einer
Kategorie, einem Priddikamente angehoren, ist etwas im Akte
und etwas in der Potenz. Darum ist dieses die allgemeine Ein-
teilung des Seienden, weil sie in jeder Gattung des Seienden
angetroffen wird und ohne sie kein Ding in der Gattung ist.
Einer Gattung gehort also jenes Wesen an, welches auf einen
speciellen Seinsmodus bestimmt und eingeschrinkt ist. Deter-
miniert wird aber die Potenz durch den Akt. Folglich ist all
dasjenige in einer Gattung, was Potenz und Akt hat. In
allen Wesen aber, das Erste ausgenommen, sind Akt und Potenz.
Darum sind alle, aufser Gott, in der Gattung.®? Hiervon sind
auch die separierten Substanzen nicht ausgeschlossen, denn die
Wesenheit derselben ist die Potenz und das Sein bildet den
Akt. Da im Engel nur die Wesenheit und das Sein vorhanden

1 de potentia. q. 7. a. 3.
2 1. c. ad 14um,
8 Opus c¢. 42. de genere cap. 3. — Compend. th. cap. 12.



242 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

sind, muls die Gattung und Art von der Wesenheit genommen
werden.! TUm dies zu begreifen, dazu dient die Sentenz des
Avicenna. Dieser Autor behauptet ndmlich, dals jene Dinge
einer Gattung angehbren, deren Sein ,ein anderes” ist als die
Wesenheit. Denn jedes Ding dieser Art hat eine an sich be-
stimmte Natur. Es kann daher vom Verstandesakte, der die
Intentionen von Gattung und Art formiert, begriffen werden.
In Bezug auf Gott vermag der Verstand dies nicht zu thun,
denn Gottes Sein ist nicht ,,ein anderes® als die Wesenheit.
Die getrennten Substanzen sind also ebenfalls in der Gattung
der Substanz, welche die erste Gattung ausmacht. Der Grund
davon ist darin zu suchen, dals ihr Sein ein anderes ist
als die Substanz oder Quidditdat, in sich jedoch, nicht in
einem andern.“?2

Wir fiirchten unsere geehrten Leser mit den Citaten aus
S. Thomas zu langweilen. Indes glauben wir, dafls es unbedingt
notwendig ist, die Lehre des hl. Thomas aus seinen eigenen
Werken kennen zu lernen. Uberall hebt der englische Meister
denselben Grund hervor, warum Gott keiner Gattung angehire,
ndmlich: weil in Gott Wesenheit und Existenz identisch
sind. Im Buche contra Gentes® kehrt dieser Grund dreimal
wieder in einem und demselben Kapitel. Gott ist weder in der
Gattung des Accidens, noch in jener der Substanz. Ersteres ist
von selber klar, letzteres ldlst sich leicht beweisen. Die Substanz,
welche Gattung ist, ist nicht das Dasein selber. In diesem
Falle wire jede Substanz ihr eigenes Dasein, dieses folglich
nicht von einem andern verursacht. Das Wesen der Gattung
findet sich in allen der Gattung unterstehenden Dingen. Keine
Substanz wire somit von einem andern verursacht, was nicht
zugegeben werden darf. Gott hingegen ist sein eigen Dasein.
Er ist folglich nicht in irgend einer Gattung. Was einer Gattung
angehort, ist verschieden von andern derselben Gattung inkraft
des Daseins (secundum esse), sonst konnte man die Gattung

1 cfr. 1. c. cap. 4.
2 ¢fr, 1. c. cap. 5.
3 1, contr. Gent. cap. 25. ratio 2a, 3a, 4a,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 343

nicht von mehreren aussagen. Alle Dinge derselben Gattung
miissen aber in der Quidditit der Gattung iibereinkommen, weil
die Gattung quidditativ (in quod quid est) ausgesagt wird. Dar-
aus folgt, dals die Existenz jedes einer (Gattung angehorenden
Dinges aufserhalb der Quidditit der Gattung liegt. It Bezug
auf Gott ist dies jedoch ganz und gar unmoglich. Er ist somit
nicht in der Gattung. Kein Ding ist infolge seines Daseins
in der Gattung, sondern auf Grund seiner Wesenheit (per
rationem suae quidditatis). Die Quidditdt Gottes aber ist das
Dasein selber. Darum ist Gott auch nicht in der Gattung.

Mit diesen Argumenten des Doctor Angelicus wollen wir
unsere Behauptung abschliefsen. Abermals hat es sich gezeigt,
dafs 8. Thomas iiberaus grofsen Wert legt auf den realen
Unterschied zwischen der kreatiirlichen Wesenheit und Exi-
stenz. Ja, dieser Unterschied ist dem englischen Lehrer ent-
scheidend dafiir, dals Gott nichts mit dem Geschopfe gemein
hat, unter keine Gattung oder Art fillt. Gottes Wesenheit ist
real identisch mit dem Dasein: Er ist darum das Sein, nur
das Sein. Nichts jedoch ist in der Gattung oder Art durch
das Sein, sondern durch die Quidditdt. Hingegen mufls jedes
Ding, das unter der Gattung der Substanz steht, real zusammen-
gesetzt sein. Denn das, was im Pradikamente der Substanz
ist, subsistiert in seinem Dasein, und sein Dasein mufs ,ein
anderes® sein, als es selber ist. Wére dem nicht so, so konnte
es sich nicht durch das Sein unterscheiden von jenen Dingen,
mit welchen es vermoge der Quidditat iibereinkommt. Dies ist
aber notwendig fiir alle, die direkt im Priddikamente sind. Dar-
aus folgt, dafs alles, was direkt im Priddikamente ist, zusammen-
gesetzt sein mufs wenigstens aus dem Dasein und dem Suppo-
situm (quod est).! Hitte S. Thomas nur den virtuellen Unter-
schied, nicht den realen im Auge, so wiare nicht zu begreifen,
warum Gott keiner Gattung, wenigstens der Gattung der Substanz
angehoren soll. Einen virtuellen Unterschied verteidigt der
englische Lehrer auch in Gott und er hebt ausdriicklich hervor,

t cfr. de veritate qu. 27. a. 1. ad 8am, wo das Wort real aus-
driicklich angegeben ist.



344 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

dals wir dafir ein Fundament in Gott selber haben. Gott ist
somit in keiner Grattung, weil seine Wesenheit, durch welche
iberhaupt jedes Ding in der Gattung ist, sich nicht real von
ihrem Dasein unterscheidet. Jegliches (eschopf ist in der
Gattung, weil die Wesenheit sich real von der Existenz unter-
scheidet. Gott ist das reine lautere Sein. Das Sein aber ist
weder selber Gattung, noch wird es zur Bezeichnung einer
Gattung verwendet, wie Avicenna bemerkt. Denn das, was in
einer Gattung iibereinkommt, kommt nicht auch zugleich in
einem Sein iiberein, sondern in der gemeinsamen Natur.! Durch
,sich existieren® ist darum nicht die Definition der Substanz,
denn dadurch wird nicht die Quidditdt aufgezeigt, sondern das
Sein derselben, Allein die Quidditdt ist nicht ihr Sein, sonst
konnte sie ja nicht die Gattung bilden. Das Sein ist niemals
gemeinsam nach Art der Gattung, weil alle, die einer Gattung
angehoren, ihrem Sein nach von einander sich unterscheiden.
Die Definition, oder gleichsam die Definition der Substanz lautet
demnach: die Substanz ist eine Sache, welche das Sein erhalt
(cui esse acquiritur) oder welcher das Sein gebiihrt (cui debetur)
als einer Wesenheit, die nicht in einem andern ist.?2 Sagt man
also von Gott, er sei von allen Kreaturen generisch verschieden,
so ist dies nicht so zu verstehen, als wire Gott in einer andern
Gattung, sondern so, dals er durchaus aulserhalb jeder (zattung
steht.3 Daraus folgt noch weiter, dals Gott auch nicht Art ist,
oder Individuum, oder dafs er eine Definition hat oder irgend
eine Differenz. Denn jede Definition besteht aus der Gattung
und Art. Man kann darum iiber ihn auch keinen Beweis fiihren,
ausgenommen einen solchen, der aus den Wirkungen abgeleitef
wird. Jeder eigentliche Beweis, der das Wesen angibt (propter
quid), hat die Definition zum Medium.* Richtig gesprochen darf
man daher auch nicht sagen, Gott sei von allen andern Dingen

1 cfr. 8. dist. 11. q. 1. a. 2, ad 2um,

2 ofr. 4. dist, 12. q. 1. a. 1. q. 1. ad 2um, de potentia qu. 7. a. 3.
ad 4um,

3 de potentia q. 7. a. 5, ad 3um,

4 1. ¢. in corp.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 345

durch etwas verschieden (quod differt), sondern er sei durch
sich selber verschieden (est diversus).!

35% d) Argument: Gott allein ist einfach; jede Kreatur

hingegen zusammengesetzt aus der Wesenheit
Menschheit und dem Dasein.

Der hl. Thomas stiitzt seinen Beweis, dals Gott keiner
Gattung angehore, auf die Thatsache, dals Gott das Sein ist,
nur das Sein (esse tantum). Dieses reine lautere Sein ist Gott
darum, weil das Sein in ihm mit keiner Potentialitit vermischt
erscheint, Gott folglich in jeder Hinsicht einfach ist. Der heil.
Thomas lehrt diesbeziiglich folgendes.

2,Necesse est enim, quod omnis substantia simplex subsi-
stens, vel ipsa sit suum esse, vel participet esse. Substantia
autem simplex, quae est ipsum esse subsistens, non potest esse
nisi una, sicut nec albedo, si esset subsistens, posset esse nisi
una. Ompis ergo substantia, quae est post primam substantiam
simplicem, participat esse. Omne autem participans componitur
ex participante et participato, et participans est in potentia
ad participatum. In omni ergo substantia quantumcunque sim-
plici, post primam substantiam simplicem, est potentia essendi”
8,0mne enim, quod non est suum esse, participat esse a
causa prima, quae est suum esse.“ ,,Duratio omnis attenditur
secundum quod aliquid est in actu. Tamdiu enim res durare
dieitur, quamdiu in actu est et nondum est in potentia. Esse
autem in actu contingit dupliciter. Aut secundum hoe, quod
actus ille est incompletus et potentiae permixtus, ratione cujus
ulterius in actum procedit. Kt talis actus est motus. KEst enim
motus actus existentis in potentia secundum quod hujusmodi
ut dicit Philosoph. Aut secundum quod actus non est permixtus
potentiae, nec additionem recipiens perfectionis. Et talis actus
est actus quietus et permanens. KEsse autem in tali actu con-
tingit dupliciter. Vel ita quod ipsum esse actu, quod res habet,
sit sibi acquisitum ab alio. Et tunc res, habens tale esse,

1], ¢c. ad 2um,
2 Physic. 8. 21. pag. 449. n: 13. ed. Rom, 1884,
1 e n. 14



346 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

est potentialis respectu hujus actus, quem tamen perfecte
accepit. Vel esse actu est rei ex seipsa, ita quod est de
ratione quidditatis suae. Et tale esse est esse divinum,
In quo non est aliqua potentialitas respectu hujus actus.
Sic igitur patet, quod est triplex actus. Quidam, cui non sub-
sternitur aliqna potentia. Et tale est esse divinum et operatio
ejus. Kt huic respondet loco mensurae aeternitas. Est alius
actus, cui substat potentia quaedam, sed tamen est actus
completus acquisitus in potentia illa. Et huic respondet aevum.
Est antem alius, cui substernitur potentia, et admiscetur
sibi potentia ad actum completum secundum successionem, addi-
tionem perfectionis recipiens. Kt huic respondet tempus. Cum
igitur unicuique rei respondeat propria mensura, oportet quod
secundum conditionem actus mensurati, accipiatur essentialis
differentia ipsius mensurae.“ 1,Sicut adtem motus est actus ipsius
mobilis, inquantum mobile est; ita esse est actus existentis,
inquantum ens est. Unde quacunque mensura mensuretur esse
alicujus rei, ipsi rei existenti respondet nunc ipsius durationis
quasi mensura. Unde per nunc aevi mensuratur ipsum existens,
cujus mensura est aevum. Bt per nunc aeternitatis mensuratur
illud ens, cujus esse mensurat aeternitas. Unde sicut se habet
quilibet actus ad id, cujus esse est actus, ita se habet quaelibet
duratio ad suum nunc. Actus autem ille, qui mensuratur tem-
pore, differt ab eo, cujus est actus, et secundum rem, quia
mobile non est motus; et secundum rationem successionis,
quia mobile non habet substantiam de numero sucessivorum, sed
permanentium. Unde eodem modo tempus a nunc temporis differt
dupliciter, scilicet secundum rem, quia nunc non est tempus, et
secundum successionis rationem, quia tempus est successivum, et
non nunc temporis. Actus autem qui mensuratur aevo, scilicet
ipsum esse aeviterni, differt ab eo, cujus est actus, re quidem,
sed non secundnm rationem successionis, quia utrumque sine suc-
cessione est. Kt sic etiam intelligenda est differentia aevi ad
nunc ejus. HEsse autem quod mensuratur aeternitate, est

t efr, 1. dist. 19. qu. 2. a. 1. c.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 347

idem re cum eo, cujus est actus, sed differt tantum
ratione. Kt ideo aeternitas et nunc aeternitatis non differunt
re, sed ratione tantum, inquantum scilicet ipsa aeternitas re-
spicit ipsum divinum esse, et nunc aeternitatis quidditatem
ipsius rei, quae secundum rem non est aliud quam suum
esse, sed ratione tantum.,“!

Es nimmt sich recht sonderbar aus, wenn man diese Stellen
des englischen Meisters liest und dann mif der Behauptung ver-
gleicht, der hl. Thomas habe nirgends den realen Unterschied
zwischen der Wesenheit und dem Sein der Geschopfe verteidigt;
man konne es dahingestellt sein lassen, welcher Ansicht 8. Thomas
gewesen sei! Indessen iibergehen wir diesen Punkt. Die Lehre
des Doctor Angelicus hat uns schon hioreichend beschiéftigt.
Was wir hier betonen miissen, ist, dals S. Thomas aus dem
realen Unterschiede der kreatiirlichen Wesenheit von ihrem
Dasein den groften Abstand Gottes von den Geschopfen darlegt.
Gottes Wesenheit unterscheidet sich von seinem Dasein nicht
real, sondern nur virtuell, oder unserm Denken nach mit einem
Fundamente in der Sache selber. Er ist also sein eigen Dasein,
hat nicht an demselben Anteil, dieses ist vielmehr real identisch
mit ihm. Als notwendige Folge davon ergibt sich dann seine
Einfachheit. Denn jedes Ding, das an dem Sein Anteil hat,
dessen Wesenheit vom Sein sich real unterscheidet, ist zu-
sammengesetzt.2 Die Wesenheit befindet sich daher im Zustande
der Potenz beziiglich ihres Daseins. Etwas Einfacheres als Gott
existiert weder in der Wirklichkeit, noch kann man sich ein
solches denken,® denn er ist lanteres Sein ohne Beimischung
irgend einer Potenz.* Er empfingt also nichts iiber seine Wesen-
heit hinaus, denn seine Wesenheit schliefst jegliche Vollkommenheit
ein. Durch sein absolutes Dasein existiert darum folglich Gott
nicht blofs, sondern er ist auch Etwas, Das, wodurch er ist,
und das Etwassein unterscheidet sich darum nicht sachlich,

l. c. a. 2. c. cfr. 1. dist. 8. q. 2. a. 2. c.
cfr. 1. contr. Gent. cap. 18.

cfr. contr. Gent. cap. 32. n,

1.p. q 9. a. L.

2 w L

e



348 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

sondern nur in Bezug auf den Modus der Bezeichnung, oder
gemials unserer Auffassung.! Mit Recht sagt darum S. Hilarius,
Gott bestehe nicht nach menschlicher Art aus einer Zusammen-
setzung, so dals in ihm ein Anderes sei das, was er hat, und
ein Anderes der, welcher etwas hat.? Sprachlich richtiger sagt
man von Gott, er sei das Dasein, als, er sei das, was ist. Denn
er ist durch seine Wesenheit, und die Bezeichnung, ecin Ding
sei das, was ist, kommt, streng genommen, jenen zu, die an
dem Sein Anteil haben.? Der Name: ,Der ist“ kommt Gott
darum ,eigentiimlich“ zu, weil das Sein in ihm sich rein findet,
nicht vermischt ist mit einer Potenz oder Unvollkommenheit.
Aus der Einfachheit des gottlichen Seins ergibt sich die
weitere Folgerung, dals auch jede andere Zusammensetzung in
Gott verneint werden mufs. Denn, wie Boéthius sagt, kann eine
einfache Form nicht Subjekt sein. Diese Sentenz hat ihre volle
Richtigkeit, wenon eine Form derart einfach ist, dals sie ihr
eigen Dasein bildet, demnach von ihrer Existenz sich nicht real
unterscheidet. Dieses Verhaltnis besteht nun thatsachlich in
Gott, und zwar ausschliefslich in ihm.# Der Grund davon ist
einleuchtend. Keiner Natur, oder Wesenheit, oder Form wird
etwas Fremdes beigefiigt. Dasjenige hingegen, was eine Natur
hat, also der Triger dieser Wesenheit oder Natur oder Form
kann etwas Beigefiigtes in sich haben. Die humanitas z. B. nimm¢
nichts in sich auf, was nicht zu ihrem Wesen gehort. Fiigt
man zu der Definition, durch welche die Wesenheit der Dinge
bezeichnet wird, etwas hinzu, oder lilst man etwas davon weg,
so erhilt man, gleich wie bei den Zahlen, eine andere Art. In
Gott gibt es nun keinen realen Unterschiel zwischen dem Sub-
jekte, welches besitzt, und dem, was es hat (nulla est diffe-
rentia habentis et habiti) oder zwischen dem, der Anteil hat,
und was er durch Anteilnahme besitzt. Er selber ist seine

11, dist. 8. q. 4. a. 1. ad 2um, per suum esse absolutum non tantum
est, sed aliquid est.

? de potentia. q. 7. a. 1. sed contra.

31 ec. a. 2, ad 8um, ‘

i 1. dist. 8. q. 5. a. 2 ad 4um,



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 349

Natur oder Wesenheit, er selber sein Dasein. Es kann ihm
somit nichts Fremdes oder Accidentelles beigefiigt werden. Da-
durch unterscheidet sich aber Gott wesentlich von der Kreatur.
Denn der Mensch, welcher die menschliche Natur hat, kann
noch etwas anderes besitzen, was nicht zur Natur des Menschen
gehort, z. B. die weifse Farbe und dergleichen. Beigefiigtes
dieser Art wohnt nicht der menschlichen Natur (humanitati),
sondern dem Menschen inne. Dieser Unterschied zwischen dem
Besitzer und dem, was er besitzt, findet sich nun in jedem
Geschopfe. In der zusammengesetzten Kreatur ist dieser Unter-
schied ein zweifacher. Das Suppositum oder Individuum hat
die Natur der Art, z. B. der Mensch die menschliche Natur;
iiberdies aber hat es das Dasein (et habet ulterius esse),
denn der Mensch ist weder die humanitas, noch sein eigenes
Dasein. Daher kann im Menschen ein Accidens sein, nicht
aber in der menschlichen Natur oder deren Dasein. In
den einfachen Substanzen hingegen ist nur ein Unterschied,
ndmlich der zwischen der Wesenheit und dem Dasein. In den
Engeln ist jedes Suppositum seine eigene Natur, denn die Quidditét
des Einfachen ist das Einfache selber, wie Avicenna bemerkt.
Allein dieses Suppositum ist nicht sein eigenes Dasein.
Darum ist die Quidditdt selber in ihrem Dasein subsistierend
(est subsistens in suo esse). Daher kann in den Substanzen
zwar kein materielles, wohl aber ein nicht materielles Accidens
sein.! Da also Gott das Sein selber ist, kann er an nichts Anteil
haben, was nicht das Sein selber wire. Denn das Sein kann
an nichts Anteil haben, was nicht es selber ist, weil es nichts
Formelleres oder Einfacheres gibt, als das Sein. Dasjenige, was
ist, kann noch an einem ferneren Anteil haben.? Das ist in
Wahrheit eins, sagt Boéthius, in welchem es keine Zahl gibt.
Dies nun finden wir in Gott, denn wo eine Zusammensetzung,
dort ist auch eine Zahl. Gott ist nicht zusammengesetzt, er ist
vielmehr die Einfachheit selber.® Das Sein ist darum Gott

1 de potentia q. 7. a. 4. c.
2 1. contr. Gent. cap. 23.

-

3 de potent. qu. 7. a. 1. arg. sed contr. 2um_{



350 Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

gegeniiber nicht ein Zufilliges, sondern die subsistierende Wahr-
heit selber, wie S. Hilarius bemerkt.! Darum kann Gott, als
einfache Form, auch niemals Subjekt sein. Aus der Einfachheit
beziiglich der Wesenheit und Existenz folgt mit Notwendigkeit
die Einfachheit in jeder andern Richtung.?

In jedem andern Wesen, aulser dem ersten, hingegen unter-
scheidet sich das, was ist, von dem, wodurch es ist, wie
Boéthius lehrt.?® Denn jedes Ding, das von Gott seinen Ursprung
bhat und zwar in der Verschiedenheit der Natur, erreicht nicht
Gottes Einfachheit. Daraus folgt indessen noch nicht, dafs es
ohne weiteres zusammengesetzt sei. Wir miissen darum eine
doppelte Kreatur unterscheiden. So manche hat ein vollkom-
menes Sein in sich, z. B. der Mensch und desgleichen. Geschéopfe
dieser Art stehen von Gottes Einfachheit in dem Mafse ab, dals
sie eine Zusammensetzung aufweisen. Da ndmlich in Gott allein
das Dasein mit der Quidditdt identisch ist, mufs in jeder Kreatur,
sel sie eine korperliche oder geistige, die Quidditat oder Natur
sich vorfinden, und iberdies das Sein, was sie fiir sich (sibi)
von Gott emptiangt (acquiritur), dessen Wesenheit ihr eigenes
Dasein ist. Auf diese Weise - wird sie zusammengesetzt aus
dem Sein, oder dem, wodurch sie ist, und dem, was sie
ist. Manch andere Kreatur aber hat nicht das Sein in sich,
sondern blofs in einem andern, wie z. B. die erste Materie,
oder iiberhaupt jede Form, oder wie das Universelle. Das Sein
kommt nur jenen Dingen zu, die partikulir in der Wirklichkeit
subsistieren. Ein Geschopf dieser Art ist ebenfalls einfach, nicht
aber zusammengesetzt. Wollte man behaupten, dals es nichts-
destoweniger zusammengesetzt sei aus seiner Natur selber und
den Beziehungen, welche es zu Gott hat, oder zu dem, mit

1 1. ¢c. a. 2. sed contra.

2 In nulla re creata invenitur aliquid simile divinae simplicitati,
ut habens sit id, quod habetur. Hoc enim quod dicitur, quod in Deo
est idem hahens et quod habetur intelligitur de illis, quae habentur per
modum rerum, non auntem de illis, quae habentur per modum inten-
tionum. 1 dist. 33. q. 1. a, 1. ad 2um et Jum,

8 1. dist. 8. q. . a. 1. arg. sed contra.



Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein et_:c. 351

welchen es zusammengesetzt ist, so wiirde die Frage wieder-
kehren iiber jene Beziehungen, ob sie ndmlich eine Sache (res)
seien oder nicht. Bilden sie keine Sache, dann machen sie keine
Zusammensetzung aus. Sind sie Sachen, dann konnen sie nicht
abermals durch etwas anderes, sondern durch sich diese Be-
ziehungen haben (ipsae non referuntur aliis habitudinibus, sed
seipsis). Denn das, was durch sich eine Beziehung ist, wird
nicht wiederum durch eine andere Relation eine Beziehung haben.
Man mufs folglich zu etwas kommen, was nicht zusammengesetzt
ist, was jedoch die Einfachheit des ersten nicht erreicht. Dieser
Abstand lafst sich ans zwei Faktoren ermessen. Denn entweder
ist es der Moglichkeit nach (in potentia) teilbar, oder per acci-
dens, wie z. B. die erste Materie und Form, oder das Allge-
meine; oder es ist zusammensetzbar (componibile) mit einem
andern. Die gottliche Einfachheit lafst keines von beiden zu;!
denn die KEinfachheit der gottlichen Natur bringt es mit sich,
dafs in ihr nur ein Sinn vorhanden sein kann, und dals in ihr
das Sein sich nicht unterscheidet von dem, was ist (quod est),
und dem, wodurch sie ist (quo est).? In der Substanz Gottes
findet sich darum nichts, was nicht sie selber ware, gleichsam
als gibe es da selbst ,ein anderes“, die Substanz, und ,ein
anderes‘‘, was der Substanz zufdllt. Was daselbst erfalst werden
kann, ist Substanz, wie S. Augustinus bemerkt.? Die Voll-
kommenheit des Seins kann in dreifacher Beziehung aufgefafst
werden. Insofern sie eine Privatio oder ein Nichtsein ausschliefst,
und diese Vollkommenheit ist gemeint (vom Magist. Sent.) im
Worte: Wahrheit oder Proprietdt., Oder es wird damit die
Potentialitdt ausgeschlossen und dies geschieht durch das Wort:
Unverinderlichkeit. Oder endlich diese Vollkommenheit bezeichnet
die Integritit des Seins, und diesbeziiglich gebraucht er das
Wort: Einfachheit, denn was immer in einem Einfachen sich
findet, das ist sein eigenes Dasein selber.4

l. c. in corp. art.

1. dist. 33. q. 1. a. 1. c.

1. dist. 8. Text. des Magistr. Sent.

in 1. dist. 8. q. 3. expos. 13¢ part. text.

Jahrbuch fiir Philosophie etc, VI. 23

- W e



392 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

36° e) Argument: Der Wesenheit Gottes kann man nichts
beifiigen; jede Kreatur hat neben der Wesenheit noch
Beigefiigtes.

Wenn das Wesen Gottes durchaus einfach ist, folgt dann
nicht mit Notwendigkeit, dals Gott das eigentliche, gemeinsame
Sein fir alles andere bilde? Ist dann das Verhdltnis der Ge-
schopfe zu Gott nicht wie das des Partikuldren zum Allgemeinen,
des Teiles zum Ganzen, der Erscheinung zum Wesen? Keines-
wegs, antwortet uns der englische Lehrer. Gott ist und bleibt
von jeder Kreatur unterschieden und zwar dadurch, dafls man
zu dem Sein Gottes nichts hinzufiigen kann.

1Alia omnia nomina dicunt esse determinatum et particu-
latum, sicut sapiens dicit aliquid esse; sed hoc nomen ,,qui est*
dicit esse absolutum et indeterminatum per aliquid additum.
Et ideo dicit Damascenus, quod non significat quid est Deus,
sed significat quoddam pelagus substantiae infinitum, quasi non
determinatum. 2Aliquid potest esse distinctum dupliciter. Uno
modo per aliud sibi adjunctum, sicut home distinguitur per
rationalem differentiam ab asino; et tale distinctum oportet esse
finitum, quia illud adjunctum determinat ipsum ad aliquid. Alio
modo per seipsum, et sic Deus est distinctus ab omnibus rebus;
et hoc eo ipso, quia nihil addi ei est possibile. 2Esse divinum,
quod est ejus substantia non est esse commune, sed est esse
distinctum a quolibet alio esse. Unde per ipsum suum esse Deus
differt a quolibet alio ente. 4Ens commune est, cui non fit ad-
ditio, de cujus tamen ratione non est, ut ei additio fieri non
possit. Sed esse divinum est esse, cui non fit additio, et de
ejus ratione est, ut ei additio fieri non possit. Unde divinum
esse non est esse commune. Sicut et animali communi non fit
additio in sua ratione rationalis differentiae. Non tamen est de
ratione ejus, quod ei additio fieri non possit. Hoc enim est de
ratione animalis irrationalis, quae est species animalis.

58icut dicit Commentator in libro de causis, ipsa bonitas

t 1. dist. 8. q. 1. a. 1, ad 4um, 2 de potentia ¢q. 1. a. 2, ad 7um,
8l e q.7. a 2 ad 4um_ 4] ¢ ad 6um, 5 de veritate q. 21. a. 4,
ad 9um,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 353

prima ex hoc ipso individuatur et a cunctis aliis dividitur, quod
non recipit aliquam additionem. Non autem est de ratione
bonitatis absolute, ut recipiat additionem, vel non recipiat. Si
enim esset de ratione ejus, recipere additionem, tunc quaelibet
bonitas additionem reciperet, et nulla esset bonitas pura. Simi-
liter si esset de ratione ejus non recipere additionem, nulla
bonitas reciperet, et omnis bonitas esset bonitas pura, sicut de
ratione animalis non est nec rationale, nec irrationale. Et ideo
hoc ipsum, quod est non posse recipere additionem, communicat
bonitatem absolutam et distinguit primam bonitatem, quae est
bonitas pura ab aliis bonitatibus. Hoc autem quod non est
recipere additionem, cum sit negatio, est ens rationis, et tamen
fundatur super simplicitatem bonitatis primae. 1Deus est aliquid
determinatum in se; alias non possent de ipso negari conditiones
aliorum entium. Nec dicitur determinatum ens, quia aliquo
termino finitus sif, sed quia per excellentiam sui esse, quod est
simplicissimum, additionem non recipiens, ab omnibus aliis
distinguitur. 2Forma omnino simplex, quae est suum esse, sicut
essentia divina, nullo modo potest esse subjectum, sed
forma simpliciter subsistens, quae non est suum esse, ratione
possibilitatis quam habet, potest subjectum esse. 3In divinis
propter summam simplicitatem non est possibilis additio. Et ideo
nec universale, nec particulare. “Id quod commune est, per
additionem specificatur vel individuatur. Commune vel univer-
sale sine additione esse non potest, sed sine additione conside-
ratur. Non enim animal potest esse sine rationali vel irrationali
differentia, quamvis sine his differentiis cogitetur. Licet etiam
cogitetur universale absque additione, non tamen sine recepti-
bilitate additionis est. Nam si animali nulla differentia addi
posset, genus non esset. Kt similiter est de omnibus aliis nomi-
nibus. Divinum autem esse est absque additione, non solum
cogitatione, sed etiam in rerum natura. Kt non solum absque
additione, sed etiam absque receptibilitate additionis. Unde ex

t 1. dist. 24, q. 1. a. 1. ad 3um, 2 2 dist. 3. q. 1. a. 1. ad 6um,
8 1. dist. 19. q. 4. a. 2. ¢. * 1. contr. Gent. cap. 18. ratio 62, de potentia
qu. 7. a. 2. ad 6um,

23*



354 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

hoe ipso quod additionem non recipit, nec recipere potest, magis
concludi potest, quod Deus non sit esse commune, sed proprium.
Etenim ex hoc ipso suum esse ab omnibus aliis distinguitur,
quia nihil ei addi potest. Unde Commentator in libro de causis
dicit, quod causa prima ex ipsa puritate suae bonitatis ab aliis
distinguitur et quodammodo individuatur.

Diese wenigen Citate aus dem hl. Thomas geniigen voll-
stdndig, um unsere Behauptung zu erharten, dals der englische
Lehrer den Unterschied Gottes von den Geschdpfen auf die reale
Verschiedenheit des Daseins und der Wesenheit in den Kreaturen
basiert. Immer und immer wieder lesen wir in S. Thomas, Gott
sei sein eigen Dasein, d. h. in ihm seien Wesenheit und Sein
real identisch, darum konne man ihm nichts beiftigen. Gott kann
nicht das (Gemeinsame, das Allgemeine sein, zu welchem das
Geschopf wie das Partikuldre sich verhilt, denn, lehrt S. Thomas,
das Allgemeine oder Universelle schliefst zwar in seinem Be-
griffe oder Wesen das Partikulire nicht ein, es schlielst das-
selbe aber auch nicht aus. In diesem Zustande ist jedoch das
Allgemeine nicht etwas Wirkliches, thatsdchlich Existierendes.
Es ist vielmehr ein von uns also Gedachtes. Wire Gott ein
Allgemeines oder Gemeinsames dieser Art, so wiirde er nur in
unsern Gedanken, nicht in der Wirklichkeit existieren.! Sobald
das Allgemeine existiert, ist es in Wahrheit ein Individuelles.
Darum schliefst dieses Allgemeine die Fahigkeit ein, etwas an-
deres aufzunehmen, wodurch es dann specificiert und individua-
lisiert wird. In Gott ist diese Fahigkeit, ein anderes aufzunehmen,
nicht vorhanden. Unmoglich kanon er also das Allgemeine der
Pantheisten sein. Der unendliche Abstand von den Geschdopfen
ist in Gott dadurch begriindet, dafs er nicht aufnimmt, ja nicht
aufnehmen kann.? In seinem ganzen Wesen liegt vielmehr die
Unmoglichkeit, dals ein anderes in ihm aufgenommen werde.
Daher ist Gott in sich zwar sehr bestimmt, aber nicht beschrankt.
Bestimmt kann ein Wesen in zweifacher Weise genannt werden,
entweder vermige der Beschrinkung oder infolge der Unter-

1 1. contr. Gent. cap. 26. ratio 42, ? de veritate q. 21. a. 4, ad 9um,



Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 39

scheidung. Die Wesenheit Gottes ist in letzterer, nicht aber
in ersterer Beziehung bestimmt.? In einem doppelten Sinne
namlich kann man von einem Dinge sagen, dafs es kein Bei-
gefiigtes annehme. Entweder liegt es schon im Begriffe selber,
dals ihm nichts hinzugefiigt werde; und so verhidlt es sich be-
ziiglich der Wesenheit Gottes. Denn ein Ding ist dann voll-
kommen, wenn es nichts mehr aufnimmt. Dies darf man indessen
nicht als ein Gemeinsames auffassen, weil das Gemeinsame sich
im Besondern findet, wo es etwas Hinzugefiigtes erhdlt. Man
kann es aber auch in der Bedeutung verstehen, dals es im Be-
griffe jenes Wesens liege, weder dals ihm etwas beigefiigt, noch
auch, dafs ihm etwas nicht beigefiigt werde. Mit Bezug auf
diesen letzteren Fall ist das Gemeinsame ohne Beifiigung. Im
Begriffe des Seienden némlich ist jene Bedingung: ,ohne Bei-
fiigung* nicht enthalten, sonst konnte ihm iiberhaupt nie etwas
beigefiigt werden., Es wire gegen das Wesen desselben. Daher
ist es ein (Gemeinsames, denn in seinem Begriffe besagt es zwar
nicht, dafls etwas hinzugefiigt sei, allein es kann ihm etwas bei-
gefiigt werden, wodurch es zum Besondern bestimmt wird. Vom
animal, als Gemeinsamen, sagt man, dals es ohne Vernunft sei.
In seinem Begriffe liegt weder, dafs es eine Vernunft, noch, dafs
es keine habe. Der Esel hingegen ist ohne Vernunft, weil in
seinem Begriffe die Verneinung der Vernunft eingeschlossen ist.
Dadurch wird er gemils der Differenz zum Besondern bestimmt.
In dieser Weise ist auch das gottliche Sein in sich selber
bestimmt und von allen andern getrennt, denn ihm kann man
nichts beifiigen.? In den Kreaturen wird ein Ding auf eine
dreifache Art zu etwas bestimmt. Entweder durch Zugabe der
Differenz, die dem Vermogen nach in der Gattung enthalten ist;
oder dadurch, dafs die gemeinsame Natur in einem andern auf
genommen und singuldr wird; oder endlich dadurch, dals ihm
ein Accidens beigefiigt wird, wodurch es existierend, wissend,
weils etc. genannt wird. Keine dieser drei Arten findet in Gott
thre Anwendung. Gottist nicht etwas Gemeinsames, weil seinWesen

! Quodl. 7. a. 1.
* 1. dist. 8. q. 4. a. 1. ad lum, 1  p. q. 3. a. 4. ad lum,



356 Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

verbietet, dafs ihm etwas hinzugegeben werde. Seine Natur ist
auch nicht in einem andern aufgenommen, da sie ja reiner Akt
ist. Endlich erhilt er auch nicht etwas, was aulserhalb seiner
Wesenheit wére, denn seine Wesenheit schliefst jegliche Voll-
kommenheit in sich. Nichtsdestoweniger ist Gott etwas Be-
stimmtes dadurch, dals man von ihm jede Zugabe oder Bedingung
negieren mufs. Aus diesem Grunde unterscheidet er sich von
allen Dingen, die eine Zugabe erhalten konnen. Durch das
absolute Sein existiert darum Gott nicht nur, sondern er ist
dadurch auch etwas. Das, wodurch er existiert, unterscheidet
sich von dem, was er ist, nicht sachlich, sondern nur infolge
unserer Bezeichnung oder Auffassung. Die Sentenz des Boéthius:
»alles, was ist, habe Anteil an dem Sein, damit es existiere,
und an einem andern habe es Anteil, damit es etwas sei
hat ihre Richtigkeit nur mit Bezug auf jene Dinge, die an dem
Dasein Anteil haben. Sie wire jedoch falsch, wollte man sie
auch von dem gelten lassen, der wesentlich sein eigenes
Dasein ist.! Um etwas aufnehmen zu konnen, dazu ist der
Zustand der Potenz notwendig, so dals die Substanz, welche ein
anderes aufnimmt, nach der Aufnahme aus Potenz und Akt zu-
sammengesetzt ist. Dies darf jedoch von Gott nicht behauptet
werden, denn er ist reiner Akt.2 Uberdies wiirde Gott in diesem
Falle eine Ursache seiner selbst voraussetzen. Denn alles, was
einem Dinge zukommt und nicht zu seiner Wesenheit gehort,
wird ihm durch irgend eine Ursache zu teil. Jene Dinge, die
nicht per se eins sind, miissen, sobald sie verbunden werden,
durch eine Ursache ihre Einigung finden. Gott aber kennt keine
Ursache,® er selber ist vielmehr die erste wirkende Ursache
und zwar aus dem Grunde (eo ipso), weil er nur das Sein ist.

1], e. ad 2um, > ], contr. Gent. cap. 16. ratio 12,
3 1. contr. Gent, cap. 22. ratio 32.
4 opusc. de ente et essentia cap. 5.

s i sy



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

