
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Vox FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

33° b) Argument: Nur durch den realen Unterschied in
der Kreatur wird Gott genügend von den Geschöpfen
unterschieden.

P. Kleutgen1 lehrt, in Gott sei zwischen Wesenheit und
Dasein weder ein realer noch ein virtueller Unterschied. Diese

beiden Begriffe hätten nämlich, auf Gott angewendet, nicht
Verschiedenes, sondern ganz und gar Identisches zu ihrem Inhalte.
Der Unterschied liege nur in der verschiedenen Art und Weise

unserer Auffassung. Darum sei der Unterschied nur ein solcher

in unserm Denken, oder ein pure mentalis, ohne Fundament
in der Sache selber. Dasselbe sagt P. Limb.,3 indem er P.

Kleutgen citiert. Der Unterschied zwischen Gott und der Kreatur
besteht also, diesen beiden Autoren zufolge, darin, dafs in Gott
weder eine reale noch eine virtuelle Unterscheidung zwischen
der göttlichen Wesenheit und Existenz gemacht werden kann;
in den Geschöpfen hingegen ist ein virtueller mit einem
Fundamente in der Sache anzunehmen. Diese beiden Autoren
behaupten nun zwar nicht ausdrücklich, dafs dieser Unterschied

hinreiche, um den Abstand Gottes von der Kreatur zu wahren.

Allein der Herr Recensent der Limbourgschen Broschüre in den

Stimmen aus Maria-Laach hebt dies ausdrücklich hervor. Aus
der Theorie der genannten Autoren folgt es übrigens nicht
weniger klar.

Demgegenüber behaupten wir, dafs der Abstand Gottes

von der Kreatur durch diesen Unterschied nicht genügend auf-

1 Inst, theol. n. 23L 5 1. c. Seite 0>.



328 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc..

recht erhalten wird, selbst wenn die Theorie in sich richtig'
wäre. Der hl. Thomas verteidigt den realen Unterschied in
den Geschöpfen, um den Abstand Gottes von der Kreatur
allseitig festzuhalten.

Man erinnere sich, dafs wir früher den englischen Lehrer

sagen hörten, die Menschen wüfsten nicht, was Gott sei, noch

auch, wie beschaffen sein Dasein, seine Existenz.1 Zur eigentlichen

Kenntnis eines Dinges gelangt man nicht blofs durch

Bejahungen, sondern auch durch Verneinungen. Der Unterschied
dieser beiden Wege besteht darin, dafs man durch Bejahungen,
sobald man die Sache erkennt, weifs, was sie in sich ist und

wie sie sich von andern unterscheidet. Durch Verneinungen
weifs man blofs, dafs ein Ding sich von andern unterscheidet;
allein was es in sich ist, bleibt verborgen. Auf diesem letzteren

Wege voranschreitend haben wir von Gott eine Kenntnis durch
die Beweise aus den Wirkungen.2 Daraus folgt, dafs Gott eigentlich

den Geschöpfen durchaus unähnlich ist. Zwischen Gott und
der Kreatur gibt es keine solche Ähnlichkeit, dafs beide in
einem Gemeinsamen übereinkommen, sondern auf Seite des

Geschöpfes besteht blofs eine Kachbildung oder Nachahmung. Darum

wird zwar das Geschöpf Gott ähnlich genannt, aber nicht
umgekehrt.3 Die Kreatur ahmt Gott nach, soweit sie kann, sie

erreicht ihn jedoch nicht vollkommen.4 Denn die Wirkungen,
die hinter ihren Ursachen zurückbleiben, kommen mit letzteren
weder dem Kamen, noch dem Begriffe oder Wesen nach überein.

Allerdings muls unter ihnen irgend eine Ähnlichkeit
vorhanden sein. In der Natur des Agens liegt es, dafs es sich

selber Ähnliches hervorbringe, weil jedes Ding thätig ist, insofern

es sich in actu befindet. Die Form oder Kraft der höheren

Ursache findet sich daher auch einigermafsen (aliqualiter) in der

Wirkung. Allein sie ist in ihnen auf eine andere Art und
nach einem andern Begriffe. Infolge dessen ist die Ursache
eine analoge. Die Sonnenwärme bringt in den Dingen Wärme

1 cfr. 3. contr. Gent. cap. 59. 5 cfr. 1. dist. 35. q. 1. a. i. ad
6um. c8 fr. 1. c. in corp. — ib. d. 48. q. 1. a. 1. ad 4«»1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. -329

hervor, die der Kraft der Sonne einigermafsen ähnlich ist. Die

Sonne ist aber nicht in derselben Weise warm (eadem ratione)
wie die Dinge. Darum ist sie einerseits den Dingen, auf welche
sie ihren Einflufs ausübt, ähnlich ; anderseits aber wieder
unähnlich, weil diese ihre Wirkungen nicht auf dieselbe Art die

Wärme besitzen, wie sie in der Sonne ist. So verleiht auch

Gott den Dingen alle Vollkommenheiten und dadurch hat Er mit
ihnen eine Ähnlichkeit, zugleich aber auch eine Unähnlichkeit.1

Ist das Agens nicht in derselben Gattung wie die Wirkung, so

hat die letztere noch weit weniger Ähnlichkeit mit der Form
des Agens. Daher nimmt sie weder nach demselben Begriffe
der Gattung, noch auch der Art, sondern nur gemäfs einer
gewissen Analogie an der Ähnlichkeit des Agens teil. Auf diese

Weise ist z. B. das Sein allen gemeinsam. In dieser Art sind

alle Dinge Gott ähnlich, insofern sie, als Seiende, vom ersten
und allgemeinen Princip alles Seins stammen.2 Gott ist über
jeder Gattung, und er bildet das Princip derselben. Das

Geschöpf ist Gott ähnlich nur gemäfs einer gewissen Analogie,
insofern Gott ein Seiendes durch seine Wesenheit, die Kreatur
aber ein solches durch Anteilnahme ist.8 Kiemais jedoch darf
man eigentlich sagen, dafs Gott dem Geschöpfe ähnlich sei.4

Der Grund davon leuchtet ein. Zwischen der Ursache und dem

Verursachten kann man das Ähnlichkeitsverhältnis nicht ohne

weiteres umkehren. Dies ist nur möglich in den koordinierten
Dingen. Der Mensch wird niemals seinem Bilde ähnlich
genannt, sondern umgekehrt, das Bild ist ihm ähnlieh, weil die

Form, nach welcher die Ähnlichkeit ins Auge gefafst wird,
früher im Menschen als im Bilde vorhanden ist. Daher sagen
wir nicht, dafs Gott den Kreaturen ähnlich sei.

Die Ähnlichkeit der Kreatur mit Gott bleibt in zweifacher

Beziehung zurück hinter der Ähnlichkeit jener Dinge, die im

univoken oder wesensgleichen Sinne ausgesagt werden. Einmal

1 cfr. 1. contr. Gent. cap. 29. ä 1. p. q. 4. a. 3. •1 1. c. ad 2U>».

et 3«". 1 I.e. ad4«m. _ i. djst. 19. q. 1. a. 2° c. — ib. dist. 35. q. 1.

a. 4. ad (ium. — ib. dist. 48. q. 1. a. 1. ad 4unl. — 1. contr. Gent. cap.
29. -- de veritate q. 2. a. 11. ad. 1". — ib. q. 23. a. 7. ad. 11. —



330 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

haben Gott und das Geschöpf nicht Anteil an einer und
derselben Form, wie zwei Warme eine und dieselbe Wärme
besitzen. Was man von Gott aussagt, das hat Er durch seine

Wesenheit, die Kreatur hingegen durch Anteilnahme. Das

Verhältnis der Kreatur zu Gott gestaltet sich darum nicht wie
zwischen dem Warmen und Wärmern, sondern wie zwischen
dem Warmen und der Wärme, oder zwischen dem, was warm,
und dem, was Wärme ist. Zweitens erreicht die vom Geschöpfe

participierte Form nicht das Wesen dessen, was Gott ist, wie
z. B. die Wärme des Feuers nicht das Wesen der Sonnenkraft

erreicht, wodurch die Wärme hervorgebracht wird. Mehr und

weniger kann nur in einem dreifachen Sinne verstanden werden.
Zunächst nur in Bezug auf die Quantität des Farticipierten. So

ist z. B. der Schnee weifser als die Wand, weil die weifse
Farbe vollkommener im Schnee als an der Wand sich findet.
Übrigens kommen beide in demselben Begriffe und Wesen der

weifsen Farbe überein. Ein derartiger Unterschied zwischen

mehr und weniger bewirkt nicht eine Verschiedenheit in der

Species oder Art. Zweitens bedeutet mehr oder weniger, dafs

das eine Wesen etwas durch Anteilnahme, das andere aber

durch seine Quiddität hat, wie wenn man sagen würde, die

Güte sei besser als das Gute. Drittens endlich, indem etwas
dem einen in vorzüglicherem Grade zukommt (modo eminentiore)
als dem andern, wie z. B. der Sonne die Wärme in ausgezeichneterer

Weise zukommt als dem Feuer. In dieser zweiten und

dritten Bedeutung sagen wir mehr und weniger von Gott und

der Kreatur aus. Diese beiden bilden daher ein Hindernis für
die Einheit der Art und die univoke oder wesensgleiche Aussage.1

Diese Sentenzen des englischen Lehrers beweisen, dafs dem

Doctor Angelicus der Abstand Gottes von den Geschöpfen

möglichst grofs ist. Denn wenn wir alles das, was wir von
den Geschöpfen aussagen, von Gott auch negieren können in

betreff des Bezeichnungsmodus,2 dann folgt von selber, wie grofs

1 cfr. de potentia q. 7. a. 7. ad 3um, 4"'" in contrar. — dann
ad 3«.

1 1. conti-. Gent. cap. 30.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 331

der Abstand sein müsse. Und in der That besitzt nach S. Thomas
das Geschöpf nur soviel Ähnlichkeit mit Gott, dafs die Aussagen,
die wir von beiden inachen, nicht äquivoke, d. h. weder dem

Namen, noch dem Begriffe nach, übereinstimmen. Ein Zeichen,
wie gering eigentlich diese Ähnlichkeit, und wie weit der
Abstand Gottes vom Geschöpfe ist. Sie ist eben noch genügend,
um uns doch eine, wenn auch unvollkommene, Kenntnis über
Gott zu vermitteln, seine Existenz sicher zu stellen und uns
Gott wie im Spiegel schauen zu lassen. Alle Vollkommenheiten
der Geschöpfe sind unzureichend, um Gottes Wesen und Dasein,

wie es in sich ist, uns zu vergegenwärtigen. Gott gehört einer

ganz andern, einer viel höhern Ordnung au als die Kreaturen.
Nehmen wir nun einmal die Theorie des P. L. als richtig

an. Zwischen der Wesenheit und dem Dasein der Geschöpfe
ist nur ein virtueller Unterschied. In der Wirklichkeit, à parte
rei, sind also beide real identisch. Welcher Abstand ist dann

noch zwischen Gottes Wesenheit und der des Geschöpfes à parte
rei oder in der Wirklichkeit? Beide sind real identisch mit
ihrer Existenz. Wir sehen darum keinerlei Abstand. Der Unterschied

wird nur gebildet durch unsern Verstand, hat seinen

Grund nur in unserer Auffassungsweise. In Gott hat unser
Verstand kein Fundament, um zwischen seiner Wesenheit und
Existenz eine Unterscheidung zu machen, während in der Kreatur
ein Fundament vorhanden ist. Allein es handelt sich in dieser

Frage nicht darum, wie wir die Wesenheit Gottes und die

Wesenheit des Geschöpfes uns denken, sondern wie sie à parte
rei sind. Unser Denken bewirkt die Dinge nicht, ändert an

denselben nichts, ist vielmehr von den Dingen, wie sie à parte
rei sind, ganz und gar abhängig. So oft wir die Dinge anders
auffassen, als sie in sich sind, wird unser Denken unrichtig. A

parte rei sind also beide Wesenheiten gleich, denn beide sind

real identisch mit ihrem Dasein. Wird demnach diese Theorie
als richtig anerkannt, dann haben wir zwischen Gott und der

Kreatur, wie sie à parte rei sind, gewifs mehr als eine blofse
Analogie. Die Ähnlichkeit beider ist so grofs, dafs die Aussage

univok oder wesensgleich wird.



33- Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

An dieser Wahrheit ändert sich auch nichts, wenn man

sagt, die eine Wesenheit sei durch sich, die andere durch eine

äufsere Ursache. Darum bleibe immer der grofse Unterschied

zu Iiecht bestehen. In der Theorie des P. L. bedeutet „durch
sich sein" soviel als keine wirkende, hervorbringende Ursache

haben. Allein ob ein Ding eine wirkende Ursache habe oder

nicht, kommt in unserer Angelegenheit gar nicht in Betracht.
Wie P. L. selber erklärt, handelt es sich darum, ob die Wesenheit

eine formale Ursache habe, d. h. ob ein existierendes Wesen

formell zugleich das sei, was existiert, und das, wodurch es

existiert, im formellen Sinne. Gottes Wesenheit hat keine
formale Ursache. In Gott gibt es nicht etwas, das, nach Art der
Form, der göttlichen Wesenheit das Sein, die Existenz, verleiht.
Darum ist in Gott das, was existiert, real identisch mit dem,

wodurch es da ist. Die Kreatur hingegen, so lehrt P. L. von
Zeit zu Zeit, existiert nicht „durch sich", sie hat also etwas in

sich, was, nächst der Form, der Wesenheit des Geschöpfes das

Sein verleiht. Ist dies blofs richtig gemäfs unserer Auffassung?
Oder trifft es in dem existierenden Wosen selber zu Im ersten
Falle wissen wir immer noch nicht, wie die geschaffene existente
Wesenheit in sich ist, sondern einfach nur, wie wir sie uns

denken. Wo ist nun der Prüfstein, um zu erfahren, ob dieses

unser Denken auch in der That richtig oder unrichtig, d. h. der
Sache selber entspricht? Offenbar mufs es die Voraussetzung
sein, dal's die kreatürliche Wesenheit mit der göttlichen nicht
im univoken, sondern nur im analogischen Sinne übereinkomme.1

Die Kreatur, richtiger gesprochen, die Existenz des Geschöpfes,
kommt mit dem Sein Gottes dem Namen nach überein, denn,

bemerkt S. Thomas, das Sein als solches ist nicht verschieden.
Sind Wesenheit und Existenz der Kreatur real identisch, so

kommen sie auch dem Begriffe oder dem Wesen nach überein.

Der Begriff von Gott besagt, dafs seine Wesenheit real identisch
ist mit der Existenz. Aus diesem Grunde, lehrt der
englische Meister, ist Gott ein Seiendes „durch sich". Aber auch

1 Die andere Ursache haben wir in der ersten Hälfte des 2. Artikels
ausführlich behandelt.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 333

im Geschöpfe sind nach der Theorie des P. L. "Wesenheit und

Existenz real identisch. Daraus folgt, dafs sie auch dem

Begriffe nach, was die Sache betrifft, nämlich à parte rei,
übereinkommen. Darum mufs die Aussage eine univoke sein. Will
man blofs die Folgerungen bestreiten und sagen, Gottes Wesenheit

sei „durch sich selber", die der Kreatur „durch ein anderes",

so beruht das auf Inkonsequenz. Ein Wesen, dessen Existenz
real identisch ist mit der Wesenheit, ist durch seine Quiddität,
also „durch sich". Dies besagt aber nicht, dafs die Wesenheit
sich selber hervorgebracht habe. Erinnern wir uns noch einmal

an die Worte des P. Kleutgen:1 „Denken wir uns aber jenes
Wesen, das durch kein anderes in die Wirklichkeit gesetzt,
sondern durch sich selbst ewig da ist; so muls in ihm die

Wesenheit, Grund des Daseins selber sein. Dies kann sie aber

nicht in der Weise sein, in welcher sie in andern Wesen der

Grund von Kräften und Erscheinungen ist, so nämlich, dafs das

Dasein aus ihr hervorginge, und wie ihre erste Erscheinung
wäre. Denn wenn wir den Begriff des Daseins festhalten, so

würde es purer Unsinn sein, von einem Hervorgehen des Daseins

aus der Wesenheit zu reden. Kur insofern also kann die

Wesenheit, Grund des Daseins sein, als sie das Dasein
einschliefst, und es folglich dem, welcher durch sich ist, so

eigentümlich ist, da zu sein, als es dem Menschen eigentümlich ist,
Mensch zu sein. In dem, der durch sich ist, müssen demnach
Wesenheit und Dasein schlechthin Eins sein."

In dem, der durch sich ist, sind also Wesenheit und Existenz
schlechthin Eins. (Jnd warum dies? Weil die Wesenheit der

Grund des Daseins ist und zwar in der Weise, dafs sie das
Dasein einschliefst. Betrachten wir nun die existente Kreatur.
Nach der Theorie des P. L. sind Wesenheit und Existenz in
ihr real identisch. Sie sind also auch à parte rei schlechthin
Eins. Denn was real identisch ist mit einem andern, das ist
gewifs mit ihm schlechthin Eins. Sind beide real identisch,
dann mufs die Wesenheit das Dasein einschliefsen. Wir können

1 Phil. d. Yorz. 2. B. 2. Aufl. Seite 5U. n. 578.



334 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

uns keinen andern Modus der realen Identität denken. Wenn
aber das, dann ist die Wesenheit der Grund des Daseins.
Jenes Ding nun, in welchem die Wesenheit, der Grund des

Daseins ist, das Dasein einschliefst, ist durch sieh. Folglich
ist die Kreatur, deren Wesenheit real identisch ist, mit dem
Dasein durch sich und nicht durch ein anderes. Daraus ergibt
sich, dafs nur Inkonsequenz die Behauptung aufstellen kann, in
den Geschöpfen seien Wesenheit und Dasein real identisch, und
das Dasein der Kreatur stamme trotzdem von einem andern.
Sind Wesenheit und Dasein real identisch, dann ist es dem

Menschen ebenso notwendig zu existieren, als es ihm notwendig
ist, Mensch zu sein, denn die konstitutiven Priucipien der menschlichen

Wesenheit schliefsen auch die Existenz ein, weil sie mit
ihr real identisch sind. Die Aussage von Gott und den Kreaturen

ist darum nicht eine analoge, sondern eine univoke.
Der englische Lehrer bestreitet aber auf das entschiedenste,
dafs von Gott und der Kreatur etwas im „univoken" Sinne

ausgesagt werden könne. Der Beweis dafür lautet, wie wir gehört
haben:1 „Die Kreaturen nehmen das, was in Gott einfach und

allgemein ist, geteilt und partikulär auf. In Gott sind
Wesenheit und Existenz real einfach oder Eins, somit müssen

sie in der Kreatur geteilt sein." Der hl. Thomas sagt kein
Wort davon, dafs wir uns dies blofs so denken, dafs es blofs

unserer Auffassungsweise nach sich so verhalte. Sein Beweis

hat vielmehr die Geschöpfe im Auge, wie sie thatsächlich sind.

Daraus ergibt sich also, dafs dem Doctor Angelicus der reale

Unterschied in den Geschöpfen von sehr grofser Wichtigkeit ist.
Dieser Unterschied begründet eigentlich den Abstand Gottes von
den Kreaturen. Ohne diesen Unterschied sind Gott und die

Geschöpfe der Sache nach gleich, der Unterschied besteht

nur in unserer Auffassung, ähnlich wie das Wärmere vom Warmen
unterschieden ist. In diesem Falle wäre nicht nur die Kreatur
Gott, sondern auch Gott der Kreatur ähnlich. Dies ist daher

der Grund, warum S. Thomas so oft des realen Unterschiedes

1 1. contr. Gent. cap. 22. ratio la.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 335

erwähnt und warum er dann jedesmal die Wesenheit und
Existenz Gottes als den Gegensatz zu der Wesenheit des Geschöpfes
hinstellt.

Wir sagten vorhin, der Abstand zwischen Gott und den

Geschöpfen werde nicht gehörig gewahrt dadurch, dafs man in
den Geschöpfen zwischen Wesenheit und Dasein einen virtuellen
Unterschied mit einem Fundamente in der Sache annimmt, in
Gott hingegen keinen solchen Unterschied, auch wenn diese

letztere Ansicht richtig wäre. Sie ist es aber in der That nicht.
Nach der Lehre des hl. Thomas mufs man in Gott ebenfalls
zwischen seiner Wesenheit und Existenz einen virtuellen Unterschied

machen. Ebenso haben wir dafür ein Fundament in der
Sache selber. ^Licet in Deo non sit compositio, ut in eo aliquid
sub alio intelligi possit, tarnen secundum intellectum nostrum
seorsum accipimus esse ejus et substantiam ipsius sub esse

ejus existentem, ut huic subsistens dicatur." An einer andern
Stelle sagt S. Thomas: 2„Cum essentia divina secundum
intellectum sit prius, quam esse suum, et esse prius quam
aeternitas, sicut mobile est prius motu, et motus prior tempore,
dicetur ipse Deus esse causa suae aeternitatis, secundum modum

intelligendi, quamvis ipse sit sua aeternitas secundum rem.'"
Ferner: s„In Deo omnia sunt unum re, praeter ingenerationem,
generationein et proeessionem, quae constituunt personas re di-
stinctas. Non autem oportet, quod quidquid praeter ista
de Deo dicitur, sit unum ratione." 4,,Essentia et suppo-
situm sunt in Deo idem re, nihilominus tarnen differunt
ratione sicut de attnbutis dictum est." 5„(Deus) per suum

esse non tantum est, sed aliquid est. Nee differt in eo „quo
est" et „aliquid esse", nisi per modum significandi, vel ratione
sicut supra dictum est." 6„Licet primum principium sit unum

simplex re, sunt tarnen in eo plures rationes perfectionum, scilicet

sapientiae, vitae et hujusinodi, secundum quas diversae per-
fectiones re différentes in creaturis causantur."

1 de potentia q. 9. a. 3. ad 6>. 2 1. dist. 19. q. 2. a. 1. ad D">>.
3 1. dist. 2. q. 1. a. 2. ad 6um. 4 1. c. a. 4. ad 2am. 5 1. dist. 8. qu. 4.
a. 1. ad 2um. c 1. dist. 2. q. 1. a. 1. ad l«m.

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 22



336 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Es unterliegt aber gar keinem Zweifel, dafs der englische
Lehrer auch in Gott einen virtuellen Unterschied mit einem

Fundamente in der Sache anerkennt. Spräche indessen der
Doctor Angelicus an den angeführten Stellen auch nicht
ausdrücklich vom Unterschiede zwischen der Wesenheit und dem

Dasein, so miifste er doch aus dem Grundsatze, welchen der

Heilige aufstellt, notwendig folgen. Der englische Lehrer sagt
nämlich: ^.In Gott ist Weisheit, Güte etc. und jedes von diesen

ist die göttliche Wesenheit selbst. Daher sind alle der Sache
nach Eins. Weil aber jedes derselben gemäfs des wahrsten

Begriffes in Gott ist, der Begriff der Wesenheit aber nicht der

Begriff der Güte als solcher ist, deshalb folgt, dafs sie dem
Begriffe nach sich unterscheiden, und dies nicht blofs von
seiten des Denkenden, sondern aus der Eigentümlichkeit der
Sache selber (ex proprietate ipsius rei)." Nun ist klar, dafs

der Begriff der Wesenheit als solcher vom Begriffe des Daseins

als solchem sich unterscheidet. Die Wesenheit fassen wir als

das, was existiert, das Dasein aber ist das, wodurch die

Wesenheit da ist. Die Existenz ist der formelle innere Grund,
dafs die Wesenheit wirklich da ist oder existiert. Sie

unterscheiden sich also nicht durch unser Denken allein (non tantum

ex parte ratiocinantis), sondern aus der Eigentümlichkeit der
Sache, mit andern Worten, wir haben dafür ein Fundament
in Gott selber. Die Begriffe sind folglich nicht synonym.

Woher kommt es, dafs wir auch in Gott diesen virtuellen
Unterschied machen müssen? Darüber gibt uns S. Thomas ebenfalls

Aufschlufs. 2„Die Mehrheit der Begriffe über Gottes Wesen
und seine Eigenschaften folgt notwendig daraus, dafs Gott unsere
Denkkraft übersteigt. Unser Verstand ist nämlich unfähig, durch
einen Begriff die verschiedenen Arten von Vollkommenheiten zu
denken. Zunächst schöpft unser Verstand seine Kenntnisse aus
den Kreaturen, in welchen, gemäfs der verschiedenen Formen,
verschiedene Arten von Vollkommenheiten sich finden. Dann
wird das in Gott Geeinte und Einfache in unserm Verstände

1 1. c. a. 2. c. 2 1. c. a. 3. c.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 337

vervielfältigt, und dies selbst dann, wenn wir die Kenntnisse
unmittelbar von Gott erhielten. Da nun Gott gemäfs einer und
derselben Sache in jeder Weise vollkommen ist, so kann unser
Verstand nicht durch eine Auffassung die ganze Vollkommenheit
begreifen, folglich auch nicht benennen. Er mufs darum
verschiedene Begriffe über Gott sich bilden, wie auch verschiedene

Namen, mit welchen jene Begriffe bezeichnet werden. Jene

Namen sind jedoch nicht synonyme, weil sie verschiedene

Begriffe bezeichnen. Könnte unser Verstand Gott in sieh selber

schauen, dann könnte er jenem Begriffe einen Namen zuteilen,
wie es im Jenseits der Fall sein wird. Indes würde jener eine
Name nicht eine Eigenschaft allein bezeichnen, sondern auch
alles andere Bezeichnete in sich schliefsen. Wollte nun der

Verstand, Gott durch seine Wesenheit schauend, die Sache,
welche er sieht, namentlich bezeichnen, und mittelst des Begriffes,
den er von der Sache hat, benennen, so müfste er auch dann

noch mehrere Namen gebrauchen. Denn es ist unmöglich, dafs

die Auffassung des geschaffenen Verstandes die ganze
Vollkommenheit der göttlichen Wesenheit vergegenwärtigt. Daher
würde er, eine Sache schauend, von ihr mehrere Begriffe sich

bilden und mit verschiedenen Namen belegen. Die Mehrzahl der
Namen stammt also daher, dafs Gott unsern Verstand überragt.
Es ist einerseits die Fülle seiner Vollkommenheit, andererseits
die Unmöglichkeit, dafs der Verstand diese Fülle begreift. Daraus

folgt, dafs die Mehrheit jener Begriffe ihren Grund nicht blofs
in unserm Verstände hat, sondern auch in Gott, weil seine
Vollkommenheit jeden unserer Begriffe übersteigt. Dieser Mehrzahl

unserer Begriffe entspricht folglich etwas in der Seele, in Gott,
nicht zwar eine Mehrheit der Sache selber, sondern die Vollfülle

der Vollkommenheit."
Wir hören also den hl. Thomas klar und deutlich den

virtuellen Unterschied cum Fundamento in re in Bezug auf
Gott vortragen. Das Argument des P. Kleutgen, dafs bei der

Anuahme eines virtuellen Unterschiedes die Wesenheit wie eine

Potenz sich verhalte, beweist nur, dafs kein realer Unterschied

angenommen werden dürfe. Auf die Frage, ob der Name:
22*



338 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

„Person" von Gott eigentlich ausgesagt werden könne, antwortet
S. Thomas, dafs „man es thun könne."1 Dagegen erhebt er nun
folgende Schwierigkeit. Der Begriff: „Person" schliefst ja in
sich, dafs ein Wesen einer Eigenschaft unterstehe (substat,
subsistit). Man dürfe aber eigentlich nicht sagen, dafs Gott

irgend einer Eigenschaft, die in ihm ist, unterstehe. Der
englische Lehrer erwidert, der Sache nach sei in Gott nichts unter
einem andern, wohl aber gemäfs unserer Auffassung, insofern

wir ihn als einer Eigenschaft, sei es eine persönliche oder eine

wesentliche, unterstehend denken. Weil jedoch in der Wirklichkeit

(re) nichts in Gott unter einem andern ist, deshalb sage
Richard von Sanct Victore, dafs die göttlichen Personen nicht

subsistieren, sondern existieren. Dasselbe Princip kommt

auch in unserer Frage zur Geltung.2
Aus der Lehre des hl. Thomas, dafs zwischen der Wesenheit

und Existenz in Gott ein virtueller Unterschied angenommen
werden müsse, ergibt sich eine höchst wichtige Folgerung
bezüglich des realen Unterschiedes in den Geschöpfen. Sind

W esenheit und Dasein in den Geschöpfen nur virtuell
unterschieden, dann ist der Abstand Gottes von der Kreatur sehr

gering. In beiden ist der Unterschied ein virtueller mit einem

Fuudamente in der Sache. Die Aussage darum univok, nicht

1 1. dist. 23 q. 1. a. 2. ad 3'""
2 An einer andern Stelle sagt S. Thomas: „Kon oportet quod esse

essentiae divinae sit ad aliud se habere. Quia il lud esse in quo pater-
nitas et essentia uniuntur, significatur ut esse quod est actus essentiae.

Non autem uniuntur in esse, quod signifient definitio rei.
Dico igitur, quod cum dicitur: „adaliquid sunt, quorum esse est ad aliud
se habere", intelligitur esse, quod est quidditas rei, quae definitione
significatur. Quia ipsa natura relationis, per quam constituitur in tali
genere, est ad aliud referri, et nun intelligitur de esse, quod est actus
essentiae. Hoc enim esse habet relatio ex his, quae causant ipsam
in subjecto, secundum quod esse non refertur ad aliud, sed ad subjectum,
sicut et quodlibet accidens." 1. dist. 33. q. 1. a. 1. — Das Sein, die

Existenz hat also nicht Beziehung zur wirkenden Ursache, sondern

zum Subjekte. Die Kreaturen sind also nicht deshalb, weil sie
hervorgebracht wurden, sondern weil das Sein im Subjekte, in
der Wesenheit ist.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 339

analog. Es folgt aber noch ein direkterer Beweis für den realen
Unterschied in den Kreaturen aus den Argumenten des heiligen
Thomas. Der Doctor Angelicus schreibt irgendwo:1 „Weil der

Begriff der Weisheit vom Begriffe der Güte in Gott sich
unterscheidet, deshalb sind in den Geschöpfen die Weisheit und Güte
nicht blofs dem Verstände nach, sondern auch der Sache
nach unterschieden. In Gott sind beide real identisch, in der
Kreatur hingegen sind sie nicht gemäfs unserer Auffassung,
sondern real unterschieden."2

34° c) Argument: Gott läfst sich in keine Gattung ein¬

reihen; jede Kreatur aber steht unter der Gattung
und Art, weil Wesenheit und Dasein in ihr real
unterschieden sind.

Eine notwendige Folge dieses grofsen Abstandes der Wesenheit

Gottes von der Kreatur und der analogen Aussage ist auch

die, dafs Gott keiner Gattung angehört. Hierüber schreibt der

englische Lehrer:8 „Quidquid est in genere substantiae, aut est

sicut generalissimum, aut est sicut contentum sub ipso. Sed Deus

non est in genere substantiae sicut generalissimum quia praedi-
caretur de omnibus substantiis, nec etiam sicut contentum
substantiae, quia adderet aliquid, scilicet genus et ita non esset

divina essentia simplicissima. Ergo Deus non est in genere
substantiae. Quidquid est in genere, habet esse suum deter-
minatum ad illud genus. Sed esse divinum nnllo modo termi-
natum est ad aliquod genus. Quinimo comprehendit in se

nobilitates omnium generum. Ergo Deus non est in genere

1 1. dist. 22. q. 1. a. 3. ad 3< und 4«m.

- Wenn Dr. Rittler (Programm Seite 112) schreibt, für die
Feststellung der Lehre des hl. Thomas sei der Gedankenunterschied in Gott
nicht ohne Belang, so glauben wir, dafs die Bezeichnung etwas zu
schwach ausgefallen ist. Wir halten den virtuellen Unterschied in Gott
zur Feststellung der Lehre des hl. Thomas über den realen Unterschied
in den Kreaturen für sehr wichtig. Die Gründe dafür haben wir soeben

dargelegt. Der Herr Autor verteidigt übrigens mit der Sentenz des
englischen Lehrers ebenfalls den virtuellen Unterschied mit dem Fundamente
in der Sache selber.

3 1. dist. 8. qu. 4. a. 2.



340 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

snbstantiae. Hujus autem ratio quadruplex assignatur. Prima

ponitur in littera ex parte nominis sumpta. Nomen enim sub-
stantiae imponitur a substando. Deus autem nulli substat. Se-

cunda sumitur ex ratione ejus quod est in genere. Omne enim

hujusmodi addit aliquid supra genus. Et ideo illud quod est

summe simplex non potest esse in 'genere. Tertia ratio subti-
lior est Avicennae. Omne quod est in genere, habet quiddi-
tatem differentem ab esse, sieut homo. Humanitati enim

ex hoc quod est- humanitas, non debetur esse in actu.
Potest enim cogitari humanitas et tarnen ignorari an aliquis homo

sit. Et ratio hujus est, quia commune, quod praedicatur de his,

quae sunt in genere, praedicat quidditatem, cum genus et

species praedicentur in eo quod quid est. Illi autem quidditati
non debetur esse, nisi per hoc, quod suscepta est in hoc
vel illo. Et ideo quidditas generis vel speciei non communi-

catur secundum unum esse omnibus, sed solum secundum unam
rationem communem. Ende constat, quod esse suum non
est quidditas sua. In Deo autem esse suum est quidditas
sua, aliter enim accideret quidditati, et ita esset acquisitum
sibi ab alio, et non haberet esse per essentiam suam. Et
ideo Deus non potest esse in aliquo genere. Quarta causa est

ex perfectione divini esse, quae colligit omnes nobilitates omnium

generum. Unde ad nullum genus determinatur."
Die gegen den Artikel erhobenen Schwierigkeiten

beantwortet S. Thomas in folgender Weise:1 „Gott ist schlechthin nicht
ein Accidens, man kann ihn jedoch so recht eigentlich auch nicht
eine Substanz nennen. Der Name Substanz kommt vom Unterstehen

(substare), und überdies bezeichnet Substanz eine Quid-
dität, die von ihrem Dasein unterschieden ist. Im
weiteren Sinne ist Gott eine Substanz, aber er übertrifft jede
kreatürliche Substanz, so dafs die Aussage nicht univok, sondern

nur analog ist. Dies ist ein weiterer Grund, warum Gott nicht
einer Gattung angehört, weil nämlich von ihm und andern nichts
univok ausgesagt wird. In jeder Gattung mufs eine Quiddität

1 1. c. ad l«m und 2«m.



341

bezeichnet werden, in deren Begriffe nicht das Sein liegt."
Die hier vorgetragene Lehre wiederholt S. Thomas in einem

andern seiner Werke.1 Nichts ist in der Gattung auf Grund
seiner Existenz, sondern inkraft seiner Quiddität, denn das

Sein ist einem jedem Dinge eigentümlich und unterscheidet sich

vom Sein jedes andern. Das Wesen der Substanz hingegen
kann ein gemeinsames sein. Dies ist der Grund, warum der

Philosoph behauptet, das Seiende (ens) könne nicht Gattung sein.

Nun ist aber Gott das Sein selber. Er kann folglich nicht in

der Gattung sich befinden.

Ferner mufs jedes Wesen, das einer Gattung angehört,

zusammengesetzt sein aus Materie und Eorm, oder aus Potenz

und Akt. In Gott kann dies nicht stattfinden. Darum ist er
auch nicht in der Gattung.2 Die eigentliche Definition der Substanz,
auch wenn es die allgemeinste Gattung wäre, müfste lauten:
die Substanz- ist jene Sache, deren Quiddität es zukommt, nicht
in einem andern zu sein. Diese Definition findet aber keine

Anwendung auf Gott, weil er keine Wesenheit aufserhalb des
Daseins hat. Gott ist nicht in der Gattung, weil in ihm sich

nicht Potenz und Akt finden. Denn in allen Dingen, die einer

Kategorie, einem Prädikamente angehören, ist etwas im Akte
und etwas in der Potenz. Darum ist dieses die allgemeine
Einteilung des Seienden, weil sie in jeder Gattung des Seienden

angetroffen wird und ohne sie kein Ding in der Gattung ist.

Einer Gattung gehört also jenes Wesen an, welches auf einen

speciellen Seinsmodus bestimmt und eingeschränkt ist.
Determiniert wird aber die Potenz durch den Akt. Folglich ist all

dasjenige in einer Gattung, was Potenz und Akt hat. In
allen Wesen aber, das Erste ausgenommen, sind Akt und Potenz.

Darum sind alle, aufser Gott, in der Gattung-.8 Hiervon sind

auch die separierten Substanzen nicht ausgeschlossen, denn die
Wesenheit derselben ist die Potenz und das Sein bildet den

Akt. Da im Engel nur die Wesenheit und das Sein vorhanden

1 de potentia. q. 7. a. 3.
-' 1. c. ad Um".
3 Opus c. 42. de genere cap. 3. — Conipend. th. cap. 12.



342 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

sind, mui's die Gattung und Art von der Wesenheit genommen
werden.1 Um dies zu begreifen, dazu dient die Sentenz des

Avicenna. Dieser Autor behauptet nämiich, dafs jene Dinge
einer Gattung angehören, deren Sein „ein anderes" ist als die

Wesenheit. Denn jedes Ding dieser Art hat eine an sich
bestimmte Katur. Es kann daher vom Verstandesabte, der die

Intentionen von Gattung und Art formiert, begriffen werden.

In Bezug auf Gott vermag der Verstand dies nicht zu thun,
denn Gottes Sein ist nicht „ein anderes" als die Wesenheit.
Die getrennten Substanzen sind also ebenfalls in der Gattung
der Substanz, welche die erste Gattung ausmacht. Der Grund
davon ist darin zu suchen, dafs ihr Sein ein anderes ist
als die Substanz oder Quiddität, in sich jedoch, nicht in
einem andern."2

Wir fürchten unsere geehrten Leser mit den Citaten aus
S. Thomas zu langweilen. Indes glauben wir, dafs es unbedingt
notwendig ist, die Lehre des hl. Thomas aus seinen eigenen
Werken kennen zu lernen. Überall hebt der englische Meister
denselben Grund hervor, warum Gott keiner Gattung angehöre,
nämlich: weil in Gott Wesenheit und Existenz identisch
sind. Im Buche contra Gentes3 kehrt dieser Grund dreimal
wieder in einem und demselben Kapitel. Gott ist weder in der

Gattung des Accidens, noch in jener der Substanz. Ersteres ist
von selber klar, letzteres läfst sich leicht beweisen. Die Substanz,
welche Gattung ist, ist nicht das Dasein selber. In diesem

Kalle wäre jede Substanz ihr eigenes Dasein, dieses folglich
nicht von einem andern verursacht. Das Wesen der Gattung
findet sich in allen der Gattung unterstehenden Dingen. Keine
Substanz wäre somit von einem andern verursacht, was nicht

zugegeben werden darf. Gott hingegen ist sein eigen Dasein.

Er ist folglich nicht in irgend einer Gattung. Was einer Gattung
angehört, ist verschieden von andern derselben Gattung inkraft
des Daseins (secundum esse), sonst könnte man die Gattung

1 cfr. 1. e. cap. 4.

- cfr. 1. c. cap. 5.
:i 1. contr. Gent. cap. 25. ratio 2*, 3a, 4a.



343

nicht von mehreren aussagen. Alle Dinge derselben Gattung
müssen aber in der Quiddität der Gattung übereinkommen, weil
die Gattung quidditativ (in quod quid est) ausgesagt wird. Daraus

folgt, dafs die Existenz jedes einer Gattung angehörenden
Dinges aufserhalb der Quiddität der Gattung liegt. In Bezug
auf Gott ist dies jedoch ganz und gar unmöglich. Er ist somit
nicht in der Gattung. Kein Ding ist infolge seines Daseins
in der Gattung, sondern auf Grund seiner Wesenheit (per
rationem suae quidditatis). Die Quiddität Gottes aber ist das

Dasein selber. Darum ist Gott auch nicht in der Gattung.
Mit diesen Argumenten des Doctor Angelicus wollen wir

unsere Behauptung abschliefsen. Abermals hat es sich gezeigt,
dafs S. Thomas überaus grofsen Wert legt auf den realen
Unterschied zwischen der kreatürlichen Wesenheit und
Existenz. Ja, dieser Unterschied ist dem englischen Lehrer
entscheidend dafür, dafs Gott nichts mit dem Geschöpfe gemein

hat, unter keine Gattung oder Art fällt. Gottes Wesenheit ist
real identisch mit dem Dasein: Er ist darum das Sein, nur
das Sein. Nichts jedoch ist in der Gattung oder Art durch

das Sein, sondern durch die Quiddität. Hingegen mufs jedes

Ding, das unter der Gattung der Substanz steht, real zusammengesetzt

sein. Denn das, was im Prädikamente der Substanz

ist, subsistiert in seinem Dasein, und sein Dasein mufs „ein
anderes" sein, als es selber ist. Wäre dem nicht so, so könnte

es sich nicht durch das Sein unterscheiden von jenen Dingen,
mit welchen es vermöge der Quiddität übereinkommt. Dies ist
aber notwendig für alle, die direkt im Prädikamente sind. Daraus

folgt, dafs alles, was direkt im Prädikamente ist, zusammengesetzt

sein mufs wenigstens aus dem Dasein und dem Suppo-
situm (quod est).1 Hätte S. Thomas nur den virtuellen
Unterschied, nicht den realen im Auge, so wäre nicht zu begreifen,

warum Gott keiner Gattung, wenigstens der Gattung der Substanz

angehören soll. Einen virtuellen Unterschied verteidigt der

englische Lehrer auch in Gott und er hebt ausdrücklich hervor,
1 cfr. de veritate qu. 27. a. 1. ad 8um, wo das Wort real

ausdrücklich angegeben ist.



344 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

dafs wir dafür ein Fundament in Gott selber haben. Gott ist
somit in keiner Gattung, weil seine Wesenheit, durch welche

überhaupt jedes Ding in der Gattung ist, sich nicht real von
ihrem Dasein unterscheidet. Jegliches Geschöpf ist in der

Gattung, weil die Wesenheit sich real von der Existenz
unterscheidet. Gott ist das reine lautere Sein. Das Sein aber ist
weder selber Gattung, noch wird es zur Bezeichnung einer

Gattung verwendet, wie Avicenna bemerkt. Denn das, was in

einer Gattung übereinkommt, kommt nicht auch zugleich in

einem Sein überein, sondern in der gemeinsamen Natur.1 Durch

„sich existieren" ist darum nicht die Definition der Substanz,
denn dadurch wird nicht die Quiddität aufgezeigt, sondern das

Sein derselben. Allein die Quiddität ist nicht ihr Sein, sonst

könnte sie ja nicht die Gattung bilden. Das Sein ist niemals

gemeinsam nach Art der Gattung, weii alle, die einer Gattung
angehören, ihrem Sein nach von einander sich unterscheiden.
Die Definition, oder gleichsam die Definition der Substanz lautet
demnach: die Substanz ist eine Sache, welche das Sein erhält

(cui esse acquiritur) oder welcher das Sein gebührt (cui debetur)
als einer Wesenheit, die nicht in einem andern ist.2 Sagt man

also von Gott, er sei von allen Kreaturen generisch verschieden,
so ist dies nicht so zu verstehen, als wäre Gott in einer andern

Gattung, sondern so, dafs er durchaus aufserhalb jeder Gattung
steht.3 Daraus folgt noch weiter, dafs Gott auch nicht Art ist,
oder Individuum, oder dafs er eine Definition hat oder irgend
eine Differenz. Denn jede Definition besteht aus der Gattung
und Art. Man kann darum über ihn auch keinen Beweis führen,

ausgenommen einen solchen, der aus den Wirkungen abgeleitet
wird. Jeder eigentliche Beweis, der das Wesen angibt (propter
quid), hat die Definition zum Medium.4 Richtig gesprochen darf

man daher auch nicht sagen, Gott sei von allen andern Dingen

1 cfr. 3. dist. 11. q. 1. a. 2. ad 2um.
2 cfr. 4. dist. 12. q. 1. a. 1. q. 1. ad 2«. de potentia qu. 7. a. 3.

ad 4um.
3 de potentia q. 7. a. 3. ad 3um.
> 1. c. in corp.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 345

durch etwas verschieden (quod diflfert), sondern er sei durch
sich selber verschieden (est diversus).1

35° d) Argument: Gott allein ist einfach; jede Kreatur
hingegen zusammengesetzt aus der Wesenheit
Menschheit und dem Dasein.

Der hl. Thomas stützt seinen Beweis, dafs Gott keiner
Gattung angehöre, auf die Thatsache, dafs Gott das Sein ist,
nur das Sein (esse tantum). Dieses reine lautere Sein ist Gott
darum, weil das Sein in ihm mit keiner Potentialität vermischt

erscheint, Gott folglich in jeder Hinsicht einfach ist. Der heil.
Thomas lehrt diesbezüglich folgendes.

2,,Eecesse est enim, quod omnis substantia simplex subsi-

stens, vel ipsa sit suum esse, vel partieipet esse. Substantia
auteiu simplex, quae est ipsum esse subsistens, non potest esse

nisi una, sicut nec albedo, si esset subsistens, posset esse nisi

una. Ompis ergo substantia, quae est post primam substantiam

simplicem, participât esse. Omne autem participans componitur
ex participante et participato, et participans est in potentia
ad participatum. In omni ergo substantia quantumcunque sim-

plici, post primam substantiam simplicem, est potentia essendi."

3„Omne enim, quod non est suum esse, participât esse a

causa prima, quae est suum esse." „Duratio omnis attenditur
secundum quod aliquid est in actu. Tamdiu enim res durare

dicitur, quamdiu in actu est et nondum est in potentia. Esse

autem in actu contingit dupliciter. Aut secundum hoc, quod
actus ille est incompletus et potentiae permixtus, ratione cujus
ulterius in actum procedit. Et talis actus est motus. Est enim

motus actus existentis in potentia secundum quod hujusmodi
ut dicit Philosoph. Aut secundum quod actus non est permixtus
potentiae, nec additionem recipiens perfectionis. Et talis actus

est actus quietus et permanens. Esse autem in tali actu

contingit dupliciter. Vel ita quod ipsum esse actu, quod res habet,
sit sibi acquisitum ab alio. Et tunc res, habens tale esse,

1 1. c. ad 2um.

- Physic. 8. 21. pag. 449. n: 13. ed. Rom. 1884.
3 1. c. n. 14.



346 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

est potentialis respectu hujus actus, quem tarnen perfecte
accepit. Yel esse actu est rei ex seipsa, ita quod est de
ratione quidditatis suae. Et tale esse est esse divinum,
in quo non est aliqua potentialitas respectu hujus actus.
Sie igitur patet, quod est triplex actus. Quidam, cui non sub-

sternitur aliqua potentia. Et tale est esse divinum et operatio
ejus. Et huic respondet loco mensurae aeternitas. Est alius

actus, cui substat potentia quaedam, sed tarnen est actus

completus acquisitus in potentia ill a. Et huic respondet aevum.
Est autem alius, cui substernitur potentia, et admiscetur
sibi potentia ad actum completum secundum successionem, addi-
tionem perfectionis recipiens. Et huic respondet tempus. Cum

igitur unicuique rei respondeat propria mensura, oportet quod
secundum conditionem actus mensurati, accipiatur essentialis
differentia ipsius mensurae." x„Sicut aütem motus est actus ipsius
mobilis, inquantum mobile est; ita esse est actus existentis,
inquantum ens est. Unde quacunque mensura mensuretur esse
alicujus rei, ipsi rei existenti respondet nunc ipsius durationis

quasi mensura. Unde per nunc aevi mensuratur ipsum existens,

cujus mensura est aevum. Et per nunc aeternitatis mensuratur
illud ens, cujus esse mensurat aeternitas. Unde sicut se habet

quilibet actus ad id, cujus esse est actus, ita se habet quaelibet
duratio ad suum nunc. Actus autem ille, qui mensuratur
tempore, differt ab eo, cujus est actus, et secundum rem, quia
mobile non est motus; et secundum rationem successionis,
quia mobile non habet substantiate de numéro sucessivorum, sed

permanentium. Unde eodem modo tempus a nunc temporis differt

dupliciter, scilicet secundum rem, quia nunc non est tempus, et
secundum successionis rationein, quia tempus est successivum, et

non nunc temporis. Actus autem qui mensuratur aevo, scilicet

ipsum esse aeviterni, differt ab eo, cujus est actus, re quidem,
sed non secundum rationem successionis, quia utrumque sine suc-
cessione est. Et sic etiam intelligenda est differentia aevi ad

nunc ejus. Esse autem quod mensuratur aeternitate, est

1 ctr. 1. dist. 19. qu. 2. a. 1. c.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 347

idem re cum eo, cujus est actus, sed differ t tantum
rati one. Et ideo aeternitas et nunc aeternitatis non différant

re, sed ratione tantum, inquantum scilicet ipsa aeternitas re-

spicit ipsum divinum esse, et nunc aeternitatis quidditatem
ipsius rei, quae secundum rem non est aliud quam suum

esse, sed ratione tantum."1
Es nimmt sieh recht sonderbar aus, wenn man diese Stellen

des englischen Meisters liest und dann mit der Behauptung
vergleicht, der hl. Thomas habe nirgends den real en Unterschied
zwischen der Wesenheit und dem Sein der Geschöpfe verteidigt;
man könne es dahingestellt sein lassen, welcher Ansicht S. Thomas

gewesen sei! Indessen übergehen wir diesen Punkt. Die Lehre
des Doctor Angelicus hat uns schon hinreichend beschäftigt.
Was wir hier betonen müssen, ist, dafs S. Thomas aus dem

realen Unterschiede der kreatürlichen Wesenheit von ihrem
Dasein den grofi-en Abstand Gottes von den Geschöpfen darlegt.
Gottes Wesenheit unterscheidet sich von seinem Dasein nicht

real, sondern nur virtuell, oder unserm Denken nach mit einem

Fundamente in der Sache selber. Er ist also sein eigen Dasein,

hat nicht an demselben Anteil, dieses ist vielmehr real identisch

mit ihm. Als notwendige Folge davon ergibt sich dann seine

Einfachheit. Denn jedes Ding, das an dem Sein Anteil hat,
dessen Wesenheit vom Sein sich real unterscheidet, ist
zusammengesetzt.2 Die Wesenheit befindet sich daher im Zustande

der Potenz bezüglich ihres Daseins. Etwas Einfacheres als Gott
existiert weder in der Wirklichkeit, noch kann man sich ein
solches denken,3 denn er ist lauteres Sein ohne Beimischung
irgend einer Potenz.4 Er empfängt also nichts über seine Wesenheit

hinaus, denn seine Wesenheit schliefst jegliche Vollkommenheit
ein. Durch sein absolutes Dasein existiert darum folglich Gott
nicht blofs, sondern er ist auch Etwas. Das, wodurch er ist,
und das Etwassein unterscheidet sich darum nicht sachlich,

1 1. c. a. 2. c. cfr. 1. dist. 8. q. 2. a. 2. c.

- cfr. 1. contr. Gent,, cap. 18.
3 cfr. contr. Gent. cap. 32. n.
x 1. p. q. 9. a. 1.



348 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

sondern nur in Bezug auf den Modus der Bezeichnung, oder

gemäfs unserer Auffassung.1 Mit Recht sagt darum S. Hilarius,
Gott bestehe nicht nach menschlicher Art aus einer Zusammensetzung,

so dafs in ihm ein Anderes sei das, was er hat, und
ein Anderes der, welcher etwas hat.2 Sprachlich richtiger sagt
man von Gott, er sei das Dasein, als, er sei das, was ist. Denn

er ist durch seine Wesenheit, und die Bezeichnung, ein Ding
sei das, was ist, kommt, streng genommen, jenen zu, die an

dem Sein Anteil haben.3 Der Name: „Der ist" kommt Gott
darum „eigentümlich" zu, weil das Sein in ihm sich rein findet,
nicht vermischt ist mit einer Potenz oder Unvollkommenheit.

Aus der Einfachheit des göttlichen Seins ergibt sich die

weitere Eolgerung, dafs auch jede andere Zusammensetzung in
Gott verneint werden mufs. Denn, wie Boëthius sagt, kann eine

einfache Form nicht Subjekt sein. Diese Sentenz hat ihre volle

Richtigkeit, wenn eine Form derart einfach ist, dafs sie ihr
eigen Dasein bildet, demnach von ihrer Existenz sich nicht real
unterscheidet. Dieses Verhältnis besteht nun thatsächlich in
Gott, und zwar ausschliefslich in ihm.4 Der Grund davon ist
einleuchtend. Keiner Natur, oder Wesenheit, oder Form wird
etwas Fremdes beigefügt. Dasjenige hingegen, was eine Natur
hat, also der Träger dieser Wesenheit oder Natur oder Form
kann etwas Beigefügtes in sich haben. Die humanitas z. B. nimmt
nichts in sich auf, was nicht zu ihrem Wesen gehört. Fügt
man zu der Definition, durch welche die Wesenheit der Dinge
bezeichnet wird, etwas hinzu, oder läfst man etwas davon weg,
so erhält man, gleich wie bei den Zahlen, eine andere Art. In
Gott gibt es nun keinen realen Unterschied zwischen dem

Subjekte, welches besitzt, und dem, was es hat (nulla est
differentia habentis et habiti) oder zwischen dem, der Anteil hat,
und was er durch Anteilnahme besitzt. Er selber ist seine

1 1. dist. 8. q. 4. a. 1. ad 2um. per suuin esse absolution non tantum
est, sed aliquid est.

- de potentia. q. 7. a. 1. sed contra.
3 1. c. a. 2. ad 8».
4 1. dist. 8. q. 5. a. 2 ad 4um.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 349

Natur oder Wesenheit, er selber sein Dasein. Es kann ihm
somit nichts Fremdes oder Accidentelles beigefügt werden.
Dadurch unterscheidet sich aber Gott wesentlich von der Kreatur.
Denn der Mensch, welcher die menschliche Natur hat, kann
noch etwas anderes besitzen, was nicht zur Natur des Menschen

gehört, z. B. die weifse Farbe und dergleichen. Beigefügtes
dieser Art wohnt nicht der menschlichen Natur (humanitati),
sondern dem Menschen inne. Dieser Unterschied zwischen dem

Besitzer und dem, was er besitzt, findet sich nun in jedem
Geschöpfe. In der zusammengesetzten Kreatur ist dieser Unterschied

ein zweifacher. Das Suppositum oder Individuum hat
die Natur der Art, z. B. der Mensch die menschliche Natur;
überdies aber hat es das Dasein (et habet ulterius esse),
denn der Mensch ist weder die humanitas, noch sein eigenes
Dasein. Daher kann im Menschen ein Accidens sein, nicht
aber in der menschlichen Natur oder deren Dasein. In
den einfachen Substanzen hingegen ist nur ein Unterschied,
nämlich der zwischen der Wesenheit und dem Dasein. In den

Engeln ist jedes Suppositum seine eigene Natur, denn die Quiddität
des Einfachen ist das Einfache selber, wie Avicenna bemerkt.
Allein dieses Suppositum ist nicht sein eigenes Dasein.
Darum ist die Quiddität selber in ihrem Dasein subsistierend

(est subsistens in suo esse). Daher kann in den Substanzen

zwar kein materielles, wohl aber ein nicht materielles Accidens
sein.1 Da also Gott das Sein selber ist, kann er an nichts Anteil
haben, was nicht das Sein selber wäre. Denn das Sein kann

an nichts Anteil haben, was nicht es selber ist, weil es nichts
Formelleres oder Einfacheres gibt, als das Sein. Dasjenige, was
ist, kann noch an einem ferneren Anteil haben.2 Das ist in
Wahrheit eins, sagt Boëthius, in welchem es keine Zahl gibt.
Dies nun finden wir in Gott, denn wo eine Zusammensetzung,
dort ist auch eine Zahl. Gott ist nicht zusammengesetzt, er ist
vielmehr die Einfachheit selber.3 Das Sein ist darum Gott

1 de potentia q. 7. a. 4. c.
- 1. contr. Gent. cap. 23.
3 de potent, qu. 7. a. 1. arg. sed contr. 2um. 1



350 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

gegenüber nicht ein Zufälliges, sondern die subsistierende Wahrheit

selber, wie S. Hilarius bemerkt.1 Darum kann Gott, als
einfache Form, auch niemals Subjekt sein. Aus der Einfachheit
bezüglich der Wesenheit und Existenz folgt mit Notwendigkeit
die Einfachheit in jeder andern Richtung.3

In jedem andern Wesen, aufser dem ersten, hingegen
unterscheidet sich das, was ist, von dem, wodurch es ist, wie
Boëthius lehrt.3 Denn jedes Ding, das von Gott seinen Ursprung
hat und zwar in der Verschiedenheit der Natur, erreicht nicht
Gottes Einfachheit. Daraus folgt indessen noch nicht, dafs es

ohne weiteres zusammengesetzt sei. Wir müssen darum eine

doppelte Kreatur unterscheiden. So manche hat ein vollkommenes

Sein in sich, z. B. der Mensch und desgleichen. Geschöpfe
dieser Art stehen von Gottes Einfachheit in dem Mafse ab, dafs

sie eine Zusammensetzung aufweisen. Da nämlich in Gott allein
das Dasein mit der Quiddität identisch ist, mufs in jeder Kreatur,
sei sie eine körperliche oder geistige, die Quiddität oder Natur
sich vorfinden, und überdies das Sein, was sie für sich (sibi)
von Gott empfängt (acquiritur), dessen Wesenheit ihr eigenes
Dasein ist. Auf diese Weise wird sie zusammengesetzt aus
dem Sein, oder dem, wodurch sie ist, und dem, was sie

ist. Manch andere Kreatur aber hat nicht das Sein in sich,
sondern blofs in einem andern, wie z. B. die erste Materie,
oder überhaupt jede Form, oder wie das Universelle. Das Sein

kommt nur jenen Dingen zu, die partikulär in der Wirklichkeit
subsistieren. Ein Geschöpf dieser Art ist ebenfalls einfach, nicht
aber zusammengesetzt. Wollte man behaupten, dafs es

nichtsdestoweniger zusammengesetzt sei aus seiner Natur selber und
den Beziehungen, welche es zu Gott hat, oder zu dem, mit

1 1. c. a. 2. sed contra.
2 In nulla re creata invenitur aliquid simile divinae simplicitati,

ut Italiens sit id, quod habetur. Hoc enim quod dicitur, quod in Deo

est idem habens et quod habetur intelligitur de illis, quae habentur per
modum rerutn, non autem de illis, quae habentur per modum inten-
tiouum. 1 dist. 33. q. 1. a. 1. ad 2«'« et 3um.

3 1. dist. 8. q. 5. a. 1. arg. sed contra.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

welchen es zusammengesetzt ist, so würde die Frage wiederkehren

über jene Beziehungen, ob sie nämlich eine Sache (res)
seien oder nicht. Bilden sie keine Sache, dann machen sie keine

Zusammensetzung aus. Sind sie Sachen, dann können sie nicht
abermals durch etwas anderes, sondern durch sich diese

Beziehungen haben (ipsae non referuntur aliis habitudinibus, sed

seipsis). Denn das, was durch sich eine Beziehung ist, wird
nicht wiederum durch eine andere Relation eine Beziehung haben.

Man mufs folglich zu etwas kommen, was nicht zusammengesetzt
ist, was jedoch die Einfachheit des ersten nicht erreicht. Dieser

Abstand läfst sich aus zwei Faktoren ermessen. Denn entweder
ist es der Möglichkeit nach (in potentia) teilbar, oder per acci-

dens, wie z. B. die erste Materie und Form, oder das

Allgemeine; oder es ist zusammensetzbar (componibile) mit einem

andern. Die göttliche Einfachheit läfst keines von beiden zu;1
denn die Einfachheit der göttlichen Natur bringt es mit sich,
dafs in ihr nur ein Sinn vorhanden sein kann, und dafs in ihr
das Sein sich nicht unterscheidet von dem, was ist (quod est),
und dem, wodurch sie ist (quo est).2 In der Substanz Gottes

findet sich darum nichts, was nicht sie selber wäre, gleichsam
als gäbe es da selbst „ein anderes", die Substanz, und „ein
anderes", was der Substanz zufällt. "Was daselbst erfafst werden
kann, ist Substanz, wie S. Augustinus bemerkt.3 Die
Vollkommenheit des Seins kann in dreifacher Beziehung aufgefafst
werden. Insofern sie eine Privatio oder ein Nichtsein ausschliefst,
und diese Vollkommenheit ist gemeint (vom Magist. Sent.) im
Worte: Wahrheit oder Proprietät. Oder es wird damit die

Potentialität ausgeschlossen und dies geschieht durch das Wort:
TJnveränderlichkeit. Oder endlich diese Vollkommenheit bezeichnet
die Integrität des Seins, und diesbezüglich gebraucht er das

Wort: Einfachheit, denn was immer in einem Einfachen sich

findet, das ist sein eigenes Dasein selber.4

1 1. c. in corp. art.
' 1. dist. 33. q. 1. a. 1. c.
3 1. dist. 8. Text, des Magistr. Sent.
4 in 1. dist. 8. q. 3. expos. part. text.
Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 2a



352 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

36° e) Argument: Der Wesenheit Gottes kann man nichts

beifügen; jede Kreatur hat neben der Wesenheit noch

Beigefügtes.
Wenn das Wesen Gottes durchaus einfach ist, folgt dann

nicht mit Notwendigkeit, dafs Gott das eigentliche, gemeinsame
Sein für alles andere bilde? Ist dann das Verhältnis der
Geschöpfe zu Gott nicht wie das des Partikulären zum Allgemeinen,
des Teiles zum Ganzen, der Erscheinung zum Wesen? Keineswegs,

antwortet uns der englische Lehrer. Gott ist und bleibt

von jeder Kreatur unterschieden und zwar dadurch, dafs man

zu dem Sein Gottes nichts hinzufügen kann.

1Alia omnia nomina dicunt esse determinatum et particu-
latum, sicut sapiens dicit aliquid esse; sed hoc nomen „qui est"
dicit esse absolutum et indeterminatum per aliquid additum.
Et ideo dicit Damascenus, quod non significat quid est Deus,
sed significat quoddam pelagus substantiae infinitum, quasi non
determinatum. 2 Aliquid potest esse distinctum dupliciter. Uno

modo per aliud sibi adjunctum, sicut homo distinguitur per
rationalem differentiam ab asino; et tale distinctum oportet esse

finitum, quia illud adjunctum déterminât ipsum ad aliquid. Alio
modo per seipsum, et sie Deus est distinetus ab omnibus rebus;
et hoc eo ipso, quia nihil addi ei est possibile. 3Esse divinum,
quod est ejus substantia non est esse commune, sed est esse
distinctum a quolibet alio esse. Unde per ipsum suum esse Deus

differt a quolibet alio ente. 4Ens commune est, cui non fit ad-

ditio, de cujus tarnen ratione non est, ut ei additio fieri non

possit. Sed esse divinum est esse, cui non fit additio, et de

ejus ratione est, ut ei additio fieri non possit. Unde divinum
esse non est esse commune. Sicut et animali communi non fit
additio in sua ratione rationalis differentiae. Non tarnen est de

ratione ejus, quod ei additio fieri non possit. Hoc enim est de

ratione aniraalis irrationalis, quae est species animalis.
5 Sicut dicit Commentator in libro de causis, ipsa bonitas

1 1. dist. 8. q. 1. a. 1. ad 4u<r>. 2 de potentia q. 1. a. 2. ad 7um.
8 1. c. q. 7. a. 2. ad 4 ] c aq gUm. s de veritate q. 21. a. 4.
ad 9um.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 353

prima ex hoc ipso individuatur et a cunctis aliis dividitur, quod
non recipit aliquam additionem. Non autem est de ratione
bonitatis absolute, ut recipiat additionem, vel non recipiat. Si

enim esset de ratione ejus, reeipere additionem, tunc quaelibet
bonitas additionem reciperet, et nulla esset bonitas pura. Similiter

si esset de ratione ejus non reeipere additionem, nulla
bonitas reciperet, et omnis bonitas esset bonitas pura, sicut de

ratione animalis non est nec rationale, nec irrationale. Et ideo
hoc ipsum, quod est non posse reeipere additionem, communicat
bonitatem absolutam et distinguit primam bonitatem, quae est

bonitas pura ab aliis bonitatibus. Hoc autem quod non est

reeipere additionem, cum sit negatio, est ens rationis, et tarnen
fundatur super simplicitatem bonitatis primae, 4Deus est aliquid
determinatum in se; alias non possent de ipso negari conditiones
aliorum entium. Nec dicitur determinatum ens, quia aliquo
termino finitus sit, sed quia per excellentiam sui esse, quod est

simplicissimum, additionem non reeipiens, ab omnibus aliis

distinguitur. 2Forma omnino simplex, quae est suum esse, sicut
essentia divina, nullo modo potest esse subjectum, sed

forma simpliciter subsistens, quae non est suum esse, ratione

po8sibilitatis quam habet, potest subjectum esse. 3In divinis

propter summam simplicitatem non est possibilis additio. Et ideo

nec universale, nec particulare. 4Id quod commune est, per
additionem specificatur vel individuatur. Commune vel universale

sine additione esse non potest, sed sine additione conside-

ratur. Non enim animal potest esse sine rationali vel irrationali
differentia, quamvis sine his differentiis cogitetur. Licet etiam

cogitetur universale absque additione, non tarnen sine recepti-
bilitate additionis est. Nam si animali nulla differentia addi

posset, genus non esset. Et similiter est de omnibus aliis nomi-
nibus. Divinum autem esse est absque additione, non solum

cogitatione, sed etiam in rerum natura. Et non solum absque

additione, sed etiam absque receptibilitate additionis. Unde ex

1 1. dist. 24. q. 1. a. 1. ad 3llm. 2 2. dist. 3. q. 1. a. 1. ad 6".
a 1. dist. 19. q. 4. a. 2. c. 4 1. coutr. Gent. cap. 18. ratio 6». de potentia
qu. 7. a. 2. ad 6«m.

23*



354 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

hoc ipso quod additionem non recipit, nec recipere potest, magis
concludi potest, quod Deus non sit esse commune, sed proprium.
Etenim ex hoc ipso suum esse ab omnibus aliis distinguitur,
quia nihil ei addi potest. Unde Commentator in libro de causis

dicit, quod causa prima ex ipsa puritate suae bonitatis ab aliis

distinguitur et quodammodo individuatur.
Diese wenigen Citate aus dem hl. Thomas genügen

vollständig, um unsere Behauptung zu erhärten, dafs der englische
Lehrer den Unterschied Gottes von den Geschöpfen auf die reale
Verschiedenheit des Daseins und der Wesenheit in den Kreaturen
basiert. Immer und immer wieder lesen wir in S. Thomas, Gott
sei sein eigen Dasein, d. h. in ihm seien Wesenheit und Sein

real identisch, darum könne man ihm nichts beifügen. Gott kann

nicht das Gemeinsame, das Allgemeine sein, zu welchem das

Geschöpf wie das Partikuläre sich verhält, denn, lehrt S. Thomas,
das Allgemeine oder Universelle schliefst zwar in seinem

Begriffe oder Wesen das Partikuläre nicht ein, es schliefst
dasselbe aber auch nicht aus. In diesem Zustande ist jedoch das

Allgemeine nicht etwas Wirkliches, thatsächlich Existierendes.
Es ist vielmehr ein von uns also Gedachtes. Wäre Gott ein

Allgemeines oder Gemeinsames dieser Art, so würde er nur in
unsern Gedanken, nicht in der Wirklichkeit existieren.1 Sobald

das Allgemeine existiert, ist es in Wahrheit ein Individuelles.
Darum schliefst dieses Allgemeine die Fähigkeit ein, etwas
anderes aufzunehmen, wodurch es dann specificiert und individualisiert

wird. In Gott ist diese Fähigkeit, ein anderes aufzunehmen,
nicht vorhanden. Unmöglich kann er also das Allgemeine der
Pantheisten sein. Der unendliche Abstand von den Geschöpfen

ist in Gott dadurch begründet, dafs er nicht aufnimmt, ja nicht
aufnehmen kann.2 In seinem ganzen Wesen liegt vielmehr die

Unmöglichkeit, dafs ein anderes in ihm aufgenommen werde.

Daher ist Gott in sich zwar sehr bestimmt, aber nicht beschränkt.

Bestimmt kann ein Wesen in zweifacherWeise genannt werden,
entweder vermöge der Beschränkung oder infolge der Unter-

1 1. contr. Gent. cap. 26. ratio 4». * de veritate q. 21. a. 4. ad 9um.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 355

Scheidung. Die Wesenheit Gottes ist in letzterer, nicht aber
in ersterer Beziehung bestimmt.1 In einem doppelten Sinne
nämlich kann man von einem Dinge sagen, dafs es kein
Beigefügtes annehme. Entweder liegt es schon im Begriffe selber,
dafs ihm nichts hinzugefügt werde; und so verhält es sich
bezüglich der Wesenheit Gottes. Denn ein Ding ist dann
vollkommen, wenn es nichts mehr aufnimmt. Dies darf man indessen

nicht als ein Gemeinsames auffassen, weil das Gemeinsame sich
im Besondern findet, wo es etwas Hinzugefügtes erhält. Man
kann es aber auch in der Bedeutung verstehen, dafs es im
Begriffe jenes Wesens liege, weder dafs ihm etwas beigefügt, noch

auch, dafs ihm etwas nicht beigefügt werde. Mit Bezug auf
diesen letzteren Fall ist das Gemeinsame ohne Beifügung. Im
Begriffe des Seienden nämlich ist jene Bedingung: „ohne
Beifügung" nicht enthalten, sonst könnte ihm überhaupt nie etwas

beigefügt werden. Es wäre gegen das Wesen desselben. Daher

ist es ein Gemeinsames, denn in seinem Begriffe besagt es zwar
nicht, dafs etwas hinzugefügt sei, allein es kann ihm etwas

beigefügt werden, wodurch es zum Besondern bestimmt wird. Yom

animal, als Gemeinsamen, sagt man, dafs es ohne Vernunft sei.

In seinem Begriffe liegt weder, dafs es eine Vernunft, noch, dafs

es keine habe. Der Esel hingegen ist ohne Vernunft, weil in
seinem Begriffe die Verneinung der Vernunft eingeschlossen ist.
Dadurch wird er gemäfs der Differenz zum Besondern bestimmt.
In dieser Weise ist auch das göttliche Sein in sich selber
bestimmt und von allen andern getrennt, denn ihm kann man
nichts beifügen.2 In den Kreaturen wird ein Ding auf eine

dreifache Art zu etwas bestimmt. Entweder durch Zugabe der

Differenz, die dem Vermögen nach in der Gattung enthalten ist;
oder dadurch, dafs die gemeinsame Natur in einem andern

aufgenommen und singular wird; oder endlich dadurch, dafs ihm
ein Accidens beigefügt wird, wodurch es existierend, wissend,
weifs etc. genannt wird. Keine dieser drei Arten findet in Gott
ihre Anwendung. Gott ist nicht etwas Gemeinsames, weil seinWesen

1 Quodl. 7. a. 1.

" 1. dist. 8. q. 4. a. 1. ad l"m. 1. p. q. 3. a. 4. ad lum.



356 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

verbietet, dafs ihm etwas hinzugegeben werde. Seine Natur ist
auch nicht in einem andern aufgenommen, da sie ja reiner Akt
ist. Endlich erhält er auch nicht etwas, was aufserhalb seiner
Wesenheit wäre, denn seine Wesenheit schliefst jegliche
Vollkommenheit in sich. Nichtsdestoweniger ist Gott etwas
Bestimmtes dadurch, dafs man von ihm jede Zugabe oder Bedingung
negieren mufs. Aus diesem Grunde unterscheidet er sich von
allen Dingen, die eine Zugabe erhalten können. Durch das

absolute Sein existiert darum Gott nicht nur, sondern er ist
dadurch auch etwas. Das, wodurch er existiert, unterscheidet
sich von dem, was er ist, nicht sachlich, sondern nur infolge
unserer Bezeichnung oder Auffassung. Die Sentenz des Boëthius:
„alles, was ist, habe Anteil an dem Sein, damit es existiere,
und an einem andern habe es Anteil, damit es etwas sei,"
hat ihre Richtigkeit nur mit Bezug auf jene Dinge, die an dem
Dasein Anteil haben. Sie wäre jedoch falsch, wollte man sie

auch von dem gelten lassen, der wesentlich sein eigenes
Dasein ist.1 Um etwas aufnehmen zu können, dazu ist der
Zustand der Potenz notwendig, so dafs die Substanz, welche ein

anderes aufnimmt, nach der Aufnahme aus Potenz und Akt
zusammengesetzt ist. Dies darf jedoch von Gott nicht behauptet
werden, denn er ist reiner Akt.2 Überdies würde Gott in diesem

Falle eine Ursache seiner selbst voraussetzen. Denn alles, was
einem Dinge zukommt und nicht zu seiner Wesenheit gehört,
wird ihm durch irgend eine Ursache zu teil. Jene Dinge, die

nicht per se eins sind, müssen, sobald sie verbunden werden,
durch eine Ursache ihre Einigung finden. Gott aber kennt keine

Ursache,3 er selber ist vielmehr die erste wirkende Ursache

und zwar aus dem Grunde (eo ipso), weil er nur das Sein ist.

1 1. c. ad 2um. 2 1. contr. Gent. cap. 16. ratio 1».
3 1. contr. Gent, cap. 22. ratio 3a.
4 opusc. de ente et essentia cap. 5.

>-<£Ö^=


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

