Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]
Autor: Grupp, G.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

272 Beitriage zur Geschichte der neueren Philosophie.

Ave rex Eucharistice, salve magister unice, pontifex esto
nobis in omne tempus salutatus.

Te diligimus, imperatorem te facimus, imitari te volumus
omnes.

Tu pater, amicus, tu vere princeps, solus dignus et fortis
et iustus et bonus Jesus. Jo tu solus pastor almus alens alios
tuo corpore.

Tu generis humani singularis amor et ingens desiderium.

- Exemplum militiae tu quidem, qui praemium quoque victo-
rum; imo tu nostra victoria, qui mundum vincis.

Tuere nos, tuere rempublicam; nam beae tibi committimus,
quos ante servasti, quos nemo praeter te solum valet salvare.

 Mirabilis enim, qui solus mirabilia facit Christus, umbri-
ferum sacramentum condidit, quo sol Eucharisticus radios hu-
manitatis divinae, ne nimis coruscent, suaviter temperat.

Ast in umbraculis eius, quem desideraveram, sedi, cuius mihi
coelestis fructus est dulcis.

Ergo non amplius in tenebris et in umbra mortis capti, sed
illustrati potius hoc orto sole cum viatoribus in itinere frugem
vitae comedimus, ut victores in patria cum beatis angelis victuri
lumine fruamur ipso.

Quod admirandum creditur, est mirabile creditu; non est ei
laudis abunde, quod non percipitur mente: sed magis mirum nihil
omnipotenti Deo.

SNV . Y- N—

BEITRAGE ZUR GESCICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von Dr. G. GRUPP.

4. Herbart.

1. In Band V dieses Jahrbuches S. 223 ff. haben wir aus-
einandergesetzt, wie Herbart die rationalistischen Moralprincipien,
welche Kant alle vérwarf, zu einem zusammenstimmenden Ganzen
verband. Er stellte das Princip der Gerechtigkeit (Hobbes,



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 273

Grotius), des Wohlwollens (Smith), derVollkommenheit (Wolf), der
sittlichen Freiheit (Fichte) neben- und tubereinander und bestimmte
ihre gegenseitigen Verhiiltnisse nicht nach logischen, sondern nach
asthetischen Gesichtspunkten der Ordnung. Die Art und Weise,
wie er jene Principien in &sthetische Formverhéltnisse umzu-
wandeln weifs, ist sehr genial, aber im Grunde genommen ebenso
verfehlt, wie seine Verwandlung des Geisteslebens in einen ma-
thematischer Berechnung zugidnpglichen Mechanismus.

Auf piddagogischem Gebiete hat die Herbartsche Philo-
sophie Erfolge erreicht, wie sie keinem neueren System zu teil
wurde. Sie verdankt dies nicht so fast dem Umstande, dals sie
der Erziehung und dem Unterrichte den denkbar grolsten Ein-
fluls auf Anschauung und Charakter zuschreibt, als vielmehr der
eingehenden Liebe, mit der sich Herbart den piadagogischen
Fragen widmete. Dadurch hat er viel nachhaltiger als sein Lehrer
Fichte gewirkt, der zwar auch der Erziehung den hochsten Wert
beilegte, aber in seiner Unkenntnis und Mifsachtung der realen
Einzelheiten und der beschrinkten Ziele, welche die Wirklichkeit
ertrdgt, phantastische Forderungen und Hoffnungen aussprach.

Unter den von Herbart aufgestellten Erziehungsprincipien
greife ich als besonders wichtig eins heraus, namlich die Viel-
seitigkeit der Interessen, welches den Unterricht erwecken
soll. Dieses Princip zerlegt sich in zwei, in Vielseitigkeit und
Teilnahme. Der Lehrer soll vor allem Teilnahme erwecken.
Es handelt sich weder in niederen noch in hoheren Schulen
darum, dafs ein bestimmtes Quantum des Wissens erzielt wird;
viel wichtiger ist die Weckung geistiger Strebsamkeit, einer von
Lust und Liebe erfiillten Teilnahme an den geistigen Giitern,
von denen ein jeglicher Unterricht nur eine gewisse Vorahnung
geben kann. Freilich das Examen am Schlusse eines jeden
hoheren und niederen Unterrichtskursus macht es begreiflich,
dals Lehrer und Methode zu quélerischer Stofferfiillung zusammen-
wirken, bei dem Schiiler die Aktivitdt lahmen und leblose Pas-
sivitdt erzeugen. Die Folge dieser anerzogenen Passivitidt ist
geistige Teilnahmslosigkeit, Stumpfsinn und Unbildung und die
Folge der Unbildung ist Intoleranz und Ungerechtigkeit gegen
hohere Bestrebungen. Freilich droht diese Gefahr auch dann
noch, wenn lebhafte Teilnahme ohne Vielseitigkeit der Teilnahme
erzeugt wird. Wo warmes Interesse fiir einen bestimmten Zweig
des geistigen Lebens geweckt wurde, pflegt sich dieses mit einem
beschriankten Gebiet zu begniigen und das ist ja auch notwendig
und niitzlich, sofern nur nicht die Toleranz und der achtende
Sinn fiir andere Gebiete verloren geht, Das Detailinteresse und

18*



274 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

die beschrinkte Meisterschaft mufls aber in einer gewissen Viel-
seitigkeit des Interesses und Wissens ein Gleichgewicht finden,
sonst wird selbst der Meister auf einem gewissen Gebiet ein
Barbar fiir andere Gebiete, und wird intolerant, exklusiv und
einseitig. Eine gewisse Vielseitigkeit des Interesses ist daher
cbenso notwendig, wie Teilnahme iiberhaupt. Wer nicht eine
gewisse Vielseitigkeit und Beweglichkeit des Geistes bewahrt,
die auch fiir Neues und Abweichendes zugénglich ist, dem fehlt
das Interesse an allem, was iiber seinen beschrinkten Gesichts-
punkt hinausgeht, er wird ungerecht gegen andere und geneigt
zu blinden Vorurteilen. Wie viel Hals und Streit, Abneigung
und Milsgunst erwédchst daraus, dafs die Menschen sich so un-
gern in die Anschauung und Lage anderer vetsetzen! Wie stolz
und hochmiitig sieht jene Suffisance auf alles herab, was aufser-
halb ihres Kreises steht! Und doch wie leicht ist jeder ge-
neigt dazu!

Es ist nun freilich ein schon theoretisch schwer zu lésendes
und ein noch schwierigeres praktisches Problem, wie das Inter-
esse zu wecken und zu erhalten ist. Die Homiletik und Rhe-
torik gibt dem Redner die Anweisung, wenn er anziehen und
fiir seine Ideen gewinnen wolle, miisse er lebendig, mannigfaltig
und schon darstellen, alles Abstrakte veranschaulichen und iiberall
die dem Gemiite zugédngliche Seite aufdecken. Ahnliches
gilt auch vom Unterricht; mehr noch als schone Darstellung
wird man Anschaulichkeit und Wéarme fordern dirfen. Wo kein
Zusammenhang mit den lebendigen Bediirfnissen des Herzens her-
gestellt ist, wird man vergebens Aufmerksamkeit und Teilnahme
erwarten und erzwingen wollen.

- Herbart gibt einen andern Weg an, als den eben ange-
deuteten. Eine methodische Analyse und darauffolgende Synthese
soll Licht und Klarheit iiber den gegebenen Stoff verbreiten und,
was besonders wichtig ist, eine nach verschiedenen Richtungen
auslanfende Verkniipfung soll den Stoff in einen systematischen
Zusammenhang einreihen. Es war besonders Ziller, der diese
Seite der Herbartschen Lehre weiter ausbildete. Der gesamte
Unterricht wird von diesem um systematische Mittelpunkte ge-
reiht, und auf diese Weise soll die bestehende Zersplitterung im
Principe beseitigt werden. Diese Mittelpunkte miissen einesteils
das volle Interesse, welches der Unterricht erfordert, erregen
und wachhalten und andernteils einen logischen Zusammenhang
und Fortgang ermoglichen. Man begreift leicht, dafs nur schwer
sich solche Mittelpunkte finden lassen, welche Anziehungskraft
und Weite genug haben, um auch die entlegensten Teile des



Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie. 275

—_—

gleichzeitig zu erteilenden Unterrichtes in lebendiger, logischer
und gemiitlicher Beziehung zu erhalten. Wenn je ein Stoff hiezu
befihigt ist, so kann es nur ein religioser sein; das erkannte
Ziller wohl und gab deshalb z. B. den sechs letzten Jahren des
Volksschulunterrichtes je eine Periode der Offenbarungs- oder
Heilsgeschichte zum Mittelpunkt. So hat das dritte Schuljahr
die Patriarchenzeit, das vierte die Richter-, das fiinfte die Konigs-
zeit, das sechste die Lebensgeschichte Jesu, das siebente die
Apostelgeschichte, das achte die Reformationsgeschichte (!) und den
Katechismus zum Ausgangs- und Zielpunkt des gesamten Unter-
richtes. Diesen Stufen voraus geht das Marchen im ersten und
Robinson im zweiten Schuljahr. Ziller hat diese Aufeinanderfolge
der Unterrichtegegenstinde gewahlt, um schon in der Volksschule
den kulturgeschichtlichen Gang der Menschheit anzudeuten; denn
nach einer weitverbreiteten Voraussetzung mufs der individuelle
Bildungsgang den grofsen Bildungsgang der Menschheit rekapi-
tulieren. Wir lassen es dahingestellt, ob es mit dieser Ansicht
seine Richtigkeit habe; auch abgesehen davon fordern die Aut-
stellungen Zillers zu mannigfacher Kritik heraus.

Wir stimmen vollstindig mit Pfarrer Berger Uiberein, dessen Schrift!
uns zur Besprechung vorliegt, wenn er die Méirchen und Robinsonaden
aus der Schuie verbannt wissen will und wenn er der alten Methode einer
successiven, immer volleren Darbietung der gesamten biblischen Geschichte
das Wort redet. Dem Kinde gibt man nur den Umrifs und den Keim,
um erst mit der Reife der Jahre den volleren Gehalt und das tiefe Ver-
stindnis zu erschliefsen. Berger hat ganz recht, wenn er sagt, das Kind
fasse die biblische Geschichte ganz ,kindlich naiv¢ auf. Nur zu leicht
ibertrigt man in diesem Alter auf die hohen und erhabenen Gestalten
der hl. Geschichte die beschrinkten Erfahrungen und Anschauungen des
kindlichen Gesichtskreises; einer spiteren Entwicklungsstufe erscheinen
sie daher leicht als diirftige, #rmliche und kleinliche Vorstellungen, die
dem Interesse entschwinden, wenn sie nicht mit tieferem Gehalte erfiillt
werden. Mit Recht sagt Berger: ,Von der kindlich-naiven zu der minn-
lich-verstindigen Auffassung der ewigen Heilswahrheiten miissen die Kinder
aber mit padagogischem Takt hiniibergeleitet werden, sonst kommt eine
Zeit, wo sie religiosen Schiffbruch leiden, wo sie mit der #dulseren Schale,
die ihnen unbedeutend erscheint, den kostbaren religiésen Kern als leere
Spreu, als tote Schlacke von sich werfen, wie das im spiitern Lebensalter
so oft geschieht.“ ‘

An der Kritik Bergers vermisse ich einen Punkt, ich meine damit

t Uber die Herbart-Zillerschen Grundsitze in ihrer Anwendung auf
den Religionsunterricht. Altenburg. Dietz 1888.



276 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

weniger die Behandlung der Reformationsgeschichte im achten Schuljahbr,
die man wohl auch auf protestantischem Standpunkt fiiglich durch die
Geschichte der Bliitezeit des Mittelalters etc. ersetzen darf, sondern viel-
mehr die Zillersche Zuriicksetzung des Katechismusunterrichtes. Ich bin
freilich auch der Ansicht, dafs der abstrakte, den Schiiler leicht ermii-
dende und dem tiefern Sinn nach hiufig unverstandene Katechismusinhalt
durch die Offenbarungsgeschichte mehr ergéinzt und organisch erfillt
werde, als es héufig geschieht. Ich habe schon an einem andern Orte
(Magazin fiir Pidagogik 1888 S. 170) betont, dals man die Eigenschaften
GGottes konkret an und aus biblischen Ereignissen entwickeln solle, und
dabei gesagt: ,Was die systematische Darstellung des Katechismus dem
Verstand diskursiv entfalten muls, das ist in dem plastischen Gemilde
der Historie als Ganzes vereint, und mehr als durch einzelne Sitze, welche
das Ganze zerteilen, wird der jugendliche Geist durch die Intuition des
Ganzen bestimmt. Man kann daher nie genug die erhabenen Bilder der
Offenbarungsgeschichte vor Augen riicken, aus demen doch all unser
systematisches Wissen geflossen ist. Wie aus der Person Christi, so
wurden aus den Offenbarungen und Worten Gottes erst die dogmatischen
Sitze abgeleitet, die der Katechismus in puce gibt.“ Allein damit ist
picht gemeint, man miisse den Katechismus in das letzte Schuljahr ver-
dringen, Schon von Anfang an soll vielmehr der dogmatische Gehalt
entwickelt werden, ja die Quintessenz des Katechismus (der Glaube an
Gott, Christus und seine Kirche) mufs dem ganzen Religionsunterricht zu
Grunde gelegt werden, wie es z. B. in den musterhaften Kinderkatechesen
von Mey geschieht. Was gesagt werden wollte, war nur das, man solle
in der von der Pidagogik verlangten Weise immer von der Anschauung
ausgehen und zu ihr zuriickkehren, wenn es sich um abstrakte
Verhaltnisse handle.

5. Schopenhauer.

Kant hatte das Weltphdnomen idealistisch erklédrt, alles Be-
griffliche der Erscheinungen, Substanz und Accidenz, KEigen-
schaften, Gestalt und Grifse, Form und Zweck, Einheit des
Ganzen und Vielheit der Teile, zu subjektiven Denkformen er-
klart, aber immer noch ein unbekanntes und unbestimmbares Ding
an sich iibrig gelassen. Seine Nachfolger haben nun auch mit
diesem unbekannten Ding an sich aufgerdumt und die ganze
Welt aus apriorischen Begriffen erklirt, wie Fichte und Hegel.
Aber ihr Versuch widerstrebte allen realistisch gesinnten Geistern
und es erhob sich aufs neue die Frage, was das Ding an sich
sei. In der vorkantischen Zeit hétten auf diese Frage die einen
geantwortet: teils Materie, teils Geist, die andern: entweder
Materie oder Geist. Die Materialisten erklirten alles aus der



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 277

Materie, die Leibnitzianer aus dem Geist; die gesunde Philosophie
nahm zwei Principien zur Hand, Materie und Geist. Auf Kanti-
schem Boden war schon durch die Fragestellung: was ist das
Ding an sich, welches sowohl den materiellen als geistigen
Erscheinungen zu Grunde liegt, ein Dualismus ausgeschlossen
und es handelte sich nur um eine Bestimmung dieses unbekannten
X in einem Sinne, welcher sowohl die Erklarung der materiellen
als der geistigen Phénomene zuliefs. Kine solche Bestimmung
versuchte nun Schopenhauer. Er wollte das Ding an sich weder
als etwas Materielles noch als etwas rein Geistiges gelten lassen
und von ihm ebenso sehr die Dunkelheit, Unselbstandigkeit und
Aufserlichkeit der materiellen, als die Helle, Bewulstheit und
Innerlichkeit des Geistigen abwehren. Das Ding an sich sollte
etwas Mittleres, gleichsam in der Indifferenz zwischen Geist und
Materie Schwebendes sein und als dieses Mittlere bot sich ihm
der Wille. Dies ist die grolse Entdeckung Schopenhauers.
Streng genommen hétte sich nun Schopenhauer mit diesem ein-
fachen Dals begniigen sollen, er hatte iiber den Willen nichts
weiter aussagen diirfen, da ja auf ihn als Ding an sich die nur
fiir die Erscheinungswelt geltenden Kategorieen keine Anwendung
finden. Allein wir erfahren doch Verschiedenes iiber diesen
Weltwillen.

1. Der Weltwille ist dhnlich, wie die Substanz Spinozas eins in
sich und das Eine in Allem, er offenbart sich, um in der Sprache Spi-
nozas weiterzufahren, in den zwei Attributen Materie und Vorstel-
lung mit ihren unzéhligen Modis. Aber alle diese differenten Modi,
alle Vereinzelung als Ding und Subjekt, alle Individualisierung
ist nicht nur, wie bei Spinoza, ein voriibergehender, aber immer
noch realer Modus, sondern iiberhaupt unwahr und nichtig, weil
alles in Zeit und Raum Erscheinende unwahr ist. Zeit und Raum
gilt nur fiir die Welt der ,Erscheinungen, nicht fir das Ding
an sich. Hier ist alles raum- und zeitlos und es gibt
weder ein Neben- noch ein Nacheinander. Die Erschei-
nungswelt mit ihrer Vielheit von Elementen, Momenten, ihrem
Neben- und Nacheinander verdankt einem eigentiimlichen Zauber
ihre Entstehung, ndmlich der ,,Magie des Willens®; sie ist der
tauschende Schleier der Magie, eitler Schein und Trug.

2. In der Welt der Erscheinungen herrscht ohne Ausnahme
das Gesetz der Kausalitit, in der wahren Wirklichkeitssphére
aber herrscht die Freiheit. Der Wille ist frei, und in freier
Selbstbestimmung setzt sich der Einzelne als hyperempirisches
Subjekt sein Dasein und seinen Charakter, von dem er nun
in all seinem empirischen Wollen unverbriichlich bestimmt ist.



278 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

- 3. Der Wille ist dunkel, blind und intellektlos. In
purem Unverstand setzt er die Welt, die deshalb auch die aller-
schlechteste ist.

Die voranstehenden Behauptungen werden also gerechtfertigt:

1. Von allen Kategorieen hat allein die Kausalitit reale Giltigkeit.
Ihre Giltigkeit erfahre ich unmittelbar an mir selbst, wenn ich auf den
innerlichen Gedanken und Entschluls einer Arm- und Fulsbewegung das
aulserliche Bild dieser Bewegung an meinem Korper folgen sehe. Riick-
wirtsgehend kann ich nun mit Anwendung des eben als wahr erkannten
Kausalgesetzes von der Wirkung (z. B. Armbewegung) auf die Ursache:
den Willen schlie(sen. Die Aktion meines Leibes erkenne ich also als
die Aktion meines Willens, der Leib selbst ist objektivierter
Wille (?). Wie die sinnliche Erscheinung des Kérpers, ist auch die
sinnliche Erscheinung der Natur als Objektivierung eines
Willens zu erklédren.

2. Schon Kant hatte behauptet, jede Handlung sei durch den Cha-
rakter und das stirkste Motiv unbedingt bestimmt, andererseits aber
fihle sich jeder verantwortlich dafiir und halte sich schuldig auch fiir
seinen Charakter. Schuldig kénne man sich aber nur fiir das fithlen, was
man frei erwihlte; da nun aber diese Freiheit auf empirischem Boden
sich nicht finde, so konne sie nur dem hyperempirischen Boden
angehoren, wo das Ding an sich zu suchen ist. Von hier aus liegt
die Folgerung Schopenhauers nahe, dafls im Gebiet des Ding an sich
die Freiheit eine grofse Rolle spielt. Um so willkommener mufste eine
solche Folgerung sein, als der Wille — das Schopenhauersche Ding an
sich — als freiheitsfihige Kraft sich geeignet darstellte, eine solche
Folgerung auf sich beziehen zu lassen.

Der Ausflufs der hyperempirischen Selbstentscheidung ist bei Kant
das Sittengesetz, bei Schopenhauer der mehr realistisch gefalste Cha-
rakter. Wie wir uns das hyperempirische Subjekt niher zu denken
haben, erfahren wir weder bei diesem noch bei jenem und bei letzterem
vermissen wir das um so mehr, als wir doch alles Individuelle in dem
entscheidenden Subjekte fern denken miissen.

3. Dafs der Weltwille blind sei, wird aus den physischen und
moralischen Weltiibeln bewiesen. Die Erde ist ein Jammerthal, Leiden
das Wesen des Lebens und Schmerz die Grundstimmung des Gefiihles.
Alles Sein ist mit dem egoistischen Triebe der Selbsterhaltung erfiillt,
und besonders stark zeigt sich dieser Egoismus im Menschen. Mit grellen
Farben schildert Schopenhauer, wie das ganze menschliche Leben mit
dieser einen Triebfeder erfiillt ist und der Neid, die Bosheit, die Falsch-
heit, die Begehrlichkeit und Eitelkeit das ganze Wesen des Menschen
ausmacht. Ein Macchiavelli, La Rochefoucauld, La Bruyére sind dabei
seine Autoritiiten, er ibertrifit sie aber alle noch durch die Energie einer



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 279

—_—

systematischen Zusammenfassung und einseitigen Konsequenz, durch den
Gemiitsanteil und die lebendige Stimmung, welche seinen Beobachtungen
einen eigenartigen Reiz gaben.

Der Weltwille bringt durch eine eigentiimliche ,,Magie*“ den
Schein einer rdumlich-zeitlichen, aus einer Vielheit einander
bedingender Dinge und Zustdnde bestehenden Welt hervor. Als
gleichbedeutenden Ausdruck wihlt Schopenhauer auch die Formel:
Der Wille ,,objektiviert sich. Damit ist nicht gemeint, der sub-
Jektive Wille schaffe sich eine reale objektive Welt als Ausdruck
seines Wesens, sondern eigentlich gerade umgekehrt, der reale
Wille ,,subjektiviere sich®, d. h. er iibersetze sich in die Sphére
des Intellekts, der subjektiven Arschauung. Objektiv bekommt
bei Schopenhauer jenen geradezu umgekehrten Sinn, welchen
das Wort bei den Scholastikern und auch bei Cartesius hatte.
Nicht als ob er etwa durch das Studium dieser Philosophen auf
seine Verwendungsart gekommen wiére, vielmehr ist diese die
Folge jenes bekannten Satzes, den er an die Spitze seines Haupt-
werkes (,,Die Welt als Wille und Vorstellung®) stellt: ,Es gibt
kein Objekt ohne Subjekt und kein Subjekt ohne Objekt.“ Beides
ist mit einander unloslich verkniipft, und daher gibt es auch keinen
Willen ohne Vorstellung.

Wille und Intellekt sind von jeher mit einander verkniipft
und das eine bildet das Gegengewicht zum andern. Der Wille
iibersetzt sich immer in der Sprache und Form des Intellektes
und ,,0objektiviert sich* zunéchst in den Ideen, die wir im Sinne
Platos als die Musterbilder gleichartiger Dinge anzusehen haben.
Diese Objektivation in Ideen ist stufen- oder gradartig zu denken.
Die unterste Stufe ist die anorganische Materie, dann kommen
die Organismen und zuletzt der Mensch mit seinem hellen Be-
wulstsein. Die Vervielfaltigung, Vereinzelung und rdum-
lich zerstreute Anschauung der Ideen — z. B. die An-
schauung einer Hiche an verschiedenen Orten — ist Sache des
Intellektes und vermittelt sich hier durch die Anschauungs- und
Denkformen, die dem Intellekte eigen sind und ihn veranlassen,
das Kine in Arten, Teile und Eigenschaften aufzulosen.

Die Ideen sind zeit- und raumlos, auch sind wir bei ihrer Betrachtung
frei von dem die wahre Erkenntnis triibenden Einflufs des Kausalitits-
gesetzes, wir fragen weder nach dem Wo und Wann noch nach dem
Warum und Wozu, sondern nur nach dem Was des Dinges.

Der Intellekt soll sich nun von der Vielheit zerstreuter
Beispiele zur Einheit der Idee zuriickwenden und erheben. Die
Betrachtung der Ideen erhebt uns nach Sch. in einen willenlosen
und damit schmerzfreien Zustand und begriindet die &sthetische



280 Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie.

Stimmung; Sache der Kunst ist es, diesen Zustand durch Dar-
stellung der Ideen zu erzeugen.

Man sollte nun denken, je mehr sich der Intellekt zu den
Ideen erhebt und je mehr er sich von dem leidenerzeugenden
Willen losringt, ein desto gliicklicheres Befinden miifste die gei-
stige Bildung herbeifiihren, wie es denn auch Ansicht des Aristo-
teles war, im Denken liege die Seligkeit. Allein umgekehrt
behauptet Schopenhauer, mit der Hohe der Intelligenz wachse
das Leiden, nicht nur durchschaue man besser die Nichtigkeit
alles menschlichen Strebens, die Illusion der Triebe und die
Selbsttduschung der Hoffnung, sondern man werde auch leidens-
fahiger, empfindlicher und feinfiihlender fiir den Schmerz, was
allerdings physiologisch begriindet ist.

Das Verhiltnis des Intellektes zum Willen bei Sch. ist iiber-
haupt unklar. Einerseits ist das Denken ein Objektivationsphanomen
des einen weltdurchwaltenden Willens, also der Wurzel nach eins
mit ihm, andererseits aber erhebt es sich in selbstdndige willens-
teindliche Stellung, ohne doch wahre Realitdt oder Substanz
zu werden. Der Intellekt erkennt in steigendem Malse die
Thorheit des Lebenstriebes, wendet sich gegen den Willen zum
Leben, totet ihn und zieht sich damit selbst den Boden unter
den Fiifsen hinweg.

Schopenhauer versteigt sich zu der nur dem konsequenten Idealismus
verstindlichen Behauptung, die Menschen brauchten nur einmiitig den
Trieb zum Leben zu verneinen, um dem Weltprozels ein rasches Ende
zu bereiten. Wie leicht sich so etwas behaupten lifst, da man doch
nicht zu befiirchten brauchbt, dals das Experiment einmal angestellt
werde !

Der Weltprozefs nihme so durch den Intellekt sein Ende,
wie er durch den Willen seinen Anfang fand. Streng genommen
diirfte nach Voraussetzung des Systems weder von einem Anfang
noch Ende die Rede sein, da Subjekt und Objekt, Vorstellung
und Wille unlésbar miteinander verkniipft sind, und bei einem
Weltprozels weder nach einem Woher noch nach einem Wohin
gefragt werden darf.

Uber Schopenhauer liegen uns zwei Schriften vor, die eine von
Haacke,! die andere von Kifsner. Beide haben ihre eigentiimlichen Vor-
ziige neben hervorstechenden Schattenseiten. Haacke sucht ohne kritische
Stellungnahme das System objektiv zu begreifen und aus dem intellek-
tuellen und moralischen Charakter seines Urhebers zu erklédren.

! Der innere Gedankenzusammenhang des Schopenhauerschen Systems.
Bunzlau 1888.



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 281

Der scharfe Gegensatz zwischen Willen und Intellekt, wie ihn
das System Schopenhauers zeigt, ist ohne Zweifel ebenso in dem Cha-
rakter desselben begriindet, wie sein Pessimismus. Sch. fiihlte zwei Michte
in sich, die stets im Widerspruch lagen, einen durchaus egoistischen,
genulssiichtigen und unbezihmbaren Willen und einen hellen intuitiven
Verstand, der sich iiber die Gemeinheit der Triehe erhob und das Schone
und Gute zum Inhalt hatte. Dieser Gegensatz drang auch in die ethischen
Ansichten ein und veranlafste die schroffe Trennung zwischen dem un-
sittlichen Egoismus und dem altruistischen Mitgefithl mit dem Nichsten,
welches nach den pessimistischen Voraussetzungen des Systems nadherhin
als Mitleid bestimmt wird. Nicht die werkthitige Liebe, das praktische
Wohlwollen, sondern eine rein theoretische Tugend soll den Menschen
zum sittlichen machen!

Nicht ganz in dem gleichen Sinne und Grade, wie der
Gegensatz von Intellekt und Wille lafst sich die pessimistische
Stimmung des Systems aus einer angeborenen Charaktereigenschaft
Schopenhauers erkliren. Beséfsen wir auch nicht die Nachrichten
seiner Freunde, so enthielten doch seine eigenen Schriften Andeu-
tungen genug iiber die Quelle seiner weltschmerzlichen Stimmung.
Selten hat ein Mensch seiner Natur so wenig Ziigel angelegt, ohne
Scheu und Riicksicht auf die Meinung anderer den Brutalen gespielt,
seinen Hochmut und seine Menschenverachtung zur Schau getragen,
wie Schopenhauer. Sein Begehren und Streben, die Erwartungen
und Anspriiche, die er ans Leben stellte, waren zu hoch gespannt
und malslos, als dals sie ihre Befriedigung gefunden hétten. In-
tolgedessen waren die Enttduschungen, die er machen mufste, so
zahlreich und grofs, der Riickschlag, den das Leben dem kecken
Mute gab, so heftig, dals die Seele fiir immer verstimmt blieb.

Ein christliches Gemiit hitte aus dem Jammer und der Ode dieser
Welt sich aunf ein jenseitiges Gebiet gefliichtet und dort den Trost gesucht,
den es hier nicht fand. Das Christentum ist ganz damit einverstanden,
dafs diese Erde ein Jammerthal ist, und es baut auf dieser Wahrheit die
Grundforderung der Gottesliebe, Ks bediente sich seit Jahrhunderten
jener Griinde gegen die naive Genufssucht des weltlich gesinnten Pan-
theismus, welche Schopenhauer und Hartmann zum Teil mit unbewulster
Anlehnung an homiletische Gedankengiinge ins Feld fithren. Dals alle
irdischen Giiter, weder Reichtum noch Genufs und Ehre den Menschen
befriedigen, ist eine alte Wahrheit, von der alle Kanzeln widerhallen.
Es gibt auch einen christlichen Weltschmerz, wenn man so sagen darf,
eine christliche Traurigkeit und Melancholie. Balmes preist sie mit
glanzender Schilderung: ,,Kennt ihr die christliche Traurigkeit, dieses
ernste und erhabene Gefiihl, das sich auf der Stirne des Gliubigen wie
eine schmerzliche Erinnerung eines erlauchten Verbannten abspiegelt, das



282 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

die Freuden des Lebens mit der Hindeutung auf das Grab milsigt, das
mit den Strablen der Hoffnung das Dunkel der Gruft erhellt, diese so
natiirliche und trostliche, so grofse und ernste Traurigkeit, die den Glanz
und die Herrlichkeiten der Welt als vergiinglichen Wahn von sich stofst.
— Unsere Seele besitzt die Eigenschaften eines Verbannten: sie wird
nur von Gegenstinden angezogen, welche zur Traurigkeit stimmen, und
selbst wenn sie von rauschender Freude begleitet sind, muls ihnen ein
wohlberechneter Gegensatz einen Schein von Traurigkeit verleihen. Wenn
die Schonheit nicht auf ihren bezauberndsten Reiz verzichten will, muls
ihren Augen eine Thrine des Grams entquillen, auf ihrer Stirn ein Ge-
danke des Kummers zucken, ihre Wangen unter einer schmerzlichen
Erinnerung erbleichen.” Die christliche Trauer ist aber eine Trauer zum
Leben, nicht zum Tode, wie bei Schopenhauer; sie spannt unsere Hoffnung
und regt unser Streben, anstatt es zu lahmen und allen frohen Ausblick
zu entziehen.

Dals die gegebene Erklarung des Schopenhauerschen Pessi-
mismus zutreffend sei, beweist die systematische Begriindung
dieser Lebensansicht. Schopenhauer fiihrt alle Ubel der Welt
auf eine Inkongruenz zwischen unserer Natur und der Wirklich-
keit, zwischen den subjektiven Bestrebungen, idealen Wiinschen
und Erwartungen und den objektiven Weltlagen zuriick. Kiifsner?
fafst die diesbeziiglichen Ausfiihrungen kurz und gut so zusammen:

.,Das Verhiltnis, in welchem der Mensch demnach zu der ihm um-
gebenden Natur steht, und aus dem alle Ubel entspringen, ist in phy-
sischer Hinsicht das der Inkongruenz seiner physischen Konstitution mit
seiner Umgebung; in ethischer Hinsicht das der Inkongruenz seiner sitt-
lichen Kraft mit dem mittelbar oder unmittelbar aus seiner Umgebung
und seinen Beziehungen zu ihr entstammenden Unlustgefiihle; in intellek-
tueller Hinsicht die Inkongruenz seiner rezeptiven Sinnlichkeit und spon-
tanen Vernunft-Anlagen mit der Unendlichkeit der Objekte seiner Sinnes-
und Vernuuftthatigkeit.*

In einem idealen Zustande wiirde die Natur weder unsere
Gesundheit schidigen noch mit Miihe sich die Nahrung abringen
lassen, Genufs und Ehre wiirden von selbst dem Menschen zu-
fallen und im Geistesleben wiirde weder Zeit und Raum das
wahre Wesen der Dinge verhiillen und das Entfernte verdunkeln
noch die Enge des Bewufstseins den Gesichtskreis beschrinken.
Hier besidfsen wir die Wahrheit intuitiv und wir brauchten nicht
von einem Ding zum andern iiberzugehn.

Es ist nun allerdings Kiifsner beizustimmen, wenn er diesen idealen
Traum zerstort und als unmoglich darstellt. Wie er richtig betont, liegt

1 Kritik des Pessimismus, Versuch einer Theodicee. Halle, Pfeffer 1888.



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 283

in der Not und im sittlichen Kampfe ein notwendiges Element mensch-
licher Bildung, mit dessen Verschwinden ein trauriger, unfruchtbarer und
lebloser Quietismus die Gesellschaft erfiillen wiirde. ,,Die Idee der Sitt-
lichkeit setzt die der Freiheit und des Bewulstseins voraus, sowie die
Thatséichlichkeit des bdsen Triebes; wo aber die Moglichkeit der Siinde
aufgehoben, sei es durch Aufhebung des dulseren Anlasses (Unlust), sei
es des inneren Triebes, da gibt es auch keine sittlichen Handlungen als
die aus Freiheit entspringende Uberwindung des Bésen.*

Andererseits aber bezweifeln wir, ob in allen Stiicken die Kritik
Kiifsners berechtigt ist. Der ertriumte Idealzustand des Menschen und
der Gesellschaft ist nicht durchaus chimérisch, fir ein transcendentes
Gebiet miissen wir dessen volle Berechtigung aufrecht erhalten: Die
Hoffnung ist hier kein leerer Wahn. In einem jenseitigen Zustande ist
es nicht undenkbar, wie Kiifsner es uns darstellt, dals zugleich die um-
fassendste Objektenreihe mit gleichbleibender Deutlichkeit vor Angen
stinde, und die Unmdoglichkeit, nicht mehr siindigen zu kénnen, wiirde
so wenig, wie bei Gott, eine Kinbufse der Freiheit bedeuten. Ein solches
Leben wire kein bewulstloses Scheindasein. Sowohl das Wahre des
Pessimismus als des Optimismus wiire besser zum Ausdruck gelangt,
wenn Kiilsner zwischen dem immanenten und transcendenten Gesichts-
punkt unterschieden hitte, wenn er ein hoheres sittliches Ziel als ,,die
Idee der fortwidhrenden Entfaltung und Steigerung aller Krifte des
Menschen und einen hoheren Begriff von der Religion als den ,,des
Ausdruckes der idealen Natur des Menschen* zu Grunde gelegt hitte.

Die Darstellungsweise Kiifsners ist etwas geschraubt und bleibt wie
bei Haacke weit zuriick hinter der Klarheit des Philosophen, mit dem
sich beide beschiftigen.

6. Lotze.

Unter den akatholischen Philosophen der neuesten Zeit zahlt
Lotze zu den ansprechendsten KErscheinungen. Er teilt nicht
den anmafsenden Stolz der vorausgehenden, alles und besser
wissenden Philosophengeneration, sondern war bescheiden in
seinen Anspriichen und Zielen, von positiverer Natur, ein ernster
Forscher und Denker, der die Aufstellungen der Vorzeit nicht
ohne weiteres beiseite warf. Gleich Trendelenburg und Ulrici
verhielt er sich nicht gleich von Anfang an ablehnend gegen
alle traditionellen Anschauungen und wenn er im letzten Er-
gebnis zu wenig annehmbaren Aufstellungen gelangt, so bleibt
doch sein philosophisches Schaffen reich an anregenden Unter-
suchungen und aufklarenden Ideen. Noch machiiger, als durch
seine konservative Tendenz und seinen Gedankenreichtum zieht
Lotze durch den Zauber seiner Sprache an. An Glanz, Farben-



284 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

reichtum und Vornehmheit der Darstellung wird er von keinem
neueren Philosophen iibertroffen; Ed. von Hartmann, dessen Schrift
iiber Lotze wir zu besprechen haben, reicht kaum an ihn heran,
so sehr er sich bemiiht, ihn in Schatten zu stellen und ihn zu
ironisieren. Zwar ist der Stil Lotzes das gerade Gegenteil von
Einfachheit und geradliniger Entwicklung. Schon #ufserlich er-
weist sich sein Bau als ziemlich verwickelt, jeder Satz ist eine
mehrgliedrige Periode und kaum fehlt einmal ein Relativsatz:
in der Regel umschlielst eine Periode mehrere Relativsitze und
bewegt sich oft durch die iiberraschendsten Wendungen, gegen
deren Knde zu wir hidufig in spannende Erwartung geraten, wie
sie wohl ausgehen. Aber immer fiibertrifft er die Erwartung
durch die vollendete Eleganz der Losung. Schon in einem ein-
zelnen Satz erweckt seine Darstellung durch Adjektive und
Relative alle moglichen Nebengedanken und noch mehr pfiegt
eine lingere Ausfiihrung iiber einen (regenstand so viele Seiten-
perspektiven zu erdffnen, dafs wir uns nie in einem Punkte ver-
lieren und iiberall im Mittelpunkt der Weltbetrachtung finden.
Es scheint, als wolle Lotze auch fiir die philosophische Darstellung
und Erkenntnis zur Wahrheit machen, was er im OSinne des
Leibnitz von den Weltatomen sagt, ein jedes Atom widerspiegle
das Universum. So widerspiegelt auch bei ihm jedes Element
der Entwicklung die ganze Weltanschauung und wir bleiben
immer auf der Hohe universeller Betrachtung.

Durch einen fast zu ungemessenen Gebrauch von abstrakten
Substantiven weils Lotze auch einfachen Wahrheiten ein akademisch
vornehmes Gewand zu geben. In abstrakten Substantiven und
Pradikaten verdichtet er eine reiche Fiille konkreter Inhaltlich-
keit und wandelt dann auf der Hohe .von Abstraktion zu Ab-
straktion, jeder Thatsache durch alle méglichen Wendungen und
Spiegelungen folgend und jeden Gedanken durch alle moglichen
Voraussetzungen und Folgen entfaltend. Wenn dann unsere
Aufmerksamkeit ermiidet, weils er durch gelegentliche sympa-
tische Beziehungen und subjektive Streiflichter das Interesse zu
erregen und die Gedanken wach zu erhalten.

Alle diese Stileigentiimlichkeiten zeigt die sogleich folgende
erkenntnistheoretische Auseinandersetzung, die wir zugleich
als Einleitung den spitern Entwicklungen vorausschicken.

Nachdem Lotze gesagt hat, eine frithere Zeit habe dem Geist einen
angeborenen Besitz verschiedener apriorischer Ideen willkiirlich zuge-
sprochen, fihrt er fort: ,,Die Willkiirlichkeit solcher Ansichten hat der
erste Aufschwung unserer nationalen Philosophie [Kant] durch die An-
nahme begrenzt, dals allerdings wohl dem menschlichen Geiste eine



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 285

Mehrheit angeborener Ideen zukomme, aber nicht solcher Ideen, welche
irgend eine Thatsache oder einen einzelnen Zug des Weltbaues enthiillen,
sondern nur solcher, welche die allgemeinen Beurteilungsgriinde sus-
driicken, nach denen unser Denken jeden noch zu erwartenden mdglichen
Gehalt der Wahrnehmung auffassen und verarbeiten mufs. Aller Inhalt
unserer Gedanken komme uns mittelbar oder unmittelbar von der Er-
fabrung, aber nicht ebenso die Regeln, nach denen wir beziehend, ver-
gleichend, urteilend und folgernd diesen Inhalt verbinden und trennen,
von einem zu dem andern iibergehen. Ihre Quelle sei nicht aufser uns
zu suchen; das Gefiihl der notwendigen und unausloslichen Giltigkeit,
mit dem sie unserm Bewulstsein sich aufdringen, biirge uns vielmehr
dafiir, dals sie von dem abstammen, von dem wir uns nie trennen koénnen,
von der eigenen Natur ndmlich unseres geistigen Wesens. Ausgeriistet
mit diesen Weisen der Auffassung stehen wir der Mannigfaltigkeit der
Eindriicke gegeniiber, welche die Aulsenwelt in uns veranlafst hat; durch
ihre Anwendung erst wird die thatséchlich vorhandene Summe der innern
Zustinde fiir uns Erkenntnis. So bringen wir, uns eingeboren, die an-
schaulichen Formen des Raumes und der Zeit jenen Eindriicken entgegen,
deren gegenseitige Verhiltnisse sich nun fiir uns in das Nach- und Neben-
einander der sinnlichen Erscheinungswelt verwandeln, so treten wir mit
der unabweisbaren Voraussetzung, dals alle Wirklichkeit auf der Grund-
lage beharrlicher Substanzen beruhen miisse, an welche sich abhingig
und unpselbstindig die wandelbaren Eigenschaften kniipfen, mit der Ge-
wilsheit ferner, dafs jedes Ereignis durch einen urséchlichen Zusammen-
hang als Wirkung an seine Voranginge gebunden sei: mit dieser uns
eingeborenen Zuversicht treten wir zur Beobachtung des gegebenen Inhalts
hinzu und verwandeln seine Wahrnehmung, indem wir diese Grundsitze
unserer Beurteilusg auf ibn anwenden, in die Erkenntnis eines durch
innerlichen Zusammenhang in sich abgeschlossenen Weltganzen.*

Es wire mifsverstindlich, wollte man bei Lotze einen #ahnlichen
Idealismus voraussetzen, wie er sich etwa bei den Neukantianern findet.
Die Erfahrung erhilt vielmehr ihr volles Recht. Zum Beweise diene
folgende Erwigung (Mikrokosmus II, S. 296). Was friithere Philosophen
aufser den obengenannten Kategorieen und Anschauungsformen noch an
apriorischen Ideen und selbstverstindlichen Axiomen anfiihrten, wird
selten ,,mit der vollen Klarheit einer nicht anders sein kénnenden Wahr-
heit sich aufdringen‘‘, vieles hat nur eine mittelbare Gewilsheit und
entspringt dem Zwange der allgemeinen Formen der erfahrbaren Wirk-
lichkeit, welche uns daran ,,gewdhnt, fiir selbstverstindlich und notwendig
zu halten, was wir thatsichlich iiberall wiederkehren sehen*. Dahin
gehort z. B. ,,die Vorstellung von der notwendigen Bestindigkeit der
Masse und der Unverginglichkeit des Stoffes“. Endlich gibt es ethisch-
dsthetische Voraussetzungen, welche nicht ausdriicken, was nicht anders



286 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

sein konnte, sondern etwas, was sein sollte, z. B. die ,,Sehnsucht
nach einer hochsten Einheit der Welt, Streng axiomatisch sind nur die
Denkgesetze (Identitits- und Kausalititsgesetz). Nun ist es aber nicht
,,der Geist als reiner, von der Erfahrung noch unberiihrter, dem wir
diese Voraussetzungen unserer Beurteilung der Dinge wie fertig uns
mitgegebene Werkzeuge verdanken, als hitte er sie als Ergebnis einer
Konkordanz zwischen allen den Forderungen seiner intelligenten, dsthe-
tischen und sittlichen Natur gestiftet; vielmehr die wirklichen Erfah-
rungen selbst sind es erst, die den Geist reizen, allmihlich sein Wesen
zu entfalten und im Kampf mit den Dingen sich die Kampfweisen zu
bilden, die er bedarf. Alle jene Systeme, die da geglaubt haben, den
Inhalt der denknotwendigen Wahrheit als eine abgeschlossene vollstindige
Reihe gleich urspriinglicher Erkenntnisse darstellen zu konnen, haben in
der That vielmehr Reflexionen von sehr verschiedenem Datum gesammelt,
die der menschliche Geist im geschichtlichen Lauf seiner Bildung an den
Stoff der &dulsern Wahrnehmung und an die Schicksale des Lebens zu
kniipfen gelernt hat, und unter denen nur wenige Grundsétze sich finden,
die sich als urspriinglich ihm angehorige Wahrheiten bezeichnen lassen.*

Im folgenden geben wir eine kurze Ubersicht iiber die
Naturphilosophie, Psychologie und Metaphysik Lotzes, im voraus
bemerkend, dafs seine naturphilosophischen und metaphysischen
Ideen viel weniger der Anerkennung wert sind, als seine psycho-
logischen Untersuchungen.

a) Lotzes Naturphilosophie.

Im Bereich der Naturphilosophie huldigt Lotze einer impo-
nierenden mechanischen Weltauffassung und verwirft fiir das
vegetabilische und animalische Leben die Annahme einer Lebens-
kraft oder einer iiber der Stoffverbindung schwebenden substan-
tiellen Form. Die ,organischen“ Stoffe hédngen mechanisch zu-
sammen und kein hoheres Band wumschliefst und keine Kraft
bestimmt und erhédlt den Stoffwechsel und das Wachstum. Der
organische Bildungsprozefs wird nicht ,durch eine iiber ihnen
schwebende Idee, sondern durch die bestimmte Anordnung der
Wechselwirkungen unterhalten werden, die zwischen allen ein-
zelnen Teilen vermdge ihrer bestimmten Lagerung gegen einander
obwalten®.

,,Anstatt eines Bandes, das mit oberflichlichen Windungen die ganze
Unzéhlbarkeit der Teile umschlielst, finden wir daher unzihlige Béander,
die je zwei einzelne Elemente des Koérpers verkniipfen, und diese Bénder
sind nichts als die eigenen Krifte der Elemente selbst, die es weder
bediirfen, von irgend einem hoheren Gebote zu der Wirkung erweckt zu



Beitriige znr Geschichte der neueren Philosophie. 287

werden, die ihrer Natur eigentiimlich ist, noch es ertragen wiirden, zu
einer andern erregt zu werden, die ihr widerspricht.

Ausdriicklich vergleicht Lotze den lebendigen Korper mit
einer Maschine, freilich um gleich von Anfang an den grofsen
Unterschied zwischen dem Bau der Natur und dem der Kunst
hervorzuheben. Bei der Maschine sind es feste, starre und un-
durchdringliche Massen, ,,Krifte zweiter Hand“, auf deren Un-
verdnderlichkeit gerade die Sicherheit der Leistung beruht,
und dann sind diese Massen &uflserlich, nicht durch lebendige
innerliche Anziehung verbunden, so scharfsinnig ihre Verflechtung
gedacht ist. Im lebendigen Korper aber entfaltet jedes Atom
»8ich bildend, zuriickbildend und veridindernd“ gegen seine Nach-
barn die ganze Fiille jener Krifte, die ihm eigen sind; ein
ununterbrochener Flufs von Wechselwirkungen vermittelt den
,,durchdringenden (organischen) Zusammenhang des Ganzen.

»Die unabldssige, nicht auf einzelne Momente stofsweise verteilte
Wechselwirkung aller Glieder bringt jenen schénen Schein der Weichheit
und anmutiger Milde der Entwicklung hervor, mit dem alles Lebendige dem
gespenstigen Unzusammenhang in den Bewegungen kiinstlicher Automaten
siegreich gegeniibersteht,‘

Das organische Leben &ufsert sich a) in gleichformigen und
b) periodisch wiederkehrenden Bewegungen (Atemholen, Blutlauf,
Darmbewegungen) und c) in fortschreitenden Entwicklungen durch
eine Stufenreihe vorausbestimmter Zustinde und rhythmischer
Zuriickkehr zum Anfangszustand, wie man es besonders schon
am Sprossen und Blithen der Pflanzen bemerken kann. Ahnliche
Bewegungsformen, meint Lotze, sehen wir nun den Planetenlauf
einhalten, und es konnte sich fragen, ob sich das Problem des
Lebens nicht durch Vergleich mit dem Planetensystem erhellen
lie[se. Die Planeten sind nicht so #ulserlich, wie eine Maschine
verbunden und bediirfen keines fremden Antriebes. Allein sie sind
nur durch das Gesetz der Schwere und nicht chemisch ver-
bunden. Die Karperkrifte wirken nur in ihre ndchste Ndhe durch
chemische Verwandtschaft und dadurch ist der Korper sowohl
nach aulsen als nach innen gegen unberechenbare
Fernwirkungen geschiitzt.

o) ,,Wiren alle Teile des lebendigen Kérpers unmittelbar so durch
Wechselwirkungen verbunden, dals jede kleine Verinderung des einen
ihren Wiederhall iiber die Gesamtheit der iibrigen verbreiten miilste,
so wiirde hierin eine reiche Quelle unendlicher Storungen fir das Ganze
liegen, die ebenso umfingliche Veranstaltungen zu ihrer Ausgleichung
forderten.*

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VI. 19



288 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

B) »Die geringe Entfernung, in welcher die chemische Verwandtschaft
und die Kohision der Korper ihre Wirksamkeit verlieren, umgibt den
Korper mit einer Zone von Gleichgiltigkeit, wiahrend dieselben Krifte
seine eigenen sich beriihrenden Teile méchtig genug zusammenhalten,
um selbst der wirklich andringenden Gewalt Widerstand zu leisten.
Wihbrend daher das lockere Gefilige eines Sternensystems mit einer be-
wundernswiirdigen Empfindlichkeit die Verdnderungen des tibrigen Weltalls
in scinen eigenen Verinderungen abspiegeln wiirde, kehrt der lebendige
Korper hierin von derberer Natur, auch nach grofsen Schwankungen in
die frithere Lage seiner Teile zuriick und bietet uns dadurch den Anblick
einer sich gleichbleibenden und doch nicht starren, sondern beweglichen
Gestalt.”

Diese Unvergleichlichkeit des organischen Lebens mit mecha-
nischen Vorgéngen auch der entwickeltsten Art scheint nun doch
fiir das Vorhandensein einer den Stoffwechsel leitenden und ge-
staltenden Kraft in irgendwelcher Form notwendig zu sprechen,
um so mehr als die Erklarung des Entstehens und Vergehens
der Organismen der mechanischen Theorie fast unitberwindliche
Schwierigkeiten bereitet. Allein auch diese Schwierigkeiten sucht
Lotze, einer im Herzensgrunde ihm doch fremden Weltanschauung
allzu wohlwollend und allzu diensteifrig aus dem Wege zu raumen.
Einen ersten Keim (ein Protoplasma) vorausgesetzt sei es nicht
so undenkbar, dafs sich dieser durch Spaltung vermehrt, wie es
ja empirisch bei einfachen Organismen noch immer vorkomme
und seine Glieder in irgendwelcher geometrischer Richtung ent-
weder in Axen- oder Strahlenform verteilt hitte. Sobald einmal
eine Mannigfaltigkeit von Stoffen irgendwelche Gleichgewichts-
lage angenommen habe, seien die neu hinzutretenden Stoffe durch
die feste Lage der einzelnen Teile gebunden und miissen sich
dem Gesetze des (anzen fiigen.

,,Nicht tiberall setzt sich schon an den Krystall der neue Nieder-
schlag des gleichen Stoffes an, sondern die Krifte des schon Gebildeten
zeichnen den spitern Teilen Ort und Form ihrer Anlagerung vor und
erhalten im Wachstum die urspriingliche Gestalt oder doch das urspriing-
liche Gesetz ihrer Bildung.*

Dafs durch zufélligen Zusammentritt von Atomen ein halt-
bares und lebensfdhiges Gebilde entstehe, sehe unwahrscheinlicher
aus, als es in Wirklichkeit sei. Wenn man mit Hilfe der Wahr-
scheinlichkeitsrechnung die annihernde Unmoglichkeit eines solchen
Geschehens erweisen wolle, beriicksichtige man nicht, dals von
selbst alle jene Stoffkombinationen wegfallen, welche lebens-
unfihige Gebilde ergeben. Eine solche Ausscheidung bewirke



Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie. 289

der Naturlauf von selbst, wie er ja auch iiberall auf Auslese
des Besten und Kréftigsten dringe.

Um das Zerfallen des Korpers zu erkldren, wenn der Tod
eintritt, bediirfe man nicht der Annahme einer entweichenden
Lebenskraft, die nunmehr die Stoffe ihrem selbsteigenen Walten
und Wirken iiberlafst und aufhort, ein ,Ziigel“ zu sein, der sie
in die bestimmte lebenerhaltende Richtung zwang. Die Ursache
des Zerfalls liege in einer Abnutzung oder Zersetzung eines Teiles
des lebendigen Korpers, welchem der iibrige Korper nicht mehr
geniigenden Widerstand entgegensetzen konne. Wenn der gesunden
Elemente noch genug vorhanden sind, um die lebendige Bewegung
der Sifte zu erhalten, das Unbrauchbare zu entfernen und die
Zellen neu zu bilden, bediirfe es keiner heilenden Lebens-
kraft und wenn einmal die lebendige Bewegung aufhore, erklare
sich die allgemeine Zersetzung durch den freiwirkenden Chemismus
der sich iiberlassenen Elemente.

Ist nun dadurch wirklich das Problem des Lebens gelost?
Ich brauche diese Frage nicht zu verneinen, denn diese Ant-
wort schwebt jedem auf der Zunge. Die Eutstehung des ersten
Keimes vermag Lotze sowenig zu erkliren, wie Du Bois-Reymond,
und damit hat er auch das organische Leben nicht erklirt. Lotze
erkennt dies auch an; er weils wohl, dafs das Leben aus einer
hohern Quelle fliefst als aus dem Sichdridngen und Sichstolsen,
der Verbindung und Mischung der Stoffe. Nicht nur unter-
scheidet er klar und deutlich zwischen dem &dufsern Mechanismus
und dem innern im letzten Grunde unableitbaren und nicht
analysierbaren Leben, sondern weist auch dem Mechanismus eine
ganz untergeordnete dienende Stellung an. Doch ehe wir darauf
eingehen, miissen wir einen Blick auf Lotzes Psychologie werfen.

b) Liotzes Psychologie,

1. Bei der Hochachtung Lotzes fiir den Mechanismus und
vollends bei seiner Hochachtung vor Herbarts Psychologie ist
es doppelt anerkennenswert, wenn er auf dem Gebiet der Seelen-
lehre alle mechanische Auffassung von Anfang an abweist. So-
wohl gegen Kant als gegen Herbart beweist er den substantiellen
Charakter der Seele, welche in einer Vielheit von Thétigkeiten
ihre Identitat bewahrt. Die Einheit des Selbstbewulstseins, welches
als ,,denkendes Ich“ alle ihre Denkakte begleitet und zusammen-
fafst, ist keine blofse Erscheinung, wie Kant will, und die
Idee dieser Einheit hat keine blofs regulative, sondern auch
konstitutive Bedeutung. Wenn ich mir auch nur als eins er-
scheine, so ist schon die Thatsache, dafs ich mir erscheine,

19*



290 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie,

geniigend, um auf den einen Grund zu schliefsen, welcher Er-
scheinungsobjekt und Erscheinungssubjekt zusammenfalst. ,Nicht
darauf kommt es an, als was ein Wesen sich selbst erscheint;
kann es iiberhaupt sich selbst, oder kann anderes ihm erscheinen,
so mufs es notwendig in einer vollkommenen Unteilbarkeit seiner
Natur als Eines das Mannigfache des Scheins zusammenfassen
konnen.

Die mechanische Auffassung miochte das Seelenphénomen
auf &dhnlichem Wege entstehen lassen, wie eine Resultanten-
wirkung. Aus zwei Bewegungen entstehe nach dem bekannten
Lehrsatze der physischen Mechanik eine verbindende dritte und
so sei es auch in der Seele, nur dals zu ihrer Bildung eine
grofsere Mannigfaltigkeit von Bewegung erfcﬁ?dert werde. Allein
dieser Vergleich iibersieht, dafs zwei Krifte sich nur in einem
schon vorhandenen KéGrper als Durchschnittspunkt einigen
konnen, aber nicht einen solchen Einheitspunkt erst schaffen.
Ebenso unmoglich ist es, mit Herbart das Bewnulstsein aus
dem Vorstellungsmechanismus, aus besonderen Helligkeitsgraden
der Vorstellungen zu erkliren. Eine Summe besonders heller
Vorstellungen fiir sich ist noch keineswegs jene Einheit, welche
die Vorstellungen als ihre weils und behandelt.

Herbart verselbstindigt die Vorstellungen und macht die
Seele zum blofsen Schauplatz — nicht einmal zum Zuschauen —,
zum blofsen Rahmen — nicht einmal zum ftragenden und be-
dingenden Boden —, innerhalb dessen sich die Vorstellungen
bewegen und dies im Widerspruch mit seiner Grundannahme,
wonach die Vorstellungen die Selbsterhaltungen der Seele gegen
fremde Realien darstellen, also doch ein Leiden und Wirken der
Seele voraussetzen. Allein die Seele soll nun einmal eine einfache
veranderungs- und leidenslose Qualitit sein, weil nur so ihre
Einheit gewahrt werde. Als ob die Kinheit eines Wesens eine
Mannigfaltigkeit verschiedener Zustdnde und Thatigkeiten aus-
schlosse! Mit Recht sagt dagegen Lotze, es sel gerade das
Wesen der Seele sich zu entwickeln und sie sei eher als eine
Idee zu definieren, welche ihren Inhalt durch verschiedene Formen
der Entwicklung zweckvoll entfaltet und eine Vielheit von Mo-
menten zu einer sinnvollen Harmonie verbindet, denn als eine
starre Substanz oder Qualitdt. Nur ein planloses Anderswerden
sei durch diese Idee und das in ihr enthaltene Gesetz der Ent-
wicklung ausgeschlossen. Freilich greifen die dufsern Eindriicke
nicht in systematischer Ordnung in sie ein und die durch diese
Eindriicke bedingten Riickwirkungen der Seele seien nicht durch-
aus folgerecht. Allein abgesehen von der Frage, ob jene Eindriicke



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 201

zufdllig seien, liege schon Ordnung genug darin, dals die Denk-
gesetze den Wahrnehmungsinhalt in einen festbestimmten lo-
gischen Zusammenhang bringen, in welchem das Mannigfaltige
und Verinderliche der Erscheinungswelt sich nach den Gesichts-
punkten des Gleichen und Ahnlichen (Identitit), Abhéingigen und
Bedingten (Kausalitdt) verteilt. (Gerade das sei der Sinn der
vielverhandelten und ratselhaften Enge des Bewuflstseins,
dafs nicht alles Mogliche zugleich die Aufmerksamkeit fesseln
kann, sondern dals eine beziehungsreiche Zusammenordnung und
Verbindung nétig ist. Die Enge des Bewufstseins hinge weder
von den Helligkeitsgraden der Vorstellungen noch von ihrer
Kontrarietit ab, wie Herbart will.- Ein ganz intensiver Eindruck
kann unbewulst bleiben, wenn die Aufmerksamkeit irgendwo
anders hingerichtet ist, also der Eindruck nicht etwa durch eine
intensivere Vorstellung, sondern die den nétigen Helligkeitsgrad
erst verleihende Aufmerksamkeit ,,gehemmt“ ist. Die Hellig-
keitsgrade sind nicht so verschieden und berechenbar, wie es die
Seelenmechanik Herbarts voraussetzt. Eine Vorstellung ist ent-
weder klar oder nicht, klar aber ist sie nicht durch ein mehr
oder weniger intensives, sondern ein extensives Wissen um sie,
eine hinreichende Vollstindigkeit ihres Inhaltes und Offenliegen
aller ihrer Teile und Beziehungen. — Ferner schliefst eine Vor-
stellung nicht notwendig die ihr kontrir entgegengesetzie aus,
vielmehr liegen sich die kontréiren Begriffe weils und schwarz,
grofs und klein, positiv und negativ viel niher, als A und ein
beliebiges non A und ziehen sich deshalb sogar an.

Wichtiger fiir die Erklarung der Bewufstseinshelle ist der
Wert einer Vorstellung, der Wert, den nicht etwa die Vor-
stellung an sich hat, sondern den ihr unser Interesse gibt.
Allein ausschlaggebend ist das subjektive Interesse nicht, nur
fiir die tierische Aufmerksamkeit bietet es einen geniigenden
Grund, der Wert aber vermag einen ausgedehnteren Gesichts-
kreis zu umspannen, sofern alles von demselben logischen Ge-
setzeskreis umspannt wird. Wohl ordnet auch die tierische
Seele die Eindriicke nach zeitlichen und rdumlichen Gesichts-
punkten, fafst das Ahnliche zusammen und erwartet vom Ahn-
lichen Ahnliches, nur dals diesen seelischen Gebilden das feste
Geprdge mathematischer und gesetzlicher Notwendigkeit fehlt.

2. Ganz in schelastischem Sinn betont: Lotze den Unter-
schied eines hohern und niedern Erkennens und findet
das Auszeichnende der héhern Allgemeinvorstellungen, Begriffe
genannt, in dem Nebengedanken einer ,,gesetzgebenden Regel,
durch welche die einzelnen Ziige des Allgemeinen nicht nur als



292 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

eine thatsichliche Verkniipfung, die in vielen Einzelnen sich
wiederholt, sondern als ein zusammengehoriges Ganzes erscheinen,
in ihrer Verbindung durch den unteilbaren Sinn des Wesens
verbiirgt, dessen Bild sie sind. KEs kommt wenig darauf an,
wie ausgebildet unser Wissen um den Grund und die Bedeutung
dieser Zusammengehorigkeit ist; dafs sie iiberhaupt von uns
gefiihlt wird, und dafs wir die blofse Summe vereinigter Merk-
male, welche uns der Vorstellungslaut an sich bietet, in den
Gedanken eines Ganzen verwandeln, scheidet hinldnglich unsere
Auffassung von dem blofsen Bilde selbst. Diese Verwandlung
aber vollzieht bestdndig aunch das ungeiibteste Denken, wenn es
einen Namen der Sprache ausspricht; noch mehr, wenn es dem
Namen den Artikel voranschickt und das Wahrgenommene als
irgend ein Das bezeichnet, hat es schon kriftig genug und un-
verkennbar diese Vereinigung der zusammengestellten Ziige des
Bildes in den (Gedanken eines innerlich unteilbaren (Ganzen vor-
genommen,‘ !

Eine einfache sinnliche Wahrnehmung findet, dals die Gegen-
sténde bald diese Eigenschaften haben und Thétigkeit ausiiben
und bald eine andere, daher liegt der Gedanke nahe, das Griin
der Baume, das Schreien der Tiere etc. etc. von diesen Wesen
abzutrennen und bei Gelegenheit wieder zu verbinden. ,,Solche
Trennungen und Verbindungen der Vorstellungen sind das, was
wir denkend in der Form des Urteils ausdriicken, aber wir
sagen im Urteile mehr, als sie selbst enthielten. Indem wir
vom Baume sagen, er sei griin, fassen wir ihn unter der Form
eines selbstédndigen Dinges, an dem die Farbe in jener Weise
verdnderlich und abhéngig hafte, in welcher iiberhaupt Eigen-
schaften ihren Tragern zukommen. Dieses mitgedachte Verhaltnis
zwischen Ding und Eigenschaft ist der Grund, auf welchen wir
jene eigentimliche Verkniipfung unserer Vorstellungen zuriick-
fiihren. Ebenso wenn wir das Urteil aussprechen: ein Korper
stofst uns, so enthélt ,,dieses Urteil mehr als die blofse Wieder-
holung der Thatsache, dafs beide Eindriicke sich in uns zu
folgen pflegten. Indem es den Korper als die thatige Ursache,
den Stofs als die Wirkung bezeichnet, fiihrt es das Zusammen-
sein auch dieser Verbindung der Vorstellungen auf einen inneren
Grund ihrer Zusammengehorigkeit rechtfertigend zuriick.

Ebenso erhebe sich der Schlufs iiber die einfache Erwar-
tung, Hoffnung und Befiirchtung durch den Nebengedanken eines
allgemeinen Gesetzes, einer Notwendigkeit, welche den Mittel-
mit dem Ober- und Unterbegriff verkniipft.



Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie. 293

Uber die Denkgesetze gibt Mikrokosmus II, S. 298 ff.
und iber die Definition eines Begriffs durch Gattung und
artbildende Merkmale (differentia specifica) II, S. 289 ff. und
147 {. sehr anregende FErorterungen, von denen hier einige
Bruchstiicke folgen.

a) Jeder, heilst es II, 302, wird den Satz der Identitit dahin deuten,
dafs a stets a, blau stets blan, ein Ding stets dieses Ding bleiben werde,
und man werde in dieser Identitdtsvorstellung nicht beirrt, wenn dieses
Ding sich dndere, bald rube, bald wirke, blithe. oder verwelke. Sobald
nun aber die beginnende Reflexion der Widerspriiche bewulst werde,
welche hierin liegen, gerate sie nicht selten [gemeint ist Herbart] in den
entgegengesetzten Fehler. ,,Sie sucht in dem allgemeinen Satze Auf-
klarung iiber die Natur der Dinge, die nicht in ihm liegen, sondern nur
durch eine vorsichtige und richtige Anwendung aus ihm zu gewinnen
sind. Dann mochte sie alle Moglichkeit des Werdens, der Verdnderung,
des Handelns als widersprechend leugnen; als ob der Satz der Identitit
verbote, dals etwas werde, oder Veridnderliches da sei, da er doch nur
behauptet, dafs Werdendes, so lange es werde, nur werde und nicht sei,
Verinderliches aber fiir unveridnderlich zu halten nicht angehe. Gleich
unausgebildet sind unsere Vorstellungen von dem ursichlichen Zusammen-
hange. Bald delnen sie sich zu dem widersinnigen Gedanken, dafs alles,
nicht nur die Verinderung des Bestehenden, sondern auch das urspriing-
liche Bestehen Ursachen beddrfe und diese ins Kndlose hinaus deren
neue; bald liuft nebenher die Vorstellung eines Zuefalles, der einzelnen
gestattet, ursachlos zu geschehen., Wo wir sicher zu sein glauben, keine
innere Regsamkeit voraussetzen zu diirfen, da suchen wir diuflsere Griinde
der Verdnderung; wo wir jene Regsamkeit vermuten konnen, suchen wir
gar keine, sondern dann scheint das Geschehene sich von selbst zu ver-
stehen. Und da uns das Innere der Dinge hinlinglich unbekannt ist,
so konnen wir uns dieser letztern Freiheit fast iiberall bedienen. Die
grofse Menge der intransitiven und der reflexiven Zeitworter ist ein
sprechender Beleg fiir die Ausbildungsh6he unserer gewdéhnlichen Kausal-
begriffe; die Pflanze wichst und die Wolken ziehen, es wird kalt, die Luft
bewegt sich und die Nebel senken sich.“

b) ,Jede Definition, die das unmittelbar Gegebene durch sein
innerliches Bildungsgesetz zu bestimmen sucht, schiebt nur, wenn sie
auf die allgemeine Art oder Gattung zuriickgeht, den grofseren Teil der
auszufihrenden Arbeit als einen schon ausgefilhrten zur Seite. Sie beruft
sich darauf, der natlirliche Mechanismus des Vorstellungsverlaufes werde
in jedem Bewufstsein verstdndliche und anschauliche Bilder dieses All-
gemeineren bereits erzeugt haben, von denen sie nun ausgehen will, um
durch Hinzufiigung der letzten unterscheidemden Merkmale das specielle
Bild des besondern Inhaltes zu vollenden, von dem die Rede sei, eigentlich



294 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

jedes der allgemeinen Merkmale des ersteren einer besonderen und eigen-
tiimlichen Modifikation bediirfen, um als Merkmal des letzteren auftreten
zu konnen. Aber anstatt dieser selbst fir die Wissenschaft unerfiillbaren
Aufgabe mufs sowohl die logische Definition als der gemeine Gebrauch
des Denkens sich begniligen, einen oder wenige charakteristische Ziige
des Menschen hervorzuheben, die ihn von andern Arten der Tiere unter-
scheiden, die Verbindung dieses Zuges aber mit den iibrigen Eigenschaften
bleibt ebenso sehr einem unklaren Gesamteindruck iiberlassen, wie die
Bedeutung des hoheren Begriffes, vom Tiere, urspriinglich einem solchen
iberlassen blieb.“

In der systematischen Weltbetrachtung gelangen wir dazu,
die vorhandene Mannigfaltigkeit unter immer hoher und hoher
liegende Begriffe einzuordnen, wir stellen Naturreiche, Klassen,
Grattungen, Geschlechter, Familien und Arten auf. Das Grund-
verhdltnis ist die Gattung und die Art. Zu der Annahme einer
Art- oder Gattungsnatur veranlalst uns das gleichartige Verhalten
verschiedener Einzelwesen, welche unter diesem Gesichtspunkt
wenigstens zu einem gemeinsamen Kreise gehoren, so verschieden
sie sonst sind. Dieser Gattungscharakter wird bestimmter, je
dhnlicher sich die Dinge sind und unbestimmter, je ferner sie
sich stehen, Tier und Mensch z. B. verbindet der animalische
Charakter, Mensch und Mensch aber schon eine bestimmtere
Gattung. Dieses durch die Logik gebotene Verfahren nun ver-
leitet uns leicht zu faischen Konsequenzen. Wir suchen in den
mehr oder wenigen verwandten Dingen ein mehr oder weniger
Allgemeines, eine Form oder einen ,Stoff*, der durch specifisch
gestaltete Bedingungen gerade zu diesem oder jenem Ding sich
gestaltete. Die weniger allgemeine, die bestimmtere Form ist
die néhere (specifische) Determination eines allgemeineren, das
sich zuletzt zu dem allgemeinsten und inhaltsdrmsten Begriff
eines schlechthinigen Seins verfliichtigt. Dieses allgemeine Sein
nun erscheine, meint Lotze, gleich dem rohen Marmorblock, aus
dessen stoffgebender Festigkeit spiter hinzukommende Bedin-
gungen konkretere Gestalten erzeugen. Echt nominalistisch
meint Lotze, nicht das Allgemeine sei vorher und werde dann
zum Einzelnen bestimmt, sondern nur das Einzelne sei, und fiihrt
dies besonders hinsichtlich der Seele nidher aus. Die Seelen
sind ,,urspriinglich verschiedene Wesen und besitzen neben der
Ahnlichkeit, sich in gleichartigen Formen des Ausdrucks zu be-
wegen, eine unbegrenzte Unidhnlichkeit des Inhaltes, fir
welchen sie diese Arten der Auflserung benutzen.‘

,Uunaufhaltsam fillt diese schiefe Vorstellungsweise von einer noch
unbestimmten Substanz dahin, die wie ein allgemeines Gerinnungsmittel



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 295

vorangehe, um den spiter kommenden Inhalt, welcher er auch sein mége,
zu haltbarem Dasein zu verdichten; wir miissen zu der Anerkennung
zuriickkehren, dafs eben unmittelbar der lebendige Inhalt selbst es ist,
der durch seine eigene specifische Natur die Fihigkeit des Wirkens und
Leidens, die Eigenschaft der Substantialitit gewinnt, und der dann fiir
ein unbehutsames Denken den Schein gibt, als verdanke er diese Form
des Daseins nicht sich selbst, sondern einem in ihm liegenden Kern
allgemeiner Substanz.*“

Dem psychologischen Problem in Lotzescher Form tritt eine Schrift
naher, die wir mit Freude zur Anzeige bringen. Es sind ,Die ewigen
Ritsel, Vortrige von Rud. v. Wichert, Oberstlieutenant z. D. (Halle,
Pfeffer 1889. 112 S. 8°). Es ist sehr erfreulich, wenn Ménner, welche
kein Zwang des Berufes zu philosophischen Studien antreibt, metaphy-
sischen Problemen ihre Aufmerksamkeit und Beobachtung schenken. Die
eigentiimliche Auffassungs- und Betrachtungsweise, die sie sich innerhalb
ihres Bernfes erworben haben, kann dem philosophischen Studium nur
erspriefslich sein, die Gesichtspunkte werden bereichert und die Beleuch-
tung eine eigenartig frische und neue sein. KEine solche Erscheinung ist
doppelt erfreulich, wenn sich ein entschiedenes Talent mit bescheidenem
Bewulstsein verbindet. Denn nur gar zu h#ufig schmeicheln sich solche,
die Dilettanten in der Philosophie sind und es bleiben, mit einer ein-
gebildeten Weisheit und Klugheit sonder gleichen, sie verrennen sich
leicht in einseitige Grundsitze, verbohren sich in Lieblingsideen, werden
intolerant, gegen andere Ansichten und Systeme ungerecht, und verlieren
die notwendige Bescheidenheit, welche jedem von selbst sich nahe legt,
der die widersprechenden Moéglichkeiten verschiedener Losungen schwie-
riger Probleme vor den Augen sah. Wichert ist nicht so rasch fertig,
und ohne Eklektiker zu werden, weils er von verschiedenen Seiten sich
Aufklirung und Anregung zu verschaffen. Dazu kommt die gute Form
seiner Darstellung. Mit seltener Klarheit und Durchsichtigkeit der Aus-
fiithrung verbindet sich in seinen Vortrigen eine einfache, aber anziehende
Schonheit der Sprache und ein gemessenes Urteil.

Wichert gesteht selbst, dals er sich Lotze zum Fiihrer erwihlt
habe, er beweist sich aber als vollig selbstindigen Schiiler Lotzes. In
manchen Fragen schliefst er sich Wundt, Liebmann, Helmholtz, Ulrici an.
Freilich beriihren diese Fragen nur die Peripherie der Kernanschauung,
die im Grunde Lotzesch ist. Wichert stimmt mit Lotze iiberein in jenen
eigentiimlichen Lehren, dafs die Atome beseelt sind und die Wechsel-
wirkung der Atome nur auf dem Hintergrund einer umfassenden intelli-
genten Welteinheit verstindlich ist (Occasionalismus). Mit Lotzeschen
Griinden kimpft er gegen den Wundtschen Seelenmaterialismus, iiberhaupt
gegen die monistische Verbindung psychischen und physischen Seins.
Wenn der moderne Monismus ein und dasselbe Substrat als Triger



296 Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie.

materieller und seelischer Funktionen erkennt und das Selbstbewulstsein
aus einer Aneinanderreihung und Verbindung konstanter Vorstellungen
und Empfindungen erklirt, so widerspricht dem Wichert mit den oben
berithrten Argumenten Lotzes, 1. weil zwei oder drei Bewegungsimpulse,
sofern sie nicht innerlich geeint, sondern aufser einander sind, wohl sich
zu einer dritten Resultanten verbinden liefsen, in dieser aber ver-
schwinden, wihrend die psychischen Prozesse, z. B. die Vorstellungen
von grin und rot, ungemischt sich erhalten, obwohl ein Bewulfstsein sie
umfalst, 2. setzte eine solche materielle Bewegungskombination ein Objekt
voraus, in welchem sich vorher zerstreute Bewegungen vereinigen lassen.
Dafs sich 3. die Seele @berhaupt erscheine — diese Reflexion, Um-
biegung der Seelenthitigkeit — und dafs sie zwei Vorstellungen zu
unterscheiden vermdge, beweise ihre Kinheit.

Wir wollen bier die Griinde des hl. Thomas fiir die Seeleneinheit
zur Vergleichung anfiihren. Schon vor Thomas, beziehungsweise vor
Aristoteles war die Seeleneinheit gefahrdet und nur unbedeutende Nuancen
unterscheiden die alten Bestreiter der Einheit von den modernen. Man
sagte 1, wie Wundt: nur Gleiches kann Gleiches bewegen, der Korper den
Korper, die Warme die Wirme u. s. w., nicht aber eine immaterielle
Seele den materiellen Leib (I, 9. 75, 1). 2. Nur Gleiches kann Gleiches
erkennen, die Seele muls gewissermalsen alles sein, Stein, Feuer, Baum
u. 8. w.,, um diese Dinge zu erkennen (I, 9. 84, 2), endlich 3. die Seele
setzt sich aus einer intellektiven, animalischen und vegetativen Einzel-
seele zusammen (Plato s. I, 9. 76, 3. contra g. 1L, 58). Hierauf erwidert
nun der hl. Thomas: 1. Das Materielle ist aus sich bewegungs- und
leblos und empfingt das Leben erst von immateriellen Principien. Leben
zeigt sich vornehmlich im Erkennen und Bewegen (cognitio et motus)
— ein bedeutsames Zugestindnis -—, dieses Leben geht im Korper von
der Seele, in der ganzen Natur von Gott aus (I, 9. 75, 1). 2. Wenn die
Seele ein Ding wire, wiirde sie wohl dieses, aber nichts anderes erkennen,
wie wenn meine Zunge sauer infiziert ist, nichts Siifses empfindet (l. c.
art. 2). Enthilt die Seele aber die Dinge oder ihre Ahnlichkeiten in
sich selbst, dann bedarf sie der iiufseren Objekte nicht mehr (I, 84, 2).
Wohl mufs die Seele gewissermalsen alles werden, nicht aber sein,
sie mufs potentiell anf die Ahnlichkeiten der Dinge angelegt sein (oportet
quod sit in potentia ad rerum corporearum similitudines). Gerade darin
besteht die Natur des Immateriellen in hdherem Sinne, dafs es in der
Einheit seines Wesens alles umfalst und dafls es das Immaterielle an den
Dingen, ihre belebende Form in sich abbildet. Je immaterieller und selb-
standiger (I, 75, 2 u. 8) etwas ist, desto mehr erkennt es und wird es erkannt
(I, 84, 2). Allein auch in den niedern Stufen des Immateriellen befaflst 3. die
Form die Teile in einer wirklichen Einheit, zu einem einheitlichen Sein.
Nun heifst es aber ab eodem habet aliquid esse et unitatem. Unum’ enim



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 297

consequitur ad ens (contra gent. II, 58). Wenn der Korper von der
anima intcllectiva belebt wird, muls er also von ihr auch die Einheit
erhalten, bestinden aber verschiedene Seelen nebeneinander, dann wiirde
die Einheit zerrissen (. ¢.). Man erinnert sich bei dieser Argumentation
an die Griinde, welche man fiir die Einheit Gottes in der Welt und des
Regenten in der Gesellschaft anfiihrt. 4. Nachdem der hl. Thomas noch
kurz die zwei entgegengesetzten Moglichkeiten beseitigt hat, dafs die
hoheren Seelen (anima sensitiva und intellectiva) je als Accidenzen zur
niedern hinzutreten oder dafs die hohere Seele den Koérper und die
niedern Seelen als Instrument gebrauche, bringt er den beachtenswerten
Hauptgrund, den auch Dante in seiner divina comedia anfithrt (purg. IV,
1. 10), némlich ein Akt hemme in der Seele den andern, deshalb miissen
die Thatigkeiten von einem Princip ausgehen. Uber diesen Punkt hat
sich Dr. Pfeifer in diesem Jahrbuch III, 473 eingehend verbreitet.

Wenn wir nun mit den eben angefiithrten Beweisen des
hl. Thomas diejenigen Lotzes und Wicherts vergleichen, sehen
wir, dafs hier ein neues Moment in der mathematisch-mecha-
nischen Betrachtung mitspielt. Die Moglichkeit eines.
mechanischen Verhaltens der Seele und ihrer Thitigkeiten wird
scharfer ins Auge gefalst. Diese Betrachtung begegnet uns noch-
mals bei der Behandlung der Freiheit (S. 96). Hier heilst es,
bei mechanischen Impulsen kommen diese alle zugleich im Re-
sultat zur Wirkung, wéhrend der Wille einen bestimmten Impuls
auswahle.

Wichert betont mit Recht stets ,,die Inkommensurabilitit
der mechanischen und psychischen Gesetze”, die Verschieden-
heit und den Gegensatz des materiellen und geistigen Seins,
welchen der Monismus verwischt.

Wir wollen hier nicht néher auf die Frage eingehen, ob
sich Wichert hiermit nicht iiber Lotze erhob und aus seinem
Anschauungskreis zu Gunsten eines entschiedenen Dualismus sich
entferne, sondern nur seine Begriindung der Freiheit anfiihren.
Wer den Menschengeist gleich einem Korperatom mechanisch
bestimmt sein lafst, macht den Menschen, meint Wichert, zu
einem Automaten, zu einem Réadchen in der Weltmaschine; mit
Recht heifst das Wichert eine grauenerregende Welt-
anschauung, welche die Geschichte ,zu einem Spiel mit
Puppen® herabwiirdigt, ohne dals abzusehen wire, zu wessen
Belustigung. |

Die Deterministen berufen sich wohl auf die unumstofsliche
und ausnahmlose Giltigkeit des Kausalitdtsgesetzes. Mit Recht
hilt dem Wichert entgegen, dals eine noch sicherere Instanz,
als die Denkgesetze der Identitit und Kausalitidt, das Selbst-



298 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

bewulstsein sei, welches uns ein sittliches Sollen und Konnen
lehrt. Wenn uns eine innere Stimme zuruft: ,,du sollst das Gute
thun und das Bose lassen®, so ist auch zu erwarten, dals wir
dieser Stimme Folge leisten konnen und dafs dem Sollen ein
Konnen entspricht. Wir konnen das Gute und Ideale erstreben
und verwirklichen rein um seiner selbst willen, ohne dafls ein
mechanisch notigender Niitzlichkeitsgedanke dazwischen ftrite.
Wir sind in unserem Wollen nicht abhéingig von der gréfseren
oder geringeren Stirke motivierender Vorstellungen, sondern wir
gelbst konnen einer Vorstellung in freier Wahl einen Wert bei-
legen, den sie an sich nicht hat, besonders ist dies notwendig,
wo die viel feineren und zédrteren Motive hoherer Sittlichkeit
brutalen Naturtrieben gegeniiberstehen. Ganz treffend erinnert
Wichert an das analoge Verhéltnis unserer Aufmerksamkeit zu
den sich um die Bewufstseinschwelle drédngenden Vorstellungen
{siehe oben 8. 291).

oHin Unterschied zwischen starken und schwachen Motiven ist
ebenso sinnlos, wie einer zwischen starken und schwachen Vorstellungen.
Die Vorstellung des Donners ist nicht stirker, als die des Flotentons,
-die des Sonnenlichtes nicht stirker, als die des Mondscheines. KEbenso
ist das Motiv zu einer Reise um die Welt nicht stirker, als das zu einem
‘Spaziergang, oder das Motiv, jemand umzubringen, nicht stirker, als das,
ihm das Leben zu retten.“

Man konnte nun freilich hier einwenden, dals der Wert,
den die Seele einem zwar schwicheren, aber hoheren Motive
verleiht, der Ausdruck einer hoheren Wertschétzung und zarteren
(xefithles, damit aber einer hoher bestimmten und feiner ver-
anlagten Seelennatur sei. Die Natur aber konne sich niemand
selbst geben. Ohne das Gewicht dieses Einwandes vollstindig
heben zu wollen, mochte der Referent auf einen Versuch auf-
merksam machen, den er an einem anderen Orte gegen diesen
Einwand gemacht hat,

,Die Scholastik, habe ich im Phil. Jahrb. II, 187 ausgefiihrt, sieht
-die Wurzel der Willensfreiheit in der Indifferenz des Vernunfturteils. Der
Verstand steht allen moglichen Willensobjekten in gleicher Weise gegen-
iiber und bevorzugt an sich keines derselben. So ist es dem Willen frei-
gestellt, sich zu was immer fir einer Thétigkeit hin zu bewegen.

Gegeniiber dieser Fassung konnte man den Einwand erheben, dafs
allerdings der Intellekt sich zu allem in gleicher Weise verhalte, allein
eine Entscheidung erfolge doch nicht willkiirlich, vielmehr folge der Wille
dem stiirkeren Gewicht. Wenn ich mich nicht tiusche, lalst sich diesem
Einwand entgehen, wenn man die Freiheit tiefer auf den Willen, bezw.
die Seelennatur selbst zuriickfithrt., Ich finde fiir diese Vertiefung einen



Die Grundprincipien der Naturphilosophie. 299

Ankniipfungspunkt in S. Th. I, qu. 19, a. 1. In der hier gegebenen Be-
stimmung des Willens scheint uns ein tiefer Sinn zu ruhen. Die Seele
kann sich zur Form von allem machen. Gott, die Gesellschaft, die
Natur und Sinnlichkeit kann die intellektuale Form werden, nach der
sie strebt. Man kann die Seele die reine Moglichkeit wie Gott die
reine Wirklichkeit nennen und hierauf die Freiheit begriinden. Freilich
um den Vorwurf zu beseitigen, dadurch werde die Seele mit der Materie
auf eine Stufe gestellt, muls sogleich beigefiigt werden, dals die Seele
zugleich auf alles und zwar nach der richtigen Ordnung angelegt und
hingeordnet ist, dals sie die Keime und Samen der Formen enthilt, zu
denen sie sich bildet. Daraus erklirt sich denn erst die volle Freiheit.
Wenn namlich der Wille sich fir niedere Giiter entschieden hat, reagiert
dagegen das hohere Bewulstsein oder die hohere Anlage. Gegeniiber
dem rohen Drang der niedern Triebe spricht die Vernunft mit den schwer-
wiegendsten Grinden fur die feineren Triebe, und zwischen beiden hat
der Mensch die Wahl.“

_Fq__g,_%_@____

DIE GRUNDPRINCIPIEN DER NATURPHILOSOPHIE.

Vox FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

—_—o——

1. Das chemische Atom und die Molekel. Rede bei dem Antritt
des Rektorats der Koniglichen Universitit zu Breslau, gehalten von
Dr. Theodor Poleck.

2. Naturphilosophie im Geiste des hl. Thomas von Aquin, von
Dr. Mathias Schneid, bischofl. Lyceums-Rektor und Seminar-Regens
in Eichstatt. 3. Aufl.

3. Die Seelenfrage mit Riicksicht aul die neuern Wandlungen ge-
wisser naturwissenschaftlicher Begriffe, von O. Fliigel. 2. Aufl.

4, Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des heil.
Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben von Dr. Ceslaus Maria
Schneider, Elfter Band. Supplementarische Abhandlung zum 3. Teile
der Summa: Die Natur und die Gnade oder die hl. Kirche Gottes.

Es ist iiberaus erfreulich, dafs die Gelehrten der Neuzeit sich wieder
bestreben, aus dem reichen, sorgtiltig zubereiteten Materiale ein groflses
einheitliches Gebdaude aufzurichten. Die Einheit macht stark, verleiht
Bestand. Ganz besonders aber liegt alles an der Einheit des Funda-
mentes, soll das Gebdude von Dauer sein. Die Naturphilosophie nun
erheht Anspruch auf den Namen und Rang einer Wissenschaft. Darum
forscht sie nach dem tiefsten innersten Wesen der Natur, frigt sie nach
den konstitutiven Grundprincipien, deckt sie die letzten Ursachen dieser
Natur auf. Gestitzt auf diese unerschiitterlichen Fundamente baut sie



	Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

