
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


272 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Are rex Eucharistie, salve magister unice, pontifex esto
nobis in omne tempus salutatus.

Te diligimus, imperatorem te facimus, imitari te volumus

omnes.

Tu pater, amicus, tu vere princeps, solus dignus et fortis
et iustus et bonus Jesus. Jo tu solus pastor almus alens alios

tuo corpore.
Tu generis humani singularis amor et ingens desiderium.

Exemplum militiae tu quidem, qui praemium quoque victo-

rum; imo tu nostra victoria, qui mundum vincis.
Tuere nos, tuere rempublicam; nam bene tibi committiinus,

quos ante servasti, quos nemo praeter te solum valet salvare.

Mirabilis enim, qui solus mirabilia facit Christus, umbri-
ferum sacramentum condidit, quo sol Eucharisticus radios hu-
manitatis divinae, ne nimis coruscent, suaviter temperat.

Ast in umbraculis eius, quern desideraveram, sedi, cuius mihi
coelestis fructus est dulcis.

Ergo non amplius in tenebris et in umbra mortis capti, sed

illustrati potius hoc orto sole cum viatoribus in itinere frugeni
vitae comedimus, ut victores in patria cum beatis angelis victuri
lumine fruamur ipso.

Quod admirandum creditur, est mirabile creditu; non est ei

laudis abunde, quod non percipitur mente: sed magis mirum nihil
omnipotenti Deo.

=-<08^-«

BEITRÄGE ZUR GESCICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von DE. G. GRUPP.

4. Herbart.
1. In Band V dieses Jahrbuches S. 223 ff. haben wir

auseinandergesetzt, wie Herbart die rationalistischen Moralprincipiem
welche Kant alle verwarf, zu einem zusammenstimmenden Ganzen
verband. Er stellte das Prineip der Gerechtigkeit (Hobbes,



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 273

Grotius), des Wohlwollens (Smith), derVollkommenheit (Wolf), der
sittlichen Freiheit (Fichte) neben- und übereinander und bestimmte
ihre gegenseitigen Verhältnisse nicht nach logischen, sondern nach
ästhetischen Gesichtspunkten der Ordnung. Die Art und Weise,
wie er jene Principien in ästhetische Formverhältnisse
umzuwandeln weifs, ist sehr genial, aber im Grunde genommen ebenso

verfehlt, wie seine Verwandlung des Geisteslebens in einen
mathematischer Berechnung zugänglichen Mechanismus.

Auf pädagogischem Gebiete hat die Herbartsche
Philosophie Erfolge erreicht, wie sie keinem neueren System zu teil
wurde. Sie verdankt dies nicht so fast dem Umstände, dafs sie
der Erziehung und dem Unterrichte den denkbar grölsten Ein-
flufs auf Anschauung und Charakter zuschreibt, als vielmehr der
eingehenden Liebe, mit der sich Herbart den pädagogischen
Fragen widmete. Dadurch hat er viel nachhaltiger als sein Lehrer
Fichte gewirkt, der zwar auch der Erziehung den höchsten Wert
beilegte, aber in seiner Unkenntnis und Mifsachtung der realen
Einzelheiten und der beschränkten Ziele, welche die Wirklichkeit
erträgt, phantastische Forderungen und Hoffnungen aussprach.

Unter den von Herbart aufgestellten Erziehungsprincipien
greife ich als besonders wichtig eins heraus, nämlich die
Vielseitigkeit der Interessen, welches den Unterricht erwecken
soll. Dieses Princip zerlegt sich in zwei, in Vielseitigkeit und
Teilnahme. Der Lehrer soll vor allem Teilnahme erwecken.
Es handelt sich weder in niederen noch in höheren Schulen
darum, dafs ein bestimmtes Quantum des Wissens erzielt wird;
viel wichtiger ist die Weckung geistiger Strebsamkeit, einer von
Lust und Liebe erfüllten Teilnahme an den geistigen Gütern,
von denen ein jeglicher Unterricht nur eine gewisse Vorahnung
geben kann. Freilich das Examen am Schlüsse eines jeden
höheren und niederen Unterrichtskursus macht es begreiflich,
dafs Lehrer und Methode zu quälerischer Stofferfüllung zusammenwirken,

bei dem Schüler die Aktivität lähmen und leblose
Passivität erzeugen. Die Folge dieser anerzogenen Passivität ist
geistige Teilnahmslosigkeit, Stumpfsinn und Unbildung und die
Folge der Unbildung ist Intoleranz und Ungerechtigkeit gegen
höhere Bestrebungen. Freilich droht diese Gefahr auch dann
noch, wenn lebhafte Teilnahme ohne Vielseitigkeit der Teilnahme
erzeugt wird. Wo warmes Interesse für einen bestimmten Zweig
des geistigen Lebens geweckt wurde, pflegt sich dieses mit einem
beschränkten Gebiet zu begnügen und das ist ja auch notwendig
und nützlich, sofern nur nicht die Toleranz und der achtende
Sinn für andere Gebiete verloren geht. Das Detailinteresse und

18*



274 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

die beschränkte Meisterschaft inufs aber in einer gewissen
Vielseitigkeit des Interesses und Wissens ein Gleichgewicht finden,
sonst wird selbst der Meister auf einem gewissen Gebiet ein
Barbar für andere Gebiete, und wird intolerant, exklusiv und
einseitig. Eine gewisse Vielseitigkeit des Interesses ist daher
ebenso notwendig, wie Teilnahme überhaupt. Wer nicht eine
gewisse Vielseitigkeit und Beweglichkeit des Geistes bewahrt,
die auch für Neues und Abweichendes zugänglich ist, dem fehlt
das Interesse an allem, was über seinen beschränkten Gesichtspunkt

hinausgeht, er wird ungerecht gegen andere und geneigt
zu blinden Vorurteilen. Wie viel Hafs und Streit, Abneigung
und Mifsgunst erwächst daraus, dafs die Menschen sich so

ungern in die Anschauung und Lage anderer vefsetzen! Wie stolz
und hochmütig sieht jene Suffisance auf alles herab, was aufser-
halb ihres Kreises steht! Und doch wie leicht ist jeder
geneigt dazu!

Es ist nun freilich ein schon theoretisch schwer zu lösendes
und ein noch schwierigeres praktisches Problem, wie das Interesse

zu wecken und zu erhalten ist. Die Homiletik und Rhetorik

gibt dem Redner die Anweisung, wenn er anziehen und
für seine Ideen gewinnen wolle, müsse er lebendig, mannigfaltig
und schön darstellen, alles Abstrakte veranschaulichen und überall
die dem Gemüte zugängliche Seite aufdecken. Ahnliches
gilt auch vom Unterricht; mehr noch als schöne Darstellung
wird man Anschaulichkeit und Wärme fordern dürfen. Wo kein
Zusammenhang mit den lebendigen Bedürfnissen des Herzens
hergestellt ist, wird man vergebens Aufmerksamkeit und Teilnahme
erwarten und erzwingen wollen.

Herbart gibt einen andern Weg an, als den eben
angedeuteten. Eine methodische Analyse und darauffolgende Synthese
soll Licht und Klarheit über den gegebenen Stoff verbreiten und,
was besonders wichtig ist, eine nach verschiedenen Richtungen
auslaufende Verknüpfung soll den Stoff in einen systematischen
Zusammenhang einreihen. Es war besonders Ziller, der diese
Seite der Herbartschen Lehre weiter ausbildete. Der gesamte
Unterricht wird von diesem um systematische Mittelpunkte
gereiht, und auf diese Weise soll die bestehende Zersplitterung im
Principe beseitigt werden. Diese Mittelpunkte müssen einesteils
das volle Interesse, welches der Unterricht erfordert, erregen
und wachhalten und andernteils einen logischen Zusammenhang
und Fortgang ermöglichen. Man begreift leicht, dafs nur schwer
sich solche Mittelpunkte finden lassen, welche Anziehungskraft
und Weite genug haben, um auch die entlegensten Teile des



275

gleichzeitig1 zu erteilenden Unterrichtes in lebendiger, logischer
und gemütlicher Beziehung zu erhalten. Wenn je ein Stoff hiezu
befähigt ist, so kann es nur ein religiöser sein; das erkannte
Ziller wohl und gab deshalb z. B. den sechs letzten Jahren des
Volksschulunterrichtes je eine Periode der Offenbarungs- oder
Heilsgeschichte zum Mittelpunkt. So hat das dritte Schuljahr
die Patriarchenzeit, das vierte die Richter-, das fünfte die Königszeit,

das sechste die Lebensgeschichte Jesu, das siebente die
Apostelgeschichte, das achte die Beformationsgeschichte und den
Katechismus zum Ausgangs- und Zielpunkt des gesamten
Unterrichtes. Diesen Stufen voraus geht das Märchen im ersten und
llobinson im zweiten Schuljahr. Ziller hat diese Aufeinanderfolge
der Unterrichtsgegenstände gewählt, um schon in der Volksschule
den kulturgeschichtlichen Gang der Menschheit anzudeuten; denn
nach einer weitverbreiteten Voraussetzung mufs der individuelle
Bildungsgang den grofsen Bildungsgang der Menschheit
rekapitulieren. Wir lassen es dahingestellt, ob es mit dieser Ansicht
seine Richtigkeit habe; auch abgesehen davon fordern die
Aufstellungen Zillers zu mannigfacher Kritik heraus.

Wir stimmen vollständig mit Pfarrer Berger überein, dessen Schrift1

uns zur Besprechung vorliegt, wenn er die Märchen und Robinsonaden

aus der Schule verbannt wissen will und wenn er der alten Methode einer

successiven, immer volleren Darbietung der gesamten biblischen Geschichte
das Wort redet. Dem Kinde gibt man nur den Umrifs und den Keim,
um erst mit der Reife der Jahre den volleren Gehalt und das tiefe
Verständnis zu erschliefsen. Berger hat ganz recht, wenn er sagt, das Kind
fasse die biblische Geschichte ganz „kindlich naiv" auf. Nur zu leicht
überträgt man in diesem Alter auf die hohen und erhabenen Gestalten
der hl. Geschichte die beschränkten Erfahrungen und Anschauungen des

kindlichen Gesichtskreises; einer späteren Entwicklungsstufe erscheinen
sie daher leicht als dürftige, ärmliche und kleinliche Vorstellungen, die
dem Interesse entschwinden, wenn sie nicht mit tiefcrem Gehalte erfüllt
werden. Mit Recht sagt Berger: „Von der kindlich-naiven zu der
männlich-verständigen Auffassung der ewigen Heilswahrheiten müssen die Kinder
aber mit pädagogischem Takt hinübergeleitet werden, sonst kommt eine

Zeit, wo sie religiösen Schiffbruch leiden, wo sie mit der äufseren Schale,
die ihnen unbedeutend erscheint, den kostbaren religiösen Kern als leere

Spreu, als tote Schlacke von sich werfen, wie das im spätem Lebensalter
so oft geschieht."

An der Kritik Bergers vermisse ich einen Punkt, ich meine damit

1 Über die Ilerbart-Zillerschen Grundsätze in ihrer Anwendung auf
den Religionsunterricht. Altenburg. Dietz 1888.



276 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

weniger die Behandlung der Reformationsgeschichte im achten Schuljahr,
die man wohl auch auf protestantischem Standpunkt füglich durch die
Geschichte der Blütezeit des Mittelalters etc. ersetzen darf, sondern
vielmehr die Zillersche Zurücksetzung des Katechismusunterrichtes. Ich bin
freilich auch der Ansicht, dafs der abstrakte, den Schüler leicht ermüdende

und dem tiefern Sinn nach häufig unverstandene Katechismusinhalt
durch die Offenbarungsgeschichte mehr ergänzt und organisch erfüllt
werde, als es häufig geschieht. Ich habe schon an einem andern Orte
(Magazin für Pädagogik 1888 S. 170) betont, dafs man die Eigenschaften
Gottes konkret an und aus biblischen Ereignissen entwickeln solle, und
dabei gesagt: „Was die systematische Darstellung des Katechismus dem

Verstand diskursiv entfalten mufs, das ist in dem plastischen Gemälde
der Historie als Ganzes vereint, und mehr als durch einzelne Sätze, welche
das Ganze zerteilen, wird der jugendliche Geist durch die Intuition des

Ganzen bestimmt. Man kann daher nie genug die erhabenen Bilder der
Offenbarungsgeschichte vor Augen rücken, aus denen doch all unser
systematisches Wissen geflossen ist. Wie aus der Person Christi, so
wurden aus den Offenbarungen und Worten Gottes erst die dogmatischen
Sätze abgeleitet, die der Katechismus in nuce gibt." Allein damit ist
nicht gemeint, man müsse den Katechismus in das letzte Schuljahr
verdrängen. Schon von Anfang an soll vielmehr der dogmatische Gehalt
entwickelt werden, ja die Quintessenz des Katechismus (der Glaube an
Gott, Christus und seine Kirche) mufs dem ganzen Religionsunterricht zu
Grunde gelegt werden, wie es z. B. in den musterhaften Kinderkatechesen
von Mey geschieht. Was gesagt werden wollte, war nur das, man solle
in der von der Pädagogik verlangten Weise immer von der Anschauung
ausgehen und zu ihr zurückkehren, wenn es sich um abstrakte
Verhältnisse handle.

5. Schopenhauer.

Kant hatte das Weltphänomen idealistisch erklärt, alles
Begriffliche der Erscheinungen, Substanz und Accidenz,
Eigenschaften, Gestalt und Gröfse, Form und Zweck, Einheit des
Ganzen und Vielheit der Teile, zu subjektiven Denkformen
erklärt, aber immer noch ein unbekanntes und unbestimmbares Ding
an sich übrig gelassen. Seine Nachfolger haben nun auch mit
diesem unbekannten Ding an sich aufgeräumt und die ganze
Welt aus apriorischen Begriffen erklärt, wie Fichte und Hegel.
Aber ihr Versuch widerstrebte allen realistisch gesinnten Geistern
und es erhob sich aufs neue die Frage, was das Ding an sich
sei. In der vorkantischen Zeit hätten auf diese Frage die einen
geantwortet: teils Materie, teils Geist, die andern: entweder
Materie oder Geist. Die Materialisten erklärten alles aus der



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 277

Materie, die Leibnitzianer aus dem Geist; die gesunde Philosophie
nahm zwei Principien zur Hand, Materie und Geist. Auf
Kantischem Boden war schon durch die Fragestellung: was ist das
Ding au sich, welches sowohl den materiellen als geistigen
Erscheinungen zu Grunde liegt, ein Dualismus ausgeschlossen
und es handelte sich nur um eine Bestimmung dieses unbekannten
x in einem Sinne, welcher sowohl die Erklärung der materiellen
als der geistigen Phänomene zuliefs. Eine solche Bestimmung
versuchte nun Schopenhauer. Er wollte das Ding an sich weder
als etwas Materielles noch als etwas rein Geistiges gelten lassen
und von ihm ebenso sehr die Dunkelheit, Unselbständigkeit und
Aufserlichkeit der materiellen, als die Helle, Bewufstheit und
Innerlichkeit des Geistigen abwehren. Das Ding au sich sollte
etwas Mittleres, gleichsam in der Indifferenz zwischen Geist und
Materie Schwebendes sein und als dieses Mittlere bot sich ihm
der Wille. Dies ist die grofse Entdeckung Schopenhauers.
Streng genommen hätte sich nun Schopenhauer mit diesem
einfachen Dafs begnügen sollen, er hätte über den Willen nichts
weiter aussagen dürfen, da ja auf ihn als Ding an sich die nur
für die Erscheinungswelt geltenden Kategorieen keine Anwendung
finden. Allein wir erfahren doch Verschiedenes über diesen
Weltwillen.

1. Der Weltwille ist ähnlich, wie die Substanz Spinozas eins in
sich und das Eine in Allem, er offenbart sich, um in der Sprache
Spinozas weiterzufahren, in den zwei Attributen Materie und Vorstellung

mit ihren unzähligen Modis. Aber alle diese differenten Modi,
alle Vereinzelung als Ding und Subjekt, alle Individualisierung
ist nicht nur, wie bei Spinoza, ein vorübergehender, aber immer
noch realer Modus, sondern überhaupt unwahr und nichtig, weil
alles in Zeit und Raum Erscheinende unwahr ist. Zeit und Raum
gilt nur für die Welt der „Erscheinungen", nicht für das Ding
an sich. Hier ist alles räum- und zeitlos und es gibt
weder ein Heben- noch ein Ha che inan de r. Die
Erscheinungswelt mit ihrer Vielheit von Elementen, Momenten, ihrem
Heben- und nacheinander verdankt einem eigentümlichen Zauber
ihre Entstehung, nämlich der „Magie des Willens"; sie ist der
täuschende Schleier der Magie, eitler Schein und Trug.

2. In der Welt der Erscheinungen herrscht ohne Ausnahme
das Gesetz der Kausalität, in der wahren Wirklichkeitssphäre
aber herrscht die Freiheit. Der Wille ist frei, und in freier
Selbstbestimmung setzt sich der Einzelne als hyperempirisches
Subjekt sein Dasein und seinen Charakter, von dem er nun
in all seinem empirischen Wollen unverbrüchlich bestimmt ist.



278 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

3. Der Wille ist dunkel, blind und intellektlos. In
purem Unverstand setzt er die Welt, die deshalb auch die aller-
schlechteste ist.

Die voranstehenden Behauptungen werden also gerechtfertigt:
1. Von allen Kategorieen hat allein die Kausalität reale Giltigkeit.

Ihre Giltigkeit erfahre ich unmittelbar an mir selbst, wenn ich auf den

innerlichen Gedanken und Entschlufs einer Arm- und Fufsbewegung das

äufserliche Bild dieser Bewegung an meinem Körper folgen sehe.

Rückwärtsgehend kann ich nun mit Anwendung des eben als wahr erkannten
Kausalgesetzes von der Wirkung (z. B. Armbewegung) auf die Ursache:
den Willen schliefsen. Die Aktion meines Leibes erkenne ich also als
die Aktion meines Willens, der Leib selbst ist objektivierter
Wille Wie die sinnliche Erscheinung des Körpers, ist auch die
sinnliche Erscheinung der Natur als Objektivierung eines
Willens zu erklären.

2. Schon Kant hatte behauptet, jede Handlung sei durch den
Charakter und das stärkste Motiv unbedingt bestimmt, andererseits aber
fühle sich jeder verantwortlich dafür und halte sich schuldig auch für
seinen Charakter. Schuldig könne man sich aber nur für das fühlen, was
man frei erwählte; da nun aber diese Freiheit auf empirischem Boden
sich nicht finde, so könne sie nur dem hyperempirischen Boden

angehören, wo das Ding an sich zu suchen ist. Von hier aus liegt
die Folgerung Schopenhauers nahe, dafs im Gebiet des Ding an sich
die Freiheit eine grofse Rolle spielt. Um so willkommener mufste eine
solche Folgerung sein, als der Wille — das Schopenhauersche Ding an
sich — als freiheitsfähige Kraft sich geeignet darstellte, eine solche

Folgerung auf sich beziehen zu lassen.

Der Ausflufs der hyperempirischen Selbstentscheidung ist bei Kant
das Sittengesetz, bei Schopenhauer der mehr realistisch gefafste
Charakter. Wie wir uns das hyperempirische Subjekt näher zu denken
haben, erfahren wir weder bei diesem noch bei jenem und bei letzterem
vermissen wir das um so mehr, als wir doch alles Individuelle in dem

entscheidenden Subjekte fern denken müssen.
3. Dafs der Weltwille blind sei, wird aus den physischen und

moralischen Weltübeln bewiesen. Die Erde ist ein Jammerthal, Leiden
das Wesen des Lebens und Schmerz die Grundstimmung des Gefühles.
Alles Sein ist mit dem egoistischen Triebe der Selbsterhaltung erfüllt,
und besonders stark zeigt sich dieser Egoismus im Menschen. Mit grellen
Farben schildert Schopenhauer, wie das ganze menschliche Leben mit
dieser einen Triebfeder erfüllt ist und der Neid, die Bosheit, die Falschheit,

die Begehrlichkeit und Eitelkeit das ganze Wesen des Menschen
ausmacht. Ein Macchiavelli, La Rochefoucauld, La Bruyère sind dabei
seine Autoritäten, er übertrifft sie aber alle noch durch die Energie einer



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 271)

systematischen Zusammenfassung und einseitigen Konsequenz, durch den
Gemütsanteil und die lebendige Stimmung, welche seinen Beobachtungen
einen eigenartigen Reiz gaben.

Der Weltwille bringt durch eine eigentümliche „Magie" den
Schein einer räumlich-zeitlichen, aus einer Vielheit einander
bedingender Dinge und Zustände bestehenden Welt hervor. Als
gleichbedeutenden Ausdruck wählt Schopenhauer auch die Formel:
Der Wille „objektiviert sich". Damit ist nicht gemeint, der
subjektive Wille schaffe sieh eine reale objektive Welt als Ausdruck
seines Wesens, sondern eigentlich gerade umgekehrt, der reale
Wille „subjektiviere sich", d. h. er übersetze sich in die Sphäre
des Intellekts, der subjektiven Anschauung. Objektiv bekommt
bei Schopenhauer jenen geradezu umgekehrten Sinn, welchen
das Wort bei den Scholastikern und auch bei Cartesius hatte.
Eicht als ob er etwa durch das Studium dieser Philosophen auf
seine Verwendungsart gekommen wäre, vielmehr ist diese die
Folge jenes bekannten Satzes, den er an die Spitze seines
Hauptwerkes („Die Welt als Wille und Vorstellung") stellt: „Es gibt
kein Objekt ohne Subjekt und kein Subjekt ohne Objekt." Beides
ist mit einander unlöslich verknüpft, und daher gibt es auch keinen
Willen ohne Vorstellung.

Wille und Intellekt sind von jeher mit einander verknüpft
und das eine bildet das Gegengewicht zum andern. Der Wille
übersetzt sich immer in der Sprache und Form des Intellektes
und „objektiviert sich" zunächst in den Ideen, die wir im Sinne
Piatos als die Musterbilder gleichartiger Dinge anzusehen haben.
Diese Objektivation in Ideen ist stufen- oder gradartig zu denken.
Die unterste Stufe ist die anorganische Materie, dann kommen
die Organismen und zuletzt der Mensch mit seinem hellen Be-
wufstsein. Die Vervielfältigung, Vereinzelung und räumlich

zerstreute Anschauung der Ideen — z. B. die
Anschauung einer Eiche an verschiedenen Orten — ist Sache des
Intellektes und vermittelt sich hier durch die Anschauungs- und
Denkformen, die dem Intellekte eigen sind und ihn veranlassen,
das Eine in Arten, Teile und Eigenschaften aufzulösen.

Die Ideen sind zeit- und raumlos, auch sind wir bei ihrer Betrachtung
frei von dem die wahre Erkenntnis trübenden Einfiufs des Kausalitätsgesetzes,

wir fragen weder nach dem Wo und Wann noch nach dem

Warum und Wozu, sondern nur nach dem Was des Dinges.

Der Intellekt soll sich nun von der Vielheit zerstreuter
Beispiele zur Einheit der Idee zurückwenden und erheben. Die
Betrachtung der Ideen erhebt uns nach Sch. in einen willenlosen
und damit schmerzfreien Zustand und begründet die ästhetische



280 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Stimmung; Sache der Kunst ist es, diesen Zustand durch
Darstellung der Ideen zu erzeugen.

Man sollte nun denken, je mehr sich der Intellekt zu den
Ideen erhebt und je mehr er sich von dem leidenerzeugenden
Willen losringt, ein desto glücklicheres Befinden müfste die
geistige Bildung herbeiführen, wie es denn auch Ansicht des Aristoteles

war, im Denken liege die Seligkeit. Allein umgekehrt
behauptet Schopenhauer, mit der Höhe der Intelligenz wachse
das Leiden, nicht nur durchschaue man besser die Nichtigkeit
alles menschlichen Strebens, die Illusion der Triebe und die
Selbsttäuschung der Hoffnung, sondern man werde auch leidensfähiger,

empfindlicher und feinfühlender für den Schmerz, was
allerdings physiologisch begründet ist.

Das Verhältnis des Intellektes zum Willen bei Sch. ist
überhaupt unklar. Einerseits ist das Denken ein Objektivationsphänomen
des einen weltdurchwaltenden Willens, also der Wurzel nach eins
mit ihm, andererseits aber erhebt es sich in selbständige
willensfeindliche Stellung, ohne doch wahre Realität oder Substanz
zu werden. Der Intellekt erkennt in steigendem Mafse die
Thorhoit des Lebenstriebes, wendet sich gegen den Willen zum
Leben, tötet ihn und zieht sich damit selbst den Boden unter
den Füfsen hinweg.

Schopenhauer versteigt sich zu der nur dem konsequenten Idealismus
verständlichen Behauptung, die Menschen brauchten nur einmütig den

Trieb zum Leben zu verneinen, um dem Weltprozefs ein rasches Ende
zu bereiten. Wie leicht sich so etwas behaupten läfst, da man doch
nicht zu befürchten braucht, dafs das Experiment einmal angestellt
werde

Der Weltprozefs nähme so durch den Intellekt sein Ende,
wie er durch den Wiilen seinen Anfang fand. Streng genommen
dürfte nach Voraussetzung des Systems weder von einem Anfang
noch Ende die Rede sein, da Subjekt und Objekt, Vorstellung
und Wille unlösbar miteinander verknüpft sind, und bei einem
Weltprozefs weder nach einem Woher noch nach einem Wohin
gefragt werden darf.

Über Schopenhauer liegen uns zwei Schriften vor, die eine von
Haacke,1 die andere von Küfsner. Beide haben ihre eigentümlichen Vorzüge

neben hervorstechenden Schattenseiten. Haacke sucht ohne kritische
Stellungnahme das System objektiv zu begreifen und aus dem intellektuellen

und moralischen Charakter seines Urhebers zu erklären.

1 Der innere Gedankenzusammenhang des Schopenhauerschen Systems.
Bunzlau 1888.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 281

Der scharfe Gegensatz zwischen Willen und Intellekt, wie ihn
das System Schopenhauers zeigt, ist ohne Zweifel ebenso in dem
Charakter desselben begründet, wie sein Pessimismus. Sch. fühlte zwei Mächte
in sich, die stets im Widerspruch lagen, einen durchaus egoistischen,
genufssüchtigen und unbezähmbaren Willen und einen hellen intuitiven
Verstand, der sich über die Gemeinheit der Triebe erhob und das Schöne
und Gute zum Inhalt hatte. Dieser Gegensatz drang auch in die ethischen
Ansichten ein und veranlafste die schroffe Trennung zwischen dem
unsittlichen Egoismus und dem altruistischen Mitgefühl mit dem Nächsten,
welches nach den pessimistischen Voraussetzungen des Systems näherhin
als Mitleid bestimmt wird. Nicht die werkthätige Liebe, das praktische
Wohlwollen, sondern eine rein theoretische Tugend soll den Menschen

zum sittlichen machen!

Nicht ganz in dem gleichen Sinne und Grade, wie der
G-egensatz von Intellekt und Wille läfst eich die pessimistische
Stimmung des Systems aus einer angeborenen Charaktereigenschaft
Schopenhauers erklären. Besäfsen wir auch nicht die Nachrichten
seiner Freunde, so enthielten doch seine eigenen Schriften Andeutungen

genug über die Quelle seiner weltschmerzlichen Stimmung.
Selten hat ein Mensch seiner Natur so wenig Zügel angelegt, ohne
Scheu und Rücksicht auf die Meinung anderer den Brutalen gespielt,
seinen Hochmut und seine Menschenverachtung zur Schau getragen,
wie Schopenhauer. Sein Begehren und Streben, die Erwartungen
und Ansprüche, die er ans Leben stellte, waren zu hoch gespannt
und mafslos, als dafs sie ihre Befriedigung gefunden hätten.
Infolgedessen waren die Enttäuschungen, die er machen mufste, so
zahlreich und grofs, der Rückschlag, den das Leben dem kecken
Mute gab, so heftig, dafs die Seele für immer verstimmt blieb.

Ein christliches Gemüt hätte aus dem Jammer und der Öde dieser
Welt sich auf ein jenseitiges Gebiet geflüchtet und dort den Trost gesucht,
den es hier nicht fand. Das Christentum ist ganz damit einverstanden,
dafs diese Erde ein Jammerthal ist, und es baut auf dieser Wahrheit die

Grundforderung der Gottesliebe. Es bediente sich seit Jahrhunderten
jener Gründe gegen die naive Genufssucht des weltlich gesinnten
Pantheismus, welche Schopenhauer und Hartmann zum Teil mit unbewufster
Anlehnung an homiletische Gedankengänge ins Feld führen. Dafs alle
irdischen Güter, weder Reichtum noch Genufs und Ehre den Menschen

befriedigen, ist eine alte Wahrheit, von der alle Kanzeln widerhallen.
Es gibt auch einen christlichen Weltschmerz, wenn man so sagen darf,
eine christliche Traurigkeit und Melancholie, ßalmes preist sie mit
glänzender Schilderung: „Kennt ihr die christliche Traurigkeit, dieses

ernste und erhabene Gefühl, das sich auf der Stirne des Gläubigen wie
eine schmerzliche Erinnerung eines erlauchten Verbannten abspiegelt, das



282 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

die Freuden des Lehens mit der Hindeutung auf das Grab mäfsigt, das

mit den Strahlen der Hoffnung das Dunkel der Gruft erhellt, diese so
natürliche und tröstliche, so grofse und ernste Traurigkeit, die den Glanz
und die Herrlichkeiten der Welt als vergänglichen Wahn von sich stöfst.
— Unsere Seele besitzt die Eigenschaften eines Verbannten: sie wird
nur von Gegenständen angezogen, welche zur Traurigkeit stimmen, und
selbst wenn sie von rauschender Freude begleitet sind, mufs ihnen ein
wohlberechneter Gegensatz einen Schein von Traurigkeit verleihen. Wenn
die Schönheit nicht auf ihren bezauberndsten Reiz verzichten will, mufs
ihren Augen eine Thräne des Grams entquillen, auf ihrer Stirn ein
Gedanke des Kummers zucken, ihre Wangen unter einer schmerzlichen
Erinnerung erbleichen." Die christliche Trauer ist aber eine Trauer zum
Leben, nicht zum Tode, wie bei Schopenhauer; sie spannt unsere Hoffnung
und regt unser Streben, anstatt es zu lähmen und allen frohen Ausblick
zu entziehen.

Dafs die gegebene Erklärung des Schopenhauerschen
Pessimismus zutreffend sei, beweist die systematische Begründung
dieser Lebensansicht. Schopenhauer führt alle Übel der Welt
auf eine Inkongruenz zwischen unserer Natur und der Wirklichkeit,

zwischen den subjektiven Bestrebungen, idealen Wünschen
und Erwartungen und den objektiven Weltlagen zurück. Küfsner1
fafst die diesbezüglichen Ausführungen kurz und gut so zusammen:

,,Das Verhältnis, in welchem der Mensch demnach zu der ihm
umgebenden Natur steht, und aus dem alle Übel entspringen, ist in
physischer Hinsicht das der Inkongruenz seiner physischen Konstitution mit
seiner Umgebung; in ethischer Hinsicht das der Inkongruenz seiner
sittlichen Kraft mit dem mittelbar oder unmittelbar aus seiner Umgebung
und seinen Beziehungen zu ihr entstammenden Unlustgefühle; in intellektueller

Hinsicht die Inkongruenz seiner rezeptiven Sinnlichkeit und spontanen

Vernunft-Anlagen mit der Unendlichkeit der Objekte seiner Sinnesund

Vernunftthätigkeit."
In einem idealen Zustande würde die Natur weder unsere

Gesundheit schädigen noch mit Mühe sieh die Nahrung abringen
lassen, Genufs und Ehre würden von selbst dem Menschen
zufallen und im Geistesleben würde weder Zeit und Raum das
wahre Wesen der Dinge verhüllen und das Entfernte verdunkeln
noch die Enge des Bewufstseins den Gesichtskreis beschränken.
Hier besäfsen wir die Wahrheit intuitiv und wir brauchten nicht
von einem Ding zum andern tiberzugehn.

Es ist nun allerdings Küfsner beizustimmen, wenn er diesen idealen
Traum zerstört und als unmöglich darstellt. Wie er richtig betont, liegt

1 Kritik des Pessimismus, Versuch einerTheodicee. Halle, Pfeffer 1888.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 283

in der Not und im sittlichen Kampfe ein notwendiges Element menschlicher

Bildung, mit dessen Verschwinden ein trauriger, unfruchtbarer und
lebloser Quietismus die Gesellschaft erfüllen würde. „Die Idee der
Sittlichkeit setzt die der Freiheit und des Bewufstseins voraus, sowie die
Thatsächlichkeit des bösen Triebes; wo aber die Möglichkeit der Sünde

aufgehoben, sei es durch Aufhebung des äufseren Anlasses (Unlust), sei

es des inneren Triebes, da gibt es auch keine sittlichen Handlungen als
die aus Freiheit entspringende Überwindung des Bösen."

Andererseits aber bezweifeln wir, ob in allen Stücken die Kritik
ItüfsDers berechtigt ist. Der erträumte Idealzustand des Menschen und
der Gesellschaft ist nicht durchaus chimärisch, für ein trauscendentes
Gebiet müssen wir dessen volle Berechtigung aufrecht erhalten: Die
Hoffnung ist hier kein leerer Wahn. In einem jenseitigen Zustande ist
es nicht undenkbar, wie Küfsner es uns darstellt, dafs zugleich die
umfassendste Objektenreihe mit gleichbleibender Deutlichkeit vor Augen
stände, und die Unmöglichkeit, nicht mehr sündigen zu können, würde
so wenig, wie bei Gott, eine Einbufse der Freiheit bedeuten. Ein solches
Leben wäre kein bewufstloses Scheindasein. Sowohl das Wahre des

Pessimismus als des Optimismus wäre besser zum Ausdruck gelangt,
wenn Küfsner zwischen dem immanenten und transcendenten Gesichtspunkt

unterschieden hätte, wenn er ein höheres sittliches Ziel als „die
Idee der fortwährenden Entfaltung und Steigerung aller Kräfte des

Menschen" und einen höheren Begriff von der Religion als den „des
Ausdruckes der idealen Natur des Menschen" zu Grunde gelegt hätte.

Die Darstellungsweise Küfsners ist etwas geschraubt und bleibt wie
bei Haacke weit zurück hinter der Klarheit des Philosophen, mit dem
sich beide beschäftigen.

6, .IjitfT~C.•

Unter den akatholischen Philosophen der neuesten Zeit zählt
Lotze zu den ansprechendsten Erscheinungen. Er teilt nicht
den anmafsenden Stolz der vorausgehenden, alles und besser
wissenden Philosophengeneration, sondern war bescheiden in
seinen Ansprüchen und Zielen, von positiverer Natur, ein ernster
Forscher und Denker, der die Aufstellungen der Vorzeit nicht
ohne weiteres beiseite warf. Gleich Trendelenburg und Ulrici
verhielt er sich nicht gleich von Anfang an ablehnend gegen
alle traditionellen Anschauungen und wenn er im letzten
Ergebnis zu wenig annehmbaren Aufstellungen gelangt, so bleibt
doch sein philosophisches Schaffen reich an anregenden
Untersuchungen und aufklärenden Ideen. Noch mächtiger, als durch
seine konservative Tendenz und seinen Gedankenreichtum zieht
Lotze durch den Zauber seiner Sprache an. An Glanz, Farben-



284 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

reichtum und Vornehmheit der Darstellung wird er von keinem
neueren Philosophen übertroffen; Ed. von Hartmann, dessen Schrift
über Lotze wir zu besprechen haben, reicht kaum an ihn heran,
so sehr er sich bemüht, ihn in Schatten zu stellen und ihn zu
ironisieren. Zwar ist der Stil Lotzes das gerade Gegenteil von
Einfachheit und geradliniger Entwicklung. Schon äufserlich
erweist sich sein Bau als ziemlich verwickelt, jeder Satz ist eine
mehrgliedrige Periode und kaum fehlt einmal ein Relativsatz:
in der Regel umschliefst eine Periode mehrere Relativsätze und
bewegt sich oft durch die überraschendsten Wendungen, gegen
deren Ende zu wir häufig in spannende Erwartung geraten, wie
sie wohl ausgehen. Aber immer übertrifft er die Erwartung
durch die vollendete Eleganz der Lösung. Schon in einem
einzelnen Satz erweckt seine Darstellung durch Adjektive und
Relative alle möglichen Nebengedanken und noch mehr pflegt
eine längere Ausführung über einen Gegenstand so viele
Seitenperspektiven zu eröffnen, dafs wir uns nie in einem Punkte
verlieren und überall im Mittelpunkt der Weltbetrachtung finden.
Es scheint, als wolle Lotze auch für die philosophische Darstellung
und Erkenntnis zur Wahrheit machen, was er im Sinne des
Leibnitz von den Weltatomen sagt, ein jedes Atom widerspiegle
das Universum. So widerspiegelt auch bei ihm jedes Element
der Entwicklung die ganze Weltanschauung und wir bleiben
immer auf der Höhe universeller Betrachtung.

Durch einen fast zu ungemessenen Gebrauch von abstrakten
Substantiven weifs Lotze auch einfachen Wahrheiten ein akademisch
vornehmes Gewand zu geben. In abstrakten Substantiven und
Prädikaten verdichtet er eine reiche Fülle konkreter Inhaltlichkeit

und wandelt dann auf der Höhe von Abstraktion zu
Abstraktion, jeder Thatsache durch alle möglichen Wendungen und
Spiegelungen folgend und jeden Gedanken durch alle möglichen
Voraussetzungen und Folgen entfaltend. Wenn dann unsere
Aufmerksamkeit ermüdet, weifs er durch gelegentliche sympa-
tische Beziehungen und subjektive Streiflichter das Interesse zu
erregen und die Gedanken wach zu erhalten.

Alle diese Stileigentümliehkeiten zeigt die sogleich folgende
erkenntnistheoretische Auseinandersetzung, die wir zugleich
als Einleitung den spätem Entwicklungen vorausschicken.

Nachdem Lotze gesagt hat, eine frühere Zeit habe dem Geist einen
angeborenen Besitz verschiedener apriorischer Ideen willkürlich
zugesprochen, fährt er fort: „Die Willkürlichkeit solcher Ansichten hat der
erste Aufschwung unserer nationalen Philosophie [Kant] durch die
Annahme begrenzt, dafs allerdings wohl dem menschlichen Geiste eine



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 285

Mehrheit angeborener Ideen zukomme, aber nicht solcher Ideen, welche

irgend eine Thatsache oder einen einzelnen Zug des Weltbaues enthüllen,
sondern nur solcher, welche die allgemeinen Beurteilungsgründe
ausdrücken, nach denen unser Denken jeden noch zu erwartenden möglichen
Gehalt der Wahrnehmung auffassen und verarbeiten mufs. Aller Inhalt
unserer Gedanken komme uns mittelbar oder unmittelbar von der
Erfahrung, aber nicht ebenso die Regeln, nach denen wir beziehend,
vergleichend, urteilend und folgernd diesen Inhalt verbinden und trennen,
von einem zu dem andern übergehen. Ihre Quelle sei nicht aufser uns
zu suchen; das Gefühl der notwendigen und unauslöslichen Giltigkeit,
mit dem sie unserm Bewufstsein sich aufdrängen, bürge uns vielmehr
dafür, dafs sie von dem abstammen, von dem wir uns nie trennen können,
von der eigenen Natur nämlich unseres geistigen Wesens. Ausgerüstet
mit diesen Weisen der Auffassung stehen wir der Mannigfaltigkeit der
Eindrücke gegenüber, welche die Aufsenwelt in uns veranlafst hat; durch
ihre Anwendung erst wird die thatsächlich vorhandene Summe der innern
Zustände für uns Erkenntnis. So bringen wir, uns eingeboren, die
anschaulichen Formen des Raumes und der Zeit jenen Eindrücken entgegen,
deren gegenseitige Verhältnisse sich nun für uns in das Nach- und
Nebeneinander der sinnlichen Erscheinungswelt verwandeln, so treten wir mit
der unabweisbaren Voraussetzung, dafs alle Wirklichkeit auf der Grundlage

beharrlicher Substanzen beruhen müsse, an welche sich abhängig
und unselbständig die wandelbaren Eigenschaften knüpfen, mit der Ge-

wifsheit ferner, dafs jedes Ereignis durch einen ursächlichen Zusammenhang

als Wirkung an seine Vorangänge gebunden sei: mit dieser uns

eingeborenen Zuversicht treten wir zur Beobachtung des gegebenen Inhalts
hinzu und verwandeln seine Wahrnehmung, indem wir diese Grundsätze
unserer Beurteilung auf ihn anwenden, in die Erkenntnis eines durch
innerlichen Zusammenhang in sich abgeschlossenen Weltganzen."

Es wäre mifsverständlicb, wollte man bei Lotze einen ähnlichen
Idealismus voraussetzen, wie er sich etwa bei den Neukantianern findet-
Die Erfahrung erhält vielmehr ihr volles Recht. Zum Beweise diene

folgende Erwägung (Mikrokosmus II, S. 296). Was frühere Philosophen
aufser den obengenannten Iiategorieen und Anschauungsformen noch an
apriorischen Ideen und selbstverständlichen Axiomen anführten, wird
selten „mit der vollen Klarheit einer nicht anders sein könnenden Wahrheit

sich aufdrängen", vieles hat nur eine mittelbare Gewifsheit und
entspringt dem Zwange der allgemeinen Formen der erfahrbaren
Wirklichkeit, welche uns daran „gewöhnt, für selbstverständlich und notwendig
zu halten, was wir thatsächlich überall wiederkehren sehen". Dahin
gehört z. B. „die Vorstellung von der notwendigen Beständigkeit der
Masse und der Unvergänglichkeit des Stoffes". Endlich gibt es
ethischästhetische Voraussetzungen, welche nicht ausdrücken, was nicht anders



286 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

sein könnte, sondern etwas, was sein sollte, z. B. die „Sehnsucht
nach einer höchsten Einheit der Welt". Streng axiomatisch sind nur die
Denkgesetze (Identitäts- und Kausalitätsgesetz). Nun ist es aber nicht
„der Geist als reiner, von der Erfahrung noch unberührter, dem wir
diese Voraussetzungen unserer Beurteilung der Dinge wie fertig uns
mitgegebene Werkzeuge verdanken, als hätte er sie als Ergebnis einer
Konkordanz zwischen allen den Forderungen seiner intelligenten,
ästhetischen und sittlichen Natur gestiftet; vielmehr die wirklichen
Erfahrungen selbst sind es erst, die den Geist reizen, allmählich sein Wesen

zu entfalten und im Kampf mit den Dingen sich die Kampfweisen zu
bilden, die er bedarf. Alle jene Systeme, die da geglaubt haben, den

Inhalt der denknotwendigen Wahrheit als eine abgeschlossene vollständige
Reihe gleich ursprünglicher Erkenntnisse darstellen zu können, haben in
der That vielmehr Reflexionen von sehr verschiedenem Datum gesammelt,
die der menschliche Geist im geschichtlichen Lauf seiner Bildung an den

Stoff der äufsern Wahrnehmung und an die Schicksale des Lebens zu
knüpfen gelernt hat, und unter denen nur wenige Grundsätze sich finden,
die sich als ursprünglich ihm angehörige Wahrheiten bezeichnen lassen."

Im folgenden geben wir eine kurze Ubersieht über die
Naturphilosophie, Psychologie und Metaphysik Lotzes, im voraus
bemerkend, dafs seine naturphilosophischen und metaphysischen
Ideen viel weniger der Anerkennung wert sind, als seine
psychologischen Untersuchungen.

a) Lotzes Naturphilosophie.

Im Bereich der Naturphilosophie huldigt Lotze einer
imponierenden mechanischen Weltauffassung und verwirft für das

vegetabilische und animalische Leben die Annahme einer Lebenskraft

oder einer über der Stoffvei'bindung schwebenden substantiellen

Form. Die „organischen" Stoffe hängen mechanisch
zusammen und kein höheres Band umschliefst und keine Kraft
bestimmt und erhält den Stoffwechsel und das Wachstum. Der
organische Bildungsprozefs wird nicht „durch eine über ihnen
schwebende Idee, sondern durch die bestimmte Anordnung der
Wechselwirkungen unterhalten werden, die zwischen allen
einzelnen Teilen vermöge ihrer bestimmten Lagerung gegen einander
obwalten".

„Anstatt eines Bandes, das mit oberflächlichen Windungen die ganze
Unzählbarkeit der Teile umschliefst, finden wir daher unzählige Bänder,
die je zwei einzelne Elemente des Körpers verknüpfen, und diese Bänder
sind nichts als die eigenen Kräfte der Elemente selbst, die es weder

bedürfen, von irgend einem höheren Gebote zu der Wirkung erweckt zu



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 287

werden, die ihrer Natur eigentümlich ist, noch es ertragen würden, zu
einer andern erregt zu werden, die ihr widerspricht."

Ausdrücklich vergleicht Lotze den lebendigen Körper mit
einer Maschine, freilich um gleich von Anfang an den grofsen
Unterschied zwischen dem Bau der Natur und dem der Kunst
hervorzuheben. Bei der Maschine sind es feste, starre und
undurchdringliche Massen, „Kräfte zweiter Hand", auf deren Un-
veränderlichkeit gerade die Sicherheit der Leistung beruht,
und dann sind diese Massen äufserlich, nicht durch lebendige
innerliche Anziehung verbunden, so scharfsinnig ihre Verflechtung
gedacht ist. Im lebendigen Körper aber entfaltet jedes Atom
„sich bildend, zurückbildend und verändernd" gegen seine Nachbarn

die ganze Fülle jener Kräfte, die ihm eigen sind; ein
ununterbrochener Flufs von Wechselwirkungen vermittelt den
„durchdringenden" (organischen) Zusammenhang des Ganzen.

„Die unablässige, nicht auf einzelne Momente stofsweise verteilte
Wechselwirkung aller Glieder bringt jenen schönen Schein der Weichheit
und anmutiger Milde der Entwicklung hervor, mit dem alles Lebendige dem

gespenstigen Unzusammenhang iu den Bewegungen künstlicher Automaten
siegreich gegenübersteht."

Das organische Leben äufsert sich a) in gleichförmigen und
b) periodisch wiederkehrenden Bewegungen (Atemholen, Blutlauf,
Darmbewegungen) und c) in fortschreitenden Entwicklungen durch
eine Stufenreihe voraus bestimmter Zustände und rhythmischer
Zurückkehr zum Anfangszustand, wie man es besonders schön
am Sprossen und Blühen der Pflanzen bemerken kann. Ähnliche
Bewegungsformen, meint Lotze, sehen wir nun den Planetenlauf
einhalten, und es könnte sich fragen, ob sich das Problem des
Lebens nicht durch Vergleich mit dem Planetensystem erhellen
liefse. Die Planeten sind nicht so äufserlich, wie eine Maschine
verbunden und bedürfen keines fremden Antriebes. Allein sie sind
nur durch das Gesetz der Schwere und nicht chemisch
verbunden. Die Körperkräfte wirken nur in ihre nächste Nähe durch
chemische Verwandtschaft und dadurch ist der Körper sowohl
nach aufsen als nach innen gegen unberechenbare
Fernwirkungen geschützt.

a) „Wären alle Teile des lebendigen Körpers unmittelbar so durch
Wechselwirkungen verbunden, dafs jede kleine Veränderung des einen
ihren Wiederhall über die Gesamtheit der übrigen verbreiten niüfste,
so würde hierin eine reiche Quelle unendlicher Störungen für das Ganze

liegen, die ebenso umfängliche Veranstaltungen zu ihrer Ausgleichung
forderten."

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 19



288 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

ß) „Die geringe Entfernung, in welcher die chemische Verwandtschaft
und die Kohäsion der Körper ihre Wirksamkeit verlieren, umgibt den

Körper mit einer Zone von Gleichgiltigkeit, während dieselben Kräfte
seine eigenen sich berührenden Teile mächtig genug zusammenhalten,
um selbst der wirklich andringenden Gewalt Widerstand zu leisten.
Während daher das lockere Gefüge eines Sternensystems mit einer
bewundernswürdigen Empfindlichkeit die Veränderungen des übrigen Weltalls
in seinen eigenen Veränderungen abspiegeln würde, kehrt der lebendige
Körper hierin von derberer Natur, auch nach grofsen Schwankungen in
die frühere Lage seiner Teile zurück und bietet uns dadurch den Anblick
einer sich gleichbleibenden und doch nicht starren, sondern beweglichen
Gestalt."

Diese Unvergleichlichkeit des organischen Lebens mit
mechanischen Vorgängen auch der entwickeltsten Art scheint nun doch
für das Vorhandensein emer den Stoffwechsel leitenden und
gestaltenden Kraft in irgendwelcher Form notwendig zu sprechen,
um so mehr als die Erklärung des Entstehens und Vergehens
der Organismen der mechanischen Theorie fast unüberwindliche
Schwierigkeiten bereitet. Allein auch diese Schwierigkeiten sucht
Lotze, einer im Herzensgrunde ihm doch fremden Weltanschauung
allzu wohlwollend und allzu diensteifrig aus dem Wege zu räumen.
Einen ersten Keim (ein Protoplasma) vorausgesetzt sei es nicht
so undenkbar, dafs sich dieser durch Spaltung vermehrt, wie es

ja empirisch bei einfachen Organismen noch immer vorkomme,
und seine Glieder in irgendwelcher geometrischer Richtung
entweder in Axen- oder Strahlenform verteilt hätte. Sobald einmal
eine Mannigfaltigkeit von Stoffen irgendwelche Gleichgewichtslage

angenommen habe, seien die neu hinzutretenden Stoffe durch
die feste Lage der einzelnen Teile gebunden und müssen sich
dem Gesetze des Ganzen fügen.

„Nicht überall setzt sich schon an den Krystall der neue Niederschlag

des gleichen Stoffes an, sondern die Kräfte des schon Gebildeten
zeichnen den spätem Teilen Ort und Form ihrer Anlagerung vor und
erhalten im Wachstum die ursprüngliche Gestalt oder doch das ursprüngliche

Gesetz ihrer Bildung."

Dafs durch zufälligen Zusammentritt von Atomen ein
haltbares und lebensfähiges Gebilde entstehe, sehe unwahrscheinlicher
aus, als es in Wirklichkeit sei. Wenn man mit Hilfe der
Wahrscheinlichkeitsrechnung die annähernde Unmöglichkeit eines solchen
Geschehens erweisen wolle, berücksichtige man nicht, dafs von
selbst alle jene Stoffkombinationen wegfallen, welche
lebensunfähige Gebilde ergeben. Eine solche Ausscheidung bewirke



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 281)

der Naturlauf von selbst, wie er ja auch überall auf Auslese
des Besten und Kräftigsten dringe.

Um das Zerfallen des Körpers zu erklären, wenn der Tod
eintritt, bedürfe man nicht der Annahme einer entweichenden
Lebenskraft, die nunmehr die Stoffe ihrem selbsteigenen Walten
und Wirken überläfst und aufhört, ein „Zügel" zu sein, der sie
in die bestimmte lebenerhaltende Richtung zwang. Die Ursache
des Zerfalls liege in einer Abnutzung oder Zersetzung eines Teiles
des lebendigen Körpers, welchem der übrige Körper nicht mehr
genügenden Widerstand entgegensetzen könne. Wenn der gesunden
Elemente noch genug vorhanden sind, um die lebendige Bewegung
der Säfte zu erhalten, das Unbrauchbare zu entfernen und die
Zellen neu zu bilden, bedürfe es keiner heilenden Lebenskraft

und wenn einmal die lebendige Bewegung aufhöre, erkläre
sich die allgemeine Zersetzung durch den freiwirkenden Chemismus
der sich überlassenen Elemente.

Ist nun dadurch wirklich das Problem des Lebens gelöst?
Ich brauche diese Frage nicht zu verneinen, denn diese
Antwort schwebt jedem auf der Zunge. Die Entstehung des ersten
Keimes vermag Lotze sowenig zu erklären, wie Du Bois-Reymond,
und damit hat er auch das organische Leben nicht erklärt. Lotze
erkennt dies auch an; er weifs wohl, dafs das Leben aus einer
höhern Quelle fliefst als aus dem Sichdrängen und Sichstofsen,
der Verbindung und Mischung der Stoffe. Nicht nur
unterscheidet er klar und deutlich zwischen dem äufsern Mechanismus
und dem innern im letzten Grunde unableitbaren und nicht
analysierbaren Leben, sondern weist auch dem Mechanismus eine

ganz untergeordnete dienende Stellung an. Doch ehe wir darauf
eingehen, müssen wir einen Blick auf Lotzes Psychologie werfen.

b) Lotzes Psychologie.
1. Bei der Hochachtung Lotzes für den Mechanismus und

vollends bei seiner Hochachtung vor Herbarts Psychologie ist
es doppelt anerkennenswert, wenn er auf dem Gebiet der Seelenlehre

alle mechanische Auffassung von Anfang an abweist.
Sowohl gegen Kant als gegen Herbart beweist er den substantiellen
Charakter der Seele, welche in einer Vielheit von Thätigkeiten
ihre Identität bewahrt. Die Einheit des Selbstbewufstseins, welches
als „denkendes Ich" alle ihre Denkakte begleitet und zusammen-
fafst, ist keine blofse Erscheinung, wie Kant will, und die
Idee dieser Einheit hat keine blofs regulative, sondern auch
konstitutive Bedeutung. Wenn ich mir auch nur als eins
erscheine, so ist schon die Thatsache, dafs ich mir erscheine,

19*



290 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

genügend, um auf den einen Grund zu schliefsen, welcher
Erscheinungsobjekt und Erscheinungssubjekt zusammenfafst. „Eicht
darauf kommt es an, als was ein Wesen sich selbst erscheint;
kann es überhaupt sich selbst, oder kann anderes ihm erscheinen,
so mufs es notwendig in einer vollkommenen Unteilbarkeit seiner
Natur als Eines das Mannigfache des Scheins zusammenfassen
können."

Die mechanische Auffassung möchte das Seelenphänomen
auf ähnlichem Wege entstehen lassen, wie eine Resultantenwirkung.

Aus zwei Bewegungen entstehe nach dem bekannten
Lehrsatze der physischen Mechanik eine verbindende dritte und
so sei es auch in der Seele, nur dafs zu ihrer Bildung eine

gröfsere Mannigfaltigkeit von Bewegung erfordert werde. Allein
dieser Vergleich übersieht, dafs zwei Kräfte sich nur in einem
schon vorhandenen Körper als Durchschnittspunkt einigen
können, aber nicht einen solchen Einheitspunkt erst schaffen.
Ebenso unmöglich ist es, mit Herbart das Bewufstsein aus
dem Vorstellungsmechanismus, aus besonderen Helligkeitsgraden
der Vorstellungen zu erklären. Eine Summe besonders heller
Vorstellungen für sich ist noch keineswegs jene Einheit, welche
die Vorstellungen als ihre weifs und behandelt.

Herbart verselbständigt die Vorstellungen und macht die
Seele zum blofsen Schauplatz — nicht einmal zum Zuschauen —,
zum blofsen Rahmen — nicht einmal zum tragenden und
bedingenden Boden —, innerhalb dessen sich die Vorstellungen
bewegen und dies im Widerspruch mit seiner Grundannahrue,
wonach die Vorstellungen die Selbsterhaltungen der Seele gegen
fremde Realien darstellen, also doch ein Leiden und Wirken der
Seele voraussetzen. Allein die Seele soll nun einmal eine einfache
veränderungs- und leidenslose Qualität sein, weil nur so ihre
Einheit gewahrt werde. Als ob die Einheit eines Wesens eine

Mannigfaltigkeit verschiedener Zustände und Thätigkeiten
ausschlösse! Mit Recht sagt dagegen Lotze, es sei gerade das
Wesen der Seele sich zu entwickeln und sie sei eher als eine
Idee zu definieren, welche ihren Inhalt durch verschiedene Formen
der Entwicklung zweckvoll entfaltet und eine Vielheit von
Momenten zu einer sinnvollen Harmonie verbindet, denn als eine
starre Substanz oder Qualität. Nur ein planloses Anderswerden
sei durch diese Idee und das in ihr enthaltene Gesetz der
Entwicklung ausgeschlossen. Freilich greifen die äufsern Eindrücke
nicht in systematischer Ordnung in sie ein und die durch diese
Eindrücke bedingten Rückwirkungen der Seele seien nicht durchaus

folgerecht. Allein abgesehen von der Frage, ob jene Eindrücke



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 291

zufällig seien, liege schon Ordnung genug darin, dafs die
Denkgesetze den Wahrnehmungsinhalt in einen festbestimmten
logischen Zusammenhang bringen, in welchem das Mannigfaltige
und Veränderliche der Erscheinungswelt sich nach den Gesichtspunkten

des Gleichen und Ähnlichen (Identität), Abhängigen und
Bedingten (Kausalität) verteilt. Gerade das sei der Sinn der
vielverhandelten und rätselhaften Enge des Bewufstseins,
dafs nicht alles Mögliche zugleich die Aufmerksamkeit fesseln
kann, sondern dafs eine beziehungsreiehe Znsammenordnung und
Verbindung nötig ist. Die Enge des Bewufstseins hänge weder
von den Helligkeitsgraden der Vorstellungen noch von ihrer
Kontrarietät ab, wie Herbart will. Ein ganz intensiver Eindruck
kann unbewufst bleiben, wenn die Aufmerksamkeit irgendwo
anders hingerichtet ist, also der Eindruck nicht etwa durch eine
intensivere Vorstellung, sondern die den nötigen Helligkeitsgrad
erst verleihende Aufmerksamkeit „gehemmt" ist. Die
Helligkeitsgrade sind nicht so verschieden und berechenbar, wie es die
Seelenmechanik Herbarts voraussetzt. Eine Vorstellung ist
entweder klar oder nicht, klar aber ist sie nicht durch ein mehr
oder weniger intensives, sondern ein extensives Wissen um sie,
eine hinreichende Vollständigkeit ihres Inhaltes und Offenliegen
aller ihrer Teile und Beziehungen. — Ferner schliefst eine
Vorstellung nicht notwendig die ihr konträr entgegengesetzte aus,
vielmehr liegen sich die konträren Begriffe weifs und schwarz,
grofs und klein, positiv und negativ viel näher, als A und ein
beliebiges non A und ziehen sich deshalb sogar an.

Wichtiger für die Erklärung der Bewufstseinshelle ist der
Wert einer Vorstellung, der Wert, den nicht etwa die
Vorstellung an sieh hat, sondern den ihr unser Interesse gibt.
Allein ausschlaggebend ist das subjektive Interesse nicht, nur
für die tierische Aufmerksamkeit bietet es einen genügenden
Grund, der Wert aber vermag einen ausgedehnteren Gesichtskreis

zu umspannen, sofern alles von demselben logischen
Gesetzeskreis umspannt wird. Wohl ordnet auch die tierische
Seele die Eindrücke nach zeitlichen und räumlichen Gesichtspunkten,

fafst das Ahnliche zusammen und erwartet vom
Ähnlichen Ähnliches, nur dafs diesen seelischen Gebilden das feste

Gepräge mathematischer und gesetzlicher Notwendigkeit fehlt.
2. Ganz in scholastischem Sinn betont Lotze den Unterschied

eines höhern und niedern Erkennens und findet
das Auszeichnende der höhern Allgemeinvorstellungen, Begriffe
genannt, in dem Nebengedanken einer „gesetzgebenden Regel,
durch welche die einzelnen Züge des Allgemeinen nicht nur als



292 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

eine thatsächliche Verknüpfung, die in vielen Einzelnen sich
wiederholt, sondern als ein zusammengehöriges Ganzes erscheinen,
in ihrer Verbindung durch den unteilbaren Sinn des Wesens
verbürgt, dessen Bild sie sind. Es kommt wenig darauf an,
wie ausgebildet unser Wissen um den Grund und die Bedeutung
dieser Zusammengehörigkeit ist; dafs sie überhaupt von uns
gefühlt wird, und dafs wir die blofse Summe vereinigter Merkmale,

welche uns der Vorstellungslauf an sich bietet, in den
Gedanken eines Ganzen verwandeln, scheidet hinlänglich unsere
Auffassung von dem blofsen Bilde selbst. Diese Verwandlung
aber vollzieht beständig auch das ungeübteste Denken, wenn es
einen Namen der Sprache ausspricht; noch mehr, wenn es dem
Namen den Artikel voranschickt und das Wahrgenommene als
irgend ein Das bezeichnet, hat es schon kräftig genug und
unverkennbar diese Vereinigung der zusammengestellten Züge des
Bildes in den Gedanken eines innerlich unteilbaren Ganzen
vorgenommen."

Eine einfache sinnliche Wahrnehmung findet, dafs die Gegenstände

bald diese Eigenschaften haben und Thätigkeit ausüben
und bald eine andere, daher liegt der Gedanke nahe, das Grün
der Bäume, das Schreien der Tiere etc. etc. von diesen Wesen
abzutrennen und bei Gelegenheit wieder zu verbinden. „Solche
Trennungen und Verbindungen der Vorstellungen sind das, was
wir denkend in der Form des Urteils ausdrücken, aber wir
sagen im Urteile mehr, als sie selbst enthielten. Indem wir
vom Baume sagen, er sei grün, fassen wir ihn unter der Form
eines selbständigen Dinges, an dem die Farbe in jener Weise
veränderlich und abhängig hafte, in welcher überhaupt
Eigenschaften ihren Trägern zukommen. Dieses mitgedachte Verhältnis
zwischen Ding und Eigenschaft ist der Grund, auf welchen wir
jene eigentümliche Verknüpfung unserer Vorstellungen
zurückführen." Ebenso wenn wir das Urteil aussprechen: ein Körper
stöfst uns, so enthält „dieses Urteil mehr als die blofse Wiederholung

der Thatsache, dafs beide Eindrücke sich in uns zu
folgen pflegten. Indem es den Körper als die thätige Ursache,
den Stöfs als die Wirkung bezeichnet, führt es das Zusammensein

auch dieser Verbindung der Vorstellungen auf einen inneren
Grund ihrer Zusammengehörigkeit rechtfertigend zurück."

Ebenso erhebe sich der Schlufs über die einfache Erwartung,

Hoffnung und Befürchtung durch den Nebengedanken eines
allgemeinen Gesetzes, einer Notwendigkeit, welche den Mittel-
mit dem Ober- und Unterbegriff verknüpft.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 293

Über die Denkgesetze gibt Mikrokosmus II, S. 298 ff.
und über die Definition eines Begriffs durch Gattung und
artbildende Merkmale (differentia specifica) II, S. 289 ff. und
147 f. sehr anregende Erörterungen, von denen hier einige
Bruchstücke folgen.

a) Jeder, heifst es II, 302, wird den Satz der Identität dahin deuten,
dais a stets a, blau stets blau, ein Ding stets dieses Ding bleiben werde,
und man werde in dieser Identitätsvorstellung nicht beirrt, wenn dieses

Ding sich ändere, bald ruhe, bald wirke, blühe oder verwelke. Sobald

nun aber die beginnende Reflexion der Widersprüche bewufst werde,
welche hierin liegen, gerate sie nicht selten [gemeint ist Herbart] in den

entgegengesetzten Fehler. „Sie sucht in dem allgemeinen Satze

Aufklärung über die Natur der Dinge, die nicht in ihm liegen, sondern nur
durch eine vorsichtige und richtige Anwendung aus ihm zu gewinnen
sind. Dann möchte sie alle Möglichkeit des Werdens, der Veränderung,
des Handelns als widersprechend leugnen; als ob der Satz der Identität
verböte, dafs etwas werde, oder Veränderliches da sei, da er doch nur
behauptet, dafs Werdendes, so lange es werde, nur werde und nicht sei,
Veränderliches aber für unveränderlich zu halten nicht angehe. Gleich
unausgebildet sind unsere Vorstellungen von dem ursächlichen Zusammenhange.

Bald dehnen sie sich zu dem widersinnigen Gedanken, dafs alles,
nicht nur die Veränderung des Bestehenden, sondern auch das ursprüngliche

Bestehen Ursachen bedürfe und diese ins Endlose hinaus deren

neue; bald läuft nebenher die Vorstellung eines Zufalles, der einzelnen

gestattet, ursachlos zu geschehen. Wo wir sicher zu sein glauben, keine
innere Regsamkeit voraussetzen zu dürfen, da suchen wir äufsere Gründe
der Veränderung; wo wir jene Regsamkeit vermuten können, suchen wir
gar keine, sondern dann scheint das Geschehene sich von selbst zu
verstehen. Und da uns das Innere der Dinge hinlänglich unbekannt ist,
so können wir uns dieser letztern Freiheit fast überall bedienen. Die
grofse Menge der intransitiven und der reflexiven Zeitwörter ist ein

sprechender Beleg für die Ausbildungshöhe unserer gewöhnlichen
Kausalbegriffe; die Pflanze wächst und die Wolken ziehen, es wird kalt, die Luft
bewegt sich und die Nebel senken sich."

b) „Jede Definition, die das unmittelbar Gegebene durch sein
innerliches Bildungsgesetz zu bestimmen sucht, schiebt nur, wenn sie

auf die allgemeine Art oder Gattung zurückgeht, den gröfseren Teil der
auszuführenden Arbeit als einen schon ausgeführten zur Seite. Sie beruft
sich darauf, der natürliche Mechanismus des Vorsfcellungsverlaufes werde
in jedem Bewufstsein verständliche und anschauliche Bilder dieses

Allgemeineren bereits erzeugt haben, von denen sie nun ausgehen will, um
durch Hinzufügung der letzten unterscheidenden Merkmale das specielle
Bild des besondern Inhaltes zu vollenden, von dem die Rede sei, eigentlich



294 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

jedes der allgemeinen Merkmale des ersteren einer besonderen und
eigentümlichen Modifikation bedürfen, um als Merkmal des letzteren auftreten
zu können. Aber anstatt dieser selbst für die Wissenschaft unerfüllbaren
Aufgabe mufs sowohl die logische Definition als der gemeine Gebrauch
des Denkens sich begnügen, einen oder wenige charakteristische Züge
des Menschen hervorzuheben, die ihn von andern Arten der Tiere
unterscheiden, die Verbindung dieses Zuges aber mit den übrigen Eigenschaften
bleibt ebenso sehr einem unklaren Gesamteindruck überlassen, wie die

Bedeutung des höheren Begriffes, vom Tiere, ursprünglich einem solchen
überlassen blieb."

In der systematischen Weltbetrachtung gelangen wir dazu,
die vorhandene Mannigfaltigkeit unter immer höher und höher
liegende Begriffe einzuordnen, wir stellen Naturreiche, Klassen,
Grattungen, Geschlechter, Familien und Arten auf. Das
Grundverhältnis ist die Gattung und die Art. Zu der Annahme einer
Art- oder Gattungsnatur veranlafst uns das gleichartige Verhalten
verschiedener Einzelwesen, welche unter diesem Gesichtspunkt
wenigstens zu einem gemeinsamen Kreise gehören, so verschieden
sie sonst sind. Dieser Gattungscharakter wird bestimmter, je
ähnlicher sich die Dinge sind und unbestimmter, je ferner sie
sich stehen, Tier und Mensch z. B. verbindet der animalische
Charakter, Mensch und Mensch aber schon eine bestimmtere
Gattung. Dieses durch die Logik gebotene Verfahren nun
verleitet uns leicht zu falschen Konsequenzen. Wir suchen in den
mehr oder wenigen verwandten Dingen ein mehr oder weniger
Allgemeines, eine Form oder einen „Stoff'', der durch specifisch
gestaltete Bedingungen gerade zu diesem oder jenem Ding sich
gestaltete. Die weniger allgemeine, die bestimmtere Form ist
die nähere (specifischej Determination eines allgemeineren, das
sich zuletzt zu dem allgemeinsten und inhaltsärmsten Begriff
eines schlechthinigen Seins verflüchtigt. Dieses allgemeine Sein
nun erscheine, meint Lotze, gleich dem rohen Marmorblock, aus
dessen stoffgebender Festigkeit später hinzukommende
Bedingungen konkretere Gestalten erzeugen. Echt nominalistisch
meint Lotze, nicht das Allgemeine sei vorher und werde dann
zum Einzelnen bestimmt, sondern nur das Einzelne sei, und führt
dies besonders hinsichtlich der Seele näher aus. Die Seelen
sind „ursprünglich verschiedene Wesen und besitzen neben der
Ähnlichkeit, sich in gleichartigen Formen des Ausdrucks zu
bewegen, eine unbegrenzte Unähnlichkeit des Inhaltes, für
welchen sie diese Arten der Aufserung benutzen."

„Unaufhaltsam fällt dfese schiefe Vorstellungsweise von einer noch
unbestimmten Substanz dahin, die wie ein allgemeines Gerinnungsmittel



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 295

"vorangehe, um den später kommenden Inhalt, welcher er auch sein möge,
eu haltbarem Dasein zu verdichten; wir müssen zu der Anerkennung
zurückkehren, dafs eben unmittelbar der lebendige Inhalt selbst es ist,
der durch seine eigene specifische Natur die Fähigkeit des Wirkens und
Leidens, die Eigenschaft der Substantialität gewinnt, und der dann für
ein unbehutsames Denken den Schein gibt, als verdanke er diese Form
des Daseins nicht sich selbst, sondern einem in ihm liegenden Kern
allgemeiner Substanz."

Dem psychologischen Problem in Lotzescher Form tritt eine Schrift
näher, die wir mit Freude zur Anzeige bringen. Es sind „Die ewigen
Rätsel", Vorträge von Rud. v. Wiehert, Oberstlieutenant z. I). (Halle,
Pfeffer 1889. 112 S. 8°). Es ist sehr erfreulich, wenn Männer, welche
kein Zwang des Berufes zu philosophischen Studien antreibt, metaphysischen

Problemen ihre Aufmerksamkeit und Beobachtung schenken. Die
eigentümliche Auffassungs- und Betrachtungsweise, die sie sich innerhalb
ihres Berufes erworben haben, kann dem philosophischen Studium nur
erspriefslich sein, die Gesichtspunkte werden bereichert und die Beleuchtung

eine eigenartig frische und neue sein. Eine solche Erscheinung ist
doppelt erfreulich, wenn sich ein entschiedenes Talent mit bescheidenem
Bewufstsein verbindet. Denn nur gar zu häufig schmeicheln sich solche,
die Dilettanten in der Philosophie sind und es bleiben, mit einer
eingebildeten Weisheit und Klugheit sonder gleichen, sie verrennen sich

leicht in einseitige Grundsätze, verbohren sich in Lieblingsideen, werden

intolerant, gegen andere Ansichten und Systeme ungerecht, und verlieren
die notwendige Bescheidenheit, welche jedem von selbst sich nahe legt,
der die widersprechenden Möglichkeiten verschiedener Lösungen schwieriger

Probleme vor den Augen sah. Wiehert ist nicht so rasch fertig,
und ohne Eklektiker zu werden, weifs er von verschiedenen Seiten sich
Aufklärung und Anregung zu verschaffen. Dazu kommt die gute Form
seiner Darstellung. Mit seltener Klarheit und Durchsichtigkeit der
Ausführung verbindet sich in seinen Vorträgen eine einfache, aber anziehende
Schönheit der Sprache und ein gemessenes Urteil.

Wiehert gesteht selbst, dafs er sich Lotze zum Führer erwählt
habe, er beweist sich aber als völlig selbständigen Schüler Lotzes. In
manchen Fragen schliefst er sich Wundt, Liebmann, Helmholtz, Ulrici an.
Freilich berühren diese Fragen nur die Peripherie der Kernanschauung,
die im Grunde Lotzesch ist. Wiehert stimmt mit Lotze iiberein in jenen
eigentümlichen Lehren, dafs die Atome beseelt sind und die Wechselwirkung

der Atome nur auf dem Hintergrund einer umfassenden

intelligenten Welteinheit verständlich ist (Occasionalismus). Mit Lotzeschen
Gründen kämpft er gegen den Wundtschen Seelenmaterialismus, überhaupt
gegen die monistische Verbindung psychischen und physischen Seins.
Wenn der moderne Monismus ein und dasselbe Substrat als Träger



296 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

materieller und seelischer Funktionen erkennt und das Selbstbewufstsein
aus einer Aneinanderreihung und Verbindung konstanter Vorstellungen
und Empfindungen erklärt, so widerspricht dem Wiehert mit den oben

berührten Argumenten Lotzes, 1. weil zwei oder drei Bewegungsimpulse,
sofern sie nicht innerlich geeint, sondern aufser einander sind, wohl sich

zu einer dritten Resultanten verbinden liefsen, in dieser aber

verschwinden, während die psychischen Prozesse, z. B. die Vorstellungen
von grün und rot, ungemischt sich erhalten, obwohl ein Bewufstsein sie

umfafst, 2. setzte eine solche materielle Bewegungskombination ein Objekt
voraus, in welchem sich vorher zerstreute Bewegungen vereinigen lassen.
Dafs sich 3. die Seele überhaupt erscheine — diese Reflexion, Um-
biegung der Seelenthätigkeit — und dafs sie zwei Vorstellungen zu
unterscheiden vermöge, beweise ihre Einheit.

Wir wollen hier die Gründe dos hl. Thomas für die Seeleneinheit

zur Vergleichung anführen. Schon vor Thomas, beziehungsweise vor
Aristoteles war die Seeleneinheit gefährdet und nur unbedeutende Nuancen
unterscheiden die alten Bestreiter der Einheit von den modernen. Man

sagte 1. wie Wundt: nur Gleiches kann Gleiches bewegen, der Körper den

Körper, die Wärme die Wärme u. s. w., nicht aber eine immaterielle
Seele den materiellen Leib (I, 9. 75, 1). 2. Nur Gleiches kann Gleiches

erkennen, die Seele mufs gewissermafsen alles sein, Stein, Feuer, Baum

u. s. w., um diese Dinge zu erkennen (I, 9. 84, 2), endlich 3. die Seele

setzt sich aus einer intellektiven, animalischen und vegetativen Einzelseele

zusammen (Plato s. I, 9. 76, 3. contra g. II, 58). Hierauf erwidert
nun der hl. Thomas: 1. Das Materielle ist aus sich bewegungs- und
leblos und empfängt das Leben erst von immateriellen Principien. Leben
zeigt sich vornehmlich im Erkennen und Bewegen (cognitio et motus)
— ein bedeutsames Zugeständnis —, dieses Leben geht im Körper von
der Seele, in der ganzen Natur von Gott aus (I, 9. 75, 1). 2. Wenn die
Seele ein Ding wäre, würde sie wohl dieses, aber nichts anderes erkennen,
wie wenn meine Zunge sauer infiziert ist, nichts Süfses empfindet (1. c.

art. 2). Enthält die Seele aber die Dinge oder ihre Ähnlichkeiten in
sich selbst, dann bedarf sie der äufseren Objekte nicht mehr (I, 84, 2).
Wohl mufs die Seele gewissermafsen alles werden, nicht aber sein,
sie mufs potentiell auf die Ähnlichkeiten der Dinge augelegt sein (oportet
quod sit in potentia ad rerum corporearum similitudines). Gerade darin
besteht die Natur des Immateriellen in höherem Sinne, dafs es in der

Einheit seinesWesens alles umfafst und dafs es das Immaterielle an den

Dingen, ihre belebende Form in sich abbildet. Je immaterieller und
selbständiger (1,75, 2 u. 3) etwas ist, desto mehr erkennt es und wird es erkannt
(I, 84, 2). Allein auch in den niedern Stufen des Immateriellen befafst 3. die
Form die Teile in einer wirklichen Einheit, zu einem einheitlichen Sein.
Nun heifst es aber ab eodem habet aliquid esse et unitatem. (Jnum enim



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 297

consequitur ad ens (contra gent. II, 58). Wenn der Körper von der
anima intcllectiva belebt wird, mufs er also von ihr auch die Einheit
erhalten, beständen aber verschiedene Seelen nebeneinander, dann würde
die Einheit zerrissen (1. c.). Man erinnert sich bei dieser Argumentation
an die Gründe, welche man für die Einheit Gottes iu der Welt und des

Regenten in der Gesellschaft anführt. 4. Nachdem der hl. Thomas noch
kurz die zwei entgegengesetzten Möglichkeiten beseitigt hat, dafs die
höheren Seelen (anima sensitiva und intellectiva) je als Accidenzen zur
niedern hinzutreten oder dafs die höhere Seele den Körper und die
niedern Seelen als Instrument gebrauche, bringt er den beachtenswerten

Hauptgrund, den auch Dante in seiner divina comedia anführt (purg. IV,.
1. 10), nämlich ein Akt hemme in der Seele den andern, deshalb müssen
die Thätigkeiten von einem Princip ausgehen. Über diesen Punkt hat
sich Dr. Pfeifer in diesem Jahrbuch III, 473 eingehend verbreitet.

Wenn wir nun mit den eben angeführten Beweisen des
hl. Thomas diejenigen Lotzes und Wicherts vergleichen, sehen
wir, dafs hier ein neues Moment in der mathematisch-mechanischen

Betrachtung mitspielt. Die Möglichkeit eines^

mechanischen Verhaltens der Seele und ihrer Thätigkeiten wird
schärfer ins Auge gefafst. Diese Betrachtung begegnet uns nochmals

bei der Behandlung der Freiheit (S. 96). Hier heifst es,,
bei mechanischen Impulsen kommen diese alle zugleich im
Resultat zur Wirkung, während der Wille einen bestimmten Impuls
auswähle.

Wiehert betont mit Recht stets „die Inkommensurabilität
der mechanischen und psychischen Gesetze", die Verschiedenheit

und den Gegensatz des materiellen und geistigen Seins,
welchen der Monismus verwischt.

Wir wollen hier nicht näher auf die Frage eingehen, ob
sich Wiehert hiermit nicht über Lotze erhob und aus seinem
Anschauungskreis zu Gunsten eines entschiedenen Dualismus sich
entferne, sondern nur seine Begründung der Freiheit anführen.
Wer den Menschengeist gleich einem Körperatom mechanisch
bestimmt sein läfst, macht den Menschen, meint Wiehert, zu
einem Automaten, zu einem Rädchen in der Weltmaschine; mit
Recht heifst das Wiehert eine grauenerregende
Weltanschauung, welche die Geschichte „zu einem Spiel mit
Puppen" herabwürdigt, ohne dafs abzusehen wäre, zu wessen
Belustigung.

Die Deterministen berufen sich wohl auf die unumstöfsliche
und ausnahmlose Gültigkeit des Kausalitätsgesetzes. Mit Recht
hält dem Wiehert entgegen, dafs eine noch sicherere Instanz,
als die Denkgesetze der Identität und Kausalität, das Selbst-



298 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

bewufstsein sei, welches uns ein sittliches Sollen und Können
lehrt. Wenn uns eine innere Stimme zuruft: „du sollst das Gute
thun und das Böse lassen", so ist auch zu erwarten, dafs wir
dieser Stimme Folge leisten können und dafs dem Sollen ein
Können entspricht. Wir können das Gute und Ideale erstreben
und verwirklichen rein um seiner selbst willen, ohne dafs ein
mechanisch nötigender Nützlichkeitsgedanke dazwischen träte.
Wir sind in unserem Wollen nicht abhängig von der gröfseren
oder geringeren Stärke motivierender Vorstellungen, sondern wir
selbst können einer Vorstellung in freier Wahl einen Wert
beilegen, den sie an sich nicht hat, besonders ist dies notwendig,
wo die viel feineren und zarteren Motive höherer Sittlichkeit
brutalen Naturtrieben gegenüberstehen. Ganz treffend erinnert
W ichert an das analoge Verhältnis unserer Aufmerksamkeit zu
den sich um die Bewufstseinschwelle drängenden Vorstellungen
(siehe oben S. 291).

„Ein Unterschied zwischen starken und schwachen Motiven ist
ebenso sinnlos, wie einer zwischen starken und schwachen Vorstellungen.
Die Vorstellung des Donners ist nicht stärker, als die des Flötentons,
die des Sonnenlichtes nicht stärker, als die des Mondscheines. Ebenso
ist das Motiv zu einer Reise um die Welt nicht stärker, als das zu einem

Spaziergang, oder das Motiv, jemand umzubringen, nicht stärker, als das,
ihm das Leben zu retten."

Man könnte nun freilich hier einwenden, dafs der Wert,
den die Seele einem zwar schwächeren, aber höheren Motive
verleiht, der Ausdruck einer höheren Wertschätzung und zarteren
Gefühles, damit aber einer höher bestimmten und feiner
veranlagten Seelennatur sei. Die Natur aber könne sich niemand
selbst geben. Ohne das Gewicht dieses Einwandes vollständig
heben zu wollen, möchte der Referent auf einen Versuch
aufmerksam machen, den er an einem anderen Orte gegen diesen
Einwand gemacht hat.

„Die Scholastik, habe ich im Phil. Jahrb. II, 187 ausgeführt, sieht
die Wurzel der Willensfreiheit in der Indifferenz des Vernunfturteils. Der
Verstand steht allen möglichen Willensohjekten in gleicher Weise gegenüber

und bevorzugt an sich keines derselben. So ist es dem Willen
freigestellt, sich zu was immer für einer Thätigkeit hin zu bewegen.

Gegenüber dieser Fassung könnte man den Einwand erheben, dafs

allerdings der Intellekt sich zu allem in gleicher Weise verhalte, allein
eine Entscheidung erfolge doch nicht willkürlich, vielmehr folge der Wille
dem stärkeren Gewicht. Wenn ich mich nicht täusche, läfst sich diesem

Einwand entgehen, wenn man die Freiheit tiefer auf den Willen, bezw.

die Seelennatur selbst zurückführt. Ich finde für diese Vertiefung einen



Die Grundprincipien der Naturphilosophie. 299'

Anknüpfungspunkt in S. Th. I, qu. 19, a. 1. In der hier gegebenen
Bestimmung des Willens scheint uns ein tiefer Sinn zu ruhen. Die Seele
kann sich zur Form von allem machen. Gott, die Gesellschaft, die
Natur und Sinnlichkeit kann die intellektuale Form werden, nach der
sie strebt. Man kann die Seele die reine Möglichkeit wie Gott die
reine Wirklichkeit nennen und hierauf die Freiheit begründen. Freilich
um den Vorwurf zu beseitigen, dadurch werde die Seele mit der Materie
auf eine Stufe gestellt, mufs sogleich beigefügt werden, dafs die Seele

zugleich auf alles und zwar nach der richtigen Ordnung angelegt und

hingeordnet ist, dafs sie die Keime und Samen der Formen enthält, zu
denen sie sich bildet. Daraus erklärt sich denn erst die volle Freiheit.
Wenn nämlich der Wille sich für niedere Güter entschieden hat, reagiert
dagegen das höhere Bewufstsein oder die höhere Anlage. Gegenüber
dem rohen Drang der niedern Triebe spricht die Vernunft mit den

schwerwiegendsten Gründen für die feineren Triebe, und zwischen beiden hat
der Mensch die Wahl."

DIE GRUNDPRINCIPIEN DER NATURPHILOSOPHIE,

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

<x§>©

1. Das chemische Atom und die Molekel. Rede bei dem Antritt
des Rektorats der Königlichen Universität zu Breslau, gehalten von
Dr. Theodor Poleck.

2. Naturphilosophie im Geiste des hl. Thomas von Aquin, von
Dr. Mathias Schneid, bischöfl. Lyceums-Rektor und Seminar-Regens
in Eichstätt. 3. Aufl.

3. Die Seelenfrage mit Rücksicht auf die neuern Wandlungen
gewisser naturwissenschaftlicher Begriffe, von 0. Flügel. 2. Aufl.

4. Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des heil.
Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben von Dr. Oeslaus Maria
Schneider, Elfter Band. Supplementarische Abhandlung zum 3. Teile
der Summa: Die Natur und die Gnade oder die hl. Kirche Gottes.

Es ist überaus erfreulich, dafs die Gelehrten der Neuzeit sich wieder
bestreben, aus dem reichen, sorgfältig zubereiteten Materiale ein grofses
einheitliches Gebäude aufzurichten. Die Einheit macht stark, verleiht
Bestand. Ganz besonders aber liegt alles an der Einheit des
Fundamentes, soll das Gebäude von Dauer sein. Die Naturphilosophie nun
erhebt Anspruch auf den Namen und Rang einer Wissenschaft. Darum
forscht sie nach dem tiefsten innersten Wesen der Natur, fragt, sie nach
den konstitutiven Grundprincipien, deckt sie die letzten Ursachen dieser
Natur auf. Gestützt auf diese unerschütterlichen Fundamente haut sie


	Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

