
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica iuxta mentem S.
Thomae Aquinatis recentiumque philosophorum [Fortsetzung]

Autor: Angelis-Stella, Guilelmum De

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SYLLABUS PII PONTIFICIS NONI IN UNIVERSA RE

PHILOSOPHICA IUXTA MENTEM S. THOMAE

AQUINATIS RECENTIUMQUE PHILOSOPHORUM

per Prof. Dr. Guilelmum De Angelis-Stella Neapolitanum
evolutus.

Deducunt vero mundum sensim efformatum fuisse, proinde
notionem creationis esse prorsus absurdam, quia creatio vindicat
vim extra mundum positam et ab omni materia sejunctam. Enarratis
sententiis philosophorum de hac gravissima quaestione, theoriam
creationis, quam fides catholica nos edocet, et scholastici iuxta
patres defenderunt, rationi unice convenire vindicemus oportet.
Et in primis utimur argumentis indirectis. Sane, ut origo mundi
explicetur, dicendum, vel quod mundus sit aeternus ratione ma-
teriae sive ratione formae; vel quod materia sit aeterna, et Deus
formam in tempore sit elargitus; vel quod mundus sit Dei ema-
natio; vel denique a Deo sit e nihilo eductus, et in ordinem
redactus; atqui harum sententiarum priores falsae sunt dicendae ;

ergo ultima est vindicanda vera. Equidem utraque hypothesis
de materia sive informi sive forma praedita, quod sit ingenita
omnino répugnât. Si enim materia esset infecta, certe necessitate

suae naturae existeret, ideo et immutabilis quoque esset.
Quidquid certe non est ab alio, est ingenitum, scilicet ex se;
neque medium aliquod inter haec duo potest excogitari: uti
S. Augustinus, S. Cyrillus Alexandrinus, S. Auselmus vindicarunt.
Quod autem est ex se, necessitate suae naturae existit, atque
est immutabile; ergo materia aeterna esset immutabilis; atqui ex
adversariorum confessione hoc dici nequit; ergo materia non
est vindicanda aeterna. Ex quo vides iure antiquos patres
philosophé defensoribus aeternitatis materiae objecisse, quod ipsi
materiam Deo aequalem facerent, ac deos binos permiscereut:
ita Theophilus, Athenagoras, Methodius, Ambrosius, ac signanter
Tertullianus, qui Herraogeni ita respondebat: Quis enim alius
Dei census quam aeternitas? quis alius aeternitatis status quam
semper fuisse et futurum esse ex praerogativa nullius initii atque
finis. Ita Hermogenes duos deos infert: materiam parem Deo;
certe adaequabitur Deo materia, cum aeterna censetur. Secunda



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 247

vero sententia ita oppugnatur: Si materia informis non esset a
I)eo facta, nil certe Deus in ipsam agere potuisset. Nam ut
Deus huic informi materiae formam largitus fuisset, ipsa Deo
erat snbiieienda ad. formam recipiendam; atqui materia quae est
ingenita non potest provenire ab aliqua causa anteriori, neque
ulli causae exteriori subiici; ergo materia informis nulla ratione
concipi potest. Sic argumentatus fuit S. Justinus in Platonem,
et Tertullianus in Hermogenem, his verbis: Ego prima et Ego
ante omnia, et Ego a quo omnia, pares fuimus sine auctore,
sine Deo. Quis me Deo subiicit contemporali coetaneo? Praeterea
si materia esset ingenita, nihil ex ea fieri potuisset. Etenim id
quod est ingenitum, nullam admittit mutationem; atqui nihil ex
eo, quod est incapax mutationis, fieri potest. Namque illud ex
quo aliquid fit, mutatur in id quod fit; ergo concludebat Lactan-
tius: Materia si facta non est, ne fieri ex ea quidquam quidem
potest. Denique cum Deus infinita polleat potentia, certe non
est putandum in creatione mundi materia praeexistenti eguisse,
sicuti caeteri opifices in suis operis peragendis. S. Thomas,
la p. q. XLV art. II: Respondeo dicendum, quod non solum
oportet considerare emanationem alicuius entis particularis ab

aliquo particulari agente, sed etiam emanationem totius entis a

causa universali, quae est Deus. Et hanc quidem emanationem
designamus nomine ereationis. Quod autem procedit secundum
emanationem particularem, non praesupponitur emanationi, sicut
si generatur homo, non fuit prius homo, sed homo fuit ex non
homine. Unde si consideretur emanatio totius entis universalis
a primo principio, impossibile est, quod aliquod ens praesuppo-
natur huic emanationi. Idem autem est nihil, quod nullum ens.
Sicut igitur generatio hominis est ex non ente, quod est non
homo; ita ereatio quae est emanatio totius esse, est ex non ente,
quod est nihil. Ita argumentatus est Athanasius adversus
Platonem, S. Gregorius Nyssenus, Ambrosius, Augustinus ac Ber-
nardus, qui ita loquitur: Erustra philosophi materiara quaerunt,
non eguit materia Dens. Eon enim officinam quaesivit, non
artificem. Ipse per se, in se omnia fecit. Quare de nihilo nequit
unquam aliquid fieri. Quod si répugnât materiam, quocumque
modo concipiatur, ingenitam esse, répugnât quidem ingenitas dari
atomos, quippe et ipsae, licet insecabiles, sunt materiae partes.
Sed licet dentur atomi ingonitae, certe evenire non potuit, quod
et singulae res et universa mundi compages efficeretur. Certe
ex adhuc dictis, quod est ingenitum nullam patitur mutationem ;

ergo si atomi forent ingenitae, essent quidem immutabiles, ideoque
nihil de ipsis etformari potuisset. Equidem res corporeas non



248 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

posse efformari ex atomis, praeter Laetantium, damus vadem
8. Augustinum: Si concesseris esse atomos, si concesseris etiaui
concursu fortuito seipsas pellere et agitare, num et illis fas est
concedere, ut inter se atomi fortuito concurrentes rem aliquam
ita conficiant, ut earn forma modificent, figura déterminent, aequa-
litate poliant, colore illustrent, anima vegetent. A fortiori idem
dicatur de rebus ratione utentibus: ita Lactantius : Putemus artus
et ossa et nervös et sanguinem de atomis posse concrescere.
Ecquid sensus, cogitatio, memoria, mens, ingenium, quibus sen-
sibus coagmentari possunt? Quomodo ergo sine ratione cöeuntia
efficere possunt aliquid rationale? ergo neque aliquid materiale
neque aliquid spirituale ab atomis concnrrentibus effici potuit.
Quod si nulla ex rebus mundanis atomi efformarunt, a fortiori
totam mundi compagem coagmentare nequiverunt. Cuncta enim
quae in mundo sunt, perfectissimo finium nexu continentur; ergo
absurdum est, tam mirum ordinem atque rerum harmoniam
fortuito atomorum concursu adscita fuisse. Lactantius aiebat: Quo
igitur consilio, qua ratione de confuso acervo se atomi congre-
gaverunt, ut ex aliis terrae inferius conglobarentur, caelum
desuper tenderetur, tanta siderum varietate distinctum, ut nihil
unquam ornatius possit excogitari. Tanta ergo qui videat et
talia, potest existimare nullo effecta esse consilio, nulla
Providentia, nulla ratione divina, sed ex atomis subtilibus concreta
esse tanta miracula. Nonne prodigio simile est, aut natum esse
hominem qui haec diceret, aut extitisse qui crederet? Sed
praestat demonstration! indirectae etiam directam superaddere.
Res, quae in mundo exstant, non ex se sunt, ergo sunt ab alio;
atqui hoc aliud non est nisi Deus, ergo res creatae sunt solum
a Deo. Equidem illud, a quo res sumunt suum esse, oportet
ut sit ens a seipso, nempe per suam essentiam existens; hoc
au tern ens per essentiam est Deus, quare Augustinus aiebat:
Summum est illud bonum, cuius participatione sunt bona caetera;
ergo res creatae sunt a Deo. Reliquum est ut demonstremus,
quomodo res a Deo esse suum habeant. Diei non potest Deum
ex materia praexistenti res condere. Etenim causae naturales
materiam expostulant, tamquam subiectum, e quo effectum pro-
ducunt, quia non producunt ens simpliciter, sed dumtaxat transmutant

ens; atqui Deus non solum transmutât ens, quod aliquo modo
iam existit, sed ens simpliciter producit; cum enim totam entis
perfectionem in se contineat, ab eo originem omnia entia et
proinde ipsa materia, quae et quoddam ens est, habent; ergo
Deus non indiguit materia ad res creandas, sed illas e nihilo
eduxit. Praeterea, iuxta S. Augustinum contra Platonicos, etiamsi



Syllabus Pii Poutificis Noni in universa re philosophica etc. 249

Deus mundum ex materia informi condiderit, ipsam quidem e

nihilo evocavit. Xamque omnium bonorum auotor est Deus; atqui
bonum non solum est id, quod formam habet, sed etiam quod
est capax recipiendi formam; ergo ipsa oapacitas est nonnullum
ens; ergo si Deus condidit mundum ex materia informi, haec
etiam a Deo exordium habuit. Sed haec omnia, quibus Deum
esse causam mundi effectricem probavimus, tamen non probant
Deum esse causam materialem ac formalem mundi. Primi erroris
David de Dinando auctor fuit; secundum Almericus Carnotensis,
uti penes S. Thomain potest videri, instauravit. Ad hos errores
repellendos S. Thomae argurnentis quidem utimur. Causa effectrix
rei alicuius si convenit in specie cum re quam efficit, ab ea
tamen numéro distinguitur; quia aliquid esse causam sui ipsius
répugnât, uti homo qui hominem gignit: alius est enim homo

qui gignit, alius homo qui gignitur. Cum causa autem materiali
causa effectrix ne specie quidem convenit, quia causa materialis
dénotât aliquid quod est in potentia, causa effectrix aliquid quod
est in actu; proinde Deus, causa effectrix mundi, non potuit
neque causa materialis neque formalis illius esse. Equidem cum
Deus sit causa mundi infinite intelligens, res mundanas e nihilo
eduxit secundum exemplaria earum, quae in se habuit. S. Thomas,
I. Ia p. q. XLV docebat: Manifestum est ea quae naturaliter
fiunt, determinatus formas consequi. Haec autem formarum de-
terminatio oportet, quod reducatur sicut in primum principium
in divinam Sapientiam, quae ordinem universi excogitavit, qui
in rerum distinctione consistit. Et ideo oportet dicere, quod in
divina Sapientia sunt rationes omnium rerum, quas supra diximus
ideas. Quamobrem Patres Origenes, Eusebius, Augustinus distin-
guebant mundum intelligibilem in mente Dei existentem a mundo
adspectabili. Et S. Anselmus animadvertebat: Quare cum ea

quae facta sunt clarum sit nihil fuisse, antequam fierent; quantum
ad hoc, quia non prout quod nunc sunt, nec erat, ex quo fierent;
non tamen nihil erant quantum ad rationem facientis, per quam
fierent. His dictis ad complendas sententias, quod mundus sit
ex aliqua materia praejacente vel chaotica, vel prorsus determi-
nata; opus est ut explicemus illud effatum: ex nihilo nihil fit,
quo adversarii abutuntur, quodque a Xenophane primo fuit in-
vectum. Sane cum nihilum non existât, absurdum est, nihilum
esse vel causam efficientem vel causam materialem alicuius rei;
quare si illud effatum alterutro sensu sumatur, verum est, aiente
S. Bonaventura. Cum dicitur ex nihilo aliquod fieri, potest in-
telligi dupliciter: aut materialiter, ut ex ferro cultellus, aut
causaliter, ut ex patre filius, aut ordinaliter, uti de mane fit



250 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

meridies. Primis duobus modis verum est ex nibilo nihil fieri,
tertio modo verum est secundum naturam. Ex quibua facile
patescit, creationem, cum sit productio rei in esse secundum
totam suam substantiam, posse dupliciter productionem e nihilo
appellari : primo, quia illud quod creatur, non fit ex aliqua
materia praejacenti ; secundo, quia antequam sit creatio, erat nihilum.
Priori ratione negatur rem creatam ordinem habere ad quam-
libet materiam praejacentem. Altera vero ratione asseritur rem
creatam ordinem habere ad nihilum, quatenus ilia suapte natura
est post nihilum, uti ex mane fit meridies. Eiusmodi autem
productio rei in esse secundum totam substantiam nulli causae
finitae convenire potest; quia omnis causa finita determinata
virtute pollet, et determinatam postulat distantiam. Verum inter
esse et nihil infinita adest distantia; ergo omnis causa finita in
sua actione necessario requirit non nihil, sed aliquod esse prae-
existens. Ex quibus concluditur ejusmodi productionem causae
infinitae convenire. Deo enim, uti causae primae, primus effectus,
id est esse simpliciter, convenit; atqui esse, quod in creatione
producitur, est esse simpliciter, quare S. Thomas aiebat: esse
autem simpliciter per creationem causatur, quae nihil praesup-
ponit, quia non potest aliquid praeexistere, quod sit extra ens
simpliciter ; ergo Deus de nihilo absolute mundum condidit.
Devictis sententiis, quae asserunt mundum ex informi materia
effectum, item quae tenent mundum fuisse qualis nunc videtur;
vindicata autem sententia, quae tenet mundum a Deo per
creationem prodiisse, superest ut in Neoplatonicos dimicemus, qui
asserunt mundum ab aeterno fuisse creatum necessario, ob ne-
cessitatem causae creantis. Quae quidem controversia est maximi
momenti; quia nonnulli increduli atque rationalistae pantheismum
dissimulare cupientes, creationem mundi hand negant, sed duo
pantheismi corollaria amplectuntur, quae cum creatione pugnant,
nempe infinitatem atque aeternitatem mundi. Heic tarnen ad-
monemus nos non disserere de celebri quaestione, an mundus
ab aeterno creari potuerit, diu agitata inter scholasticos antiquos
recentioresque, ac praecipue Scotistas, acriter a S. Thoma de-

fensa, sed potius loqui de facto: utrum mundus necessario ab
aeterno fuerit a Deo creatus. Iiis positis, sic argumentamur :

Kulli philosopho christiano licet dubitare, quin Deus mundum in
tempore creaverit; nam ex Scripturarum testimoniia praesertim
intelligitur, e Genesi in primis, atque ab Innocentio 111 c. Fir-
miter concilii Lateranensis fuit definitum. Sed quoniam
philosophy quibuscum conserimus, revelationem divinam vel aperte
despiciunt, vel si admittere simulant, male illam intelligunt, ideo



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 251

demonstramus necesse non fuisse, mundum ab aeterno creari,
proinde dogma catholicum de temporanea mundi duratione nullis
argumentis posse oppugnari. S. Thomas sic directe ad rem
nostram argumentatur, cont. g. lib. II c. 31 : Ex efficiente causa
sequitur, quod effectum necesse sit esse ex hoc, quod agentem
necesse sit agere; per actionem enim agentis, effectus a causa
efficiente dependet. Si igitur agentem non necesse est agere ad
productionem effectus, nec effectus necesse est absolute. Deus
autem non agit ex aliqua necessitate ad ereaturarum productionem

non est igitur absolute necesse creaturam esse,
necessitate dependente a causa efficiente. Quod argumentum totam
suam vim ex eo percipit, quod Deus non est causa necessaria,
sed libera mundi, quia sicut poterat a creatione mundi abstinere,
ita ilium in tempore creare potuerit: Quod ita se res habeat,
ita cum Aquinate disserimus: Si Deus est causa necessaria mundi,
id ex alterutro capite proveniat oportet, vel quod ilium producat
ex necessitate naturae, non iam ex voluntate, vel quod producat
ex voluntate necessaria non libera. Sed neutrum dici potest;
non primum, quia est comperta pantheismi conclusio, quare
S. Doctor ait: Deus cum sit essentia sua intelligens, per
intellectual agit. Intellectus autem non agit aliquem effectum, nisi
mediante voluntate, cuius obiectum est bonum intellectum, quod,
uti finis, movet agentem. Deus igitur per voluntatem agit, non

per necessitatem naturae. Nec alteram potest probari; Aquinas
enim scribit: Voluntas non ex necessitate fertur in ea, quae sunt
ad finem, si finis sine his esse possit. Cum igitur divina Bonitas
sine aliis esse possit, quin immo nec per alia illi aliquid augeatur,
nulla inest in Eo nécessitas, ut alia velit eo quod suam velit
bonitatem. Ad Thomam quidem addimus S. Ambrosium, in opere
Hexaemeron: Plerique, qui coaeternum Deo mundum esse volunt,
asserunt ilium etiam sua sponte subsistera; at quamvis ejus
causam Deum esse fateantur, tarnen causam volunt non ex
voluntate et dispositione sua, sed ita ut causa umbrae est corpus.
Adhaeret enim umbra corpori, et fulgor lumini, naturali potius
societate, quam voluntate arbitra. Hue accedunt argumenta e
traditione desumpta. Omnes antiqui philosophi, teste ipso Aristo-
tele aeternitatis mundi assertore, quamdam originem mundo tri-
buerunt. Quae quidem communis opinio non ope contemplationis
naturae fuit ab eis inventa, sed ex traditione accepta; namque
agitur de re, quae mentes philosophorum mirum in modum vexa-
verit. Quare Genuensis scribebat: Quaecumque patet tellus,
omnique tempore vetusta, neque usquam interrupta traditione,
persua6um fuit homines atque hune globum aliquam habuisse



252 Syllabus Pii Pontificis Koni in universa re philosophica etc.

originem. Hanc veritatem veterrimi populi Aegyptii, Phoenices,
Judaei, Persae, Chaldaei, Aethiopes, Scytae, Thraces, Jones,
Graeci, Etrusci aliique ad occidentem soient vergentes, senserunt.
Id Jndae, Siamenses, Sinenses antiqui recentesque, id Peruviani,
-Mexicani, totusque novns mundus aoerrime voluerunt. Alterum
argumentum ex historia sacra et profana colligitur. Namque
omnibus est compertum, ea quae historiae scriptores gentium
memoriae prodiderunt, citra narrationem mosaicaut evenisse, quae
et est antiquissima, et, propter humanae fidei monumenta, omnem
fidem meretur. Lucretius enim cecinit:

Praeterea, si nulla fuit genitatis origo
Terrai et caeli, semperque aeterna fuere,
Cur supra bellum thebanum et funera Trojae,
Kon alias alii quoque res cecinere poetae?
Quo tot facta virûm toties cecidere, nec unquam
Aeternis famae monumentis insita florent?

ZEITiSCHRIFTEKSCHAU.

A. Zeitschriften für Philosophie rind spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienne. CXXII, 2.-5. Heft 1891.
P. Vallet: L'hérédité 113. Ch. Huit: Coup d'oeil sur le vocabulaire
philosophique contemporain 128. Dornet de Vorges : La perception et la
psychologie thomiste (Forts, vgl. VI. 125 ds. Jahrb.) 138. 337. F. Du-
quesnoy: Les preuves de l'existence de Dieu réduites à une preuve unique
161. A. Barberis: Des symboles mathématiques que l'on pourrait employer
en logique (Schlufs; vgl. VI, 125 a. a. 0.) 183. Encyclique de S. S. Léon
XIII sur la condition des ouvriers 212. Mgr. D. Mercier: Les deux
critiques de Kaut 269. A. Havard: La théorie de l'évidence d'après
Descartes 288. Ch. Braig: La matière 309. 468. Mouret et G. Lechalas:
Force et Masse 325. J. Gardair: Les principes de la raison pure 361.
G. C. Charaux: La civilisation et. la Pensée 369. De Broglie: Les vices
logiques du livre I de la géométrie classique 387. L. Maisonneuve: La
psychologie physiologique 405. A. Farges: Théorie de la perception
immédiate d'après Aristote et S. Thomas 441. Ij.Jouvin: Le sentiment
moral; — le nécessaire et le contingent 487. P.Bagey: La philosophie
et le temps présent 512. — Revue des livres. Revue des Revues.

Divus Thomas. Vol. IV. (Annus XII) 15—16 Fasciculus. 1891. P. de
Groot: De auctoritate Aristotelis 226. Aloy. Botetti: Commentaria in quae-
stiones D. Thomae S. theol. III. qu. 1—26 (Forts, vgl. VI, 125 a. a. 0.) 230.
J. B. Chabot: Commentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. I. qu.
27—43 (Forts, vgl. VI, 125 a. a. 0.) 233. V. Ermoni: Existentia Dei
et philosophus christianus (Forts, vgl. VI, 125 a. a. 0.) 235. J. B.: De
immaculata B. M. Virginis conceptione (Forts, vgl. VI, 125 a. a. 0.) 240.


	Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica iuxta mentem S. Thomae Aquinatis recentiumque philosophorum [Fortsetzung]

