
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Zur Theorie des Bewusstseins im allgemeinen und der Willensfreiheit
im Besonderen

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Theorie des Bewußtseins im Aligemeinen etc. 221

gibt. Obgleich nun das Wort: Sein nach Art des Konkreten
bezeichnet, so achtet unser Verstand doch nicht, wenn er Gott
das Sein beilegt, auf diesen Modus der Bezeichnung, sondern

auf das, was damit bezeichnet wird.1 Wenn wir also vom Sein

der Kreatur, dem Vollkommensten2 in den Geschöpfen, auf das

Sein Gottes schliefsen, dessen Beschaffenheit erforschen wollen,
so dürfen wir nicht bei dem Sein des vorzüglichsten Geschöpfes
stehen bleiben. Das Sein Gottes ist ganz anderer Gattung
und Art. Ja, es ist über alle Gattungen und Arten. Der
Schlufs ist darum nur ein analoger und sagt mehr, was Gott

nicht ist, als was er ist.

O—<££>_o-

ZUR THEORIE DES BEWUSSTSEINS IM ALLGEMEINEN
UND DER WILLENSFREIHEIT IM BESONDEREN.1

Von Dr. M. GLOSSNER.

Unter den Thatsachen des Bewufstseins ist es die Freiheit in unseren
Handlungen, die vor allen anderen durch ihre wissenschaftliche Bedeutung
und ihr praktisches Interesse die Aufmerksamkeit des Forschers und den
Scharfsinn des Moralisten und Apologeten in Anspruch nimmt. So mächtig
nämlich auch das Bewufstsein freier Selbstbestimmung in unseren
überlegten Handlungen sich geltend macht, und obgleich Freiheit die Grundlage

des gesamten individuellen und socialen sittlichen Lebens bildet,
so gestaltet sich doch dieselbe Freiheit zum wissenschaftlichen Problem,
sobald sie zu gewissen Wahrheiten, sei es der physikalischen und
psychologischen, sei es der metaphysischen Ordnung in Beziehung gesetzt wird.
In der letzteren Beziehung ist es die Erkenntnis der Abhängigkeit, in
welcher alles Geschaffene im Sein wie in der Thätigkeit von Gott, der
ersten und allumfassenden Ursache, gedacht werden mufs. Mit dieser
Abhängigkeit scheint eine wirkliche freie Selbstbestimmung nicht zusammen
bestehen zu können. Freiheit — so scheint es — bedeutet soviel als
Unabhängigkeit; Selbstbestimmung schliefst — so wird von vielen
behauptet — das Bestimmtwerden durch irgend eine andere auch die
höchste Ursache aus. Wie bekannt, gehen die theologischen Schulen in

1 de potent, q. 7. a. 2. ad 7". 2 ], c. ad 9um.
1 Fr. Gundisalv Feldner, O. P. Die Lehre des hl. Thomas von Aquin

über die Willensfreiheit der vernünftigen Wesen. Graz 1890. — Henri Bergson,
Essai sur les données immédiates de la conscience, Paris 1889. — H. Bergson,
Quid Aristoteles de loco senserit. Paris 1889. — Dr. J. Wolff, das Bewufstsein und
sein Objekt. Berlin 1889.



222 Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

der Behandlung und Lösung dieses Problems verschiedene Wege. In der
engeren thomistischen Schule wird der göttliche Einflufs auf den freien
Akt der geschaffenen Intelligenzen als Vorausbewegung (praemotio, prae-
determinatio) des Willens zur Selbstbestimmung aufgefafst, ein zweifellos
genialer Gedanke, vorausgesetzt, dafs er sich ohne Widerspruch
durchführen läfst.

1. P. Feldner, der sich in seiner neuesten Schrift über die
Willensfreiheit der vernünftigen Wesen nach der Lehre des hl. Thomas
aufs neue als einen gründlichen Kenner der Schriften des englischen Lehrers
erweist, führt den eben angegebenen Grundgedanken des thomistischen
Systems in dem Sinne aus, dafs der geschaffene Wille als ein in gewissem
Sinne passives Vermögen, aus dem Zustand der Passivität und Poten-
zialität in den der Aktualität übergeführt werden müsse, um die Thätig-
keit, die von einem aktuellen Princip, vom Vermögen im Akte, ausgeht,
zu setzen. Zu diesem Zwecke untersucht der Verfasser zuerst die Natur
des Willens, 'sowie das Wesen und die Grundlage der Freiheit. In der
Definition des Willens bildet das Genus die Neigung zu einem (von der
Vernunft) vorgestellten Objekt; die-Differenz aber liegt darin, dafs der
Wille diese Neigung sich selbst gibt oder bestimmt. Auf diese
Selbstbestimmung legt der englische Lehrer das Hauptgewicht, besteht aber
andererseits ebenso entschieden auf der praemotio physica (S. 12). Der
Wille, obwohl ein wesentlich geistiges Vermögen, ist doch nicht an sich
Vernunft, sondern der Vernunft teilhaft, sofern er von ihr geleitet wird
und ihr gehorcht. Objekt des Willens ist eine Sache als Gut, sofern sie
als solches durch das Erkenntnisvermögen dem Willen vorgestellt wird.
Im Objekte hat das Wollen des Guten im Allgemeinen seinen Grund.
Das Objekt, das erkannte Gut bewegt den Willen nur objektiv, speci-
ficierend, nicht subjektiv, selbst Gott als dem Willen durch das
Erkenntnisvermögen vorgestelltes Gut bewegt denselben nur objektiv, nicht
subjektiv, da er hienieden nicht seinem Wesen nach erkannt wird (S. 12 ff.).
Durch das Wollen des Guten im Allgemeinen ist die Natur des Willens
bestimmt; der Wille will das Gute im Allgemeinen notwendig. Diese
Notwendigkeit betrifft jedoch nur das Objekt und es ist nach dem Wortlaut

des englischen Lehrers nicht an eine subjektive Notwendigkeit (quoad
exercitium actus) zu denken. Hinsichtlich des Aktes ist der Wille jederzeit

frei; in dieser Beziehung ist von einer Notwendigkeit überhaupt nicht
die Rede. Diese Lehre ist entscheidend für die ganze Frage und bietet
den Schlüssel zur Vereinbarung von physischer Vorausbewegung und
Freiheit (S. 30).

Die Lehre des hl. Thomas von der Naturnotwendigkeit des Willens
ist in den zwei Sätzen ausgesprochen: 1. die Notwendigkeit bezieht sich
auf kein in der Wirklichkeit vorhandenes Gut, selbst Gott wird hienieden
nicht mit Notwendigkeit gewollt; das notwendig gewollte Gut im
Allgemeinen ist daher nicht ohjectum quod, sondern ratio volendi. 2. Quoad
exercitium actus ist der Wille vollkommen frei selbst im Wollen der
Glückseligkeit. Der Verf. bestreitet daher die Ansicht, dafs Gott den
Willen subjektiv (per modum agentis) zum Guten im Allgemeinen bewege.
Wäre dies der Fall, so würde der Wille immer actu wollen und könnte
nur durch Gewalt von diesem aktuellen Wollen (der Glückseligkeit)
abgezogen werden; nach dem hl. Thomas aber will der Wille nicht immer
actu das höchste Gut.

Eine natürliche und notwendige ist die Neigung zum Objekte nur
formaliter, nicht materialiter, sofern jedes Gut, das begehrt wird, ratione
boni begehrt wird, kein Gut aber materiell als dieses Gut, denn hienieden



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 223

kann der Mensch seine Glückseligkeit in den verschiedensten Gütern
suchen. — Die natürliche Notwendigkeit verstöfst also nicht gegen die
Freiheit und die Behauptung ihrer Unvereinbarkeit darf nicht mit dem
Hinweis auf Jansenius als unzulässig hingestellt werden. (Diese Bemerkung

ist richtig; denn die natürliche Notwendigkeit bildet ja das
Fundament der Freiheit; dagegen darf die Freiheit nicht formell als
Freiheit vom Zwange bestimmt werden, weshalb es Tadel verdienen
würde, wenn man die Vereinbarkeit von Notwendigkeit und Freiheit
ohne jede Einschränkung behaupten und die physica praemotio,
damit verteidigen wollte, dafs sie dem Willen keinen Zwang auferlege.)
S. 24 ff. Freiheit bezeichnet nicht einen Habitus, auch nicht Potenz
und Habitus in eins zusammengefafst, sondern eine Potenz absolut
genommen, sie ist nichts anderes als das geistige Strebevermögen in
Beziehung zur Vernunft (S 55). Der Wille ist Sitz, Subjekt, die Vernunft
Wurzel, Ursache der Freiheit. „Im Wollen als Potenz, als geistigem
Vermögen der Seele liegt formell die Freiheit der vernünftigen Wesen."
S. 62. Um das innerste Wesen der Willensfreiheit zu erkennen, ist die
aktive und passive Potenz zu unterscheiden. Der Wille ist in doppelter
Hinsicht passiv, sofern er zuerst in Potenz ist und in den Akt übergehen
mufs, um thätig zu sein, und sofern seine Thätigkeit in ihm aufgenommen
und er durch sie vervollkommnet wird. Die Antwort auf die Frage,
welche Indifferenz dem Willen wesentlich sei, läfst sich in folgenden
Sätzen geben: 1. die objektive und zwar aktive Indifferenz ist für die
Freiheit der geistigen Wesen absolut notwendig; 2. zur Freiheit, an und
für sich genommen, gehört nicht, dafs der Wille, objektiv oder subjektiv
passiv oder privativ indifferent sei, die rein aktive und positive
Indifferenz reicht dafür vollkommen hin. S. 69. Die aktive Potenz verhält

sich der Thätigkeit als einem Accidens gegenüber passiv, weil sie
Subjekt ist, dem dieses Accidens inhäriert. „Aus dieser Lehre folgt
mit strengster Notwendigkeit, dafs in den Geschöpfen zum
Unterschiede von Gott die aktive Potenz und der Akt oder
die Thätigkeit sich real unterscheiden." — 3. Die eigentliche
und formelle Indifferenz, durch welche die Freiheit konstituiert wird, ist
die aktive; in den Geschöpfen ist jedoch diese aktive Indifferenz mit einer
Potenzialität oder passiven Potenz verbunden. In diesem passiven
Zustande kann die Freiheit des Willenä nicht ihren formellen Grund haben;
dieser liegt vielmehr in einer besondern Beschaffenheit der aktiven
Potenz, des Willens in actu, der seine Thätigkeit aus selbsteigener
Bestimmung ausübt oder unterläfst. (S. 75.) 4. Die aktive Indifferenz, die
per se konstitutives Princip der Freiheit ist, bezieht sich eigentlich nur
auf die Thätigkeit, den Akt (indifferentia exercitii), nicht auf den Gegenstand

(indiff. specifications) S. 77. 5. Die aktive Indifferenz in Bezug auf
die Thätigkeit schliefst per accidens die Indifferenz hinsichtlich der
Objekte ein und hängt ebenso per accidens davon ab. Die letztere ist die
erste, entfernte Grundlage, radix libertatis, nicht aber formell und
wesentlich die Freiheit. S. 81. Die praemotio physica erhebt den Willen
aus dem Zustand der Potenzialität in den der Aktualität, beeinträchtigt
also die Freiheit nicht, da diese formell dem Willen in actu zukommt,
der infolge der göttlichen Yorausbewegung zwar unfehlbar, aber selbst-
thätig die Thätigkeit setzt. S. 83. Objekt der Wahlfreiheit ist alles,
was durch das Wollen des Endziels und des Guten überhaupt nicht
bestimmt ist, also die Mittel zum Endziel, die Thätigkeit selbst (als ein
partikuläres Gut) endlich die Hinordnung zum Endziel, indem der Wille
nicht allein nach dem wahren, sondern auch nach dem Scheingute streben

Jahrbuch fiir Philosophie etc. VI. 13



224 Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

kann. Im Wesen der Freiheit aber ist so wenig die Möglichkeit, das
Böse zu wollen, als die Unabhängigkeit eingeschlossen. Denn was das
Letztere betrifft, so ist nicht alles, was Princip ist, erstes Princip,
vielmehr vollzieht sich die freie Selbstbestimmung des endlichen Willens
nur unter dem Einflufs der göttlichen Vorausbewegung, die im Sinne des
hl. Thomas keineswegs in einer notwendigen subjektiven Bestimmung des
Willens zum Guten im Allgemeinen zu suchen ist. S. 109 ff.

Haben wir bisher im ersten Kapitel an der kundigen Haud des
Verf. die Lehre des hl. Thomas über den Willen als Potenz kennen
gelernt, so führt uns das zweite Kapitel in die Bestimmungen über die
Thätigkeit des Willens ein. Die Untersuchung erstreckt sich über
den Willensakt und das Verhältnis der Thätigkeit zu ihrem Princip,
um durch die Erkenntnis, dafs nur der Wille im Akt Princip der
Thätigkeit sei, dem dritten Kapitel, das ex professo vom Einflufs Gottes auf
den kreatürlichen Willen handelt, die Grundlage zu unterbreiten. Der
Wille ist Thätigkeitsprincip als wirklicher Wille — voluntas in actu; um
aber dies zu sein, mufs er aus dem Zustande der Passivität und Poten-
zialität in den der Aktualität und Aktivität übergeführt werden. Diese
Überführung, in welcher sich der Wille passiv verhält, ist das Werk der
praemotio physica, die deshalb zwar nicht zeitlich, wohl aber ursachlich
der Thätigkeit des freien Willens vorangeht. Dagegen verhält sich der
Wille in actu nicht mehr rein passiv, sondern ist selbstthätig, wenn auch
in kausaler Abhängigkeit vom göttlichen Einflufs, der jedoch in diesem
Betracht zum concursus simultaneus wird, sofern er nicht mehr allein,
sondern mit dem Willen zusammen wirkt. In dieser Auffassung ist die
allgemein anerkannte Wahrheit wirklich zur Geltung gebracht, dafs alles
Sein und alle Vollkommenheit des Geschöpfes aus Gott stammt, während
nach der Theorie des blofs simultanen Konkurses vielmehr umgekehrt der
göttliche Einflufs selbst durch die geschöpfliche Thätigkeit eine formelle
und vervollkommnende Bestimmung erfahren würde. Aber auch die
geschöpfliche Freiheit bleibt aufrecht, denn an die göttliche Vorausbewegung
ist die Thätigkeit zwar unfehlbar, aber nicht notwendig geknüpft, da die
Potenz des Gegenteils vorhanden bleibt und so wenig aufgehoben wird,
als dies geschähe, wenn der Wille durch sich selbst aus dem Zustande
der passiven Indifferenz zur Aktualität sich erheben würde. Da das
Geschöpf nicht formell zwar und bestimmend, wohl aber stofflich in die
göttliche Aktion einzufliefsen und ihre naturgemäfse Wirkung zu vereiteln
vermag, so kann die Sünde in keiner Weise Gott zugerechnet werden,
und bietet überhaupt in dieser Hinsicht das thomistische System der
Theodieee keine gröfseren Schwierigkeiten, als die entgegenstehende der
rein simultanen Mitwirkung. (S. 145—271.)

Unumwunden mufs anerkannt werden, dafs dem scharfsinnigen und
schlagfertigen Verf. die Widerlegung der Ansicht, dafs die göttliche
Vorausbewegung im Sinne des englischen Lehrers sich auf das notwendige

und natürliche Wollen des Guten im Allgemeinen beschränke,
vollkommen gelungen ist. Man hat sich hierfür mit Unrecht auf 1. 2. qu.
9 art, 6 ad 3 berufen. In dieser Stelle liegt nicht, was man in ihr zu
finden glaubte, dafs Gott den Willen nur zum Wollen im Allgemeinen
bewege. Es ist hier von der verschiedenen Art und Weise die Rede,
wie Gott im Reiche der Natur und der Gnade wirkt. Deus movet
voluntatem hominis sicut universalis motor, ad universale objectum
voluntatis, quod est bonum, et sine hac universali motione homo non
potest aliquid velle; sed homo per rationem déterminât se ad volendum
hoc vel illud, quod est vere bonum vel apparens bonum. Sed tarnen



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 225

interdum specialiter Deus movet aliquos ad aliquid determinate volendum,
quod est bonum, sicut in his quos movet per gratiam, ut infra dicetur.
Das universale darf in diesem Texte, sofern es von Gott ausgesagt wird,
nicht in dem Sinne des universale in praedicando, sondern mufs in dem
des un. in causando genommen werden. Gott bewegt, will der englische
Lehrer sagen, in der natürlichen Ordnung innerhalb der Sphäre des
allgemeinen, natürlichen, des Vernunft-Gutes, an welchem jedes partikuläre
Gut participiert und zwar so, dafs der geschöpfliche Wille seiner Natur
entsprechend sich selbst bethätigt, frei unter den verschiedenen zu dem
Endziel wenigstens anscheinend nicht im notwendigen Zusammenhang
stehenden Gütern wählt. Dagegen in der übernatürlichen Ordnung bewegt
er zu einem speziellen, d. i. übernatürlichen Gute, wie es seiner speziellen
Liebe entspricht. Es ist sonach die Bestimmung zu den einzelnen Akten
in der natürlichen Ordnung nicht ausgeschlossen, sondern nur gesagt,
dafs Gott in dieser Ordnung den Willen gemäfs dem allgemeinen, d. i.
in aller natürlichen Willensthätigkeit gewollten Gute, dem bonum rationale

im Unterschiede vom übernatürlichen Gute bewegt. Es entspricht
daher sowohl der Lehre des hl. Thomas als auch der Wahrheit, wenn
der Verf. der göttlichen Kausalität einen bewegenden und bestimmenden
Einflui's auf die einzelnen Akte des Willens zuschreibt. Ein solcher
Einflufs kann die Freiheit nicht schädigen, da sie wesentlich nicht in
der passiven Indifferenz, über welche die praemotio physica den Willen
emporhebt, sondern in der aktiven Indifferenz besteht. Gleichwohl bleiben,
wie es bei einem Problem von solcher Tiefe und Weite natürlich erscheint,
sowohl bezüglich der Lehre des hl. Thomas als der Sache selbst
Schwierigkeiten bestehen, die eine weitere Prüfung und Untersuchung erheischen.
Dahin gehört die Frage, wie der Wille in actu und der thätige Wille
sich verhalten, ob denn der Wille in actu real von der Thätigkeit des
Willens sich unterscheide und nicht vielmehr der Wille eben in der
Thätigkeit Wille in actu sei. (Vgl. 2 dist. 39 qu. 1 art. 1.) Ferner, wenn
der Wille, sofern er durch die praemotio aktuiert wird, sich passiv
verhält, die bestimmte Thätigkeit aber unfehlbar aus dem Willen in actu
hervorgeht, wie ist diese gleichwohl ein Werk freier Selbstbestimmung?
Endlich lehrt der hl. Thomas, dafs der Wille vom Wollen des Endzwecks
zum Wollen des Mittels sich bewegt, so dafs es scheint, dafs der Wille
im Übergange von der Potenz in den Akt keineswegs nur passiv, sondern
aktiv sich verhält. — Wir halten nun allerdings dafür, dafs diese Fragen,
soweit es die Natur des Gegenstandes erlaubt, in Übereinstimmung mit
den vom Verf. dargelegten Lehren des hl. Thomas beantwortet werden
können, und erinnern zu diesem Zwecke nur an die zwischen Suarez und
der Thomistenschule ventilierte Kontroverse, ob es möglich sei, dafs ein
auf einem indifferenten Urteil beruhender Akt der inneren NötiguDg
unterliegen könne. Die Thomisten verneinen diese Frage mit Recht und
bezeichnen damit den Punkt, in welchem die Rechtfertigung der
praemotio phys. gesucht werden mufs. Diese nämlich läfst die eigentliche
Wurzel der Freiheit, die in dem zufälligen und als solchen erkannten
oder angenommenen Verhältnis der Mittel zum Zwecke liegt, unangetastet
und bezieht sich ausschliefslich auf die Hebung der der geschöpflichen
Freiheit anhaftenden Unvollkommenheit, d. i. der Potenzialität und Passivität,

ohne deren Überwindung eine Bethätigung der freien Wahl unmöglich
ist. — Die Schroffheit, die man in der Darstellung, die der Verf.

von der thomistischen Lehre gibt, finden wollte, ist nur scheinbar und
erklärt sich daraus, dafs jede Erörterung eine fortschreitende ist und
die in Betracht kommenden, die volle Ansicht der Sache nur in ihrer



226 Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

Verbindung enthaltenden Momente nicht zumal zu geben vermag. Wie
schon angedeutet, ist aufser dem physischen das moralische, ideale
Verhalten der Seele im Akt der freien Selbstbestimmung ins Auge zu fassen.
Wie Gott die Mittel zum Zwecke frei wählt, jedoch ohne realen Übergang

vom Nichtwolleu zum Wollen, so wählt auch der Wille frei, jedoch
indem er von der Untliätigkeit zur Thätigkeit übergeht: ein Übergang,
den er nur in Kraft göttlicher Vorausbewegung vollzieht. Um die
geschöpfliche Freiheit su verstehen, müssen wir auf die göttliche rekurrieren,
unbekümmert um den Einwand, dies heifse das Bekannte und
Näherliegende durch das Fernere und Unbekannte erklären wollen. Wie
Aristoteles [Pol. IV (VII) 1] in der Bestimmung der Glückseligkeit und
ihres Unterschiedes vom Glück sich auf das Zeugnis der Gottheit beruft,
so sind wir befugt, aus der Freiheit des absolut aktualen göttlichen
Willens, in welchem ein realer Übergang aus der Potenz in den Akt
nicht stattfindet, auf die Freiheit des geschöpflichen Willens uuter dem
Einfiufs der praemotio physica zu schliefsen, deren Ziel und Effekt dahin
gehen, den Willen zu freier Selbstbestimmung in Bezug auf alle partikulären

Güter zu erheben. Wir haben aber aufser der Ordnung der c.
efficiens die der c. finalis zu beachten. In beiden Ordnungen der Ursachen
ist Gott für den geschaffenen Willen die höchste und darin liegt die
Gewähr seiner Freiheit. Indem der Wille gerade unter dem Einfiufs
der physischen Vorausbewegung und durch sie befähigt, frei zwischen
den partikulären Gütern wählt, ist die Vorausbewegung wahrhaft, was
sie dem Sinne der Thomisten und des Meisters selbst gemäfs sein soll,
eine Vorausbewegung zur Selbstbewegung und Selbstbestimmung, und
der freie Akt eine selbstthätige Bewegung des Willens vom »Wollen des
Zweckes (des höchsten Gutes) zum Wollen der Mittel.

2. Die in P. Feldners Schrift nachgewiesene Notwendigkeit der
praemotio physica, um die geschöpfliche Freiheit über den Zustand der
Passivität und Potenzialität zu erheben, erfährt eine merkwürdige, wenn
auch keineswegs intendierte Rechtfertigung durch die Abhandlung Berg-
sons — Essai sur les données immédiates de la conscience
Paris 1889 —, deren Hauptinhalt und eigentlicher Zweck die Verteidigung
der Willensfreiheit gegen den physischen Determinismus der Materialisten
und den psychologischen der Associationstheorie bildet. Als Grundgedanke
dieser Schrift nämlich läfst sich angeben, dafs der Mensch nur insofern
frei sei, als er unabhängig von Raum und Zeit, oder wie wir sagen
können, von Passivität und Potenzialität sich bethätigt. Bergson ist mit
den Gegnern der Deterministen nicht einverstanden, sondern wandelt seine
eigenen Wege, die an Kaut und die Verteidiger der sog. intelligiblen
Freiheit erinnern. Freiheit ist nach B. nicht das Vermögen, zwischen
gleich möglichen Thätigkeiten zu wählen, sondern zu handeln, wie es der
innersten Natur und Tendenz des Ich, der individuellen Persönlichkeit
entspricht. „Wir sind frei, wenn unsere Akte aus unserer ungeteilten
Persönlichkeit hervorgehen, wenn sie diese zum A usdruck bringen, wenn
sie zu ihr im Verhältnis jener undefinierbaren Ähnlichkeit stehen, die
man zuweilen zwischen dem Künstler und seinem Werke gewahrt.
Hiergegen wird man ohne Grund anführen, dafs wir in diesem Falle nur dem
allmächtigen Einfiufs unseres Charakters nachgeben. Denn unser
Charakter sind wiederum wir selbst; es wäre aber kindisch, schliefsen zu
wollen, das eine übe auf das andere einen Druck aus, weil es uns gefiel,
die Person in zwei Teile zu zerspalten, in das Ich, das fühlt oder denkt,
und das Ich, das handelt Mit einem Worte, kommt man überein,
jeden »Akt frei zu nennen, der aus dem Ich und dem Ich allein hervor-



Zur Theorie des Bewufstseins im Aligemeinen etc. 227

geht, so ist der Akt, der das Gepräge unserer Persönlichkeit trägt, wahrhaft

frei; denn unser Ich allein wird den Anspruch der Vaterschaft
daran erheben." (p. 131.)

Um diese Auffassung aufrecht zu erhalten, vollzieht B. mit Kant
den Kaiserschnitt an den Daten des Bewufstseins und unterscheidet einen
doppelten Anblick (aspect) des Ich: ein fundamentales Ich, das den
Bedingungen der empirischen, zeitlichen Dauer entrückt ist, in
welchem sich alle Gefühle, Gedanken u. s. w. dynamisch durchdringen,
und ein schattenhaftes in die nach Analogie des äufseren Raumes als
homogenes Medium gedachte Zeit projiciertes Ich. (S. 96.) „Dieses
fundamentale Ich, wie es ein unverändertes Bewufstsein wahrnehmen würde,
wieder zu finden, bedarf es einer kräftigen Anstrengung der Analyse, um
mit ihrer Hilfe die inneren und lebendigen psychologischen Thatsachen
losgetrennt von ihrem in einem homogenen Raum zuerst gebrochenen
dann festgewordenen Bilde hinzustellen. Mit andern Worten: unsere
Wahrnehmungen, Empfindungen, Gedanken, Willensregungen bieten sich
unter einem doppelten Anblick dar: der eine klar, bestimmt, aber
unpersönlich, der andere verworren, unendlich beweglich und unaussprechlich,
weil sich die Sprache seiner nicht bemächtigen und ihn ihrer zeitlichen
Form nicht anpassen kann, ohne seine Beweglichkeit zum Stillstand und
ihn ins Bereich des Allgemeinen zu bringen" (seiner individuellen
Schattierung zu entkleiden) S. 97.

Den Weg zu diesem Ziele sucht sich der Verf. durch die
Unterscheidung zweier Formen der Vielfachheit (Multiplicität) und zweier
Formen der Dauer zu bahnen, unter deren Einflufs jede Thatsache des
Bewufstseins verschiedene Gestalt und Ansehen annehme, „je nachdem
man sie im Schofse einer bestimmten oder verworrenen Multiplicität, in
der qualitativen Zeit, in der sie entsteht, oder in der quantitativen Zeit,
in die sie projiciert wird, betrachtet." (A. a. 0.)

Dem dritten Kapitel, das das eigentliche Thema der Schrift
behandelt, werden zu diesem Zwecke zwei vorbereitende Kapitel
vorangestellt. Das erste (S. 1—55) behandelt die Intensität der psychologischen

Zustände, das zweite (§ 57—105) ihre Multiplicität und den
Begriff der Dauer. Das erste Kapitel enthält äufserst scharfsinnige
Untersuchungen über das Intensive und Extensive, über die tiefer liegenden
Gefühle, über Muskelanstrengung, über „affektive und repräsentative
Empfindungen" — des Tones, Druckes und Gewichtes, des Lichtes, endlich
über Psychophysik. Um auf einige Einzelheiten einzugehen, so bemüht
sich der Verf. zunächst den Begriff der intensiven Gröfse zu eliminieren
und ihn teils auf qualitativ-psychische, teils auf quantitativ-räumliche
Bestimmungen zurückzuführen. Der Ausgang wird von der Frage
genommen, ob die herrschende Ansicht, dafs rein innere Zustände durch
Intensitätsgrade sich unterscheiden, die vielleicht (wie die Psychophysiker
in der That annehmen) sogar gemessen, numerisch bestimmt werden
können, richtig sei. Der Verf. ersieht hierin einen sehr dunklen Punkt
und ein viel schwierigeres Problem, als gewöhnlich angenommen wird,
(p. 1.) Man kann für den Begriff der „Intensität" zwei Erklärungen
suchen, die eine entspricht der gewöhnlichen Annahme, dafs z. B. eine
Sensation aus aktuellen Graden der Intensität sich zusammensetzt, also
der höhere Grad nicht erreicht würde, ohne dafs die niederen Grade
aktuell durchmessen wären. Diese Ansicht bewege sich in einem circulus
vitiosus; denn sie setze voraus, dafs der intensive Grad die minder
intensiven enthält, dafs sie sich also wie Zahlen und extensive Gröfsen
verhalten, die sich aufeinanderlegen lassen und so mefsbar sind. Es



228 Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

würde sich dann nur fragen, wie man die Zu- und Abnahme erkennen
könne, d. h. man stünde wieder vor der ursprünglichen Frage, ob die
Intensität eine Gröfse sei. Die zweite Erklärung, wornach die Intensität
zwar eine Gröfsp, jedoch von eigener Art ist und von der extensiven
Gröfse sich dadurch unterscheidet, dafs sie nicht gemessen werden kann,
umgehe die Schwierigkeit, statt sie zu lösen; denn wo ein Mehr und
Minder vorhanden ist, da könne und müsse nach einem gemeinsamen
Mafse gesucht werden. Nun könne man sich die intensive Gröfse unter
dem Bilde einer virtuellen Ausdehnung, gleichsam eines komprimierten
Raumes vorstellen. Auf diesem Wege gelange man zunächst zu dem
Versuche, die Intensität nach der Zahl und Gröfse der objektiven
Ursachen zu bestimmen. Wie sollen aber auf demselben Wege die
Intensitäten rein innerer Zustände bestimmt werden, die ganz allein von uns
und nicht von einer äufseren Ursache ausgehen? Überdies reden wir in
der bestimmtesten Weise von gröfserer und geringerer Intensität, wenn
wir innere Zustände ohne jede Rücksicht auf die äufsere Ursache
unmittelbar vergleichen, z. B. den Schmerz, den uns das Ausreifsen eines
Zahnes und den uns das eines Haares verursacht. Zwar könnte die
Erklärung aus der Gröfse der äufseren Ursachen in dem Sinne der neueren
Theorie, dafs alle sensiblen Qualitäten auf elementaren Bewegungen
beruhen, fortgebildet und angenommen werden, dafs wir bei Schätzung der
Intensitäten von einem unbestimmten Vorgefühl jener „mechanischen"
Arbeit geleitet werden. Hiergegen aber sei zu erinnern, dafs uns in der
Sensation nicht die etwa zu Grunde liegenden molekülaren Bewegungen
gegeben sind, und dafs wir vielmehr von der Intensität der Sensation auf
die Gröfse der Arbeit schliefsen, so dafs die Frage wiederkehrt, warum
wir von einer höheren Intensität sagen, sie sei gröfser als die andere.
(S. 1-5.)

Der Verf. sucht nun im weiteren sowohl an den sog. tieferen
Gefühlen als auch an der äufseren Anstrengung und den dazwischen liegenden
Zuständen der Seele zu zeigen, dafs die Annahme verschiedener Intensitäten

qualitativ gleicher Zustände auf einer Täuschung beruhe, die
entweder aus der damit verbundenen gröfseren oder geringeren räumlichen
(organischen) Ausbreitung oder aus der Verwechslung mit der Multiplicität
einfacher Zustände, die das Bewufstsein nicht klar unterscheidet, entsteht.
(S. 5—23.) Wie verhält es sich aber mit den einfachen Empfindungen?
Auf diese dürfte die erstere Erklärungsart Anwendung finden. Wir
schätzen die Intensität eines Schmerzes nach dem Interesse, den ein
gröfserer oder kleinerer Teil des Organes daran nimmt. (S. 27.)
Repräsentative Empfindungen aber messen wir nach der Gröfse des physischen
Eindrucks. Wir associieren mit einer gewissen Qualität der Wirkung
eine gewisse Quantität der Ursache. Bei Druck und Gewicht ist es nicht
das Wachstum der Empfindung, sondern die Empfindung des Wachstums,
deren wir uns bewufst sind. Gewohnt, die Farben der Dinge für
unveränderlich zu halten, deuten wir die durch Veränderung der Lichtquellen
entstandenen qualitativen Unterschiede quantitativ, d. h. als Intensität.
Darnach hegreift man den Sinn der photometrischen Experimente. —
Die Psychophysik beruht auf dem unbeweisbaren Postulat, dafs die
Sensationen, welche kontinuierlich wachsenden objektiven Lichtpunkten
entsprechen, durch quantitative Differenzen unterschieden seien. Den Gegnern
der Psychophysik aber, die Intensitäten annehmen und ihre Mefsbarkeit
bestreiten, ist zu sagen, dafs Sensationen entweder reine Qualitäten ohne
Intensität sind, oder dafs, wenn es intensive Gröfsen gibt, dieselben
mefsbar sein müssen. (S. 24—55.) Diese Bemerkung weist indes selbst



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 229

auf den Irrturn hin, in dem der Verf. befangen ist. Die Intensität kann
gerade deshalb weil sie nicht extensive, sondern virtuelle Gröfse ist, nur
indirekt, sei es nach der Ursache oder nach der Wirkung, gemessen
werden.

Das zweite Kapitel handelt von der Multiplicität der psychischen
Zustände, auf die nach des Verfassers Ansicht der Begriif der Zahl
keine Anwendung findet, weil in jeder Zahl Ausdehnung impliciert
ist — toute idée claire du nombre implique une vision dans 1' espace
(p. 60). Aus diesem Grunde sei Undurchdringlichkeit nicht blofs eine
physische, erfahrungsmäfsige Eigenschaft der Körper, sondern eine logische
Notwendigkeit, die sich aus der Natur der Zweiheit und Zahl, deren
Begriff das Nebeneinander im Raum einschliefst, ergibt. Daher sei das
Element, das die Zeit zählbar (mefsbar) macht, aus dem Raum in sie
eingedrungen, und müsse die Zeit von der Dauer, die kein räumliches
Element enthält, unterschieden werden. — Die Bedeutung der Idealität
des Raumes sei übertrieben worden. Kaut verwerfe die Auffassung des
Raumes als blofse Abstraktion, lasse aber demselben soviel Realität als
der Sensation selbst. Übrigens sei die von Kant gegebene Lösung seitdem
nicht ernstlich bestritten worden. Auch die Lokalzeichentheorie müsse
umsomehr der Aktivität des Geistes, der das als qualitative Heterogeneität
Gegebene unter der Form der Homogeneität wahrnimmt, einräumen, je
mehr sie die Verschiedenheit der Eindrücke auf die Netzhaut durch zwei
Punkte einer homogenen Oberfläche betone. (S. 72.) Vom Räume, der
ursprünglichen Form eines homogenen Mediums dringe die Conception
eines solchen in die Vorstellung der Dauer und ergebe die Zeit. Aus
diesem Grunde seien nicht zwei Formen der Homogeneität anzunehmen,
noch weniger könne der Raum auf die Zeit zurückgeführt werden, wie
die schottische Schule versuchte, denn der Gedanke einer reversiblen
Reihe in der Zeit involviere bereits die Vorstellung des Raumes. Die
„vierte Dimension" derZeit entspringe aus dem gegenseitigen Verhältnis
der äufseren Bewegung, in welcher keine Dauer, und der inneren Succession,

die ohne wahres Auseinandersein ist. Dauer und Bewegung sind
Synthesen des Geistes und nicht Dinge (p. 90). — Eine doppelte Succession

ist zu unterscheiden, die rein psychische in den Bewufstseinszuständen
an sich, und die zeitliche für die Vorstellung des Subjekts in einem
homogenen Medium vorgehende. Dem unmittelbaren Bewuftssein stellt
sich die Dauer als ein Qualitatives, nicht als Quantität dar und bewahrt
diese Form, solange sie nicht einer symbolischen, von der Ausdehnung
genommenen Form weicht. Die psychologische Analyse entdeckt hinter
dem Ich mit genau unterschiedenen Zuständen ein Ich, in welchem die
Succession Verschmelzung und Organisation bedeutet.

An dieser Theorie von Zahl, Zeit, Bewegung und Raum haben wir
auszusetzen, dafs der Raum, statt auf Quantität und Ort zurückgeführt
zu werden, als Form aufgefafst wird, die nur durch subjektive Synthesis
in die Wirklichkeit hineinspielt. Das menschliche Handeln ist keineswegs,
wie der Verf. will, von räumlichen und zeitlichen Bedingungen an sich
vollkommen unabhängig. Wir wissen aber, dafs jene Auffassung der
Theorie des Verf. von der Freiheit die Grundlage schaffen soll. — Was
dagegen Zahl, Zeit und Bewegung betrifft, so geben wir zu, dafs in Zahl
und Zeit (der „irdischen" nämlich, oder der durch die Bewegung der
Himmelskörper gemessenen) ein quantitatives Element enthalten ist, das
aus der Bewegung stammt, sofern diese Ortsveränderung ist. Denn Zeit
ist Zahl der Bewegung nach dem Früher und Später, Zahl aber entsteht
durch Unterbrechung der Kontinuität, ist also diskrete Quantität, weshalb



230 Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

das Element der Zahl, die numerische Einheit von der transcendentalen
(ontologischen) zu unterscheiden ist.

Folgen wir indes dem weiteren Gedankengange des Verf., der mit
Hilfe seiner Bestimmungen von Succession und Zeit den Determinismus
überwinden zu können glaubt. Die Einwürfe gegen die Freiheit beruhen
auf einem falschen Begriff von der Multiplicität der Bewufstseinsthatsachen.
Betrachte man zuerst den physischen Determinismus, so verliere die rein
kinetische Erklärung der physischen Erscheinungen von Tag zu Tag an
Boden. Die jüngsten Experimente Hirns bezüglich der Gase legen uns
nahe, dafs die Wärme noch etwas anderes als Bewegung der Moleküle
ist. Die Undulationstheorie und die Hypothese vom Lichtäther scheinen
unvereinbar mit der Regelmäfsigkeit der Flanetenbewegung und den
Phänomenen der Teilung des Lichtes. Die Frage der Elasticität der
Atome errege selbst nach den glänzenden Hypothesen William Thomsons
uniibersteigliche Schwierigkeiten. Endlich sei nichts problematischer als
die Existenz des Atoms selbst. Nach den immer zahlreicheren
Eigenschaften, mit denen man es bereichern mufste, zu urteilen, möchte man
geneigt sein, im Atom nicht etwas Wirkliches, sondern den materialisierten
Niederschlag der mechanischen Erklärungen zu ersehen. Zwar scheine
das Gesetz der Erhaltung der Kraft, unabhängig von atomistischen
Vorstellungen, die Determination der Bewufstseinsphänomene nach sich zu
ziehen. Es frage sich aber, welche Ausdehnung diesem Gesetze zu geben
sei. In seiner gegenwärtigen Gestalt scheine es nicht einmal auf alle
pkysikalisch-chemischen Erscheinungen anwendbar. Ferner wenn die
Molekülarbewegung mit einem Nichts von Bewufstsein Sensation schaffen
könne, könnte dann nicht auch umgekehrt Bewufstsein Bewegung schaffen
aus einem Nichts von kinetischer oder potenzieller Energie?

Wenden wir uns dem psychischen Determinismus oder der Associa-
tionstheorie zu, so besteht ihr Unrecht darin, dafs sie zuerst das
qualitative Element des zu vollbringenden Aktes eliminiert und nur was
geometrisch und unpersönlich daran ist, beibehält. Frei ist nicht, was
unabhängig auf der Oberfläche der Seele treibt, wie z. B. die Thätig-
keiten im hypnotischen Zustand, sondern was sich mit dem fundamentalen
Ich identificiert. Daher sind die wahrhaft freien Akte selten. Frei ist,
was aus dem Ich allein stammt und mit ihm verschmilzt. Der Irrtum
des Deterministen und die Illusion des Verteidigers der Freiheit bestehen
gleichmäfsig darin, dafs sie von Überlegung und Wahl redend und einen
geometrischen Symbolismus unter einer Art von Wortkrystallisation
verhüllend, den Vorgang der Deliberation und des Entschlusses in ein dem
Raum homogenes Medium — die Zeit — verlegen, wodurch er den
Gesetzen mechanischer Kausalität verfällt. Der Wählende hat zwei Wege
vor sich; dafs er den einen mit Ausschlufs des anderen einschlägt, mufs
schon im Ausgangspunkte bestimmt sein, also besteht keine Freiheit :

dies ist die Argumentation des Deterministen. Dagegen wendet der
Verteidiger der Freiheit ein: dieselbe besteht trotzdem, weil mir das
Bewufstsein sagt, dafs ich ebenso gut einen andern und entgegengesetzten
Weg einschlagen konnte. Der Verf. glaubt den Streit zu schlichten,
indem er den ganzen Vorgang der nach Analogie des Raumes vorgestellten
Zeit entrückt. „Die zwei Fragen: wenn die zwei Partieen gleich möglich
waren, wie fand eine Wahl statt? wenn nur eine davon möglich war,
warum hielt man sich für frei? laufen immer auf diese hinaus: ist die
Zeit Raum?"

Wie werden wir uns zur Frage stellen? Allerdings kann von den
beiden Fällen der Alternative, dem Entweder-Oder immer nur der eine



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 231

realisiert werden, und es ist eine Absurdität, wenn ein Autor neuesten
Datums (v. Feldegg, das Gefühl als Fundament der Weltordnung) als
freies Handeln nur ein solches gelten läfst, das im selben Momente
gesetzt und aufgehoben wird. Die Freiheit kann daher auch nicht
sozusagen experimentell festgestellt werden. Sie darf aber auch weder einem
Mechanismus der Association von Vorstellungen überantwortet noch in
einem über Überlegung und Wahl erhabenen fundamentalen oder reinen
Ich gesucht werden, sondern ruht in einem höheren, geistigen Vermögen
der Seele, das sich zwar unter materiellen Bedingungen, aber auch
zugleich, wie wir sahen, unter dem erhebenden und befreienden Einflufs
Gottes, des ersten und absolut Freien, weil Aktualen und Immateriellen,
bethätigt. —

Der Determinist gibt indes, fährt der Verf. fort, seine Sache noch
nicht verloren. Entgegnet man ihm, die vollzogene Handlung erscheine
zwar als notwendig, weil sie unter den Bedingungen des Baumes sich
darstelle, betrachte man sie aber als eine zukünftige, so sei sie zufällig
und frei: so rekurriert er auf eine Intelligenz, die den zukünftigen
Erfolg als einen notwendig eintretenden voraussehen würde. Dieser Wendung

begegnet der Verf. mit der Bemerkung, dafs eine solche Intelligenz,
um die Entscheidung sicher vorauszuwissen, an die Stelle des handelnden
Willens selbst treten, die Zukunft also für sie in Gegenwart sich
verwandeln müfste, da aus dem Charakter des Handelnden nur eine
wahrscheinliche Erkenntnis geschöpft werden könnte, die Kenntnis aller ein-
fliefsenden Umstände aber einer Identificierung mit dem Handelnden
gleichkommen würde. „Um eine Empfindung adäquat zu schätzen, müfste man
alle ihre Phasen durchgemacht und dieselbe Dauer angenommen haben.
Wenn man also fragt, ob eine zukünftige Handlung vorausgesehen werden
könne, identificiert man, ohne es zu merken, die Zeit, die in den exakten
Wissenschaften in Frage kommt, und die sich auf eine Zahl reducieren
läfst, mit der reellen Dauer, die anscheinend Quantität, in Wahrheit
aber Qualität ist, und die man nicht um einen Augenblick verkürzen
kann, ohne die sie erfüllenden Thatsachen zu modificieren." (p. 150.)

Die Deterministen ziehen sich schliefslich auf das Kausalprincip
zurück. Daher ist dieses ihr Princip selbst anzugreifen. Mit der Freiheit

unvereinbar ist dieses Princip in der Fassung, die ihm durch die
kartesianische Physik und die Philosophie Spinozas gegeben worden ist,
und der die Tendenz innewohnt, die Successionsverhältnisse in solche der
Inhärenz zu verwandeln. Die Präformation der Wirkung in der Ursache
wird in dieser Auffassung unter einer mathematischen Form, als Identität,
vorgestellt. Näher unserem Geiste aber liegt eine andere Auffassung
jener Präformation, derzufolge sie nach einem vom unmittelbaren Be-
wufstsein genommenen Bilde als Übergang von der Vorstellung durch
eine Anstrengung (effort) zur Verwirklichung gedacht wird. Hier erscheint
die Wirkung in der Ursache nur als ein Mögliches, als eine verworrene
Vorstellung, auf welche die entsprechende Aktion vielleicht auch nicht
folgt. Beide Auffassungen sind mit der Freiheit vereinbar, die erstere
bedingungsweise, falls der wesentliche Unterschied des physischen
Geschehens und des psychischen Handelns im Auge behalten wird, die
letztere, da sie die Kontingenz in die Natur selbst einführt.

Wir glauben weder die eine kartesianisch-spinozistische noch
auch ganz die andere (leibnizsche) Auffassung billigen zu können. Der
Kausalzusammenhang beruht weder auf einem Princip mathematischer
Identität noch auf einer im Princip selbst liegenden Zufälligkeit. Sieht



232 Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

man von den Besonderheiten physischen und psychischen Wirkens ab,
so liegt im Kausalprincip nur dies, dafs jede Wirkung notwendig eine
Ursache hat, nicht aber dafs die Ursache ihre Wirkung notwendig
hervorbringt. Bs kann demnach notwendige und freie Ursachen geben. Das
Freie aber ist nicht identisch mit dem Kontingenten, wiewohl es zur
Kontingenz (des Objekts der freien Handlung) in notwendiger Korrelation

steht.
Unser schliefsiiches Urteil über die geistreichen Käsonuements Berg-

sons geht dahin, dafs sie unter dem Zeichen des schroffen Dualismus von
Physischem und Psychischem stehen, der die Philosophie Descartes'
charakterisiert und in anderer Form im System Kants wiederkehrt Denn
auch Kant überliefert wie Descartes die (phänomenale) Körperwelt ganz
und gar der Mathematik und dem mechanisch-aufgefafsten Kausalprincip,
wenigstens soweit es sich um die konstitutiven, nicht um regulative Prin-
cipien handelt. Während aber bei Kant durch die „Anscbauungsform"
der Zeit, die dem Raum analog gedacht und mit diesem dem mechanischen
Princip überantwortet wird, der Mechanismus in die psychische Welt
hineinspielt und dadurch die Freiheit genötigt wird, sich in die unerkennbare

Sphäre des Ansich zu flüchten, sucht Bergson die Region der Freiheit
als Sphäre der reinen Succession, in der die Qualitäten sich nicht bestimmen,
sondern durchdringen, worin also im Grunde das Gesetz der Kausalität
abrogiert ist, zu fassen. In dieser Auffassung ist aber ebenso wie bei
Kant der Begriff und die Thatsache eines freien Handelns innerhalb der
und auf die Körperwelt aufgehoben. Das Ich ist frei, zwar nicht als blofses
Noumenon, aber doch nur, sofern es von jeder Beziehung zur Körperwelt
losgelöst ist. Worin liegt der Fehler dieser Theorie? Eben in jenem
Dualismus. Auch in der physischen Welt herrscht nicht ausschliefslich
der Mechanismus und die mechanische in die mathematische Formel zu
fassende Kausalität. Die Natur ist ein Reich der Formen und individuellen

Wesen, denen der Mechanismus nur als Mittel der Verwirklichung
dient. Daher findet sich in der Natur nicht ausschliefslich Notwendigkeit,
sondern auch Kontingenz, und gestaltet sie sich auf diese Art zum
passenden Schauplatz für das Handeln vernünftiger und freier Wesen.

Noch weniger ist die „Natur", das „Physische" im Menschen selbst
ein absolutes Hindernis des freien Handelns; zwar nicht frei, ist es der
Vernunft und Freiheit teilhaft, sofern Vernunft uud Freiheit die
Herrschaft darüber führen. Die höchste Gewähr der Freiheit aber liegt, wie
wir sahen, in der Kraft und dem wirksamen Beistand, den sie aus Gott,
der Quelle der Freiheit und ihrem Endziel schöpft.

3. Das Problem des Raumes, das in den Untersuchungen der eben
vorgeführten Schrift eine tief eingreifende Rolle spielt, hat derselbe
Verfasser zum Gegenstand einer besondern, sehr verdienstvollen Abhandlung
gemacht unter dem Titel: Quid Aristoteles de loco senserit. Lut.
Par. 1889. Dem Standpunkt, den der Verf. in der Theorie des Bewufstseins
einnimmt, getreu, glaubt derselbe, dafs die Schwierigkeiten, auf welche
Aristoteles bei seiner Untersuchung des Raumbegriffs stiefs, allein durch
die Kantsche Unterscheidung der Form und der Materie, sofern sie mehr
der Erkenntnis selbst als den erkannten Dingen angehören, überwunden
werden können, und findet darin einen Entschuldigungsgruud für den
Stagiriten, dafs diese Unterscheidung neueren Datums sei und fast von
gestern datiere (S. 78). Jene Schwierigkeiten aber enthielten den Grund,
warum Aristoteles, den Raum umgehend, den Ort in den Vordergrund
stellte (S. 1). Er fafste nämlich den Raum als Ort, in welchem die



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 233

Dinge sind und sich bewegen, während die Neueren mit Kant die
Erkenntnis in Form und Inhalt scheiden und daher die Qualitäten (den
mannigfaltigen Inhalt der Empfindung und Wahrnehmung) für raumlos
halten und nicht nur die Dinge im Räume, sondern auch den Raum in
den Dingen sein lassen. Indem die Ausdehnung von den physischen
Qualitäten geschieden wurde, mufste nicht blofs ein Wohnort für die
Körper, sondern auch ein Ort für die Qualitäten, durch welche sie eine
Ausdehnung erlangten, gesucht werden, woraus hervorgeht, dafs es sich
für die Neueren nicht mehr um den Ort, sondern um den Räum handle.
Der Raum im modernen Sinne als eine Form, die sich mit der Materie,
d. h. den sensiblen Qualitäten verbindet, trägt daher, auch wenn alles in
einer endlichen Welt erfüllt ist, den Charakter des Leeren und Unendlichen,

sofern er nämlich nur als Form betrachtet wird. Eine Folge
dieses Raumbegriffs ist die Möglichkeit leerer Räume, die zwar keine
physische, wohl aber eine mathematische Existenz besitzen würden, nämlich

in einer vom Stoffe getrennten Form. Aristoteles aber wurde durch
sein metaphysisches Princip, dafs alles Sein nach Qualität und Quantität
bestimmt und auch thätig sei, gehindert, dies zuzugeben. Dazu kommt
ein völlig verschiedener physikalischer Standpunkt. Während die moderne
Auffassung die Bewegung rein mechanisch und mathematisch behandelt,
nahm Aristoteles qualitative Unterschiede in der Bewegung selbst und
ihrem Ziele, dem Orte an und erhielt so statt des Raumes nach Gröfse
und Qualität bestimmte Orte. Der aristotelische Ort existiert nicht vor
den Körpern (als Raum, den sie einnehmen), sondern entspringt vielmehr
aus der Ordnung und Disposition der Körper.

Die aristotelische Auffassung dps Ortes wurde durch die Leibnizsche
Monadologie in den Begriff des Raumes übergeleitet. Nach Leibniz
resultiert der Raum aus der Disposition der Elemente wie nach
Aristoteles aus der natürlichen Ordnung und Verwandtschaft der Körper
der Ort. Leibniz löste den kontinuierlichen Zusammenbang des Körpers,
in welchem die Teile nur der Potenz nach vorhanden und nur potenziell
im Orte sind, in ein Aggregat von Monaden auf, deren Menge in ein
verworrenes Bild der Ausdehnung zusammenfliefst, wie unsichtbare Wassertropfen

zu farbigen Wolken sich zusammenballen. „Wenn wir die
aristotelische Unterscheidung von Akt und Potenz, soweit sie sich auf den
Ort bezieht, hinweguehmen, so zeigt sich sogleich die Verwandtschaft des
Ortes mit der Ausdehnung, und wir haben nicht mehr mit Aristoteles,
sondern mit Leibniz zu thun." (S. 77.) Mit jener Unterscheidung (des
Aktuellen und Potenziellen) fällt auch die aristotelische Lösung der Frage
einer unendlichen Teilbarkeit der Körper; es scheint dann der Vernunft
gemäfser, dafs die Ausdehnung weniger aus den Teilen selbst als aus dem
Verhältnis derselben zu einander entsteht. (Ebd.) Wie also der Ort aus
der Disposition der Körper, so wird die Ausdehnung aus der Zusammensetzung

der Teile entstehen, und wir werden nicht weit von Leibniz entfernt
sein, der unausgedehnte Teile annahm, in dem kontinuierlichen und
unendlich teilbaren Bilde der Ausdehnung aber nur einen verworrenen
Schein erblickte, der aus der Vielheit unteilbarer und unkörperlicher
Elemente entspringt. In der Unterscheidung von Akt und Potenz liegt
der Knoten der aristotelischen Lehre, sofern sie den Ort von der
Ausdehnung trennt.

Aristoteles würde unserem Autor zufolge Tadel verdienen, wenn er
sich der Frage, die er durch seine Theorie vom Orte wegzuschaffen
suchte, (d. i. der Schwierigkeiten des absoluten Raumbegriffs) nicht be-
wufst gewesen wäre. Er ahnte aber die Schwierigkeiten voraus, die aus



234 Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

unserem freien und (von aller Materie und Qualität) losgelösten Räume
entspringen, und hielt sie für unüberwindlich. Er wollte den von Leucipp
und Demokrit vorzeitig emancipierten Raum in der Weise auf den Körper
redimieren, dafs an die Stelle des Raumes der Ort, an die Stelle des
unendlichen Schauplatzes der Bewegung das Eingeschlossensein begrenzter
Diuge in begrenzten Dingen trat. Durch diesen Kunstgriff begrub er,
wenn man so sagen soll, nicht blofs den Raum in den Körpern, sondern
auch die Frage selbst.

Dies ist im wesentlichen das Resultat der Schrift Bergsons. Wenn
wir seine geschichtliche Skizze weiter verfolgen, so mufste die Leibnizsche
Auffassung notwendig zu der Alternative führen, dafs der vermeintliche
Schein einer konlinuierlichen Körperwelt entweder in einem wirklichen
leeren und absoluten Räume, oder in einer subjektiven Anschauungsweise
begründet sei. Das Erstere ist die Lehre der neueren Atomisten, Gassendi
an der Spitze, das Letztere die Kants. Das Entwicklungsziel der Kantschen
Ansicht aber ist der Idealismus, d. h. die Leugnung der Existenz einer
Körperwelt in einem noch schrofferen Sinne, als wir sie bereits bei
Leibniz finden; denn tritt bei diesem die Ausdehnung immerhin noch als
Schein wirklicher Wesen, also in einem gewissen Sinne als etwas Objektives

auf, so werden in dem nachkantschen Idealismus jene Wesen und
der Schein der Ausdehnung zumal in das vorstellende Subjekt hineingezogen
und als immanentes Produkt einer unendlichen Erkenntnis- und Willens-
thätigkeit betrachtet. — Wenn der Verf. selbst das Resultat seiner
Forschungen über die aristotelische Lehre vom Ort und seinem Verhältnis
zum Räume für ein dem Stagiriten ungünstiges hält, so sind wir der
entgegengesetzten Ansicht; denn was wir als den Kern derselben betrachten
dürfen, dafs Aristoteles durch seine Definition des Ortes, ohne in die
spätere subjektive Auffassung zu verfallen, die Schwierigkeiten des absoluten

Raumbegriffs vermied, spricht zu Gunsten der aristotelischen Theorie,
in welcher mit Recht genau unterschieden wird, was die Neueren im
Begriff des „Raums" zusammenwerfen, Ausdehnung, Ort, Lage: eine
Verwirrung, die zur idealistischen Auffassung Kants und den Irrtümern
des ehemaligen rationalistischen und gegenwärtigen positivistischen
Phänomenalismus führte.

In der Darstellung der aristotelischen Lehre vom Orte legt der
Verf. zuerst die Gründe dar, durch welche Aristoteles die Existenz des
Ortes zu beweisen sucht (I). Hierauf folgt die Erörterung der Schwierigkeiten

des Orts- und Raumbegriffs (II), denen der Grundgedanke gemeinsam

ist, dafs der Ort etwas für sich Bestehendes sei, was Aristoteles
durchaus nicht zugibt. — Nachdem ferner gezeigt ist, dafs der Ort weder
der Körper selbst noch ein Bestandteil oder eine Eigenschaft desselben,
noch ein nach Entfernung des Körpers entstandenes Leeres sei (III),
gelangt die bekannte aristotelische Definition des Ortes als der unbeweglichen

Grenze des Enthaltenden oder Umgebenden (IV. V. VI) zur
Darstellung. Bezüglich der Bestimmung des „Umgebenden" gibt der Verf.
den aristotelischen Gedanken mit den Worten wieder: Mobiiis res in re
mobili si moveatur, haec autem contineatur in mobili tertia, mobiles
raobilium rerum terminos habemus, per quos si progrediendo transierimus,
terminum quem primum in itinere nostro reperiemus esse immobilem, eum
vere locum esse statuemus (p. 49). Las Streben nach dem natürlichen
Orte ist nicht als Anziehung zu erklären, sondern so zu verstehen, dafs
die Erde im Wasser als ihrem natürlichen Orte ruht, in einem andern
Elemente aber sich bewegt. Jedes Element setzt sich zu den übrigen
gleichsam von selbst in jenes Verhältnis, das seiner Stellung zum Ganzen



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 235

und dem Nutzen desselben entspricht. In vollem Sinne des Wortes ist
der allumfassende Himmel Ort. Jenseits des Himmels aber kann weder
ein Ort noch ein Körper sein; denn da durch die Elemente die Potenz
der Materie vollständig aktuiert ist, so würden die jenseits des Himmels
befindlichen Elemente ihrem natürlichen Orte in unserer Welt zustreben,
und es wäre demnach doch nur eine, nämlich diese bestimmte
gegenwärtige Welt. Interessant ist die Lösung der Schwierigkeit (Vil u. VIII),
dafs nach Aristoteles die Elemente und der Himmel, der universale Ort,
selbst in Bewegung sind. Der Himmel ist unbewegt als Ganzes, bewegt
nach seinen Teilen. Während nämlich in der geradlinigen Bewegung die
Teile durch das Ganze, ist in der Kreisbewegung das Ganze durch die
Teile bewegt. Die Elemente aber, obgleich beweglich und bewegt,
verhalten sich insofern ähnlich wie der Himmel, als sie gewissermafsen durch
Verwandtschaft ein Ganzes bildend, nach den Teilen — in einander
übergehend — sich bewegen. Ähnliches gilt vom Körper bezüglich des ersten
oder nächsten Ortes, indem seine Bewegung eine Kreisbewegung erzeugt,
die sich innerhalb einer unbewegten Grenze vollzieht, so dafs auch der
erste Ort nicht „durch das Entweichen des eingeschlossenen Dinges,
sondern durch die Gegenwart des innerhalb derselben Grenzen bewegten
Kreises zu den Ehren des Ortes gelangt". S. 71.

4. Als ein durch äufseren Umfang, eine breite Erfahrungsgrundlage
und scharfsinnige Erörterungen im .einzelnen bedeutendes Werk erscheint
die Schrift von Dr. J. Wolff: Über das Bewufstsein und sein
Objekt. Berlin 1889. Als das Problem, das den Gegenstand seiner
Untersuchung bilden soll, bezeichnet Wolff das formal psychische Element,
„was an jedem Vorgang des Erscheinens, des Psychischwerdens, an der
einfachen Perception wie an der Betrachtung des Weltganzen und der
Reaktion darauf, formal betrachtet, Urbestandteil ist." (S. 14.) Als
solches gilt aber das Bewufstsein, dessen „mysteriöser Begriff freilich
einem Aristoteles und dessen grofsem Nachfolger ira M. A. Thomas von
Aquin noch fehlte" (S. 24), und das sich durch ein Interessiertsein,
Befangensein, Füretwas-sein, Inanspruchgenommen-sein charakterisiert, jedoch
nur in den Einzelakten der Denk-, Gefühls- und Willensformen Dasein
hat. Bewufstsein ist Gattungsbegriff der psychischen Phänomene und steht
vollkommen ebenbürtig da, wenn nicht mit dem Begriff des Seins
überhaupt, so doch mit dem des aktual Existierenden. Mit diesem ist ihm
gemeinsam, dafs sich keine Differenz angeben läfst, die nicht selbst wieder
unter den Begriff des Bewufstseins fiele. Ist das Bewufstsein Gattungsbegriff

der psychischen Akte, so kann es nicht als eine sei es abtrennbare
oder untrennbare Qualität dieser Akte aufgefafst werden (S. 42 ff.). Mit
der Intensität ändert sich nicht notwendig die Farbe u. dgl. ; dagegen
mit dem Bewufstsein des Hungers der Hunger selbst. Zeugnis gibt auch
die Sprache als Ausdruck der Volksphilosophie; man sagt wohl, die Farbe
hat Intensität, nicht aber das Empfinden hat Bewufstsein, sondern die
Seele hat Bewufstsein. „Es ist also das innigere Verhältnis der Gattung
zu den Arten" (S. 46).

Wir müssen gestehen, dafs uns die Argumente des Verf. nicht zu
überzeugen vermochten. Dafs in allen psychischen (im engeren Sinne mit
Ausschlufs des Vegetativen) Akten eine ideale Beziehung auf ein Ohjekt
enthalten sei, erkannte man längst, unterschied aber mit Recht eine
zweifache derartige Beziehung, erstens des idealen Innewohnens (durch die
Form, das Bild), zweitens der idealen Bewegung zu dem Gegenstande,
nnd nahm dementsprechend zwei Arten von Seelenvermögen, apprehensive
und appetitive (affektive) an. Bewufstsein aber betrachtete man als eine



236 Zur Theorie des Bewufstseins im Aligemeinen etc.

Funktion der apprehensiven Vermögen, als ein Erfassen des Erfassens,
d. h. als eine Apprehension der psychischen Akte, mögen diese nun
apprehensive oder appetitive Akte sein. Der Verf. ist sich des Widerspruchs
gegen diese Auffassung bewufst und erhebt selbst den Einwand, dafs
in den Strebeakten kein Selbsterfassen stattfinde, glaubt sich aber leicht
damit abfinden zu können, indem er statt „Erfassen" ein anderes Wort:
„das Interessiertsein" setzt: „Verraten wir nur, dafs wir gegen eine
unpassende Vorstellung von Bewufstsein kämpfen; denn das ist ja immer
der Fehler, dafs man Bewufstsein für einen Erkenntnisakt hält
Bewufstsein des Fuhlens, Wollens ist nicht reflektierendes Wissen um das
Fühlen und Wollen, sondern Fühlen des Fühlens, Wollen des Wollens
in einem Akte, mit einer allgemeinen Ausdrucksweise „Interessiertsein
am Interessiertsein" (S. 94).

Gleichwohl vermag sich der Verf. dieser von ihm bekämpften
Auffassung (dafs Bewufstsein Erkennen des Erkennens, Fühlens, Begehrens
sei) so wenig zu entziehen, dafs er sie in seiner Widerlegung der
Annahme unbewufster psychischer Phänomene stillschweigend überall voraussetzt,

was ihm allerdings insofern nahe lag, als er den realen Unterschied

der Seelenvermögen in Abrede stellt und jeden psychischen Akt in
untrennbarer Weise als einen solchen des Erkennens, Fühlens und Wollens
zugleich auffafst. Nach des Verf. Ansicht ist jeder psychische Akt
zunächst Erkenntnisakt und als solcher unmittelbar sich selbst erfassend;
da er nun zumal auch Akt des Fühlens und Wollens ist, so erfafst er
sich selbstverständlich auch nach diesen beiden Seiten seines einheitlichen
Seins und von einem unbewufsten psychischen Akte kann deshalb weiter
keine Rede sein. — Ohne uns in eine Widerlegung dieser Lehren
einzulassen, weisen wir nur auf den Irrtum hin, der uns der Annahme einer
direkten, unmittelbaren Selbsterfassung zunächst des Erkenntnisaktes zu
Grunde zu liegen scheint. Wir glauben den Fundamentalirrtum der Be-
wufstseinstheorie des Verf. in der Ansicht suchen zu müssen, dafs schon in
der Sensation, der ersten und ursprünglichsten Erkenntnisthätigkeit nicht
ein äufseres Objekt, sondern eine Bewufstseinsthatsache erfafst oder
wahrgenommen wird. Zwar spricht der Verf. von einem äufseren Objekt, das
mit dem psychischen Akt gleich ursprünglich erfafst wird, meint aber
damit nicht ein reales, körperliches, sondern ein phänomenales Objekt,
d. h. den psychischen Akt selbst, sofern er ein Objekt repräsentiert, oder,
wie der Verf. sich ausdrückt, auf ein reales Objekt „hinweist". „Das
unmittelbare Bewufstsein zeigt, und zwar ursprünglich, nicht nur innere
Phänomene, oder besser gesagt, und ich setze diese Verbesserung
absichtlich zu dem schlechteren Ausdruck hinzu, nicht nur Phänomene als
innere, sondern gleichzeitig andere als äufsere; dafs beide Phänomene
der Seele sind, also in dem Sinne innere, bleibt dabei unangefochten."
S. 118. Die objektive Bestimmtheit des Aktes (scholastisch ausgedrückt:
die species) wird hier mit dem Objekte selbst verwechselt. Dadurch
allein wird es ermöglicht, dem Akte zwei Objekte zumal zuzuweisen: den
Akt selbst und das im Akt Erscheinende, den Spiegel gleichsam und das
Spiegelbild. Das äufsere Objekt des Verf. ist nicht der Körper selbst,
sondern sein intentionales Sein in der Seele, das allerdings nur in
unzertrennlicher Einheit mit dem Akte selbst erkannt werden kann, während
nach unserer Auffassung, in welcher der körperliche Gegenstand (die
sensible Qualität) selbst und als erstes erfafst wird, die Erkenntnis des
Aktes nur durch eine Art von Zurückbeugung, durch einen weiteren
reflexen Akt (genauer, soweit es sich um das sinnliche Bewufstsein handelt),



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 237

durch den gleichzeitigen Akt eines anderen (inneren) Seelenvermögens
zu Stande kömmt.

Mit der Annahme, dafs der ursprüngliche Erkenntnisgegenstand die
Objekts Vorstellung, nicht das von ihr verschiedene reale Objekt
selbst bilde, stellt sich der Verf. principiell auf den Boden der subjek-
tivistischen modernen Philosophie. Hiermit ist die Quelle verschiedener
für uns unannehmbarer Lehren bezeichnet, die wir im weiteren Fortgang
kennen lernen werden.

In seinem bis zu einer gewissen Grenze wohl berechtigten Kampfe
gegen das Unbewufste (4. Kap. S. 100 ff.) schiefst der Verf. weit über
das Ziel hinaus, indem er nicht allein schlechthin unbewufste psychische
Akte und Zustände leugnet, sondern auch das habituelle Bewufstsein
in Abrede stellt. Denn wenn wir auch unbedingt einräumen, dafs jeder
psychische Zustand actu bewufst werden könne, so läfst sich doch durch
nichts beweisen, dafs er schon als solcher notwendig actu bewufst sei;
vielmehr weist die Thatsache des Gedächtnisses auf das Gegenteil hin.
Vergebens bemüht sich der Verf., das Gedächtnis aus materiellen
Spuren im Gehirn zu erklären; denn abgesehen vom intellektuellen
Gedächtnis erscheint es als unmöglich, dafs sinnliche Vorstellungen durch
materielle Zustände des Gehirns aufbewahrt und wieder hervorgerufen
werden, es sei denn man räume dem Materialismus geradezu ein, dafs die
Vorstellung nichts weiter als materielle Gehinibewegung sei. Die Wendung,

durch welche der Verf. diesem Einwand zu entgehen sucht, enthält
die Dichtung eines unbekannten physischen Geschehens und legt aufser-
dem einen weiteren wunden Punkt in seiner Seelenlehre blofs, nämlich
das Verhältnis der Seele zum Leibe, worauf wir später zu reden kommen.
„Aber wir sprechen ja von materiellen Spuren nur in dem Sinne, dafs
das, was nun in den Centraiteilen bleibt, irgend eine uns unbekannte
Form physischen Geschehens ist, dafs also nicht nur das Subjekt, sondern
auch jene sogenannte Spur etwas Materielles ist, die psychischer Zustand
nur durch ein'anderes Subjekt, die Psyche wird" (S. 213).

Im einzelnen, enthalten die Widerlegungen des Unbewufsten manches
Beachtenswerte. Überzeugend ist der Nachweis, dafs bei Schätzungen
von Gröfsen und Entfernungen nicht unbewufste Schlüsse, sondern
Associationen im Spiele sind. Dagegen kann es nicht gebilligt werden, wenn
der Anschein erweckt wird, als ob bei aufmerksamem Sehen statt des am
Orte vermuteten wirklichen Objektes wenigstens teilweise ein Phantasiebild

geschaut würde. Interessant ist die Untersuchung, ob minimale Reize
unbewufst wahrgenommen werden. Mit Recht nimmt der Verf. an, dafs
eine Wahrnehmung solcher Reize überhaupt nicht stattfinde. Wir gehen
weiter und sagen, dafs es weder eine Wahrnehmung minimaler Reize
noch minimale Reize selbst gebe, vielmehr jeder sinnliche Eindruck wirkt
als ein Ganzes und wird als ein Ganzes wahrgenommen. — Dafs Druck
und Wärme den veranlassenden Ursachen nach nur quantitativ verschieden
seien, wird keineswegs in der vom Verf. behaupteten Allgemeinheit
angenommen (S. 144). Ferner ist durch keine Analogie glaubhaft zu
machen, dafs einfache Elemente wirkliche Ausdehnung hervorbringen.
In einer an den vom Verf. hochgeschätzten Lotze erinnernden Weise
wird zu erklären versucht, wie die Seele veranlafst werde, äufsere
Bewegungen durch ganz heterogene Formen, wie Farben und Töne
vorzustellen. „Das ist der richtige Vorgang, dafs das Subjekt a jenes b
veranlafst, in sich den ähnlichen Zustand selbst zu erzeugen, wie ihn a hat.
Der erzeugte Zustand wird ein der Art nach gleicher sein bei homogenen
Dingen, also wenn univoke Ursachen wirken." Die Seele aber als äquivoke



238 Die Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc.

Ursache werde veranlafst, in der Art ihrer Formen die materielle Species
zu reproducieren (S. 160). Wir fragen, was damit gesagt sein solle: in
der Art ihrer Formen? Die Formen der Seele sind Wahrnehmen,
Vorstellen, Fühlen, Begehren, nicht Farben und Töne. Diese bilden den
Inhalt des Wahrnehmens u. s. w. Es handelt sich aber nicht um die
Formen der Reproduktion, sondern um den Inhalt, um Farben und Töne.
Woher stammt dieser, wenn er weder mit den Formen des Subjekts noch
mit denen des Objekts (der materiellen Bewegung) etwas Gemeinsames
hat? Auf diese Frage bleibt der Verf. die Antwort schuldig.

Das folgende (5.) Kapitel ist dem Beweise der Existenz eines Be-
wufstseinssubjekts gewidmet. Mit überzeugenden Gründen werden
verschiedene Theorieen, die das Ich als blofsen Namen, als Empfindungsoder

Gedächtnisvorstellung, als Relation, als Produkt der sich verkettenden

Vorstellungen, als Qualität oder Modus des Aktes autfassen,
zurückgewiesen. Logisch betrachtet trage zwar das Ich seinen Grund in
sich selbst, dies genüge aber nicht, es werde eine metaphysische Ursache
erfordert, da sich eine reine Erscheinung des Denkens nicht vorstellen
lasse; das Ich müsse das Reale sein, wodurch so etwas wie Erkenntnis
entsteht. Auch von einer andern Seite, wenn man das Ich als Wechselwirkung

betrachte, folge dies ; denn eine solche erfordere ein sich selbst
Wirkendes Reales; der Versuch des „wohlverdienten und hochverehrten

Philosophen" (I.otze), der Schwierigkeit, sich selbst tragende
Verhältnisse zu denken, durch die Bemerkung zu entgehen, wir wiifsten
eben nicht anzugeben, wie die Welt gemacht würde, verlange Verzichtleistung

auf die Denkgesetze (S. 226).
Wir können selbstverständlich es dem Verf. nicht wehren, wenn er

auf weiten Umwegen auf das Ziel lossteuert, das nach unserer Ansicht
auf geradem Wege erreichbar ist. Hat man doch nicht unrichtig gesagt,
nicht immer sei die gerade Linie die kürzeste; noch weniger aber läfst
sich behaupten, dafs der gerade Weg immer zum Ziele führe, da er
durch Hindernisse versperrt sein kann. Für den Verf. ist ein solches
Hindernis, das ihn abhält, den geraden Weg zu gehen, thatsächlich
vorhanden. Es besteht darin, dafs er alles Bewufstsein, alles Erkennen für
phänomenal hält. In der sinnlichen Wahrnehmung wird daher seiner
Ansicht zufolge zwar ein äufseres, nicht aber ein reales Objekt
wahrgenommen, oder mit andern Worten : wir stellen ein inneres Phänomen
als ein äufseres vor. Dieses „innerlich" ätifsere Objekt weist auf ein
wirklich äufseres hin, das nur mit Wahrscheinlichkeit durch einen Schlufs
von der Wirkung auf die Ursache erkannt werden kann. Demgemäfs
kann der Verf. auch das Ichbewufstsein nur als ein phänomenales
auffassen und bedarf daher des weitläufigsten von ihm aufgewendeten
Apparates, um etwas zu beweisen, was nach der gewöhnlichen Ansicht eines
Beweises nicht bedarf. Führt nun aber der vom Verf. eingeschlagene
Weg wirklich zum Ziel? Ist der Beweis eines realen Bewufstseinssubjekts
von ihm erbracht? Wir fürchten, das möchte trotz des aufgebotenen
Scharfsinns nicht der Fall sein. Und zwar werden wir in unserem
Zweifel gerade durch die scheinbar sehr wertvollen Resultate der
Untersuchung bestärkt. Wir erfahren nicht allein, dafs ein reales, substan-
zielles Subjekt besteht, sondern dafs dieses Subjekt eins und einfach
sei. Diese Einfachheit des Bewufstseinssubjekts ist es, was uns
Bedenken einflöfst und die Frage nahelegt, ob in den versuchten Nachweis

nicht irgend eine Täuschung sich eingeschlichen habe. Man spricht
von Bewufstsein und Bewufstseinssubjekt. Wir verlangen aber, dafs man
zwischen sinnlichem und intellektuellem Bewufstsein, zwischen dem Be-



Die Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 239

wufstsein ohne Zusatz und dem Selbstbewufstsein unterscheide: Von
welchem redet der Verfasser? Im Bisherigen war überall nur vom
sinnlichen Bewufstsein die Rede. Läfst sich nun der Beweis erbringen, dafs
das Subjekt des sinnlichen Bewufstseins einfach sei? Wir halten das
Gegenteil für wahr. Kann das sinnlich bewufste Subjekt eine einfache
Substanz sein, wenn, wie der Verf. im weiteren annimmt, der Leib
mitempfindendes Princip ist? Aus der Verbindung von Leib und Seele, von
körperlichem Organ und Wahrnehmungsvermögen resultiert ein einheitliches,

keineswegs aber ein einfaches Princip der Erkenntnis und des
Bewufstseins. Man wird uns erinnern, dafs es nicht allein um irgend
ein Bewufstsein, sondern um das Ich, den Mittelpunkt aller psychischen
Phänomene sich handle. Gut! Damit aber weist man auf eine weitere
empfindliche Lücke der vorliegenden Bewufstseinstheorie hin, nämlich die
mangelnde Unterscheidung des sinnlichen Bewufstseins vom Selbstbewufstsein.

Vom leb, dem Träger des Selbstbewufstseins behaupten auch wir
nicht blofs Einheit, sondern auch Einfachheit; denn nur ein einfaches,
d. i. immaterielles, geistiges Wesen ist des Selbstbewufstseins fähig. Die
Gründe aber, die uns hierbei bestimmen, liegen nicht in der Art und
Weise, wie das Ich erscheint, in der Porm eines einfachen Mittelpunktes,
in welchem, wie im Centrum eines Kreises die Radien, die psychischen
Phänomene zusammen laufen und sich durchdringen, sondern sind anderswo

zu suchen. Gegen den Grundsatz zwar, das Ich sei an sich so, wie
es erscheint, ist nichts einzuwenden, wenn es in dem Sinne verstanden
wird, dafs die Art und Weise des Wirkens dem Sein entspreche, also
den Rückschlufs auf das Sein gestatte. Und eben auf Grund dieses
Princips schliefsen wir, dafs ein Wesen, dessen Thätigkeit auf sich selbst
reflektiert, einfach, d. i. immateriell sein müsse, ohne jedoch deshalb eine
Vielheit der Vermögen auszuschliefsen. — Den Schlüssen des Verf.s aber
von dem phänomenalen Ich auf das reale Ich dürfte eine Vorstellung
vom erstem zu Grunde liegen, die den von ihm mit Recht bekämpften
Anschauungen verwandt ist. Man stellt sich das Ich unter dem mathematischen
Bilde eines Punktes vor und trägt dann die Eigenschaft der Einfachheit
vom phänomenalen auf das reale Ich, den Träger des Bewufstseins über.
(Vgl. S. 235.) — Was vom Selbstbewufstsein gilt, darf jedoch nicht auf
das Bewufstsein überhaupt übertragen werden. Dem Tiere darf
Bewufstsein nicht abgesprochen werden. Werden wir ihm deshalb
Selbstbewufstsein zuschreiben? Als Träger des tierischen Bewufstseins, das
ein rein sinnliches ist, kann nicht ein einfaches, geistiges Wesen ange-
nommeu werden. Dasselbe gilt vom unmittelbaren Träger des sinnlichen
Bewufstseins im Menschen, dem sensitiven Seelenvermögen, das in allen
seinen Verzweigungen nicht als ein rein geistiges, immaterielles, sondern
als organisches Vermögen zu denken ist.

Der Grundsatz, das reale Ich sei so, wie es erscheint, ist noch
einem andern Mifsverständnis ausgesetzt. Er kann nämlich in dem Sinne
verstanden werden, dafs das Bewufstsein unmittelbar die Beschaffenheit
seines Trägers offenbart, dafs wir also durch das Selbstbewufstsein nicht
allein unserer Existenz, sondern auch der einfachen, geistigen Natur der
Seele uns bewufst seien. Eine solche Annahme ist unbegründet. Im
Selbstbewufstsein erfassen wir uns als daseiend, sofern sich eben das
Dasein in der von aufsen angeregten Thätigkeit bekundet; denn die Seele
ist in dieser Thätigkeit sich selbst unmittelbar präsent als deren Princip :

ihre eigene Beschaffenheit aber erkennt sie nur durch eine auf die
Thätigkeit gerichtete Reflexion, durch Schlufsfolgerungen des Verstandes
gemäfs dem Grundsatze, dafs das Wesen nach der Thätigkeit zu beurteilen

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 16



240

sei. Wenn also der Verf. die Existenz des Bewufstseinsträgers durch
Schlufsfolgerung, die Beschaffenheit desselben aber unmittelbar durch das
Zeugnis des Bewufstseins erkannt werden läfst, so dürfte das umgekehrte
Verhältnis der Ausdruck der Wahrheit sein, nämlich, dafs das Dasein
des (realen) Subjekts aus dem Bewufstsein unmittelbar, die Beschaffenheit

desselben nur durch Schlufsfolgerung erkannt werde.
Wenn die Substanz der Seele, wie der Verf. annimmt, das schlechthin

Unbewufste ist, so läfst sich nicht absehen, warum die von ihm
angewendete Methode, um ihr Dasein zu erkennen, in diesem Falle zu
einem sichereren Resultate führen soll, als in jenem der Erkenntnis des
den äufseren Phänomenen zu Grunde liegenden Realen; vom letzteren
nämlich sollen wir keine sichere, sondern nur eine wahrscheinliche
Erkenntnis gewinnen können. (S. Schlufs des 12. Kap.) Die vorgebrachten
Argumente sind denn auch keineswegs geeignet, auf allgemeine
Anerkennung rechnen zu dürfen. Gegen das Argument aus der Kontinuität
des Bewufstseins, die nur durch die Substanz des Ich hergestellt werde
(was sachlich allerdings richtig ist) könnte die Einwendung erhoben
werden, dafs es Bewufstseinsformen geben könne, die wie vom Raum so
auch von der Zeit unabhängig seien. Der schon oben genannte Schriftsteller

(v. Feldegg) behauptet dies vom Gefühle. Alsdann wäre eine
Bewufstseinskontinuität ohne ein reales, substanzielles Ich möglich. Wie
will der Verf. von seinem Standpunkt, dem zufolge jeder psychische
Zustand als solcher bewufst ist, abgesehen von seinem Erkanntwerden,
diesen Einwand widerlegen?

Wir sahen, dafs nach des Verf.'s Ansicht ein Ausgedehntes nicht
Träger des Bewufstseins sein könne. Derselbe wirft sich nun vom
scholastischen Standpunkt ein; die Theorie, dafs jedes Ding eins sei durch
seine Form, könne in dem Ausgedehnten eine wirkliche substanzielle
Einheit finden und es zum Träger des Bewufstseins machen, und
antwortet hierauf: „man gebe acht dabei; für diese Theorie ist eben jene
einfache Form Subjekt, nicht die Elemente, welche sie verknüpft. Wir
können diese Erklärung und Entschuldigung nicht gelten lassen. Die
„einfache Form" ist nach scholastischer Auffassung Träger des Selbst-
bewufstseins, dagegen ist das „Zusammengesetzte", wie bereits bemerkt
wurde, Träger des sinnlichen Bewufstseins. Die Möglichkeit eines
einheitlichen und doch nicht einfachen Subjekts kann für das sinnliche
Bewufstsein nicht bestritten werden. Denn dieses ist der Gattung nach
vom sinnlichen Wahrnehmen nicht verschieden. Für das letztere aber
mufs geradezu ein zusammengesetztes, wenn auch durch die Form zur
substanziellen Einheit gestaltetes Subjekt als notwendig gefordert werden;
denn nur in einem solchen können zusammengesetzte Eindrücke
aufgenommen und zu einem einheitlichen Ganzen verknüpft werden. Der
wahre Grund, warum der Verf. nicht nur ein einheitliches, sondern ein
einfaches Bewufstseiussubjekt annimmt, liegt darin, dafs er das Bewufstsein

überhaupt als Selbsterfassung denkt, die freilich nur in einem
einfachen Träger stattfinden könnte, da sie ohne Reflexion, deren ein
zusammengesetztes Wesen unfähig ist, nicht zu Stande kommen könnte.

Die beiden folgenden (6. u. 7.) Kapitel behandeln das Objekt des
Bewufstseins. Vom inneren wird das äufsere (als äufseres angeschaute)
Objekt unterschieden und die Ursprünglichkeit des letzteren nachgewiesen.
Das rein innere Objekt besteht in den drei psychischen Auffassungsweisen

des Urteilens (einfachen Anerkennens), Fühlens und Wollens in
einem und demselben Akte, indem jene drei Weisen der Thätigkeit der
Seele oder der mentalen Inexistenz nur verschiedene Zustände und Modi



241

eines und desselben Phänomens seien (S. 322). Wie der Verf. zu dieser
Theorie gelangt, ist nach dem Bisherigen nicht schwer einzusehen. Das
sich in jedem Akt erfassende einfache Bewufstseinssubjekt kann gleichzeitig

eben nur einen Akt haben, da in ihm real verschiedene Vermögen
nicht vorhanden sind. Die Dreiheit der psychischen Funktionen aber hat
der Verf. einfach aus der herrschenden Ansicht aufgenommen. Die
Annahme eines sinnlichen Urteils endlich als einfacher Anerkennung erklärt
sieh daraus, dafs der Verf. zunächst nur eine subjektive Bewufstseins-
thatsache wahrgenommen werden läfst, die erst durch ein instinktives
Urteil — einfache Anerkennung zur objektiven Wahrnehmung wird.

Schreibt man, wie wir es thun, der Seele eine Mehrheit real
verschiedener Vermögen zu, so liegt keine Schwierigkeit darin, dafs sie
gleichzeitig mehrere Akte setze. Auf diese Art erklären wir die That-
sache, dafs wir gleichzeitig mit der Wahrnehmung uns derselben auch
bewufst sind, obgleich der Bewufstseinsakt vom Akte der Wahrnehmung
verschieden ist und nicht dem äufseren, sondern einem inneren Sinne
angehört. Der Verf. beruft sich für seinen psychischen Monismus auf
die Analogie der Bewegung mit den unabtrennbaren Zuständen der
Richtung und Intensität. Vorstellen und Begehren (Wollen) verhalten
sich aber vielmehr wie zwei verschiedene Arten der Bewegung, nicht wie
Bewegung und Modus der Bewegung. -— Die für die bekannte Dreiteilung
(die sich dem Verf. im Grunde zu einer Vierteilung von Vorstellung,
Urteil, Fühlen und Wollen gestaltet) versuchten Beweise sind nicht
überzeugend. Wenn z. B. das Gefühl als Wertschätzung bezeichnet wird, so
kann die Schätzung auf den Erkenntniswert (die Wahrheit) oder den
Besitzeswert (das Gute) bezogen werden; in dem einen Falle wird es

zum Urteil, in dem anderen zum Streben (dem Wollen) gehören. Ebenso
wenig entscheidet, was über die Mischung der Urteile, Gefühle und
Strebungen gesagt ist; im „Psychisch-Intentionalen" gibt es überhaupt
nicht Mischungen, sondern nur Verbindungen. Im Heimweh z. B. ist die
Freude der Erinnerung au die Heimat mit der Trauer über die
Entbehrung derselben verbunden, nicht aber zu einem Dritten, das weder
Freude noch Trauer wäre, gemischt.

Die „alte1' Lehre, das äufsere Objekt sei nicht Zustand der Seele,
sondern wirklicher Gegenstand, findet Verf. etwas unverständlich, sie
gebe in einem Satze das zu, was sie leugne (S. 334). Diese „alte" Lehre
unterscheidet eben zwischen dem Gegenstande, den, und dem Mittel
(der Species oder intentionalen Bestimmtheit des Subjekts), durch
welches wahrgenommen wird. „Das Letztere ist selbstverständlich im
Subjekt, nicht so das Erstere. Übrigens ist diese Lehre ewig alt und
ewig neu; denn sie bildet die allgemeine Überzeugung, der der Verf. selbst
huldigt, sobald er die Feder und den Philosophenmantel ablegt. Oder
behandelt er etwa die Speise z. B. als „äufseres" Objekt in seinem Sinne
und dem des modernen Idealismus als ein Phänomen von einer besondern
Art des Phänomenseins, als inneres jedoch äufserlich angeschautes
Phänomen? Den Widerspruch, in den man die Seele dadurch verwickelt,
dafs man sie ihren eigenen Zustand als ein Äufseres anschauen läfst,
sucht man durch den „Hinweis" auf ein Richtich zu lösen. Also doch
ein Nichtich! Warum darf dann nicht sofort jenes „äufsere" Objekt selbst
dieses Nichtich, genauer eine wirkliche Qualität desselben sein? Soll es
doch sogar ein Nichtphänomen repräsentieren! (S. 335.) Ich frage:
ist denn nicht eben dies die „alte, etwas unverständliche" Lehre, dafs
das Erkenntnisbild etwas anderes als es selbst ist, repräsentiert,
allerdings nicht ein „Nichtphänomen", aber auch nicht ein inneres

IC*



242 Zur Theorie des Bewußtseins im Allgemeinen etc.

subjektives Phänomen, sondern ein äufseres objektives Phänomen, nämlich
die objektive Erscheinung, Qualität eines Körpers? Nur andeuten
soll jenes Phänomen ein von ihm Verschiedenes! Das wäre also etwa
Herbarts Hinweisung des Scheines auf ein Sein. Glaubt man denn das
jenseitige Sein, das man nicht direkt erreichen zu können zugibt, auf
solchem Umwege erreichen zu können?

Der vom Verf. versuchte Erfahrungsbeweis für seine Annahme,
äufseres und inneres Objekt seien in einem Bewufstsein vereinigt, ist
mifsluugen, weil er auf einer Verwechslung der Gleichzeitigkeit mit der
realen Einheit beruht. Unter solchen Umständen fehlt natürlich dem
Verf. das Verständnis für die Lehre des hl. Thomas von der Priorität
der Erkenntnis des Objektes vor der des Aktes (S. 339).

Nichts beweist mehr die Falschheit des vom Verf. vertretenen
psychologischen Monismus, als die S. 355 erwähnten Thatsachen und
gegebenen Erklärungen, denn wenn Gefühle eine von der der Vorstellung,
der sie zugehöreu, so gänzlich verschiedene Intensität haben können, dafs
sie durch Association andere und zwar solche Vorstellungen hervorrufen,
die in einem anscheinend natürlicheren Verhältnis zu ihnen stehen, als
dies bezüglich ihres ursprünglichen objektiven Elements der Fall ist, so
kann doch unmöglich der Gefühlsakt mit dem Vorstellungsakt ein und
derselbe sein. Die Erklärung der einschlägigen Thatsachen durch
Association ist richtig, wenn aber ein derartiges Mifsverhältnis zwischen
Vorstellung und Gefühl statthaben kann, dafs durch Association das
Gleichgewicht zwischen dem intensiveren Gefühl und der schwächeren
Vorstellung hergestellt werden mufs, so folgt nicht allein, dafs Gefühl und
Vorstellung verschieden sind, sondern auch, dafs im Gefühl ein leibliches
Element eine Rolle spielt, dafs also Subjekt des Gefühles nicht die
einfache Substanz der Seele sein kann.

Sind wir bisher in der Ansicht festgehalten worden, dafs das
psychische Subjekt eine einfache Substanz sei, so scheint mit dem 8. Kapitel
„Von den Leibesempfindungen" ein Scenenwech^el vor sich zu gehen. Es
sind die Leibesempfindungen, in welchen die Bewufstseinsbestandteile,
Akt als inneres Phänomen, Objekt als äufseres in ein „merkwürdig enges"
Verhältnis treten (S. 376). In ihnen ist der Leib empfindendes Subjekt und
empfundenes Objekt, und nur auf Grund dieser Empfindungen ist ein Kontakt
mit äufseren Objekten, eine Wahrnehmung von Dingen, die von unserem
Leibe verschieden sind, einer räumlichen Erscheinungswelt aufserhalb der
Seele möglich. Diese Wendung ist insoweit mit Befriedigung aufzunehmen,
als durch sie die Theorie den wirklichen Thatsachen und der natürlichen
Überzeugung sich nähert, wornach der Sitz der Empfindung nicht aus-
schliefslich im Centrum, sondern auch in der Peripherie, nämlich dort,
wo sie lokalisiert wird, zu suchen ist. Der Verf. nimmt daher nicht eine
punktuelle Gegenwart der Seele im Leibe, sondern eine Art von Beseelung

des ganzen Nervensystems an, eine Auffassung, die der Wahrheit
näher kommt, obwohl sie uns nicht genügt, da wir die Seele nicht allein
als Grund des sensitiven, sondern auch des vegetativen Lebens betrachten.
Wir sagten: eine Art von Beseelung und deuteten damit bereits einen
Punkt an, der in der Theorie der Leibesempfindungen Bedenken erregt.
Denn der Verf. spricht zwar von einer substanziellen Einheit von Leib
und Seele, bringt es aber doch, wie es scheint, nur zu einer dynamischen
Verbindung, zu eiuer Kraftdurchdringung, einer Art von communicatio
idiomatum, infolge deren der Leib zum mitempfindenden Princip erhoben,
die Seele aber (der zur Ermöglichung eines solchen Verkehrs virtuelle
Ausdehnung zugeschrieben wird) zur Wahrnehmung körperlicher (objek-



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 243

tiver) Phänomene befähigt, also gleichsam das Objektive zu einem
Subjektiven und das Subjektive zu einem Objektiven gemacht wird. Wir
wissen nicht, ob wir den Gedanken des Verf.'s vollkommen wiedergegeben;
soviel aber steht fest, dafs die Aulfassung desselben von jener, welche
die Seele als substanzielle Form des Leibes bestimmt, wesentlich
verschieden ist.

Fassen wir die sog. Leibesempfindungen selbst ins Auge, so erhebt
sich die Frage, wie wir die Ansicht, dafs der Leib Mitsubjekt der
Empfindung sei mit der Lehre von der Einfachheit des selbstbewufsten
Subjekts vereinbaren sollen. Ist es aber die Seele allein, die infolge eines
virtuellen Kontaktes die Zustände des Leibes empfindet, so verhä't sich
der Leib wie jede andere fremde Substanz zur Seele und von besonderen
Leibesempfindungen, die zwischen inneren und äufseren Empfindungen
in der Mitte liegen, kann keine Rede sein. Der Begriff der
Leibesempfindung in der vom Verf. ihm gegebenen Auffassung scheint uns
unhaltbar und verfehlt und die in Anspruch genommenen Tliatsachen einer
anderweitigen Erklärung bedürftig. Wenn die Einteilung der Phänomene
in physische und psychische erschöpfend sein soll, so können die
sogenannten Leibesempfindungen nur solche der ersteren oder letzteren Art
zum Objekte haben. Sind sie von der erstem Art, z. B. Empfindung von
Druck, Wärme, Kälte, so empfindet ein Teil des Leibes sinnliche Qualitäten

eines andern Teiles, und die betreffenden empfindenden Teile
verhalten sich nicht anders zum empfindenden Princip als fremde Körper.
Bilden aber die Objekte der Empfindung psychische Akte (richtiger Akte
des sinnlichen Wahrnehmens, Begehrens), so haben wir vor uns Zustände
eines inneren Sinnes, des sensus communis der Alten, durch den wir
unserer Wahrnehmungen und sinnlichen Gefühle uns bewufst werden.
Dieser innere Sinn ist es, durch den wir der weseuhaften Verbindung
mit dem ganzen Leibe und allen seinen Organen uns bewufst sind und
ihn von jedem fremden Körper unterscheiden; denn die Organe, mit denen
wir sehen, hören, tasten, sind unsere Organe, sind im vollen Sinne des
Wortes Teile unseres Selbst. Auf diesen inneren Sinn, den sensus
communis, dessen Verzweigungen gleichsam die äufseren Sinne bilden, läfst
sich weitaus die Mehrzahl der „Leibesempfindungen" des Verf.s zurückführen.

Dieser innere Sinn ist jedoch nicht, wie der Verf. von seinem
Leibessinn annimmt, die Bedingung aller objektiven Wahrnehmung,
vielmehr ist seine eigene Bethätigung durch äufsere Wahrnehmung bedingt.

Weitere Annahmen des Verf.s, wie die apriorische Raumwahrnehmung,

d. h. die Wahrnehmung der eigenen Räumlichkeit des wahrnehmenden

Princips, um mittels derselben das äufsere Objekt als ein räumliches

wahrzunehmen, fallen damit von selbst. Dafs das sinnlich
wahrnehmende Princip ausgedehnt im Räume sein müsse, steht uns aufser
Zweifel; denn nur unter dieser Bedingung vermag es räumliche Eindrücke
aufzunehmen. Hieraus aber folgt keineswegs, dafs es zuerst seine eigene
Räumlichkeit erfassen müsse, um die fremde wahrnehmen zu können;
denn die Wahrnehmung geschiebt nicht dadurch, dafs Räumlichkeit real
im Wahrnehmenden ist, sondern dadurch, dafs sie intentional in ihm ist;
in der letzteren Weise aber manifestiert sich mittels des materiellen
Kontaktes den Sinnen zunächst das äufsere Objekt nicht aber ihre eigene
Beschaffenheit.

Das neunte Kapitel „über die Raumanschauung in unserem Leibe"
enthält den Versuch, eine ursprüngliche, allgemeine und unbestimmte
Raumanschauung in der Leibesperception nachzuweisen, aus der sich die



2U Zur Theorie des Bewußtseins im Allgemeinen etc.

Gleichheit der einzelnen Sinnesräume (für Auge, Tastsinn u. s. w.)
erkläre, und welche die Grundlage für die sensiblen Qualitäten bilde.

Dafs heterogene Sinnesqualitäten dieselbe Raumanschauung zur
Darstellung bringen, erklärt sich nach unserer Ansicht daraus, dafs der
Raum (Quantität, Ort, Zahl) als sensibile commune von den verschiedenen
Sinnen zugleich mit den eigentümlichen Sinnesobjekten wahrgenommen
wird, der objektive Raum aber überall und für jeden Sinn derselbe ist.

Im folgenden (10.) Kapitel sieht sich der Verf. genötigt, seine
Behauptung, dafs die Innerleibesempfindungen die Grundlage für die äufseren
Wahrnehmungen bilden, auf die mechanische Qualität einzuschränken und
zuzugestehen, dafs dies bezüglich der übrigen Qualitäten nicht der Fall
sei. Damit ist in die Gesamtanschauung des Verf.s eine breite Bresche
gelegt und zugleich zugestanden, dafs die Qualitäten der höheren Sinne
von seinem Standpunkt schlechterdings nicht erklärt werden können.
Denn da Farben und Töne u. s. w. einerseits mit den äufseren
Veranlassungen (den Bewegungen des realen Objekts) nichts gemeinsam haben
sollen, anderseits aber auch den inneren psychischen Phänomenen
(Vorstellen, Fühlen, Wollen) als ein Ursprüngliches und Heterogenes
gegenüberstehen, so ist man einfach aufser Stande, von ihnen irgend eine
Rechenschaft zu geben. Sie entspringen dem Nichts, ohne dafs eine
Schöpferkraft vorhanden wäre, die einen solchen Ursprung zu rechtfertigen

vermöchte.
Das elfte Kapitel beschäftigt sich mit dem begrifflichen Inhalt

des Bewufstseins. Derselbe gehört nach des Verf.s der Lockeschen
verwandten Ansicht der Reflexion, einer höheren Bewufstseinsform an, die
an die Stelle des Intellekts in der gewöhnlichen Auffassung oder an die
des Kantschen transcendentalen Ich tritt. Die vorzüglichsten und
ursprünglichsten Begriffe gelten als aus der inneren Erfahrung abgeleitet.
So soll das Kausalprincip bpreits im ursprünglichen Bewufstsein empfunden
und daraus mit Leichtigkeit durch Reflexion erhoben werden, denn der
primäre Akt sei nach allen seinen Teilen reflex bewufst; in erster Linie
aber sei es die subjektive Seite des Bewufstseins, die den Inhalt der
Reflexion bilde, den sie alsbald auf das äufsere Objekt übertrage (S. 580),
gleichwie im Sinnlichen die Erkenntnis der Aufsenwelt durch die
Innerleibesempfindung vermittelt ist. — Von der Leichtigkeit und Ursprünglichkeit

der Selbsterkenntnis spricht der Verf. in einer Weise, wie die
Pythagoräer von der Sphärenmusik; wegen der zur Gewohnheit gewordenen

Vertrautheit mit ihr vernachlässigen wir sie. — Die Reflexion
schafft keinen Inhalt; er liegt bereits aktuell vor im primären Bewufstsein.
Wie kommen wir aber dann zu allgemeinen und notwendigen Urteilen,
die keine Erfahrung als solche gewähren kann? Indem Kant die
Unmöglichkeit einsah, auf dem Wege Lockes aus der Reflexion oder inneren
Erfahrung solche Urteile zu erklären, setzte er an deren Stelle das
transcendentale Ich und die subjektiven Vernunftformen, da ihm die
wahre Natur der Abstraktion unbekannt blieb, obgleich er die Unfähigkeit
der Lockeschen erkannte. Auch die Abstraktion des Verf.s ist nicht die
der alten Schule, des Aristoteles und der klassischen Scholastik. Zwar
soll sie solche Teile ausscheiden, die der Sinnenerkenntnis für sich
unbekannt waren (S. 590); ihr Procefs geht aber nicht so vor sich, dafs
zuerst eine Funktion thätig wäre, die das Material, das Objekt schafft
und dann nachher eine käme, die die Erkenntnis vornähme, vielmehr
ist jeder Reflexions- (Abstraktions)-akt zugleich ein Urteilsakt (S. 591).
Durch diese spontane, natürliche Abstraktion werden die ursprünglichsten,
durch künstliche die übrigen Begriffe gewonnen. — Diese Unterscheidung



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 245

bestätigt das Urteil, das wir soeben über die Abstraktionstheorie des
Verf.s gefällt haben. Durch Vergleichung („künstliche" Abstraktion)
klären und verdeutlichen wir die Begriffe. Die Art aber, wie wir sie
gewinnen, aiso der Vorgang der Abstraktion ist für alle ein und derselbe
und zwar allerdings eine gewisse Neuschaffung aus sinnlichem Material
durch die Kraft und das Licht des wirkenden Verstandes.

Das letzte (zwölfte) Kapitel handelt von der Wahrhaftigkeit des
Bewufstseins bezüglich seines Objektes. Wie sie ihren Ursprung in
innerer Erfahrung haben, so schöpfen nach des Verfs. Ansicht die höchsten
Vernunftaxiome auch ihre Gewifsheit und Sicherheit aus innerer Erfahrung.
Die unzweifelhafte Gewifsheit der inneren Erfahrungsthatsachen reicht
jedoch nicht aus, um der Allgemeinheit und Notwendigkeit der Vernunftaxiome

die feste Grundlage zu bieten. Die vom Verf. gegebene Bestimmung

des Sinnes des Kausalprincips scheint uns zwar richtig; es ist aber
in diesem Sinne nicht durch innere Erfahrung, sondern durch das Licht
der Vernunft verbürgt. Die Evidenz, auf welche der Verf. zuletzt sich
beruft, ist in den Vernunftaxiomen nicht die des Bewufstseins, nicht die
Art, wie die Bewufstseinsphänomene der Seele sich darstellen (S. 617).

Der Verf. stellt folgende Skala der Gewifsheit auf; der mit sich
selbst identische Akt ist absolut sicher; das Subjekt ist durch die
notwendige Korrelation mit dem Akt gesichert, das äufsere, d. i.
erscheinende Objekt ist mit einer der Verbindung mit dem Akte
entsprechenden Sicherheit garantiert; dagegen nicht das äufsere Objekt im
Sinne eines realen, wirklich vorhandenen Gegenstandes; denn die Sinne
erfassen nur Phänomene, Objekte, die solche in ihnen und für sie sind,
die aber wirklich auf aufserhalb der Seele vorhandene Objekte
hinweisen. Von der Aufsenwelt haben wir kein Wissen, wir glauben an
sie. Dies das schliefsliche Resultat, nachdem wir dem Verf. durch das
Gestrüppe mühevoller und subtiler Untersuchungen mehr als sechshundert
Seiten hindurch gefolgt sind. Statt jeder weiteren Bemerkung schliefsen
wir mit der Frage, ob jene „alte" Ansicht, die der Verf. „etwas
unverständlich findet", dafs in der Sinnenerkenntnis das unmittelbar erkannte
Objekt nicht das Bild, die Intention, der ideale Repräsentant — oder
welchen Ausdrucks man immer sich bedienen mag —, sondern der reale
Gegenstand — der Körper nach seinen wahrnehmbaren Eigenschaften
— sei, nicht doch den Vorzug vor den modernen idealistischen Vorurteilen

verdiene? In jedem Falle steht sie in Harmonie mit der Stimme
der Natur und bewahrt uns vor einer der verhängnisvollsten theoretischen
Verirrungen, das Ich in eine Traumwelt einzuspinnen, die ihm, je weiter
es forscht, um mit Schelling zu reden, die Wirklichkeit in immer weitere
Ferne rückt.


	Zur Theorie des Bewusstseins im allgemeinen und der Willensfreiheit im Besonderen

