Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Zur Theorie des Bewusstseins im allgemeinen und der Willensfreiheit
im Besonderen

Autor: Glossner, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 221

gibt. Obgleich nun das Wort: Sein nach Art des Konkreten
bezeichnet, so achtet unser Verstand doch nicht, wenn er Gott
das Sein beilegt, auf diesen Modus der Bezeichnung, sondern
auf das, was damit bezeichnet wird.! Wenn wir also vom Sein
der Kreatur, dem Vollkommensten? in den Geschopfen, auf das
Sein Gottes schliefsen, dessen Beschaffenheit erforschen wollen,
so diirfen wir nicht bei dem Sein des vorziiglichsten Geschépfes
stehen bleiben. Das Sein Gottes ist ganz anderer Gattung
und Art. Ja, es ist iiber alle Gattungen und Arten. Der
Schlufs ist darum nur ein analoger und sagt mehr, was Gott
nicht ist, als was er ist.

DRSS - W -

ZUR THEORIE DES BEWUSSTSEINS IM ALLGEMEINEN
UND DER WILLENSFREIHEIT IM BESONDEREN.!

Von Dr. M. GLOSSNER.

——'0@0—-—-

Unter den Thatsachen des Bewufstseins ist es die Freiheit in unseren
Handlungen, die vor allen anderen durch ihre wissenschaftliche Bedeutung
und ihr praktisches Interesse die Aufmerksamkeit des Forschers und den
Scharfsinn des Moralisten und Apologeten in Anspruch nimmt. So méchtig
nimlich auch das Bewulstsein freier Selbstbestimmung in unseren iiher-
legten Handlungen sich geltend macht, und obgleich Freiheit die Grund-
lage des gesamten individuellen und socialen sittlichen Lebens bildet,
so gestaltet sich doch dieselbe Freiheit zum wissenschaftlichen Problem,
sobald sie zu gewissen Wahrheiten, sei es der physikalischen und psycho-
logischen, sei es der metaphysischen Ordnung in Beziehung gesetzt wird.
In der letzteren Beziehung ist es die Erkenntnis der Abhingigkeit, in
welcher alles Geschaffene im Sein wie in der Thitigkeit von Gott, der
ersten und allumfassenden Ursache, gedacht werden muls. Mit dieser
Abhingigkeit scheint eine wirkliche freie Selbstbestimmung nicht zusammen
bestehen zu konnen. Freiheit — so scheint es — bedeutet soviel als
Unabhingigkeit; Selbstbestimmung schliefst — so wird von vielen be-
hauptet — das Bestimmtwerden durch irgend eine andere auch die
hochste Ursache aus. Wie bekannt, gehen die theologischen Schulen in

1 de potent. q. 7. a. 2, ad 7um, 2] c.ad 9um,

1Fr, Gundisalv Feldner, O. P. Die Lehre des hl, Thomas von Aquin
iiber die Willensfreiheit der verniinftigen Wesen. Graz 1890. — Henri Bergson,
Esgai sur les données immédiates de la conscience, Paris 1889, — H. Bergson,
Quid Aristoteles de loco senserit, Paris 1889, — Dr. J. Wolff, das Bewufstsein und
sein Objekt. Berlin 1889.



222 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

der Behandlung und Losung dieses Problems verschiedene Wege., In der
engeren thomistischen Schule wird der gottliche Einflufs auf den freien
Akt der geschaffenen Intelligenzen als Vorausbewegung (praemotio, prae-
determinatio) des Willens zur Selbstbestimmung aufgefalst, ein zweifellos
genialer Gedanke, vorausgesetzt, dals er sich ohne Widerspruch durch-
filhren lafst.

1. P. Feldner, der sich in seiner neuesten Schrift iiber die
Willensfreiheit der verniinftigen Wesen nach der Lehre des hl. Thomas
aufs neue als einen griindlichen Kenner der Schriften des englischen Lehrers
erweist, filhrt den eben angegebenen Grundgedanken des thomistischen
Systems in dem Sinne aus, dafs der geschaffene Wille als ein in gewissem
Sinne passives Vermogen, aus dem Zustand der Passivitit und Poten-
zialitit in den der Aktualitdt ibergefithrt werden miisse, um die Théatig-
keit, die von einem aktuellen Princip, vom Vermogen im Akte, ausgeht,
zu setzen. Zu diesem Zwecke untersucht der Verfasser zuerst die Natur
des Willens, ‘sowie das Wesen und die Grundlage der Freiheit. In der
Definition des Willens bildet das Genus die Neigung zu einem (von der
Vernunft) vorgestellten Objekt; die-Differenz aber liegt darin, dafs der
Wille diese Neigung sich selbst gibt oder bestimmt. Auf diese Selbst-
bestimmung legt der englische Lehrer das Hauptgewicht, besteht aber
andererseits ebenso entschieden auf der praemotio physica (S. 12). Der
Wille, obwohl ein wesentlich geistiges Vermdégen, ist doch nicht an sich
Vernunft, sondern der Vernunft teilhaft, sofern er von ihr geleitet wird
und ihr gehorcht. Objekt des Willens ist eine Sache als Gut, sofern sie
als solches durch das Krkenntnisvermogen dem Willen vorgestellt wird.
Im Objekte hat das Wollen des Guten im Allgemeinen seinen Grund.
Das Objekt, das erkannte Gut bewegt den Willen nur objektiv, speci-
ficierend, nicht subjektiv, selbst Gott als dem Willen durch das Erkennt-
nisvermdgen vorgestelltes Gut bewegt denselben nur objektiv, nicht sub-
jektiv, da er hienieden nicht seinem Wesen nach erkannt wird (8. 12 ff).
Durch das Wollen des Guten im Allgemeinen ist die Natur des Willens
bestimmt; der Wille will das Gute im Allgemeinen notwendig. Diese
Notwendigkeit betrifft jedoch nur das Objekt und es ist nach dem Wort-
laut des englischen Lehrers nicht an eine subjektive Notwendigkeit (quoad
exercitium actus) zu denken. Hinsichtlich des Aktes ist der Wille jeder-
zeit frei; in dieser Beziehung ist von einer Notwendigkeit iiberhaupt nicht
die Rede. Diese Lehre ist entscheidend fiir die ganze Frage und bietet
den Schliissel zur Vereinbarung von physischer Vorausbewegung und
Freiheit (S. 80).

Die Lehre des hl. Thomas von der Naturnotwendigkeit des Willens
ist in den zwei Sidtzen ausgesprochen: 1. die Notwendigkeit bezieht sich
auf kein in der Wirklichkeit vorhandenes Gut, selbst Gott wird hienieden
nicht mit Notwendigkeit gewollt; das notwendig gewollte Gut im Allge-
meinen ist daher nicht objectum quod, sondern ratio volendi. 2. Quoad
exercitium actus ist der Wille vollkommen frei selbst im Wollen der
Gliickseligkeit. Der Verf. bestreitet daher die Ansicht, dals Gott den
Willen subjektiv (per modum agentis) zum Guten im Allgemeinen bewege,
Wire dies der Fall, so wiirde der Wille immer actu wollen und konnte
nur darch Gewalt von diesem aktuellen Wollen (der Glickseligkeit) ab-
gezogen werden; nach dem hl. Thomas aber will der Wille nicht immer
actu das hochste Gut.

Eine natiirliche und notwendige ist die Neigung zum Objekte nur
formaliter, nicht materialiter, sofern jedes Gut, das begehrt wird, ratione
boni begehrt wird, kein Gut aber materiell als dieses Gut, denn hienieden



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 223

kann der Mensch seine Gliickseligkeit in den verschiedensten Giitern
suchen. — Die natiirliche Notwendigkeit verstolst also nicht gegen die
Freiheit und die Behauptung ihrer Unvereinbarkeit darf nicht mit dem
Hinweis auf Jansenius als unzuldssig hingestellt werden. (Diese Bemer-
kung ist richtig; denn die natiirliche Notwendigkeit bildet ja das F un-
dament der Freiheit; dagegen darf die Freiheit nicht formell als
Freiheit vom Zwange bestimmt werden, weshalb es Tadel verdienen
wiirde, wenn man die Vereinbarkeit von Notwendigkeit und Freiheit
ohne jede Kinschrinkung behaupten und die physica praemotio,
damit verteidigen wollte, dals sie dem Willen keinen Z wang auferlege.)
S. 24 ff. Freiheit bezeichnet nicht einen Habitus, auch nicht Potenz
und Habitus in eins zusammengefalst, sondern eine Potenz absolut ge-
nommen, sie ist nichts anderes als das geistige Strebevermdgen in Be-
ziehung zur Vernunft (S 55). Der Wille ist Sitz, Subjekt, die Vernunft
Wurzel, Ursache der Freiheit. ,Im Wollen als Potenz, als geistigem
Vermogen der Seele liegt formeil die Freiheit der verniinftigen Wesen.“
S. 62. Um das innerste Wesen der Willensfreiheit zu erkennen, ist die
aktive und passive Potenz zu unterscheiden. Der Wille ist in doppelter
Hinsicht passiv, sofern er zuerst in Potenz ist und in den Akt @ibergehen
muls, um thitig zu sein, und sofern seine Thitigkeit in ihm aufgenommen
und er durch sie vervollkommnet wird. Die Antwort auf die Frage,
welche Indifferenz dem Willen wesentlich sei, lifst sich in folgenden
Satzen geben: 1. die objektive und zwar aktive Indifferenz ist fiir die
Freiheit der geistigen Wesen absolut notwendig; 2. zur Freiheit, an und
fiir sich genommen, gehort nicht, dafs der Wille, objektiv oder subjektiv
passiv oder privativ indifferent sei, die rein aktive und positive
Indifferenz reicht dafiir vollkommen hin. S. 69. Die aktive Potenz ver-
hilt sich der Thiatigkeit als einem Accidens gegeniiber passiv, weil sie
Subjekt ist, dem dieses Accidens inhiriert. ,Aus dieser Lehre folgt
mit strengster Notwendigkeit, dals in den Geschépfen zum
Unterschiede von Gott die aktive Potenz und der Akt oder
die Théatigkeit sich real unterscheiden.“ — 3, Die eigentliche
und formelle Indifferenz, durch welche die Freibeit konstituiert wird, ist
die aktive; in den Geschopfen ist jedoch diese aktive Indifferenz mit einer
Potenzialitit oder passiven Potenz verbunden. In diesem passiven Zu-
stande kann die Freiheit des Willens nicht ihren formellen Grund haben;
dieser liegt vielmehr in einer besondern Beschaffenheit der aktiven
Potenz, des Willens in actu, der seine Thitigkeit aus selbsteigener Be-
stimmung ausiibt oder unterlifst. (S. 75.) 4. Die aktive Indifferenz, die
per se konstitutives Princip der Freiheit ist, bezieht sich eigentlich nur
auf die Thatigkeit, den Akt (indifferentia exercitii), nicht auf den Gegen-
stand (indiff. specificationis) S. 77. 5. Die aktive Indifferenz in Bezug auf
die Thitigkeit schliefst per accidens die Indifferenz hinsichtlich der Ob-
jekte ein und hidngt ebenso per accidens davon ab. Die letztere ist die
erste, entfernte Grundlage, radix libertatis, nicht aber formell und we-
sentlich die Freibeit. S. 81. Die praemotio physica erhebt den Willen
aus dem Zustand der Potenzialitit in den der Aktualitit, beeintrachtigt
also die Freiheit nicht, da diese formell dem Willen in actu zukommt,
der infolge der gottlichen Vorausbewegung zwar unfehlbar, aber selbst-
thatig die Thatigkeit setzt, S. 83. Objekt der Wahlfreiheit ist alles,
was durch das Wollen des Endziels und des Guten iiberhaupt nicht be-
stimmt ist, also die Mittel zum Endziel, die Thitigkeit selbst (als ein
partikulires Gut) endlich die Hinordnung zum Endziel, indem der Wille
nicht allein nach dem wahren, sondern auch nach dem Scheingute streben
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI 15



224 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

kann. Im Wesen der Freiheit aber ist so wenig die Moglichkeit, das
Bose zu wollen, als die Unabhingigkeit eingeschlossen, Denn was das
Letztere betrifft, so ist nicht alles, was Princip ist, erstes Princip,
vielmehr vollzieht sich die freie Selbstbestimmung des endlichen Willens
nur unter dem Einfluls der gottlichen Vorausbewegung, die im Sinne des
hl. Thomas keineswegs in einer notwendigen subjektiven Bestimmung des
Willens zum Guten im Allgemeinen zu suchen ist. S. 109 ff.

Haben wir bisher im ersten Kapitel an der kundigen Hand des
Verf. die Lehre des hl. Thomas iiber den Willen als Potenz kennen
gelernt, so fithrt uns das zweite Kapitel in die Bestimmungen iiber die
Théatigkeit des Willens ein. Die Untersuchung erstreckt sich iiber
den Willensakt und das Verhaltnis der Thitigkeit zu ihrem Princip,
um durch die Erkenntnis, .dals nur der Wille im Akt Princip der Thi-
tigkeit sei, dem dritten Kapitel, das ex professo vom Kinfluls Gottes auf
den kreatiirlichen Willen handelt, die Grundlage zu unterbreiten. Der
Wille ist Thétigkeitsprincip als wirklicher Wille — voluntas in actu; um
aber dies zu sein, mufls er aus dem Zustande der Passivitit und Poten-
zialitit in den der Aktualitit und Aktivitit ubergefuhrt werden. Diese
Uberfuhrung, in welcher sich der Wille passiv verhilt, ist das Werk der
praemotio physica, die deshalb zwar nicht zeitlich, wohl aber ursachlich
der Thitigkeit des freien Willens vorangeht. Dagegen verhalt sich der
Wille in actu nicht mehr rein passiv, sondern ist selbstthiitig, wenn auch
in kausaler Abhingigkeit vom gottlichen Einflufs, der jedoch in diesem
Betracht zum concursus simultaneus wird, sofern er nicht mehr allein,
sondern mit dem Willen zusammen wirkt. In dieser Auffassung ist die
allgemein anerkannte Wahrheit wirklich zur Geltung gebracht, dafls alles
Sein und alle Vollkommenheit des Geschépfes aus Gott stammt, wihrend
nach der Theorie des blofs simultanen Konkurses vielmehr umgekehrt der
gittliche KEinfluls selbst durch die geschdpfliche Thatigkeit eine formelle
und vervollkommnende Bestimmung erfahren wiirde. Aber auch die ge-
schopfliche Freiheit bleibt aufrecht, denn an die géttliche Vorausbewegung
ist die Thiitigkeit zwar unfehlbar, aber nicht notwendig gekniipft, da die
Potenz des Gegenteils vorhanden bleibt und so wenig aufgehoben wird,
als dies geschihe, wenn der Wille durch sich selbst aus dem Zustande
der passiven Indifferenz zur Aktualitit sich erheben wiirde. Da das Ge-
schopf nicht formell zwar und bestimmend, wohl aber stofflich in die
gbttliche Aktion einzufliefsen und ihre naturgemiifse Wirkung zu vereiteln
vermag, so kann die Siinde in keiner Weise Gott zugerechnet werden,
und bietet iiberhaupt in dieser Hinsicht das thomistische System der
Theodicee keine grolseren Schwierigkeiten, als die entgegenstehende der
rein simultanen Mitwirkung., (S. 145—271.)

Unumwunden mufls anerkannt werden, dafs dem scharfsinnigen und
schlagfertigen Verf. die Widerlegung der Ansicht, dals die gottliche
Vorausbewegung im Sinne des englischen Lehrers sich auf das notwen-
dige und natiirliche Wollen des Guten im Allgemeinen beschrinke, voll-
kommen gelungen ist. Man hat sich hierfiir mit Unrecht auf 1. 2. qu.
9 art. 6 ad 3 berufen. In dieser Stelle liegt nicht, was man in ikr zu
finden glaubte, dafs Gott den Willen nur zum Wollen im Allgemeinen
bewege. Es ist hier von der verschiedenen Art und Weise die Rede,
wie Gott im Reiche der Natur und der Gnade wirkt. Deus movet
voluntatem hominis sicut universalis motor, ad uaniversale objectum vo-
luntatis, quod est bonum, et sine hac universali motione homo non
potest aliquid velle; sed homo per rationem determinat se ad volendum
hoe vel illud, quod est vere honum vel apparens bonum. Sed tamen



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 225

interdum specialiter Deus movet aliquos ad aliquid determinate volendum,
quod est bonum, sicut in his quos movet per gratiam, ut infra dicetur.
Das universale darf in diesem Texte, sofern es von Gott ausgesagt wird,
nicht in dem Sinne des universale in praedicando, sondern mufs in dem
des un. in causando genommen werden. Gott bewegt, will der englische
Lehrer sagen, in der natiirlichen Ordnung innerhalb der Sphére des all-
gemeinen, natiirlichen, des Vernunft-Gutes, an welchem jedes partikulire
Gut participiert und zwar so, dals der geschépfliche Wille seiner Natur
entsprechend sich selbst bethitigt, frei unter den verschiedenen zu dem
Endziel wenigstens anscheinend nicht im notwendigen Zusammenhang
stehenden Giitern wiihlit. Dagegen in der iibernatiirlichen Ordnung bewegt
er zu einem speziellen, d.i. Gbernatiirlichen Gute, wie es seiner speziellen
Liebe entspricht. Es ist sonach die Bestimmung zu den einzelnen Akten
in der natiirlichen Ordnung nicht ausgeschlossen, sondern nur gesagt,
dafs Gott in dieser Ordnung den Willen gemifs dem allgemeinen, d. i
in aller natiirlichen Willensthitigkeit gewollten Gute, dem bonum ratio-
nale im Unterschiede vom {ibernatiirlichen Gute bewegt. Es entspricht
daher sowohl der Lebre des hl. Thomas als auch der Wahrheit, wenn
der Verf. der gottlichen Kausalitit einen bewegenden und bestimmenden
Einflufs auf die einzelnen Akte des Willens zuschreibt. Ein solcher
Einflufs kann die Freiheit nicht schidigen, da sie wesentlich nicht in
der passiven Indifferenz, lber welche die praemotio physica den Willen
emporhebt, sondern in der aktiven Indifferenz besteht. Gleichwohl bleiben,
wie es bei einem Problem von solcher Tiefe und Weite natiirlich erscheint,
sowohl beziiglich der Lehre des hl. Thomas als der Sache selbst Schwie-
rigkeiten bestehen, die eine weitere Priifung und Untersuchung erheischen.
Dahin gehort die Frage, wie der Wille in actu und der thitige Wille
sich verhalten, ob denn der Wille in actu real von der Thitigkeit des
Willens sich unterscheide und nicht vielmehr der Wille eben in der
Thitigkeit Wille in actu sei. (Vgl. 2 dist. 39 qu. 1 art, 1.) Ferner, wenn
der Wille, sofern er durch die praemotio aktuiert wird, sich passiv ver-
halt, die bestimmte Thiatigkeit aber unfehlbar aus dem Willen in actu
hervorgeht, wie ist diese gleichwohl ein Werk freier Selbstbestimmung?
Endlich lehrt der hl. Thomas, dafs der Wille vom Wollen des Endzwecks
zum Wollen des Mittels sich bewegt, so dafs es scheint, dals der Wille
im Ubergange von der Potenz in den Akt keineswegs nur passiv, sondern
aktiv sich verhilt. — Wir halten nun allerdings dafiir, dals diese Fragen,
soweit es die Natur des Gegenstandes erlaubt, in Ubereinstimmung mit
den vom Verf. dargelegten Lehren des hl. Thomas beantwortet werden
konnen, und erinnern zu diesem Zwecke nur an die zwischen Suarez und
der Thomistenschule ventilierte Kontroverse, ob es mdglich sei, dafs ein
auf einem indifferenten Urteil beruhender Akt der inneren Noétigung
unterliegen konne. Die Thomisten verneinen diese Frage mit Recht und
bezeichnen damit den Punkt, in welchem die Rechtfertigung der prae-
motio phys. gesucht werden muls. Diese némlich lifst die eigentliche
Wurzel der Freiheit, die in dem zufilligen und als solchen erkannten
oder angenommenen Verhiltnis der Mittel zum Zwecke liegt, unangetastet
und bezieht sich ausschlielslich auf die Hebung der der geschépflichen
Freiheit anhaftenden Unvollkommenheit, d. i. der Potenzialitit und Passi-
vitit, ohne deren Uberwindung eine Bethitigung der freien Wahl unmdog-
lich ist. — Die Schroffheit, die man in der Darstellung, die der Verf.
.von der thomistischen Lehre gibt, finden wollte, ist nur scheinbar und
erklirt sich daraus, dafs jede Erorterung eine fortschreitende ist und
die in Betracht kommenden, die volle Ansicht der Sache nur in ihrer
15



226 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

Verbindung enthaltenden Momente nicht zumal zu geben vermag. Wie
schon angedeutet, ist aufser dem physischen das moralische, ideale Ver-
halten der Seele im Akt der freien Selbstbestimmung ins Auge zu fassen.
Wie Gott die Mittel zum Zwecke frei wahlt, jedoch ohne realen Uber-
gang vom Nichtwollen zum Wollen, so wihlt auch der Wille frei, jedoch
indem er von der Unthitigkeit zur Thitigkeit @bergeht: ein Ubergang,
den er nur in Kraft gottlicher Vorausbewegung vollzieht. Um die ge-
schopfliche Freiheit su verstehen, miissen wir auf die goéttliche rekurrieren,
unbekiimmert um den Kinwand, dies heifse das Bekannte und Naher-
liegende durch das Fernere und Unbekannte erkliren wollen. Wie
Aristoteles [Pol. IV (VII) 1] in der Bestimmung der Gliickseligkeit und
ihres Unterschiedes vom Gliick sich auf das Zeugnis der Gottheit beruft,
so sind wir befugt, aus der Freiheit des absolut aktualen gottlichen
Willens, in welchem ein realer Ubergang aus der Potenz in den Akt
nicht stattfindet, auf die Freiheit des geschdpflichen Willens unter dem
Einflufs der praemotio physica zu schliefsen, deren Ziel und Effekt dahin
gehen, den Willen zu freier Selbstbestimmung in Bezug auf alle partiku-
liren Giiter zu erheben. Wir haben aber aufser der Ordnung der c.
efficiens die der c. finalis zu beachten. In beiden Ordnungen der Ursachen
ist Gott fir den geschaffenen Willen die hochste und darin liegt die
Gewihr seiner Freiheit. Indem der Wille gerade unter dem Einflufs
der physischen Vorausbewegung und durch sie befahigt, frei zwischen
den partikuldren Giitern wahlt, ist die Voraushewegung wahrhaft, was
sie dem Sinne der Thomisten und des Meisters selbst gemils sein soll,
eine Vorausbewegung zur Selbstbewegung und Selbstbestimmung, und
der freie Akt eine selbstthitige Bewegung des Willens vom.Wollen des
Zweckes (des hochsten Gutes) zum Wollen der Mittel.

2. Die in P. Feldners Schrift nachgewiesene Notwendigkeit der prae-
motio physica, um die geschopfliche Freibeit tiber den Zustand der
Passivitit und Potenzialitit zu erheben, erfihrt eine merkwiirdige, wenn
auch keineswegzs intendierte Rechtfertigung durch die Abhandlung Berg -
sons — KEssai sur les données immédiates de la conscieunce
Paris 1889 —, deren Hauptinhalt und eigentlicher Zweck die Verteidigung
der Willensfreiheit gegen den physischen Determinismus der Materialisten
und den psychologischen der Associationstheorie bildet. Als Grundgedanke
dieser Schrift namlich lafst sich angeben, dafs der Mensch nur insofern
frei sei, als er unabhidngig von Raum und Zeit, oder wie wir sagen
konnen, von Passivitit und Potenzialitdt sich bethatigt. DBergson ist mit
den Gegnern der Deterministen nicht einverstanden, sondern wandelt seine
eigenen Wege, die an Kaut und die Verteidiger der sog. intelligiblen
Freiheit erinnern. Freiheit ist- nach B. nicht das Vermogen, zwischen
gleich moglichen Thiatigkeiten zu wihlen, sondern zu handeln, wie es der
innersten Natur und Tendenz des Ich, der individuellen Personlichkeit
entspricht. ,Wir sind frei, wenn unsere Akte aus unserer ungeteilten
Personlichkeit hervorgehen, wenn sie diese zum Ausdruck bringen, wenn
sie zu ihr im Verhiltnis jener undefinierbaren Ahnlichkeit stehen, die
man zuweilen zwischen dem Kiinstler und seinem Werke gewahrt. Hier-
gegen wird man ohne Grund anfithren, dafs wir in diesem Falle nur dem
allméchtigen Einflufs unseres Charakters nachgeben. Denn unser Cha-
rakter sind wiederum wir selbst; es wire aber kindisch, schlielsen zu
wollen, das eine iibe auf das andere einen Druck aus, weil es uns gefiel,
die Person in zwei Teile zu zerspalten, in das Ich, das fiihlt oder denkt,
und das Ich, das handelt . . .- Mit einem Worte, kommt man iiberein,
jeden Akt frei zu nennen, der aus dem Ich und dem Ich allein hervor-



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 227

geht, so ist der Akt, der das Geprige unserer Personlichkeit trigt, wahr-
haft frei; denn unser Ich allein wird den Anspruch der Vaterschaft
daran erheben.“ (p. 131.)

Um diese Auffassung aufrecht zu erhalten, vollzieht B. mit Kant
den Kaiserschnitt an den Daten des Bewulstseins und unterscheidet einen
doppelten Anblick (aspect) des Ich: ein fundamentales Ich, das den Be-
dingungen der empirischen, zeitlichen Dauer entriickt ist, in
welchem sich alle Gefiihle, Gedanken u. s. w. dynamisch durchdringen,
und ein schattenbhaftes in die nach Analogie des #ulseren Raumes als
homogenes Medium gedachte Zeit projiciertes Ich. (S. 96.) ,Dieses fun-
damentale Ich, wie es ein unverindertes Bewulstsein wahrnehmen wiirde,
wieder zu finden, bedarf es einer kriftigen Anstrengung der Analyse, um
mit ihrer Hilfe die inneren und lebendigen psychologischen Thatsachen
losgetrennt von ihrem in einem homogenen Raum zuerst gebrochenen
dann festgewordenen Bilde hinzustellen. Mit andern Worten: unsere
Wahrnehmungen, Empfindungen, Gedanken, Willensregungen bieten sich
unter einem doppelten Anblick dar: der eine klar, bestimmt, aber unper-
sonlich, der andere verworren, unendlich beweglich und unaussprechlich,
weil sich die Sprache seiner nicht bemichtigen und ihn ihrer zeitlichen
Form nicht anpassen kann, ohne seine Beweglichkeit zum Stillstand und
ihn ins Bereich des Allgemeinen zu bringen“ (seiner individuellen Schat-
tierung zu entkleiden) S. 97.

Den Weg zu diesem Ziele sucht sich der Verf. durch die Unter-
scheidung zweier Formen der Vielfachheit (Multiplicitit) und zweier
Formen der Dauer zu bahnen, unter deren Einflufs jede Thatsache des
Bewulstseins verschiedene Gestalt und Ansehen annehme, ,je nachdem
man sie im Schofse einer bestimmten oder verworrenen Multiplicitit, in
der qualitativen Zeit, in der sie entsteht, oder in der quantitativen Zeit,
in die sie projiciert wird, betrachtet.“ (A, a. 0O.)

Dem dritten Kapitel, das das eigentliche Thema der Schrift be-
handelt, werden zu diesem Zwecke zwei vorbereitende Kapitel voran-
gestellt. Das erste (8. 1—55) behandelt die Intensitit der psycholo-
gischen Zustinde, das zweite (§ 57—105) ihre Multiplicitit und den
Begriff der Dauer. Das erste Kapitel enthilt #dufserst scharfsinnige
Untersuchungen iber das Intensive und Extensive, iiber die tiefer liegenden
Gefiihle, iiber Muskelanstrengung, iber .affektive und reprisentative
Empfindungen“ — des Tones, Druckes und Gewichtes, des Lichtes, endlich
tiber Psychophysik. Um auf einige Einzelheiten einzugehen, so bemiiht
sich der Verf. zunichst den Begriff der intensiven Grofse zu eliminieren
und ihn teils auf qualitativ-psychische, teils auf quantitativ-rdumliche
Bestimmungen zuriickzufithren. Der Ausgang wird von der Frage ge-
nommen, ob die herrschende Ansicht, dafs rein innere Zustinde durch
Intensitéitsgrade sich unterscheiden, die vielleicht (wie die Psychophysiker
in der That annehmen) sogar gemessen, numerisch bestimmt werden
konnen, richtig sei. Der Verf. ersieht hierin einen sehr dunklen Punkt
und ein viel schwierigeres Problem, als gewéhnlich angenommen wird,
(p- 1.) Man kann fir den Begriff der ,Intensitit® zwei Erklirungen
suchen, die eive entspricht der gewéhnlichen Annahme, dafs z. B. eine
Sensation aus aktuellen Graden der Intensitiit sich zusammensetzt, also
der hohere Grad nicht erreicht wiirde, ohne dafs die niederen Grade
aktuell durchmessen wiren. Diese Ansicht bewege sich in cinem circulus
vitiosus; denn sie setze voraus, dals der intensive Grad die minder
intensiven enthilt, dafs sie sich also wie Zahlen und extensive Grilsen
verhalten, die sich aufeinanderlegen lassen und so melsbar sind. KEs



228 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

wiirde sich dann nur fragen, wie man die Zu- und Abnahme erkennen
konne, d. h. man stiinde wieder vor der urspriinglichen Frage, ob die
Intensitit eine Grofse sei. Die zweite Erklarung, wornach die Intensitit
zwar eine Grofse, jedoch von eigener Art ist und von der extensiven
Grofse sich dadurch unterscheidet, dals sie nicht gemessen werden kann,
umgehe die Schwierigkeit, statt sie zu losen; denn wo ein Mehr und
Minder vorhanden ist, da koénne und miisse nach einem gemeinsamen
Malflse gesucht werden. Nun konne man sich die intensive Gréofse unter
dem Bilde einer virtuellen Ausdehnung, gleichsam eines komprimierten
Raumes vorstellen. Auf diesem Wege gelange man zunéchst zu dem
Versuche, die Intensitit nach der Zahl und Grofse der objektiven Ur-
sachen zu bestimmen. Wie sollen aber auf demselben Wege die Inten-
sititen rein innerer Zustinde bestimmt werden, die ganz allein von uns
und nicht von einer #ufseren Ursache ausgehen? Uberdies reden wir in
der bestimmtesten Weise von grofserer und geringerer Intensitit, wenn
wir innere Zustinde ohne jede Riicksicht auf die #ufsere Ursache un-
mittelbar vergleichen, z. B. den Schmerz, den uns das Ausreifsen eines
Zahnes und den uns das eines Haares verursacht. Zwar konnte die Er-
klirung aus der Grolse der dufseren Ursachen in dem Sinne der neueren
Theorie, dafs alle sensiblen Qualititen auf elementaren Bewegungen be-
ruhen, fortgebildet und angenommen werden, dafs wir bei Schitzung der
Intensititen von einem unbestimmten Vorgefithl jener ,mechanischen®
Arbeit geleitet werden. Hiergegen aber sei zu erinnern, dafs uns in der
Sensation nicht die etwa zu Grunde liegenden molekiillaren Bewegungen
gegeben sind, und dafs wir vielmehr von der Intensitit der Sensation auf
die Grofse der Arbeit schlielsen, so dals die Frage wiederkehrt, warum
wir von einer hoheren Intensitit sagen, sie sei grofser als die andere.
(S. 1—5.)

Der Verf. sucht nun im weiteren sowohl an den sog. tieferen Ge-
fithlen als auch an der dufseren Anstrengung und den dazwischen liegenden
Zustinden der Seele zu zeigen, dafs die Annahme verschiedener Intensi-
titen qualitativ gleicher Zustinde auf einer Tduschung beruhe, die ent-
weder aus der damit verbundenen grofseren oder geringeren riumlichen
(organischen) Ausbreitung oder aus der Verwechslung mit der Multiplicitiit
einfacher Zustinde, die das Bewulstsein nicht klar unterscheidet, entsteht.
(8. 5—23.) Wie verhilt es sich aber mit den einfachen Empfindungen ?
Auf diese diirfte die erstere Erklarungsart Anwendung finden. Wir
schitzen die Intensitit eines Schmerzes nach dem Interesse, den ein
grofserer oder kleinerer Teil des Organes daran nimmt. (S. 27.) Repri-
sentative Empfindungen aber messen wir nach der Gréfse des physischen
Eindrucks. Wir associieren mit einer gewissen Qualitit der Wirkung
eine gewisse Quantitit der Ursache. Bei Druck und Gewicht ist es nicht
das Wachstum der Empfindung, sondern die Empfindung des Wachstums,
deren wir uns bewuflst sind. Gewohnt, die Farben der Dinge fiir unver-
anderlich zu halten, deuten wir die durch Verdnderung der Lichtquellen
entstandenen qualitativen Unterschiede quantitativ, d. h. als Intensitit.
Darnach begreift man den Sinn der photometrischen Experimente. —
Die Psychophysik berubt auf dem unbeweisbaren Postulat, dafs die Sen-
sationen, welche kontinuierlich wachsenden objektiven Lichtpunkten ent-
sprechen, durch quantitative Differenzen unterschieden seien. Den Gegnern
der Psychophysik aber, die Intensititen annehmen und ihre Meflsbarkeit
bestreiten, ist zu sagen, dals Sensationen entweder reine Qualititen ohne
Intensitat sind, oder dafs, wenn es intensive Grofsen gibt, dieselben
meflsbar sein miissen. (S. 24—55) Diese Bemerkung weist indes selbst



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 229

auf den Irrtum hin, in dem der Verf. befangen ist. Die Intensitit kann
gerade deshalb weil sie nicht extensive, sondern virtuelle Gréfse ist, nur
indirekt, sei es nach der Ursache oder nach der Wirkung, gemessen
werden.

Das zweite Kapitel handelt von der Multiplicitat der psychischen
Zustinde, auf die nach des Verfassers Ansicht der Begriff der Zahl
keine Anwendung findet, weil in jeder Zahl Ausdehnung impliciert
ist — toute idée claire du nombre implique une vision dans 1’ espace
(p. 60). Aus diesem Grunde sei Undurchdringlichkeit nicht blofs eine
physische, erfahrungsméfsige Eigenschaft der Korper, sondern eine logische
Notwendigkeit, die sich aus der Natur der Zweiheit und Zahl, deren
Begriff das Nebeneinander im Raum einschlielst, ergibt. Daher sei das
Element, das die Zeit zdhlbar (meflsbar) macht, aus dem Raum in sie
eingedrungen, und miisse die Zeit von der Dauer, die kein rdumliches
Element enthdlt, unterschieden werden. — Die Bedeutung der Idealitit
des Raumes sei tibertrieben worden. Kant verwerfe die Auffassung des
Raumes als blofse Abstraktion, lasse aber demselben soviel Realitit als
der Sensation selbst. Ubrigens sei die von Kant gegebene Lisung seitdem
nicht ernstlich bestritten worden. Auch die Lokalzeichentheorie miisse
umsomehr der Aktivitit des Geistes, der das als qualitative Heterogeneitit
Gegebene unter der Form der Homogeneitit wahrnimmt, einrdumen, je
mehr sie die Verschiedenheit der Eindriicke auf die Netzhaut durch zwei
Punkte einer homogenen Oberfliche betone. (S. 72.) Vom Raume, der
urspriinglichen Form eines homogenen Mediums dringe die Conception
eines solchen in die Vorstellung der Dauer und ergebe die Zeit. Aus
diesem Grunde seien nicht zwei Formen der Homogeneitit anzunehmen,
noch weniger konne der Raum auf die Zeit zuriickgefihrt werden, wie
die schottische Schule versuchte, denn der Gedanke einer reversiblen
Reihe in der Zeit involviere bereits die Vorstellung des Raumes. Die
yvierte Dimension“ der Zeit entspringe aus dem gegenseitigen Verhéltnis
der dulseren Bewegung, in welcher keine Dauer, und der inneren Succes-
sion, die ohne wahres Auseinandersein ist. Dauer und Bewegung sind
Synthesen des Geistes und nicht Dinge (p. 90). — Eine doppelte Succes-
sion ist zu unterscheiden, die rein psychische in den Bewu(stseinszustinden
an sich, und die zeitliche fir die Vorstellung des Subjekts in einem
homogenen Medium vorgehende. Dem unmittelbaren Bewultssein stellt
sich die Dauer als ein Qualitatives, nicht als Quantitit dar und bewahrt
diese Form, solange sie nicht einer symbolischen, von der Ausdehnung
genommenen Form weicht. Die psychologische Analyse entdeckt hinter
dem Ich mit genau unterschiedenen Zustinden ein Ieh, in welchem die
Succession Verschmelzung und Organisation bedeutet.

An dieser Theorie von Zahl, Zeit, Bewegung und Raum haben wir
auszusetzen, dals der Raum, statt auf Quantitit und Ort zuriickgefiithrt
zu werden, als Form aufgefalst wird, die nur durch subjektive Synthesis
in die Wirklichkeit hineinspielt. Das menschliche Handeln ist keineswegs,
wie der Verf. will, von rédumlichen und zeitlichen Bedingungen an sich
vollkommen unabbingig. Wir wissen aber, dafs jene Auffassung der
Theorie des Verf. von der Freiheit die Grundlage schaffen soll. — Was
dagegen Zahl, Zeit und Bewegung betrifft, so geben wir zu, dafs in Zahl
und Zeit (der ,irdischen“ namlich, oder der durch die Bewegung der
Himmelskorper gemessenen) ein quantitatives Element enthalten ist, das
aus der Bewegung stammt, sofern diese Ortsverinderung ist. Denn Zeit
ist Zahl der Bewegung nach dem Frither und Spiter, Zahl aber entsteht
durch Unterbrechung der Kontinuitét, ist also diskrete Quantitit, weshalb



230 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

das Element der Zahl, die numerische Einheit von der transcendentalen
(ontologischen) zu unterscheiden ist.

Folgen wir indes dem weiteren Gedankengange des Verf,, der mit
Hilfe seiner Bestimmungen von Succession und Zeit den Determinismus
tiberwinden zu konnen glaubt. Die Finwiirfe gegen die Freiheit beruhen
auf einem falschen Begriff von der Multiplicitat der Bewulstseinsthatsachen.
Betrachte man zuerst den physischen Determinismus, so verliere die rein
kinetische Erklarung der physischen Erscheinungen von Tag zu Tag an
Boden. Die jlingsten Experimente Hirns beziiglich der Gase legen uns
nahe, dafs die Wirme noch etwas anderes als Bewegung der Molekiile
ist. Die Undulationstheorie und die Hypothese vom Lichtéther scheinen
unvereinbar mit der Regelméfsigkeit der Planetenbewegung und den
Phinomenen der Teilung des Lichtes, Die Frage der Elasticitit der
Atome errege selbst nach den glinzenden Hypothesen William Thomsons
uniibersteigliche Schwierigkeiten. KEndlich sei nichts problematischer als
die Existenz des Atoms seibst. Nach den immer zahlreicheren Eigen-
schaften, mit denen man es bereichern mufste, zu urteilen, méchte man
geneigt sein, im Atom nicht etwas Wirkliches, sondern den materialisierten
Niederschlag der mechanischen Erklirungen zu ersehen. Zwar scheine
das Gesetz der Erhaltung der Kraft, unabhéngig von atomistischen Vor-
stellungen, die Determination der Bewulstseinsphinomene nach sich zu
ziehen. Es frage sich aber, welche Ausdehnung diesem Gesetze zu geben
sei. In seiner gegenwirtigen Gestalt scheine es nicht einmal auf alle
pkysikalisch-chemischen KErscheinungen anwendbar. Ferner wenn die
Molekiilarbewegung mit einem Nichts von Bewulstsein Sensation schaffen
konne, kénnte dann nicht auch umgekehrt Bewulstsein Bewegung schaffen
aus einem Nichts von kinetischer oder potenzieller Energie?

Wenden wir uns dem psychischen Determinismus oder der Associa-
tionstheorie zu, so besteht ihr Unrecht darin, dafs sie zuerst das quali-
tative Element des zu vollbringenden Aktes eliminiert und nur was
geometrisch und unpersonlich daran ist, beibehilt. Frei ist nicht, was
unabhiingig auf der Oberfliche der Seele treibt, wie z. B. die Thatig-
keiten im hypnotischen Zustand, sondern was sich mit dem fundamentalen
Ich identificiert. Daher sind die wabrhaft freien Akte selten. Frei ist,
was aus dem Ich allein stammt und mit ihm verschmilzt. Der Irrtum
des Deterministen und die Illusion des Verteidigers der Freiheit bestehen
gleichméfsig darin, dafs sie von Uberlegung und Wahl redend und einen
geometrischen Symbolismus unter einer Art von Wortkrystallisation ver-
hiillend, den Vorgang der Deliberation und des Entschlusses in ein dem
Raum homogenes Medium — die Zeit — verlegen, wodurch er den Ge-
setzen mechanischer Kausalitat verfillt, Der Wihlende hat zwei Wege
vor sich; dals er den einen mit Ausschlufs des anderen einschligt, muls
schon im Ausgangspunkte bestimmt sein, also besteht keine Freiheit:
dies ist die Argumentation des Deterministen. Dagegen wendet der Ver-
teidiger der Ireiheit ein: dieselbe besteht trotzdem, weil mir das Be-
wufstsein sagt, dafs ich ebenso gut einen andern und entgegengesetzten
Weg einschlagen konnte. Der Verf. glaubt den Streit zu schlichten, in-
dem er den ganzen Vorgang der nach Analogie des Raumes vorgestellten
Zeit entriickt. ,Die zwei Fragen: wenn die zwei Partieen gleich moglich
waren, wie fand eine Wahl statt? wenn nur eine davon mdoglich war,
warum bielt man sich fir frei? laufen immer auf diese hinaus: ist die
Zeit Raum ?%

Wie werden wir uns zur Frage stellen? Allerdings kann von den
beiden Fillen der Alternative, dem Entweder-Oder immer nur der eine



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 231

realisiert werden, und es ist eine Absurditit, wenn ein Autor neuesten
Datums (v. Feldegg, das Gefithl als Fundament der Weltordnung) als
freies Handeln nur ein solches gelten lilst, das im selben Momente ge-
setzt und aufgehoben wird. Die Freiheit kann daher auch nicht sozu-
sagen experimentell festgestellt werden. Sie darf aber auch weder einem
Mechanismus der Association von Vorstellungen iiberantwortet noch in
einem iiber Uberlegung und Wahl erbabenen fundamentalen oder reinen
Ich gesucht werden, sondern ruht in einem hoheren, geistigen Vermagen
der Seele, das sich zwar unter materiellen Bedingungen, aber auch zu-
gleich, wie wir sahen, unter dem erhebenden und befreienden Einfluls
Gottes, des ersten und absolut Freien, weil Aktualen und Immateriellen,
bethatigt, —

Der Determinist gibt indes, fahrt der Verf. fort, seine Sache noch
nicht verloren. Entgegnet man ihm, die vollzogene Handlung erscheine
zwar als notwendig, weil sie unter den Bedingungen des Raumes sich
darstelle, betrachte man sie aber als eine zukiinftige, so sei sie zufillig
und frei: so rekurriert er auf eine Intelligenz, die den zukiinftigen
Erfolg als einen notwendig eintretenden voraussehen wiirde. Dieser Wen-
dung begegnet der Verf. mit der Bemerkung, dafs cine solche Intelligenz,
um die Entscheidung sicher vorauszuwissen, an die Stelle des handelnden
Willens selbst treten, die Zukunft also fiir sie in Gegenwart sich ver-
wandeln miifste, da aus dem Charakter des Handelnden nur eine wahr-
scheinliche Erkenntnis geschopft werden konnte, die Kenntnis aller ein-
fliefsenden Umstéinde aber einer Identificierung mit dem Handelnden gleich-
kommen wiirde. ,Um eine Empfindung adiquat zu schitzen, miifste man
alle ihre Phasen durchgemacht und dieselbe Dauer angenommen haben.
Wenn man also frigt, ob eine zukiinftige Handlung vorausgesehen werden
konne, identificiert man, ohne es zu merken, die Zeit, die in den exakten
Wissenschaften in Frage kommt, und die sich auf eine Zahl reducieren
lafst, mit der reellen Dauer, die anscheinend Quantitit, in Wahrheit
aber Qualitdt ist, und die man nicht um einen Augenblick verkiirzen
kann, ohne die sie erfillenden Thatsachen zu modificieren.“ (p. 150.)

Die Deterministen ziehen sich schliefslich auf das Kausalprincip
zurlick, Daher ist dieses ihr Princip selbst anzugreifen. Mit der Frei-
heit unvereinbar ist dieses Princip in der Fassung, die ihm durch die
kartesianische Physik und die Philosophie Spinozas gegeben worden ist,
und der die Tendenz innewohnt, die Successionsverhiltnisse in solche der
Inhirenz zu verwandeln., Die Préformation der Wirkung in der Ursache
wird in dieser Auffassung unter einer mathematischen Form, als Identitit,
vorgestellt. Niher unserem Geiste aber liegt eine andere Auffassung
jener Priformation, derzufolge sie nach einem vom unmittelbaren Be-
wulstsein genommenen Bilde als Ubergang von der Vorstellung durch
eine Anstrengung (effort) zur Verwirklichung gedacht wird. Hier erscheint
die Wirkung in der Ursache nur als ein M(‘igliches, als eine verworrene
Vorstellung, auf welche die entsprechende Aktion vielleicht auch nicht
folgt. Beide Auffassungen sind mit der Freiheit vereinbar, die erstere
bedingungsweise, falls der wesentliche Unterschied des physischen Ge-
schehens und des psychischen Handelns im Auge behalten wird, die
letztere, da sie die Kontingenz in die Natur selbst einfiihrt.

Wir glavben weder die eine kartesianisch-spinozistische noch
auch ganz die andere (leibnizsche) Auffassung billigen zu kénnen. Der
Kausalzusammenhang beruht weder auf einem Princip mathematischer
lIdentitit noch anf einer im Princip selbst liegenden Zufélligkeit. Sieht



232 Zur Theorie des Bewuflstseins im Allgemeinen etc.

man von den Besonderheiten physischen und psychischen Wirkens ab,
so liegt im Kausalprincip nur dies, dafs jede Wirkung notwendig eine
Ursache hat, nicht aber dafls die Ursache ihre Wirkung notwendig her-
vorbringt. Es kann demnach notwendige und freie Ursachen geben. Das
Freie aber ist nicht identisch mit dem Kontingenten, wiewohl es zur
Kontingenz (des Objekts der freien Handlung) in notwendiger Korrela-
tion steht.

Unser schliefsliches Urteil iiber die geistreichen Résonnements Berg-
sons geht dahin, dals sie unter dem Zeichen des schroffen Dualismus von
Physischem und Psychischem stehen, der die Philosophie Descartes’
charakterisiert und in anderer Form im System Kants wiederkehrt Denn
auch Kant tiberliefert wie Descartes die (phdnomenale) Korperwelt ganz
und gar der Mathematik und dem mechanisch-aufgefalsten Kausalprineip,
wenigstens soweit es sich um die konstitutiven, nicht um regulative Prin-
cipien handelt, Wiahrend aber bei Kant durch die ,Anschauungsform*
der Zeit, die dem Raum analog gedacht und mit diesem dem mechanischen
Princip iiberantwortet wird, der Mechanismus in die psychische Welt
hineinspielt und dadurch die Freiheit gendtigt wird, sich in die unerkenn-
bare Sphiire des Ansich zu flichten, sucht Bergson die Region der Freiheit
als Sphire der reinen Succession, in der die Qualititen sich nicht bestimmen,
sondern durchdringen, worin also im Grunde das Gesetz der Kausalitit
abrogiert ist, zu fassen. In dieser Aunffassung ist aber ebenso wie bei
Kant der Begriff und die Thatsache eines freien Handelns innerhalb der
und auf die Korperwelt aufgehoben. Das Ich ist frei, zwar nicht als blofses
Noumenon, aber doch nur, sofern es von jeder Beziehung zur Korperwelt
losgelost ist, Worin liegt der Fehler dieser Theorie? Eben in jenem
Dualismus. Auch in der physischen Welt herrscht nicht ausschliefslich
der Mechanismus und die mechanische in die mathematische Formel zu
fassende Kausalitit. Die Natur ist ein Reich der Formen und individu-
ellen Wesen, denen der Mechanismus nur als Mittel der Verwirklichung
dient. Daher findet sich in der Natur nicht ausschlielslich Notwendigkeit,
sondern auch Kontingenz, und gestaltet sie sich auf diese Art zum pas-
senden Schauplatz fiir das Handeln verniinftiger und freier Wesen.

Noch weniger ist die ,Natur“, das ,Physische“ im Menschen selbst
ein absolutes Hindernis des freien Handelns; zwar nicht frei, ist es der
Vernunft und Freiheit teilhaft, sofern Vernunft uud Freiheit die Herr-
schaft dariiber filhren, Die hochste Gewdhr der Freiheit aber liegt, wie
wir sahen, in der Kraft und dem wirksamen Beistand, den sie aus Gott,
der Quelle der Freiheit und ihrem Endziel schopft.

3. Das Problem des Raumes, das in den Untersuchungen der eben
vorgefiihrten Schrift eine tief eingreifende Rolle spielt, hat derselbe Ver-
fasser zum Gegenstand einer besondern, sehr verdienstvollen Abhandlung
gemacht unter dem Titel: Quid Aristoteles de loco senserit. Lut.
Par. 1889. Dem Standpunkt, den der Verf. in der Theorie des Bewulstseins
einnimmt, getreu, glaubt derselbe, dafs die Schwierigkeiten, auf welche
Aristoteles bei seiner Untersuchung des Raumbegriffs stiels, allein durch
die Kantsche Unterscheidung der Form und der Materie, sofern sie mehr
der Erkenntnis selbst als den erkannten Dingen angehéren, iiberwunden
werden konnen, und findet darin einen Entschuldigungsgrund fiir den
Stagiriten, dals diese Unterscheidung neueren Datums sei und fast von
gestern datiere (S. 78). Jene Schwierigkeiten aber enthielten den Grund,
warum Aristoteles, den Raum umgehend, den Ort in den Vordergrund
stellte (S. 1). Er fafste nimlich den Raum als Ort, in welchem die



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 233

Dinge sind und sich bewegen, wihrend die Neueren mit Kant die Er-
kenntnis in Form und Inhalt scheiden und daher die Qualititen (den
mannigfaltigen Inhalt der Empfindung und Wahrnehmung) fir raumlos
halten und nicht nur die Dinge im Raume, sondern auch den Raum in
den Dingen sein lassen. Indem die Ausdehnung von den physischen
Qualititen geschieden wurde, muflste nicht blofs ein Wohnort fiir die
Korper, sondern auch ein Ort fiir die Qualititen, durch welche sie eine
Ausdehnung erlangten, gesucht werden, woraus hervorgeht, dafs es sich
fir die Neueren nicht mebhr um den Ort sondern um den Raum handle.
Der Raum im modernen Sinne als eine Form die sich mit der Materie,
d. h. den sensiblen Qualititen verbindet, tragt daher, auch wenn alles in
einer endlichen Welt erfiilt ist, den Charakter des Leeren und Unend-
lichen, sofern er ndmlich nur als Form betrachtet wird. Kine Folge
dieses Raumbegriffs ist die Moglichkeit leerer Raume, die zwar keine
physische, wohl aber eine mathematische Existenz besitzen wiirden, nidm-
lich in einer vom Stoffe getrennten Form. Aristoteles aber wurde durch
sein metaphysisches Princip, dals alles Sein nach Qualitit und Quantitit
bestimmt und auch thétig sei, gehindert, dies zuzugeben. Dazu kommt
ein vollig verschiedener physikalischer Standpunkt. Wahrend die moderne
Auffassung die Bewegung rein mechanisch und mathematisch behandelt,
nahm Aristoteles qualitative Unterschiede in der Bewegung selbst und
ihrem Ziele, dem Orte an und erhielt so statt des Raumes nach Grofse
und Qualitit bestimmte Orte. Der aristotelische Ort existiert nicht vor
den Korpern (als Raum, den sie einnehmen), sondern entspringt vielmehr
aus der Ordnung und Dlsposmon der Korper.

Die aristotelische Auffassung des Ortes wurde durch die Leibnizsche
Monadologie in den Begriff des Raumes iibergeleitet. Nach Leibniz
resultiert der Raum aus der Disposition der Elemente wie nach
Aristoteles aus der natiirlichen Ordnung und Verwandtschaft der Kérper
der Ort. Leibniz loste den kontinuierlichen Zusammenhang des Korpers,
in welchem die Teile nur der Potenz nach vorhanden und nur potenziell
im Orte sind, in ein Aggregat von Monaden auf, deren Menge in ein
verworrenes Bild der Ausdehnung zusammenflielst, wie unsichtbare Wasser-
tropfen zu farbigen Wolken sich zusammenballen, ,Wenn wir die ari-
stotelische Unterscheidang von Akt und Potenz, soweit sie sich auf den
Ort bezieht, hinwegnehmen, so zeigt sich sogleich die Verwandtschaft des
Ortes mit der Ausdehnung, und wir haben nicht mehr mit Aristoteles,
sondern mit Leibniz zu thun.“ (8. 77.) Mit jener Unterscheidung (des
Aktuellen und Potenziellen) fallt auch die aristotelische Losung der Frage
einer unendlichen Teilbarkeit der Korper; es scheint dann der Vernunft
gemilfser, dals die Ausdehnung weniger aus den Teilen selbst als aus dem
Verhiltnis derselben zu einander entsteht. (Ebd.) Wie also der Ort aus
der Disposition der Korper, so wird die Ausdehnung aus der Zusammen-
setzung der Teile entstehen, und wir werden nicht weit von Leibniz entfernt
sein, der unausgedehnte Teile annahm, in dem kontinuierlichen und un-
endlich teilbaren Bilde der Ausdehnung aber nur einen verworrenen
Schein erblickte, der aus der Vielheit unteilbarer und unkoérperlicher
Elemente entspringt. In der Unterscheidung von Akt und Potenz liegt
der Knoten der aristotelischen Lehre, sofern sie den Ort von der Aus-
dehnung trennt.

Aristoteles wiirde unserem Autor zufolge Tadel verdienen, wenn er
sich der Frage, die er durch seine Theorie vom Orte wegzuschaffen
suchte, (d. i. der Schwierigkeiten des absoluten Raumbegriffé) nicht be-
wulst gewesen wire. KEr ahnte aber die Schwierigkeiten voraus, die aus



234 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

unserem freien und (von aller Materie und Qualitit) losgeldsten Raume
entspringen, und hielt sie fiir uniiberwindlich., Er wollte den von Leucipp
und Demokrit vorzeitig emancipierten Raum in der Weise auf den Korper
reducieren, dafs an die Stelle des Raumes der Ort, an die Stelle des un-
endlichen Schauplatzes der Bewegung das Eingeschlossensein begrenzter
Dinge in begreuzten Dingen trat. Durch diesen Kunstgriff begrub er,
wenn man so sagen soll, nicht blofs den Raum in den Koérpern, sondern
auch die Frage selbst.

Dies ist im wesentlichen das Resultat der Schrift Bergsons. Wenn
wir seine geschichtliche Skizze weiter verfolgen, so mufste die Leibnizsche
Auffassung notwendig zu der Alternative fithren, dafs der vermeintliche
Schein einer kontinuierlichen Korperwelt entweder in einem wirklichen
leeren und absoluten Raume, oder in einer subjektiven Anschauungsweise
begriindet sei. Das Erstere ist die Lehre der neueren Atomisten, Gassendi
an der Spitze, das Letztere die Kants. Das Entwicklungsziel der Kantschen
Ansicht aber ist der Idealismus, d. h, die Leugnung der KExistenz einer
Kérperwelt in einem noch schrofferen Sinne, als wir sie bereits bei
Leibniz finden; denn tritt bei diesem die Ausdehnung immerhin noch als
Schein wirklicher Wesen, also in einem gewissen Sinne als etwas Objek-
tives auf, so werden in dem nachkantschen Idealismus jene Wesen und
der Schein der Ausdehnung zumal in das vorstellende Subjekt hineingezogen
und als immanentes Produkt einer unendlichen Erkenntnis- und Willens-
thiatigkeit betrachtet. — Wenn der Verf. selbst das Resultat seiner For-
schungen tber die aristotelische Lehre vom Ort und seinem Verhéiltnis
zum Raume fir ein dem Stagiriten ungiinstiges halt, so sind wir der ent-
gegengesetzten Ansicht; denn was wir als den Kern derselben betrachten
diirfen, dals Aristoteles durch seine Definition des Ortes, ohne in die
spatere subjektive Auffassung zu verfallen, die Schwierigkeiten des absc-
luten Raumbegriffs vermied, spricht zu Gunsten der aristotelischen Theorie,
in welcher mit Recht genau unterschieden wird, was die Necueren im
Begriff des ,Raums“ zusammenwerfen, Ausdehnung, Ort, Lage: eine
Verwirrung, die zur idealistischen Auffassung Kants und den Irrtiimern
des ehemaligen rationalistischen und gegenwéirtigen positivistischen Phii-
nomenalismus fithrte.

In der Darstellung der aristotelischen Lehre vom Orte legt der
Verf., zuerst die Griinde dar, durch welche Aristoteles die Existenz des
Ortes zu beweisen sucht (I). Hierauf folgt die Erorterung der Schwierig-
keiten des Orts- und Raumbegriffs (I1), denen der Grundgedanke gemein-
sam ist, dafs der Ort etwas fiir sich Bestehcndes sei, was Aristoteles
durchaus nicht zugibt, — Nachdem ferner gezeigt ist, dafls der Ort weder
der Korper selbst noch ein Bestandteil oder eine Eigenschaft desselben,
noch ein nach Entfernung des Korpers entstandenes Leeres sei (I1I),
gelangt die bekannte aristotelische Definition des Ortes als der unbeweg-
lichen Grenze des Enthaltenden oder Umgebenden (IV. V. VI) zur Dar-
stellung. Beziiglich der Bestimmung des ,Umgebenden“ gibt der Verf.
den aristotelischen Gedanken mit den Worten wieder: Mobilis res in re
mobili si moveatur, haec autem contineatur in mobili tertia, mobiles
mobilium rerum terminos bhabemus, per quos si progrediendo transierimus,
terminum quem primum in itinere nostro reperiemus esse immobilem, eum
vere locum esse statuemus (p. 49). Das Streben nach dem natiirlichen
Orte ist nicht als Anziehung zu erkliren, sondern so zu verstehen, dafls
die Erde im Wasser als ihrem natiirlichen Orte ruht, in einem andern
Klemente aber sich bewegt. Jedes Element setzt sich zu den iibrigen
gleichsam von selbst in jenes Verhiltnis, das seiner Stellung zum Ganzen



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etec. 235

und dem Nutzen desselben entspricht. In vollem Sinne des Wortes ist
der allumfassende Himmel Ort. Jenseits des Himmels aber kann weder
ein Ort noch ein Korper sein; denn da durch die Elemente die Potenz
der Materie vollstindig aktuiert ist, so wiirden die jenseits des Himmels
befindlichen Elemente ihrem natiirlichen Orte in unserer Welt zustreben,
und es wire dempach doch nur eine, ndmlich diese bestimmte gegen-
wirtige Welt. Interessant ist die Losung der Schwierigkeit (VII u, VIII),
dals nach Aristoteles die Elemente und der Himmel, der universale Ort,
selbst in Bewegung sind. Der Himmel ist unbewegt als Ganzes, bewegt
nach seinen Teilen. Wihrend nédmlich in der geradlinigen Bewegung die
Teile durch das Ganze, ist in der Kreisbewegung das Ganze durch die
Teile bewegt. Die Klemente aber, obgleich beweglich und bewegt, ver-
halten sich insofern &hnlich wie der Himmel, als sie gewissermalsen durch
Verwandtschaft ein Ganzes bildend, nach den Teilen — in einander iber-
gehend — sich bewegen. Ahnliches gilt vom Korper beziiglich des ersten
oder néchsten Ortes, indem seine Bewegung eine Kreisbewegung erzeugt,
die sich inuerhalb einer unbewegten Grenze vollzieht, so dals auch der
erste Ort nicht ,durch das Entweichen des eingeschlossenen Dinges,
sondern durch die Gegenwart des innerhalb derselben Grenzen bewegten
Kreises zu den Ehren des Ortes gelangt®. S. 71.

4. Als ein durch &ufseren Umfang, cine breite Erfahrungsgrundlage
und scharfsinnige Eroérterungen im_einzelnen bedeutendes Werk erscheint
die Schrift von Dr. J. Wolff: Uber das Bewulstsein und sein
Objekt. Berlin 1889. Als das Problem, das den Gegenstand seiner
Untersuchung bilden soll, bezeichnet Wolff das formal psychische Element,
,was an jedem Vorgang des Erscheinens, des Psychischwerdens, an der
einfachen Perception wie an der Betrachtung des Weltganzen und der
Reaktion darauf, formal betrachtet, Urbestandteil ist.“ (8. 14.) Als
solches gilt aber das Bewulstsein, dessen ,mysterioser Begriff freilich
einem Aristoteles und dessen grofsem Nachfolger im M. A. Thomas von
Aquin noch fehlte* (S. 24), und das sich durch ein Interessiertsein, Be-
fangensein, Fiiretwas-sein, Inanspruchgenommen-sein charakterisiert, jedoch
nur in den Einzelakten der Denk-, Gefiithls- und Willensformen Dasein
hat. Bewulstsein ist Gattungsbegriff der psychischen Phinomene und steht
vollkommen ebenbiirtig da, wenn nicht mit dem Begriff des Seins iiber-
haupt, so doch mit dem des aktual Existierenden. Mit diesem ist ihm
gemeinsam, dals sich keine Differenz angeben lafst, die nicht selbst wieder
unter den Begriff des Bewulstseins fiele. Ist das Bewulstsein Gattungs-
begriff der psychischen Alkte, so kann es nicht als eine sei es abtrennbare
oder untrennbare Qualitit dieser Akte aufgefalst werden (S. 42 ff). Mit
der Intensitdt &ndert sich nicht notwendig die Farbe u. dgl.; dagegen
mit dem Bewulstsein des Hungers der Hunger selbst. Zeugnis gibt auch
die Sprache als Ausdruck der Volksphilosophie; man sagt wohl, die Farbe
hat Intensitit, nicht aber das Empfinden hat Bewulstsein, sondern die
Seele hat Bewulstsein. ,Es ist also das innigere Verhiltnis der Gattung
zu den Arten“ (S. 46).

Wir miissen gestehen, dafs uns die Argumente des Verf. nicht zu
iiberzeugen vermochten. Dals in allen psychischen (im engeren Sinne mit
Ausschlufs des Vegetativen) Akten eine ideale Beziehung auf ein Ohjekt
enthalten sei, erkannte man lingst, unterschied aber mit Recht eine
zweifache derartige Beziehung, erstens des idealen Innewohnens (durch die
Form, das Bild), zweitens der idealen Bewegung zu dem Gegenstande,
nnd nabhm dementsprechend zwei Arten von Seelenvermdogen, apprehensive
und appetitive (affektive) an. Bewufstsein aber betrachtete man als eine



236 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

Funktion der apprehensiven Vermoégen, als ein Erfassen des Krfassens,
d. h. als eine Apprehension der psychischen Akte, miogen diese nun ap-
prehensive oder appetitive Akte sein. Der Verf. ist sich des Widerspruchs
gegen diese Auffassung bewulst und erhebt selbst den Einwand, dals
in den Strebeakten kein Selbsterfassen stattfinde, glaubt sich aber leicht
damit abfinden zu konnen, indem er statt ,Erfassen“ ein anderes Wort:
»das Interessiertsein® setzt: ,Verraten wir nur, dafs wir gegen eine un-
passende (!) Vorstellung von Bewufstsein kiimpfen; denn das ist ja immer
der Fehler, dafs man Bewulstsein fiir einen Erkenntnisakt hilt . . . Be-
wulstsein des Fithlens, Wollens ist nicht reflektierendes Wissen um das
Fiihlen und Wollen, sondern Fiihlen des Fiithlens, Wollen des Wollens
in einem Akte, mit einer allgemeinen Ausdrucksweise ,Interessiertsein
am Interessiertsein® (S. 94).

Gleichwohl vermag sich der Verf, dieser von ihm bekimpften Auf-
fassung (dals Bewuflstsein Erkennen des Erkennens, Fiihlens, Begehrens
sei) so wenig zu entziehen, dals er sie in seiner Widerlegung der An-
nahme unbewulster psychischer Phinomene stillschweigend iiberall voraus-
setzt, was ibm allerdings insofern nahe lag, als er den realen Unter-
schied der Seelenvermégen in Abrede stellt und jeden psychischen Akt in
untrennbarer Weise als einen solchen des Erkennens, Fiihlens und Wollens
zugleich auffalst. Nach des Verf. Ansicht ist jeder psychische Akt zu-
nichst Erkenntnisakt und als solcher unmittelbar sich selbst erfassend;
da er nun zumal auch Akt des Fithlens und Wollens ist, so erfalst er
sich selbstverstindlich auch nach diesen beiden Seiten seines einheitlichen
Seins und von einem unbewulsten psychischen Akte kann deshalb weiter
keine Rede sein. — Ohne uns in eine Widerlegung dieser Lehren ein-
zulassen, weisen wir nur auf den Irrtum hin, der uns der Annahme einer
direkten, unmittelbaren Selbsterfassung zunichst des Erkenntnisaktes zu
Grunde zu liegen scheint. Wir glauben den Fundamentalirrtum der Be-
wulstseinstheorie des Verf. in der Ansicht suchen zu miissen, dafs schon in
der Sensation, der ersten und urspriinglichsten Erkenntnisthétigkeit nicht
ein dulseres Objekt, sondern eine Bewulstseinsthatsache erfafst oder wahr-
genommen wird. Zwar spricht der Verf. von einem #ufseren Objekt, das
mit dem psychischen Akt gleich urspriinglich erfalst wird, meint aber
damit nicht ein reales, korperliches, sondern ein phinomenales Objekt,
d. h. den psychischen Akt selbst, sofern er ein Objekt repriisentiert, oder,
wie der Verf. sich ausdriickt, auf ein reales Objekt ,hinweist®. ,Das
unmittelbare Bewulstsein zeigt, und zwar urspriinglich, nicht nur innere
Phéinomene, oder besser gesagt, und ich setze diese Verbesserung ab-
sichtlich zu dem schlechteren Ausdruck hinzu, nicht nur Phinomene als
innere, sondern gleichzeitig andere als 4uflsere; dals beide Phinomene
der Seele sind, also in dem Sinne innere, bleibt dabei unangefochten.®
S. 118. Die objektive Bestimmtheit des Aktes (scholastisch ausgedriickt:
die species) wird hier mit dem Objekte selbst verwechselt. Dadurch
allein wird es ermoglicht, dem Akte zwei Objekte zumal zuzuweisen: den
Akt selbst und das im Akt Erscheinende, den Spiegel gleichsam und das
Spiegelbild. Das éufsere Objekt des Verf. ist nicht der Korper selbst,
sondern sein intentionales Sein in der Seele, das allerdings nur in unzer-
trennlicher Einheit mit-dem Akte selbst erkannt werden kann, wihrend
nach unserer Auffassung, in welcher der korperliche Gegenstand (die
sensible Qualitit) selbst und als erstes erfalst wird, die Erkenntnis des
Aktes nur durch eine Art von Zuriickbeugung, durch einen weiteren
reflexen Akt (genauer, soweit es sich um das sinnliche Bewulstsein handelt),



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 237

durch den gleichzeitigen Akt eines anderen (inneren) Seelenvermogens
zu stande kommt.

Mit der Annahme, dafs der urspriingliche Erkenntnisgegenstand die
Objektsvorstellung, nicht das von ihr verschiedene reale Objekt
selbst bilde, stellt sich der Verf. principiell auf den Boden der subjek-
tivistischen modernen Philosophie. Hiermit ist die Quelle verschiedener
fir uns unannehmbarer Lehren bezeichnet, die wir im weiteren Fortgang
kennen lernen werden,

In seinem bis zu einer gewissen Grenze wohl berechtigten Kampfe
gegen das Unbewulste (4. Kap. S. 100 ff.) schielst der Verf. weit iiber
das Ziel hinaus, indem er nicht allein schlechthin unbewulste psychische
Akte und Zustinde leugnet, sondern auch das habituelle Bewulstsein
in Abrede stellt. Denn wenn wir auch unbedingt einrdumen, dals jeder
psychische Zustand actu bewulst werden kdnne, so lifst sich doch durch
nichts beweisen, dafs er schon als solcher notwendig actu bewulst sei;
vielmehr weist die Thatsache des Gedichtnisses auf das Gegenteil hin.
Vergebens bemiitht sich der Verf.,, das Gedéchtnis aus materiellen
Spuren im Gehirn zu erkliren; denn abgesehen vom intellektuellen Ge-
dachtnis erscheint es als unmoglich, dafs sinnliche Vorstellungen durch
materielle Zustinde des Gehirns aufbewahrt und wieder hervorgerufen
werden, es sei denn man ridume dem Materialismus geradezu ein, dals die
Vorstelluong nichts weiter als materielle Gehirnbewegung sei. Die Wen-
dung, durch welche der Verf. diesem Einwand zu entgehen sucht, enthilt
die Dichtung eines unbekannten physischen Geschehens und legt aufser-
dem einen weiteren wunden Punkt in seiner Seelenlehre blofs, nadmlich
das Verhiltnis der Seele zum Leibe, worauf wir spéter zu reden kommen,
,Aber wir sprechen ja von materiellen Spuren nur in dem Sinne, dafs
das, was nun in den Centralteilen bleibt, irgend eine uns unbekannte
Form physischen Geschehens ist, dals also nicht nur das Subjekt, sondern
auch jene sogenannte Spur etwas Materielles ist, die psychischer Zustand
nur durch ein anderes Subjekt, die Psyche wird“ (S. 213).

Im einzelnen_enthalten die Widerlegungen des Unbewuflsten manches
Beachtenswerte. Uberzeugend ist der Nachweis, dals bei Schétzungen
von Grofsen und Entfernungen nicht unbewulste Schliisse, sondern Asso-
ciationen im Spiele sind. Dagegen kann es nicht gebilligt werden, wenn
der Anschein erweckt wird, als ob bei aufmerksamem Sehen statt des am
Orte vermuteten wirklichen Objektes wenigstens teilweise ein Phantasie-
bild geschaut wiirde. Interessant ist die Untersuchung, ob minimale Reize
unbewufst wahrgenommen werden. Mit Recht nimmt der Verf. an, dafs
eine Wahrnehmung solcher Reize itberhaupt nicht stattfinde. Wir gehen
weiter und sagen, dafs es weder eine Wahrnehmung minimaler Reize
noch minimale Reize selbst gebe, vielmehr jeder sinnliche Eindruck wirkt
als ein Ganzes und wird als ein Ganzes wahrgenommen. — Dals Druck
und Wirme den veranlassenden Ursachen nach nur quantitativ verschieden
seien, wird keineswegs in der vom Verf. behaupteten Allgemeinheit an-
genommen (8, 144). Ferner ist durch keine Analogie glaubhaft zu
machen, dafs einfache Elemente wirkliche Ausdehnung hervorbringen.
In einer an den vom Verf. hochgeschitzten Lotze erinnernden Weise
wird zu erkliren versucht, wie die Seele veranlafst werde, dulsere Be-
wegungen durch ganz heterogene Formen, wie Farben und Téne vorzu-
stellen. ,Das ist der richtige Vorgang, dals das Subjekt a jenes b ver-
anlafst, in sich den #dhnlichen Zustand selbst zu erzeugen, wie ihn a hat.
Der erzeugte Zustand wird ein der Art nach gleicher sein bei homogenen
Dingen, also wenn univoke Ursachen wirken.“ Die Seele aber als dquivoke



238 Die Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

Ursache werde veranlafst, in der Art ihrer Formen die materielle Species
zu reproducieren (S. 160). Wir fragen, was damit gesagt sein solle: in
der Art ihrer Formen? Die Formen der Seele sind Wahrnehmen, Vor-
stellen, Fiihlen, Begehren, nicht Farben und Tone. Diese bilden den
Inhalt des Wahrnehmens u. s. w. Es bandelt sich aber nicht um die
Formen der Reproduktion, sondern um den Inhalt, um Farben und Tone.
Woher stammt dieser, wenn er weder mit den Formen des Subjekts noch
mit denen des Objekts (der materiellen Bewegung) etwas Gemeinsames
hat? Auf diese Frage bleibt der Verf. die Antwort schuldig.

Das folgende (5.) Kapitel ist dem Beweise der Existenz eines Be-
wulstseinssubjekts gewidmet, Mit iberzeugenden Griinden werden ver-
schiedene Theorieen, die das Ich als blofsen Namen, als Empfindungs-
oder Gedichtnisvorstellung, als Relation, als Produkt der sich verket-
tenden Vorstellungen, als Qualitit oder Modus des Aktes auffassen,
zuriickgewiesen. Logisch betrachtet trage zwar das Ich seinen Grund in
sich selbst, dies geniige aber nicht, es werde eine metaphysische Ursache
erfordert, da sich eine reine Erscheinung des Denkens nicht vorstellen
lasse; das Ich miisse das Reale sein, wodurch so etwas wie Erkenntnis
entsteht. Auch von einer andern Seite, wenn man das Ich als Wechsel-
wirkung betrachte, folge dies; denn eine solche erfordere ein sich selbst
Wirkendes (?), Reales; der Versuch des ,wohlverdienten und hochver-
ehrten Philosophen® (lL.otze), der Schwierigkeit, sich selbst tragende
Verhiltnisse zu denken, durch die Bemerkung zu entgehen, wir wiilsten
eben nicht anzugeben, wie die Welt gemacht wiirde, verlange Verzicht-
leistung auf die Denkgesetze (S. 226).

Wir konnen selbstverstindlich es dem Verf, nicht wehren, wenn er
auf weiten Umwegen auf das Ziel lossteuert, das nach unserer Ansicht
auf geradem Wege erreichbar ist. Hat man doch nicht unrichtig gesagt,
nicht immer sei die gerade Linie die kiirzeste; noch weniger aber lalst
sich behaupten, dafs der gerade Weg immer zum Ziele fiihre, da er
durch Hindernisse versperrt sein kann. Fir den Verf. ist ein solches
Hindernis, das ihn abhilt, den geraden Weg zu gehen, thatsichlich vor-
handen. Es besteht darin, dafls er alles Bewulstsein, alles Erkennen fiir
phanomenal hilt. In der sinnlichen Wahrnehmung wird daher seiner
Ansicht zufolge zwar ein &dulseres, nicht aber ein reales Objekt wahr-
genommen, oder mit andern Worten: wir stellen ein inneres Phénomen
als ein #ulseres vor. Dieses ,innerlich“ duflsere Objekt weist auf ein
wirklich dulseres hin, das nur mit Wahrscheinlichkeit durch einen Schluls
von der Wirkung auf die Ursache erkannt werden kann. Demgemils
kann der Verf. auch das Ichbewulstsein nur als ein phinomenales auf-
fassen und bedarf daher des weitliufigsten von ihm aunfgewendeten Ap-
parates, um etwas zu beweisen, was nach der gewdhnlichen Ansicht eines
Beweises nicht bedarf. Fihrt nun aber der vom Verf. eingeschlagene
Weg wirklich zum Ziel? Ist der Beweis eines realen Bewulstseinssubjekts
von ihm erbracht? Wir fiirchten, das mdchte trotz des aufgebotenen
Scharfsinns nicht der Fall sein. Und zwar werden wir in unserem
Zweifel gerade durch die scheinbar sehr wertvollen Resultate der Unter-
suchung bestirkt. Wir erfahren nicht allein, dafls ein reales, substan-
zielles Subjekt besteht, sondern dafls dieses Subjekt eins und einfach
sei, Diese Einfachheit des Bewulstseinssubjekts ist es, was uns
Bedenken einflofst und die Frage nahelegt, ob in den versuchten Nach-
weis nicht irgend eine Taduschung sich eingeschlichen habe. Man spricht
von Bewulstsein und Bewulstseinssubjekt, Wir verlangen aber, dals man
zwischen sinnlichem und intellektuellem Bewulstsein, zwischen dem Be-



Die Theorie des Bewulfstseing im Allgemeinen etc. 239

wulstsein ohne Zusatz und dem Selbstbewulstsein unterscheide: Von
welchem redet der Verfasser? Im Bisherigen war iiberall nur vom sinn-
lichen Bewufstsein die Rede. Lifst sich nun der Beweis erbringen, dafs
das Subjekt des sinnlichen Bewulstseins einfach sei? Wir halten das
Gegenteil fir wahr. Kann das sinnlich bewulfste Subjekt eine einfache
Substanz sein, wenn, wie der Verf. im weiteren annimmt, der Leib mit-
empfindendes Princip ist? Aus der Verbindung von Leib und Seele, von
korperlichem Organ und Wahrnehmungsvermogen resultiert ein einheit-
liches, keineswegs aber ein einfaches Princip der Erkenntnis und des
Bewulstseins. Man wird uns erinnern, dafs es nicht allein um irgend
ein Bewulstsein, sondern um das Ich, den Mittelpunkt aller psychischen
Phéinomene sich handle. Gut! Damit aber weist man auf eine weitere
empfindliche Liicke der vorliegenden Bewuf{stseinstheorie hin, némlich die
mangelnde Unterscheidung des sinnlichen Bewulstseins vom Selbstbewulst-
sein. Vom Ich, dem Trager des Selbstbewulstseins behaupten auch wir
nicht blofs Einheit, sondern auch Einfachheit; denn nur ein einfaches,
d. i. immaterielles, geistiges Wesen ist des Selbstbewulstseins fahig. Die
Griinde aber, die uns hierbei bestimmen, liegen nicht in der Art und
Weise, wie das Ich erscheint, in der Form eines einfachen Mittelpunktes,
in welchem, wie im Centrum eines Kreises die Radien, die psychischen
Phinomene zusammen laufen und sich durchdringen, sondern sind anders-
wo zu suchen. Gegen den Grandsatz zwar, das Ich sei an sich so, wie
es erscheint, ist nichts einzuwenden, wenn es in dem Sinne verstanden
wird, dafls die Art und Weise des Wirkens dem Sein entspreche, also
den Riickschluls auf das Sein gestatte. Und eben auf Grund dieses
Princips schliefsen wir, dafs ein Wesen, dessen Thitigkeit auf sich selbst
reflektiert, einfach, d.i. immaterie]l sein miisse, ohne jedoch deshalb eine
Vielheit der Vermogen auszuschliefsen. — Den Schliissen des Verf.s aber
von dem phinomenalen Ich auf das reale Ich diirfte eine Vorstellung
vom erstern zu Grunde liegen, die den von ihm mit Recht bekimpften An-
schauungen verwandt ist. Man stellt sich das Ich unter dem mathematischen
Bilde eines Punktes vor und trigt dann die Eigenschaft der Einfachheit
vom phénomenalen auf das reale Ich, den Triger des Bewuflstseins iiber.
(Vgl. 8. 285.) — Was vom Selbstbewulstsein gilt, darf jedoch nicht auf
das Bewulstsein iiberhaupt iibertragen werden. Dem Tiere darf Be-
wulstsein nicht abgesprochen werden. Werden wir ihm deshalb Selbst-
bewufstsein zuschreiben? Als Trager des tierischen Bewulstseins, das
ein rein sinnliches ist, kann nicht ein einfaches, geistiges Wesen ange-
nommen werden. Dasselbe gilt vom unmittelbaren Triger des sinnlichen
Bewulstseins im Menschen, dem sensitiven Seelenvermégen, das in allen
seinen Verzwcigungen nicht als ein rein geistiges, immaterielles, sondern
als organisches Vermdgen zu denken ist.

Der Grundsatz, das reale Ich sei so, wie es erscheint, ist noch
einem andern Mifsverstindnis ausgesetzt. Er kann némlich in dem Sinne
verstanden werden, dals das Bewulstsein unmittelbar die Beschaffenheit
seines Tréigers offenbart, dafs wir also durch das Selbstbewufstsein nicht
allein unserer Existenz, sondern auch der einfachen, geistigen Natur der
Seele uns bewulst seien. KEine solche Annahme ist unbegriindet. Im
Selbstbewulstsein erfassen wir uns als daseiend, sofern sich eben das
Dasein in der von aufsen angeregten Thitigkeit bekundet; denn die Seele
ist in dieser Thitigkeit sich selbst unmittelbar prisent als deren Princip :
ihre eigene Beschaffenheit aber erkennt sie nur durch eine-auf die Thi-
tigkeit gerichtete Reflexion, durch Schlufsfolgerungen des Verstandes
geméls dem Grundsatze, dafs das Wesen nach der Thitigkeit zu beurteilen

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI, 16



240 Die Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

sei. Wenn also der Verf. die Existenz des Bewulstseinstrigers durch
Schlufsfolgerung, die Beschaffenheit desselben aber unmittelbar durch das
Zeugnis des Bewufstseins erkannt werden lalst, so diirfte das umgekehrte
Verhiltnis der Ausdruck der Wahrheit sein, nidmlich, dafs das Dasein
des (realen) Subjekts aus dem Bewulstsein unmittelbar, die Beschaffen-
heit desselben nur durch Schlufsfolgerung erkannt werde,

Wenn die Substanz der Seele, wie der Verf. annimmt, das schlecht-
hin Unbewulste ist, so lafst sich nicht absehen, warum die von ihm
angewendete Methode, um ihr Dasein zu erkennen, in diesem Falle zu
einem sichereren Resultate fithren soll, als in jenem der Erkenntnis des
den auflseren Phinomenen zu Grunde liegenden Realen; vom letzteren
niamlich sollen wir keine sichere, sondern nur eine wahrscheinliche Er-
kenntnis gewinnen kénnen. (S. Schlufs des 12, Kap.) Die vorgebrachten
Argumente sind denn auch keineswegs geeignet, auf allgemeine Aner-
kennung rechnen zu diirfen. Gegen das Argument aus der Kontinuitit
des Bewulstseins, die nur durch die Substanz des Ich hergestellt werde
(was sachlich allerdings richtig ist) koénnte die Einwendung erhoben
werden, dafs es Bewulstseinsformen geben konne, die wie vom Raum so
auch von der Zeit unabhéngig seien. Der schon oben genannte Schrift-
steller (v. Feldegg) behauptet dies vom Gefithle. Alsdann wire eine
Bewulstseinskontinuitit ohne ein reales, substanzielles Ich méglich. Wie
will der Verf. von seinem Standpunkt, dem zufolge jeder psychische Zu-
stand als solcher bewulst ist, abgesehen von seinem Erkanntwerden,
diesen Einwand widerlegen?

Wir sahen, dals nach des Verf’s Ansicht ein Ausgedehntes nicht
Trager des Bewulstseins sein konne. Derselbe wirft sich nun vom scho-
lastischen Standpunkt ein: die Theorie, dals jedes Ding eins sei durch
seine Form, konne in dem Ausgedehnten eine wirkliche substanzielle
Einheit finden und es zum Triger des Bewufstseins machen, und ant-
wortet hierauf: ,man gebe acht dabei; fiir diese Theorie ist eben jene
einfache Form Subjekt, nicht die Elemente, welche sie verkniipft. Wir
konnen diese Erklarung und Entschuldigung nicht gelten lassen. Die
yeinfache Form* ist nach scholastischer Auffassung Triger des Selbst-
bewulfstseins, dagegen ist das ,Zusammengesetzte“, wie bereits bemerkt
wurde, Trager des sinnlichen Bewulfstseins. Die Mdglichkeit eines ein-
heitlichen und doch nicht einfachen Subjekts kann fiir das sinnliche Be-
wulstsein nicht bestritten werden. Denn dieses ist der Gattung nach
vom sinnlichen Wahrnehmen nicht verschieden. Fiir das letztere aber
mufs geradezu ein zusammengesetztes, wenn auch durch die Form zur
substanziellen Einheit gestaltetes Subjekt als notwendig gefordert werden;
denn nur in einem solchen konnen zusammengesetzte HKindriicke aufge-
nommen und zu einem einheitlichen Ganzen verkniipft werden. Der
wahre Grund, warum der Verf. nicht nur ein einheitliches, sondern ein
einfaches Bewufstseinssubjekt annimmt, liegt darin, dals er das Bewulst-
sein iberhaupt als Selbsterfassung denkt, die freilich nur in einem ein-
fachen Trager stattfinden konnte, da sie ohne Reflexion, deren ein zu-
sammengesetztes Wesen unfihig ist, nicht zu stande kommen konnte.

Die beiden folgenden (6. u. 7.) Kapitel behandeln das Objekt des
Bewulstseins. Vom inneren wird das dulsere (als dulseres angeschaute)
Objekt unterschieden und die Urspringlichkeit des letzteren nachgewiesen.
Das rein innere Objekt besteht in den drei psychischen Auffassungs-
weisen des Urteilens (einfachen Anerkennens), Fiihlens und Wollens in
einem und demselben Akte, indem jene drei Weisen der Thitigkeit der
Seele oder der mentalen Inexistenz nur verschiedene Zustdnde und Modi



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 241

eines und desselben Phénomens seien (S. 322). Wie der Verf. zu dieser
Theorie gelangt, ist nach dem Bisherigen nicht schwer einzusehen. Das
sich in jedem Akt erfassende einfache Bewufstseinssubjekt kann gleich-
zeitig eben nur einen Akt haben, da in ihm real verschiedene Vermdégen
nicht vorhanden sind. Die Dreiheit der psychischen Funktionen aber hat
der Verf. einfach aus der herrschenden Ansicht aufgenommen. Die An-
nahme eines sinnlichen Urteils endlich als einfacher Anerkennung erklirt
sich daraus, dafs der Verf. zunidchst nur eine subjektive Bewulstseins-
thatsache wahrgenommen werden lifst, die erst durch ein instinktives
Urteil — einfache Anerkennung zur objektiven Wahrnehmung wird.

Schreibt man, wie wir es thun, der Seele eine Mehrheit real ver-
schiedener Vermodgen zu, so liegt keine Schwierigkeit darin, dafls sie
gleichzeitig mehrere Akte setze. Auf diese Art erkliren wir die That-
sache, dals wir gleichzeitig mit der Wahrnehmung uns derselben auch
bewufst sind, obgleich der Bewulstseinsakt vom Akte der Wahrnehmung
verschieden ist und nicht dem &ufseren, sondern einem inneren Sinne
angehort. Der Verf. beruft sich fiir seinen psychischen Monismus auf
die Analogie der Bewegung mit den unabtrennbaren Zustéinden der
Richtung und Intensitit., Vorstellen und Begehren (Wollen) verhalten
sich aber vielmehr wie zwei verschiedene Arten der Bewegung, nicht wie
Bewegung und Modus der Bewegung. — Die fiir die bekannte Dreiteilung
(die sich dem Verf. im Grunde zu einer Vierteilung von Vorstellung,
Urteil, Fithlen und Wollen gestaltet) versuchten Beweise sind nicht tber-
zeugend. Wenn z. B. das Gefiihl als Wertschitzung bezeichnet wird, so
kann die Schitzung auf den Erkenntniswert (die Wahrheit) oder den
Besitzeswert (das Gute) bezogen werden; in dem einen Falle wird es
zum Urteil, in dem anderen zum Streben (dem Wollen) gehéren. Ebenso
wenig entscheidet, was itiber die Mischung der Urteile, Gefithle und
Strebungen gesagt ist; im ,Psychisch-Intentionalen® gibt es iiberhaupt
nicht Mischungen, sondern nur Verbindungen. Im Heimweh z. B. ist die
Freude der Erinnerung an die Heimat mit der Trauer iiber die Ent-
behrung derselben verbunden, nicht aber zu einem Dritten, das weder
Freude noch Trauer wire, gemischt.

Die ,alte“ Lehre, das dulsere Objekt sei nicht Zustand der Seele,
sondern wirklicher Gegenstand, findet Verf. etwas unverstdndlich, sie
gebe in einem Satze das zu, was sie leugne (8. 334). Diese ,alte“ Lehre
unterscheidet eben zwischen dem Gegenstande, den, und dem Mittel
(der Species oder intentionalen Bestimmtheit des Subjekts), durch
welches wahrgenommen wird. Das Letztere ist selbstverstindlich im
Subjekt, nicht so das Erstere. Ubrigens ist diese Lehre ewig alt und
ewig neu; denn sie bildet die allgemeine Uberzeugung, der der Verf. selbst
huldigt, sobald er die Feder und den Philosophenmantel ablegt. Oder
behandelt er etwa die Speise z. B, als ,duflseres“ Ohjekt in seinem Sinne
und dem des modernen Idealismus als ein Phdnomen von einer besondern
Art des Phanomenseins, als inneres jedoch #dufserlich angeschautes Phé-
nomen? Den Widerspruch, in den man die Seele dadurch verwickelt,
dafs man sie ihren eigenen Zustand als ein Aulseres anschauen lifst,
sucht man durch den ,Hinweis“ auf ein Nichtich zu losen. Also doch
ein Nichtich! Warum darf dann nicht sofort jenes ,dulsere“ Objekt selbst
dieses Nichtich, genauer eine wirkliche Qualitit desselben sein? Soll es
doch sogar ein Nichtphéinomen repréasentieren! (8.335.) Ich frage:
ist denn nicht eben dies die ,alte, etwas unverstindliche* Lehre, dafs
das Erkenntnisbild etwas anderes als es selbst ist, reprisentiert,
allerdings nicht ein ,Nichtphidnomen“, aber auch nicht ein inneres

16%*



242 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc.

subjektives Phiinomen, sondern ein dufseres objektives Phinomen, nimlich
die objektive Erscheinung, Qualitit eines Korpers? Nur andeuten
soll jenes Phinomen ein von ihm Verschiedenes! Das wire also etwa
Herbarts Hinweisung des Scheines auf ein Sein, Glaubt man denn das
jenseitige Sein, das man nicht direkt erreichen zu konnen zugibt, auf
solchem Umwege erreichen zu koénnen? _

Der vom Verf. versuchte Erfahrungsbeweis fir seine Anuahme
dulseres und inneres Objekt seien in einem Bewulstsein vereinigt, ist
milslungen, weil er auf einer Verwechslung der Gleichzeitigkeit mit der
realen Einheit beruht. Unter solchen Umstidnden fehlt natiirlich dem
Verf. das Verstindnis fir die Lehre des hl. Thomas von der Prioritit
der Erkenntnis des Objektes vor der des Aktes (S. 339).

Nichts beweist mehr die Falschheit des vom Verf, vertretenen
psychologischen Monismus, als die S. 355 erwihnten Thatsachen und
gegebenen Erklirungen, denn wenn Gefithle eine von der der Vorstellung,
der sie zugehoren, so ginzlich verschiedene Intensitit haben konnen, dafls
sie durch Association andere und zwar solche Vorstellungen hervorrufen,
die in einem anscheinend natiirlicheren Verhéltnis zu ihnen stehen, als
dies beziiglich ihres urspriinglichen objektiven Elements der Fall ist, so
kann doch unméglich der Gefiihlsakt mit dem Vorstellungsakt ein und
derselbe sein. Die Erklirung der einschliagigen Thatsachen durch Asso-
ciation ist richtig, wenn aber ein derartiges Milsverh#ltnis zwischen Vor-
stellung und Gefihl statthaben kann, dals durch Association das Gleich-
gewicht zwischen dem intensiveren Gefiithl und der schwicheren Vor-
stellung hergestellt werden mufs, so folgt nicht allein, dafs Gefiihl und
Vorstellung verschieden sind, sondern auch, dals im Gefiihl ein leibliches
Element eine Rolle spielt, dafs also Subjekt des Gefiihles nicht die ein-
fache Substanz der Seele sein kann.

Sind wir bisher in der Ansicht festgehalten worden, dafs das psy-
chische Subjekt eine einfache Substanz sei, so scheint mit dem 8. Kapitel
»Von den Leibesempfindungen® ein Scenenwechsel vor sich zu gehen. Es
sind die Leibesempfindungen, in welchen die Bewulstseinsbestandteile,
Akt als inneres Phinomen, Objekt als dulseres in ein ,merkwiirdig enges®
Verhiltnis treten (S. 376). In ihnen ist der Leib empfindendes Subjekt und
empfundenes Objekt, und nur auf Grund dieser Empfindungen ist ein Kontakt
mit dulseren Objekten, eine Wahrnehmung von Dingen, die von unserem
Leibe verschieden sind, einer riumlichen Erscheinungswelt aufserhalb der
Seele moglich. Diese Wendung ist insoweit mit Befriedigung aufzunehmen,
als durch sie die Theorie den wirklichen Thatsachen und der natiirlichen
Uberzeugung sich ndhert, wornach der Sitz der Empfindung nicht aus-
schliefslich im Centrum, sondern auch in der Peripherie, nidmlich dort,
wo sie lokalisiert wird, zu suchen ist. Der Verf. nimmt daher nicht eine
punktuelle Gegenwart der Seele im Leibe, sondern eine Art von Besee-
lung des ganzen Nervensystems an, eine Auffassung, die der Wahrheit
niher kommt, obwohl sie uns nicht geniigt, da wir die Seele nicht allein
als Grund des sensitiven, sondern auch des vegetativen Lebens betrachten.
Wir sagten: eine Art von Beseelung und deuteten damit bereits einen
Punkt an, der in der Theorie der Leibesempfindungen Bedenken erregt.
Denn der Verf. spricht zwar von einer substanziellen Einheit von Leib
und Seele, bringt es aber doch, wie es scheint, nur zu einer dynamischen
Verbindung, zu einer Kraftdurchdringung, einer Art von communicatio
idiomatum, infolge deren der Leib zum mitempfindenden Princip erhoben,
die Seele aber (der zur Ermoéglichung eines solchen Verkehrs virtuelle
Ausdehnung zugeschrieben wird) zur Wahrnehmung kérperlicher (objek-



Zur Theorie des Bewufstseins im Allgemeinen etc. 243

tiver) Phinomene befihigt, also gleichsam das Objektive zu einem Sub-
Jektiven und das Subjektive zu einem Objektiven gemacht wird. Wir
wissen nicht, ob wir den Gedanken des Verf.’s vollkommen wiedergegeben;
soviel aber steht fest, dals die Auffassung desselben von jener, welche
die Seele als substanzielle Form des Leibes bestimmt, wesentlich ver-
schieden ist.

Fassen wir die sog. Leibesempfindungen selbst ins Auge, so erhebt
sich die Frage, wie wir die Ansicht, dals der Leib Mitsubjekt der Em-
pfindung sei mit der Lehre von der Einfachheit des selbstbewulsten Sub-
Jekts vereinbaren sollen. Ist es aber die Seele allein, die infolge eines
virtuellen Kontaktes die Zustinde des Leibes empfindet, so verhd't sich
der Leib wie jede andere fremde Substanz zur Seele und von besonderen
Leibesempfindungen, die zwischen inneren und #ufseren Kmpfindungen
in der Mitte liegen, kann keine Rede sein. Der Begriff der Leibes-
empfindung in der vom Verf. ihm gegebenen Auffassung scheint uns un-
haltbar und verfehlt und die in Anspruch genommenen Thatsachen einer
auderweitigen Erklarung bediirftig. Wenn die Einteilung der Phéinomene
in physische und psychische erschopfend sein soll, so kénnen die soge-
nannten Leibesempfindungen nur solche der ersteren oder letzteren Art
zum Objekte haben. Sind sie von der erstern Art, z. B. Empfindung von
Druck, Warme, Kilte, so empfindet ein Teil des Leibes sinnliche Quali-
titen eines andern Teiles, und die betreffenden empfindenden Teile ver-
halten sich nicht anders zum empfindenden Princip als fremde Korper,
Bilden aber die Objekte der Empfindung psychische Akte (richtiger Akte
des sinnlichen Wahrnehmens, Begehrens), so haben wir vor uns Zustinde
eines inneren Sinnes, des sensus communis der Alten, durch den wir
unserer Wahrnehmungen und sinnlichen Gefithle uns bewulst werden.
Dieser innere Sinn ist es, durch den wir der wesenhaften Verbindung
mit dem ganzen Leibe und allen seinen Organen uns bewufst sind und
ibn von jedem fremden Kérper unterscheiden; denn die Organe, mit denen
wir sehen, horen, tasten, sind unsere Organe, sind im vollen Sinne des
Wortes Teile unseres Selbst. Auf diesen inneren Sinn, den sensus com-
munis, dessen Verzweigungen gleichsam die duflseren Sinne bilden, lifst
sich weitaus die Mehrzahl der ,Leibesempfindungen“ des Verf.s zuriick-
filhren. Dieser innere Sinn ist jedoch nicht, wie der Verf. von seinem
Leibessinn annimmt, die Bedingung aller objektiven Wahrnehmung,
vielmehr ist seine eigene Bethitigung durch duflsere Wahrnehmung bedingt.

Weitere Annahmen des Verf.s, wie die apriorische Raumwahrneh-
mung, d. h. die Wahrnehmung der eigenen Raumlichkeit des wahrneh-
menden Princips, um mittels derselben das dulsere Objekt als ein rdum-
liches wahrzunehmen, fallen damit von selbst. Dalfs das sinnlich wahr-
nehmende Princip ausgedehnt im Raume sein miisse, steht uns aulser
Zweifel; denn nur unter dieser Bedingung vermag es riumliche Eindriicke
aufzunehmen. Hieraus aber folgt keineswegs, dals es zuerst seine eigene
Raumlichkeit erfassen miisse, um die fremde wahrnehmen zu koénnen;
denn die Wahronehmung geschiebt nicht dadurch, dafs Riumlichkeit real
im Wahrnehmenden ist, sondern dadurch, dals sie intentional in ihm ist;
in der letzteren Weise aber manifestiert sich mittels des materiellen
Kontaktes den Sinnen zunichst das duflsere Objekt nicht aber ibre eigene
Beschaffenheit.

Das neunte Kapitel ,iiber die Raumanschanung in unserem Leibe“
enthilt den Versuch, eine urspriingliche, allgemeine und unbestimmte
Raumanschauung in der Leibesperception nachzuweisen, aus der sich die



244 Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etec.

Gleichheit der einzelnen Sinnesriume (fir Auge, Tastsinn u. s, w.)
erklare, und welche die Grundlage fiir die sensiblen Qualititen bilde.

Dals heterogene Sinnesqualititen dieselbe Raumanschauung zur
Darstellung bringen, erklirt sich nach unserer Ansicht daraus, dals der
Raum (Quantitit, Ort, Zahl) als sensibile commune von den verschiedenen
Sinnen zugleich mit den eigentiimlichen Sinnesobjekten wahrgenommen
wird, der objektive Raum aber iiberall und fiir jeden Sinn derselbe ist.

Im folgenden (10.) Kapitel sieht sich der Verf. gendtigt, seine Be-
hauptung, dafs die Innerleibesempfindungen die Grundlage fiir die dufseren
Wahrnehmungen bilden, auf die mechanische Qualitit einzuschrinken und
zuzugestehen, dafls dies beziiglich der iibrigen Qualititen nicht der Fall
sei. Damit ist in die Gesamtanschauung des Verf.s eine breite Bresche
gelegt und zugleich zugestanden, dafs die Qualititen der hoheren Sinne
von seinem Standpunkt schlechterdings nicht erklirt werden konnen.
Denn da Farben und Téne u. s. w. einerseits mit den Aulseren Veran-
lassungen (den Bewegungen des realen Ohjekts) nichts gemeinsam haben
sollen, anderseits aber auch den inneren psychischen Phénomenen (Vor-
stellen, Fithlen, Wollen) als ein Urspriingliches und Heterogenes gegen-
iiberstehen, so ist man einfach aufser Stande, von ihnen irgend eine
Rechenschaft zu geben. Sie entspringen dem Nichts, ohne dals eine
Schopferkraft vorhanden wire, die einen solchen Ursprung zu rechtfer-
tigen vermochte.

Das elfte Kapitel beschiftigt sich mit dem begrifflichen Inhalt
des Bewulstseins. Derselbe gehort nach des Verf.s der Lockeschen ver-
wandten Ansicht der Reflexion, einer hoheren Bewulstseinsform an, die
an die Stelle des Intellekts in der gewdhnlichen Auffassung oder an die
des Kantschen transcendentalen Ich tritt. Die vorziiglichsten und ur-
spriinglichsten Begriffe gelten als aus der inneren Erfahrung abgeleitet.
So soll das Kausalprincip bereits im urspriinglichen Bewulstsein empfunden
und daraus mit Leichtigkeit durch Reflexion erhoben werden, denn der
primire Akt sei nach allen seinen Teilen reflex bewulst; in erster Linie
aber sei es die subjektive Seite des Bewulstseins, die den Inhalt der
Reflexion bilde, den sie alsbald auf das dulsere Ohjekt iibertrage (S. 580),
gleichwie im Sinnlichen die Erkenntnis der Aulsenwelt durch die Inner-
leibesempfindung vermittelt ist. — Von der Leichtigkeit und Urspriing-
lichkeit der Selbsterkenntnis spricht der Verf, in einer Weise, wie die
Pythagorider von der Sphirenmusik; wegen der zur Gewohnheit gewor-
denen Vertrautheit mit ihr vernachlidssigen wir sie. — Die Reflexion
schafft keinen Inhalt; er liegt bereits aktuell vor im primédren Bewulstsein.
Wie kommen wir aber dann zu allgemeinen und notwendigen Urteilen,
die keine Erfahrung als solche gewihren kann? Indem Kant die Un-
moglichkeit einsah, auf dem Wege Lockes aus der Reflexion oder inneren
Erfahrung solche Urteile zu erkliren, setzte er an deren Stelle das
transcendentale Ich und die subjektiven Vernunftformen, da ihm die
wahre Natur der Abstraktion unbekannt blieb, obgleich er die Unfahigkeit
der Lockeschen erkannte. Auch die Abstraktion des Verf.s ist nicht die
der alten Schule, des Aristoteles und der klassischen Scholastik. Zwar
soll sie solche Teile ausscheiden, die der Sinnenerkenntnis fir sich
unbekannt waren (S. 590); ihr Procels geht aber nicht so vor sich, dafls
zuerst eine Funktion thétig wére, die das Material, das Objekt schafft
und dann ‘nachher eine kiime, die die Erkenntnis vornidhme, vielmehr
ist jeder Reflexions- (Abstraktions)-akt zugleich ein Urteilsakt (S. 591).
Durch diese spontane, natiirliche Abstraktion werden die nrspringlichsten,
durch kiinstliche die iibrigen Begriffe gewonnen. — Diese Unterscheidung



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen ete. 245

bestiitigt das Urteil, das wir soeben iiber die Abstraktionstheorie des
Verf.s gefillt haben. Durch Vergleichung (,kiinstliche Abstraktion)
kliren und verdeutlichen wir die Begriffe. Die Art aber, wie wir sie
gewinnen, also der Vorgang der Abstraktion ist fir alle ein und derselbe
und zwar allerdings eine gewisse Neuschaffung aus sinnlichem Material
durch die Kraft und das Licht des wirkenden Verstandes.

Das letzte (zwolfte) Kapitel handelt von der Wahrhaftigkeit des
Bewulstseins beziiglich seines Objektes. Wie sie ihren Ursprung in in-
nerer Erfahrung haben, so schopfen nach des Verfs. Ansicht die hochsten
Vernunftaxiome auch ihre Gewilsheit und Sicherheit aus innerer Erfahrung.
Die unzweifelhafte Gewilsheit der inneren Erfahrungsthatsachen reicht
jedoch nicht aus, um der Allgemeinheit und Notwendigkeit der Vernunft-
axiome die feste Grundlage zu bieten. Die vom Verf. gegebene Bestim-
mung des Sinnes des Kausalprincips scheint uns zwar richtig; es ist aber
in diesem Sinne nicht durch innere Erfahrung, sondern durch das Licht
der Vernunft verbiirgt. Die Evidenz, auf welche der Verf. zuletzt sich
beruft, ist in den Vernunftaxiomen nicht die des Bewulstseins, nicht die
Art, wie die Bewulstseinsphinomene der Seele sich darstellen (8. 617).

Der Verf. stellt folgende Skala der Gewilsheit auf: der mit sich
selbst identische Akt ist absolut sicher; das Subjekt ist durch die not-
wendige Korrelation mit dem Akt gesichert, das &ufsere, d. 1. er-
scheinende Objekt ist mit einer der Verbindung mit dem Akte ent-
sprechenden Sicherheit garantiert; dagegen nicht das #dulsere Objekt im
Sinne eines realen, wirklich vorhandenen Gegenstandes; denn die Sinne
erfassen nur Phinomene, Objekte, die solche in ihnen und fiir sie sind,
die aber wirklich auf aufserbalb der Seele vorbandene Objekte hin-
weisen. Von der Aufsenwelt haben wir kein Wissen, wir glauben an
sie. Dies das schliefsliche Resultat, nachdem wir dem Verf. durch das
Gestriippe miithevoller und subtiler Untersuchungen mehr als sechshundert
Seiten hindurch gefolgt sind. Statt jeder weiteren Bemerkung schlielsen
wir mit der Frage, ob jeme ,alte“ Ansicht, die der Verf. ,etwas unver-
standlich findet“, dafs in der Sinnenerkenntnis das unmittelbar erkannte
Objekt nicht das Bild, die Intention, der ideale Reprasentant — oder
welchen Ausdrucks man immer sich bedienen mag —, sondern der reale
Gegenstand — der Korper nach seinen wahrnehmbaren Eigenschaften
— sei, nicht doch den Vorzug vor den modernen idealistischen Vorur-
teilen verdiene? In jedem Falle steht sie in Harmonie mit der Stimme
der Natur und bewahrt uns vor einer der verhéngnisvollsten theoretischen
Verirrungen, das Ich in eine Traumwelt einzuspinnen, die ihm, je weiter
es forscht, um mit Schelling zu reden, die Wirklichkeit in immer weitere
Ferne riickt,



	Zur Theorie des Bewusstseins im allgemeinen und der Willensfreiheit im Besonderen

