
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


206 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

— so könnte dieses nicht anders als notwendig geschehen
sein: das aber kann offenbar nicht zugegeben werden. Die
Notwendigkeit der Vorherbestimmung aber würde sich mit derselben

Leichtigkeit ergeben, wie die Notwendigkeit der ewig erschaffenen

Welt: Gott hätte ja nicht nicht-vorherbestimmen können, als er
vorherbestimmte; ebensowenig vor h er oder nach her ; also war
die Vorherbestimmung notwendig. — Damit ist der vorstehend

widerlegte Einwurf vollends ad absurdum geführt. Gregorius
Ariminensis macht aber auch noch auf die unrichtige Vorstellung
aufmerksam, die ihm zu Grunde liegt. Man bildet sieh nämlich

ein, die Erschaffung habe in einem bestimmten Zeitpunkt, einem

Augenblick, stattgefunden. Nur so nämlich kann man reden von
Etwas, das i n oder vor oder nach jenem Augenblick der Eall

gewesen wäre.
Das ist der Eehler, in den die Gegner des hl. Thomas

in dieser Frage am häufigsten fallen, dafs sie von der als
selbstverständlich aufgefafsten Annahme ausgehen, die Schöpfung der
Welt habe einmal, in einem bestimmten Augenblick,
in einem ersten „Jetzt" stattgefunden, während dieses doch

erst zu beweisen wäre, da es sich um die Widerlegung der
Annahme einer von Ewigkeit geschaffenen Welt handelt.

DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN.

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

III.
Die Bedeutung dieses realen Unterschiedes im Lehrsystem

des englischen Meisters.
Es erscheint befremdend, dafs der hl. Thomas in seinen

Werken so oft über den realen Unterschied zwischen der
Wesenheit und dem Dasein des Geschöpfs spricht. Mehrere



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 207

Stellen, in denen der Doctor Angelicus ex professo über diese

Wahrheit sich äufsert, haben wir bereits kennen zu lernen
Gelegenheit gefunden. Noch gröfser indessen ist die Anzahl jener,
in denen S. Thomas andere Fragen erörternd, auch diese
berührt. Schon diese Thatsache allein beweist, dafs dem englischen
Lehrer ganz besonders am Herzen liegt, den realen Unterschied

aufser allen Zweifel zu stellen. Dieser Unterschied mufs

folglich in den Augen des hl. Thomas seine tiefe Begründung
und grofse Bedeutung haben.

Und in der That verhält es sich so. Der hl. Thomas

will nämlich durch diesen realen Unterschied in den Kreaturen
den Nachweis liefern, dafs Gott in jeder Beziehung von den

Geschöpfen sich unterscheide, indem seine Wesenheit real identisch

ist mit seinem Dasein, und dafs auf Grund dieser realen
Identität in Gott auch alles andere, was wir von ihm aussagen,
mit den Kreaturen nichts gemeinsam habe, vielmehr über
allem Geschaffenen stehe. Schlagen wir den Index der Summa

contra gentes auf, so werden wir manche sonderbare Kragen
finden, z. B. ob in Gott eine passive Potenz, also ein aufnehmendes

Princip sei? ob Gott materiell, oder ob er ein Körper sei?
Ob er das formelle Sein für alles, oder doch wenigstens die

Form eines Körpers bilde etc. An mehreren Stellen spricht
er von Gelehrten, die den Versuch wagten, Gott mit den Kreaturen

resp. mit der Welt zu identifizieren, oder wenigstens auf
irgend eine Weise in eine substanzielle Verbindung zu bringen.
So erklärt er unter andern:1 Der Irrtum einiger alten Philosophen
bestand darin, dafs sie behauptete!^ Gott sei von derselben
Wesenheit wie die Dinge. Sie lehrten nämlich, alles sei schlechthin
eins (unum simpliciter) und unterscheide sich höchstens nur
entsprechend der Ansicht des Parmenides, gemäfs unserer sensitiven

Auffassung. Diesen alten Philosophen folgten auch einige neuere
wie David von Dinant. Dieser teilte die Dinge in drei Teile
ein: in Körper, Seelen und ewige getrennte Substanzen. Das

1 2. dist. 17. q. 1. a. 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 14



208 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

erste Unteilbare, woraus die Körper konstituiert werden, nannte

er: das erste Unteilbare, wodurch die Seelen konstituiert
werden: „vovq" oder Verstand; das erste Unteilbare in den

ewigen Substanzen: „Gott". Allein diese drei seien ein und
dasselbe. Daraus folge dann, dafs alles der Wesenheit nach

Eins sei. Andere dagegen irrten etwas weniger, indem sie

behaupteten, Gott sei zwar nicht die Wesenheit aller Dinge, wohl
aber der intellektiven Substanzen. Dieser Irrtum hatte
den Anaxagoras zum Urheber, der einen alles bewegenden
Verstand annahm.1 Einige sagten, durch armselige Gründe bewogen,

Gott sei von der Substanz eines jeden Dinges. Andere

behaupteten, er sei die erste Materie (David von Dinant); wieder
andere, er sei die Eorm jedes Dinges.

Es ist selbstverständlich, dafs S. Thomas solchen Irrlehren
gegenüber mit dem ganzen Gewichte seiner Autorität die Hechte

und Eigenschaften Gottes verteidigt hat. Gott darf nicht so

beschaffen, also geartet sein wie die Kreaturen. Gott nimmt
weder etwas auf, noch kann seine Wesenheit in einem andern

aufgenommen werden, denn er ist das Sein.
Unsere Ansicht geht demnach dahin, dafs jene Autoren,

die der Erage über den realen, oder virtuellen Unterschied der
Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen keine, oder doch

nur eine geringe Bedeutung beilegen, die Tiefe der Wahrheit
des realen Unterschiedes nicht erfafst und darum die Tragweite
derselben unterschätzt haben. Selbst Dominicus Soto, welcher
der Erage, ob real, oder nicht real unterschieden, keine allzu-

grofse Bedeutung zuschreibt, betont nichtsdestoweniger, daran
müsse unter allen Umständen festgehalten werden, dafs Gott

von der Kreatur sich unterscheide, indem das Sein Gottes
dessen Wesenheit ausmacht, was bei den Geschöpfen nicht
der Fall ist. Examinieren wir die Stelle des Soto genau, so

werden wir finden, dafs auch er für den realen, niemals für
den virtuellen Unterschied eintritt. Von geringer Bedeutung
ist ihm nur, ob dieser Unterschied als real sicut res a re, oder

1 de veritate. 9. 21. a. 4., 1. c. Gent. cap. 17, 20, 26, 27.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 209

sicut res a modo gefafst werde.1 Indessen ist letzterer ebenfalls

real, nicht virtuell.
Die Frage, ob in den Geschöpfen die Wesenheit sich vom

Dasein real oder virtuell unterscheide, ist in der That von höchster
und entscheidender Bedeutung. Es handelt sich hier, so haben

wir in unserem ersten Artikel gesagt, um die Bekämpfung des

Pantheismus oder Monismus. Dieser reale Unterschied
bildet die Scheidewand zwischen Gott und den Geschöpfen.
Darum wird der englische Lehrer nicht müde zu erklären :

„essentia Dei est esse ejus"; „Deus est suum esse"; „Deus est

per suam essentiam"; „esse convenit Deo essentialiter". Das

Gegenteil lehrt S. Thomas von den Geschöpfen, und er weist
ununterbrochen darauf hin, dafs dies bei keiner Kreatur sich
anders verhalte, wie vollkommen sie auch sonst sein möge. Ebenso

gewifs ist die andere Thatsache, dafs die Thomisten diese Frage
ernst aufgefafst haben. In kürzern oder längern Traktaten
beleuchten und prüfen sie die Argumente des englischen Meisters
nach jeder Richtung hin. Capreolus, der Fürst der Thomisten

z. B. hat hierüber eilf Blätter in Grofsquart niedergeschrieben,
und die Zahl der Einwürfe gegen den realen Unterschied
beträgt daselbst nicht weniger als 40. Ebenso ausführlich behandeln

diese Frage Cajetan im Kommentar über das Opusculum
de ente et essentia. Sie haben hierin nur das Beispiel des

englischen Meisters nachgeahmt. P. L. bemerkt in der Vorrede
zu seiner Broschüre, dafs die Frage weder an und für sich, noch
im Lehrsystem des hl. Thomas von irgend einer gröfsern Tragweite

sei. Gleichwohl hat der Herr Autor diese Frage auf 71

Seiten untersucht, und, wie er selber erklärt, sich bestrebt, die
akademische Jugend mit der Lehre des Doctor Angelicus bekannt

1 Die Stelle lautet : Non est res tanti momenti hanc distinctionem
aut concedere aut negare : dummodo non negetur differentia inter nos
et Deum, quod esse sit de essentia JDei, et non sit de essentia
creaturae. Sicut qui negaverit sessionem distingui a sedente nihil
magnum negabit, dummodo non concédât, sedere esse de essentia
hominis. Hanc enim antiqui appellabant distinctionem realem et forte
docte, (lib. proedit. de substantia q. 1..)

14*



210 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

zu machen. So ganz ohne Bedeutung scheint also die Sache

dem Herrn Autor selber nicht zu sein. Allerdings gibt es

philosophische Lehrbücher, die unsere Frage kaum berühren.

Einige Zeilen im Kleindruck, eher eine Anmerkung als eine

eigentliche Erörterung, das ist alles, was sich in Schriften dieser

Art vorfindet. Diese Erscheinung sticht ziemlich stark ab

gegenüber dem Vorgehen des englischen Meisters, und wir
befürchten darum nicht ohne Grund, dafs den genannten Autoren
die Frage nicht hinreichend klar geworden ist.

Wir wollen in diesem Artikel nachzuweisen versuchen,
dafs der hl. Thomas aus dem realen Unterschiede zwischen
der geschaffenen Wesenheit und Existenz auf die reale Identität

der göttlichen Wesenheit und Existenz schliefst, und
gerade hierin den absoluten allseitigen Unterschied Gottes von
den Kreaturen findet.

A. Gott, seinem Wesen und Sein nach, durchaus
unterschieden von den Geschöpfen:

Hauptbeweis: In der Kreatur sind Wesenheit und Existenz real
unterschieden, in Gott sind sie real identisch.

32° a) Argument: Gottes Käme lautet: „Qui est." Dies

ist der Ihm „eigentümliche" Käme.

„Quarta ratio potest sumi ex verbis Avicennae in hunc

modum: Quod, cum in omni quod est sit considerare quiddi-
tatem suam, per quam subsistit in natura determinata, et esse
suum, per quod dicitur de eo quod est in actu, hoc nomen res
imponitur rei a quidditate sua, secundum Avicennam; hoc nomen

qui est vel ens imponitur ab ipso actu essendi. Cum autem

ita sit, quod in qualibet re creata essentia sua différât a

suo esse, res ilia proprie denominatur a quidditate sua, et

non ab actu essendi, sicut homo ab humanitate. In Deo

autem ipsum esse suum est sua quidditas. Et ideo nomen,
quod sumitur ab esse, proprie nominat ipsum, et est proprium
nomen ejus: sicut proprium nomen hominis quod sumitur a

quidditate sua."1

1 1. dist. 8. q. 1. a. 1.



Das Yerhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 211

Der Grund, warum Gott den Namen: „Qui est" führt, ist
also dem hl. Thomas die reale Identität zwischen Gottes
Wesenheit und Dasein. Weil diese beiden real identisch sind,
wird die Benennung- nicht von der Wesenheit, sondern vom
Sein hergenommen. In Folge dieser Identität ist der Name:

„Qui est" Gott eigentümlich, d. h. er kommt Gott allein und
ausschliefslich zu, keineswegs aber irgend einem Geschöpfe.

Dagegen läfst sich nun folgendes einwenden: Was einem Wesen

„eigentümlich" ist, das kommt diesem allein zu. Das Sein aber

ist nicht Gott allein eigen, denn die Kreaturen sind ebenfalls,
haben auch das Sein. Dieser Schwierigkeit begegnet S. Thomas

mit den Worten:1 wenn man sagt, etwas komme einem Wesen

„eigentümlich" zu, so kann man dieses im doppelten Sinne
verstehen. Will man mit dem Ausdrucke: „eigentümlich" alles
Fremde von der Natur des Subjektes ausschliefsen, wie wenn
man z. -B. sagt, das risibile sei dem Menschen „eigentümlich",
weil es nur dem Menschen, keiner andern als der menschlichen

Natur zukommt, so darf man diesbezüglich nicht behaupten, das

Sein sei Gott „eigentümlich". Denn nicht blofs Gott, auch die

Kreaturen sind oder existieren. Will man dagegen mit der

Bezeichnung: „eigentümlich" alles Fremde von der Natur des

Praedikates fernhalten, wie wenn man z. B. sagt, dieses sei
eigentümliches (eigentliches) Gold, weil ihm kein anderes Metall
beigemischt ist, so ist in dieser Auffassung das Sein Gott
„eigentümlich". Dem göttlichen Sein ist nämlich nichts beigemischt,
weder ein Mangel, noch eine Privation, noch eine Potentialität.
Das Sein der Kreatur hingegen hat eine Beimischung.
Eigentümlich und wahr sind identisch, denn wahres Gold nennen wir
dasjenige, dem nichts anderes beigemischt wird. Diese
Antwort des englischen Lehrers beweist abermals, dafs Gott aus
dem Grunde „Derjenige, der ist" genannt wird, weil seine

Exiztenz real identisch ist mit der Wesenheit. Denn nur in
diesem Falle wird dem Sein nichts anderes — Fremdes, extra-
neum nennt es S. Thomas — beigemischt, findet sich in Gott

i 1. c. ad lum.



212 Das Verhältnis der Wesenheit zn dem Dasein etc.

keine Potentialität. Das gerade Gegenteil haben wir bei den

Geschöpfen anzunehmen. Deren Sein ist nicht real identisch,
sondern real unterschieden von der Wesenheit. Darum ist
ihrem Sein eine Potentialität heigemischt, deshalb ist der ihnen

„eigentümliche" Name nicht das Sein oder vom Sein hergeleitet,
sondern von der Wesenheit. Der den Geschöpfen „eigentümliche"

Name drückt mithin die Wesenheit ohne das Sein aus.

Aus dieser Beweisführung des englischen Lehrers folgt
also bestimmt und klar, dafs der reale Unterschied zwischen
der Wesenheit und Existenz des Geschöpfes den direkten
Gegensatz bildet zu dem Wesen und Dasein Gottes. Gott ist sein

eigenes Dasein und dies ist Ihm „eigentümlich". In der Kreatur
sind Wesenheit und Existenz real unterschieden, und dies ist
dem Geschöpfe „eigentümlich". Was besagen nun jene Worte:
„in qualibet re creata essentia sua differt a suo esse?" Etwa
dieses, dafs die Kreatur ihr Sein von einem andernhabe?
Davon sagt S. Thomas nicht ein Wort. Was bedeutet dann

der Gegensatz zu diesen Worten: „In Deo ipsum suum esse

est sua essentia?" Vielleicht soviel als Gott sei durch sich (a

se), nicht von einem andern? Dieser Auffassung bedient sich

der Doctor Angelicus, soweit uns bekannt, niemals in irgend
einem seiner Werke. Dann folgt aber zur Evidenz, dafs jene
Worte den innersten formellen Grund angeben, nämlich:
das Sein Gottes sei real identisch mit seiner Wesenheit. Daraus

erst ergibt sich die zweite Wahrheit, Gott sei durch sich
selber, nicht durch ein Anderes. Man darf also in der
Untersuchung nicht dabei stehen bleiben, dafs man sagt: Gott sei

ein für und durch sich selber Seiendes, und darüber hinaus

habe man keine weitere Frage zu stellen und auch keine mehr

zu beantworten. Nein, wir müssen bis zum letzten Grunde

vordringen. Warum ist denn Gott ein für und durch sich Seiendes?

Weil er seine eigene Existenz, weil diese letztere mit
Ihm real identisch ist. Darum heifst Gott das Sein, ist Er nur
das Sein.1 Das umgekehrte Verhältnis greift in den Geschöpfen

1 cfr. de ente et essentia cap. 5.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 213

Platz; denn in den Kreaturen sind Wesenheit und Dasein real
unterschieden. Der hl. Thomas beruft sich hier nicht darauf,
dafs die Kreaturen von einem andern seien (entia ab alio),
sondern darauf, dafs die Wesenheit von der Existenz sich real
unterscheide. Dieser Grund ist dem Doctor Angelicus mafs-

gebend dafür, dafs die Kreatur nach der Wesenheit, nicht aber
nach dem Sein „eigentümlich" benannt werde. Es wird schwer

gelingen, ohne Gewalt eine andere Auslegung den Worten des

englischen Meisters angedeihen zu lassen. Wir bestreiten
selbstverständlich nicht, dafs Gott „ein Seiendes durch Sich," die

Kreatur hingegen „ein Seiendes durch ein Anderes" genannt
werden könne. Was wir behaupten ist: dafs dieses nicht den

formellen innersten Grund davon bilde. Dieser Grund ist
vielmehr der vom hl. Thomas hier angeführte. Die Philosophie
mufs die innersten, letzten Gründe klarlegen, sonst wird
sie ihrer grofsen erhabenen Aufgabe nicht gerecht. Wenn nun
S. Thomas von diesem, in den Geschöpfen realen Unterschiede

aus den wichtigen Schlufs zieht auf die reale Identität des

Wesens und Daseins Gottes, wie kann man dann behaupten, diese

Frage, ob real oder virtuell unterschieden, habe keineswegs ein

Interesse, von Belang? Soll es für die Philosophie, die erste
und höchste der menschlichen Wissenschaften von keiner grofsen
Bedeutung sein, ob in ihr die entfernten oder aber die letzten
und tiefsten Gründe ihren vollen Ausdruck finden? Wir
bezweifeln sehr, dafs eine derartige Ansicht im Ernste viele
Vertreter finden könne. Allein hier handelt es sich nicht um die
tiefsten Gründe über die geschaffenen Wesen, sondern um den

innersten Grund, warum Gott seines gleichen nicht kennt, mit
den Kreaturen keine Gemeinsamkeit hat. Die nämliche Ansicht
vertritt S. Thomas an einer andern Stelle, und zwar mit
derselben Begründung. Was wir citieren, betrifft ebenfalls den

Kamen Gottes. 1„Hoc nomen: „qui est" triplici ratione est

maxime proprium nomen Dei. Primo quidem propter sui signi-
ficationem. Kon enim significat formam aliquam, sed ipsum

1 1. p. q. 13. a. 11.



214 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

esse. Unde cum esse Dei sit ipsa ejus essentia, et hoc

nulli alii conveniat, ut supra ostensum est q. 3. a. 4.,
manifestum est, quod inter alia nomina hoc maxime proprie nominat
Deum. Unumquodque enim denominatur a sua forma. •—-

Secundo propter ejus universalitatem. Quolibet enim alio
nomine determinatur aliquis modus substantiae rei. Sed hoc nomen:
„Qui est" nullum modum essendi déterminât, sed se habet
indeterminate ad omnes. Et ideo nominat ipsum pelagus
substantiae infinitum.1 — Tertio ex ejus consignificatione. Signi-
ficat enim esse in praesenti. Et hoc maxime proprie de Deo

dicitur, cujus esse non novit praeteritum vel futurum."
Es zeigt sich auch hier ganz deutlich, dafs der Doctor

Angelicus seine Beweisführung auf den realen Unterschied
zwischen der Wesenheit und Existenz aufbaut und dann weitere
Schlüsse zieht. Das „Qui est" bezeichnet nicht eine Eorm,
sondern das Sein, die Existenz. Jedes Wesen wird aber von seiner
Form benannt. In Gott ist das Sein real identisch mit der
Form oder Wesenheit, ist also nichts anderes als die Form
selber. Darum wird Gott vom Sein benannt. Diese Benennung
ist Ihm am allermeisten „eigentümlich", weil in keiner Kreatur

die Wesenheit real identisch ist mit dem Sein.
Den dritten Beweis hat S. Thomas schon in dem von uns vorhin

angeführten Buche über die Sentenzen berührt. Daselbst

sagt nämlich der Doctor Angelicus, des Argumentes vom hl.

Hieronymus erwähnend: „Jenes Ding wird vollkommen genannt,
welches nichts aufserhalb seiner selbst hat. Unser Sein hat
etwas aufserhalb seiner selbst, denn es fehlt ihm etwas, nämlich

das, was schon vorüber ist, und das, was in Zukunft sein

wird. In Gott findet sich dieser Mangel nicht, denn Er kennt
weder Vergangenheit noch Zukunft. Sein Dasein ist folglich in

jeder Beziehung ein vollkommenes. Darum kommt Gott das

Sein „eigentümlich" zu.2 Wir wollen nicht länger bei diesem

Beweise des hl. Thomas verweilen. Soviel geht jedoch zweifels-

» 1 cfr. de potentia q. 10. a. 1. ad 9um. 2 cfr. de veritate q. 21.

a. 4. ad 7<im.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 215

ohne auch aus diesem Argumente hervor, dafs wir zwischen
Wesenheit und Existenz des Geschöpfes einen realen Unterschied

setzen müssen. Der englische Lehrer sagt nicht, dafs in

Bezug auf die Wesenheit etwas vergangen oder zukünftig
sei, sondern es gilt dies in Betreff des Seins. Unser Sein hat

solange gedauert und wird noch in Zukunft von dieser oder

jener Dauer sein. Man kann also nicht sagen, die Welt war
ungefähr 8000 Jahre lang Welt und wird noch so und so

viele Jahre lang Welt sein. Die Wesenheit selber, als solche,

unterliegt nicht der Zeit. Allein das Sein, die Existenz
der Kreaturen unterliegt der Zeit, die Wesenheit selber nur
hinsichtlich der Existenz, die sie besitzt. Gottes Sein hingegen
wird nur bezeichnet in der Gegenwart der Ewigkeit, denn
dessen Sein kennt weder Vergangenes noch Zukünftiges. Das

dritte Argument des hl. Thomas ist es jedoch nicht, was uns
hier beschäftigt, sondern das erste lenkt unsere Aufmerksamkeit
auf sich. Die Gott „eigentümliche" Benennung wird vom Sein,

nicht von der Wesenheit hergenommen, weil das Sein Gottes

mit seiner Wesenheit real identisch ist. Das Sein ist also in
Gott auch das konstitutive Prinzip, die Form der Wesenheit,
ist die Wesenheit selber. Bei den Geschöpfen ist dieses nicht
der Fall. Darum benennen wir die Geschöpfe gemäfs ihrer
Wesenheit, nicht aber nach ihrer Existenz.

Die Benennung eines Dinges folgt unserer Kenntnis von
demselben.1 Nun erkennen wir Gott nicht, wie er in sich ist,
wie beschaffen die Wesenheit, von welcher Gott, wie jedes
andere Ding, benannt wird, in sich selber ist. Darum können wir
Gott auch nicht mit jenem Namen benennen, der seiner Wesenheit

vollkommen entspricht. Dennoch müssen wir irgend einen

Namen auswählen. Da nun alle andern Namen ein bestimmtes

und partikuläres Sein bezeichnen, dienen sie unserem Zwecke
sehr unvollkommen. Der Name: „Der ist" (Qui est) bedeutet

absolutes, nicht durch Beigabe eines Andern beschränktes Sein.

Mit Recht bemerkt daher Damascenus, dieser Name bezeichne

1 1. p. q. 13. a. 3.



216 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

nicht, was Gott ist, sondern er bedeute ein uferloses Meer der
Substanz, das keine Grenzen hat. Indessen stellt auch dieser
Name das göttliche Sein nur sehr unvollkommen dar, weil er
von den Kreaturen hergenommen, abstrahiert ist. Die Geschöpfe

vergegenwärtigen Gott mangelhaft. Der Name „Qui est"
bezeichnet das göttliche Sein ebenfalls sehr unvollkommen, weil
er dasselbe angibt nach Art eines Konkreten und Zusammengesetzten.

Allein mit den andern Namen gelingt es uns noch

weniger, Gottes Sein begrifflich zu bestimmen. Sagen wir
z. B., Gott sei der Weise, so finden sich in dieser Bezeichnung
zwei Unvollkommenheiten. Die eine ist aufSeite des konkreten
Seins selber, wie sie sich auch im Namen: „Qui est" offenbart,
die zweite ist auf Seite des eigentlichen Begriffes: „Weisheit".
Denn die kreatiirliche Weisheit erreicht nicht das Wesen der

göttlichen. Weil also alle andern Namen noch weniger
aussagen, was Gott ist, als der Name: „Qui est", deshalb ist dieser
Gott angemessener und „eigentümlicher". Gehen wir daher

daran, von Gott uns einen Begriff zu bilden, so denken wir uns
alles Körperliche und Geistige, wie es in den Kreaturen
vorhanden ist, von Gott hinweg, und es bleibt in unserer Auffassung
nichts als die Existenz, das „qui est". Dies ist aber etwas
ziemlich Konfuses. Wir müssen folglich noch weiter
voranschreiten, und auch die Existenz, wie die Geschöpfe sie
besitzen, von Gott negieren.1

Aus der Art und Weise, wie der englische Lehrer hier

argumentiert, lässt sich ohne Schwierigkeit ein richtiger Schlufs

ziehen auf die Bedeutung, welche der Doctor Angelicus dem

realen Unterschiede zwischen Wesenheit und Dasein der
Kreaturen beilegt. Wir wollen Gott kennen lernen, und zwar Gott,
wie wir Ihn unter diesem Begriffe fassen. Nicht einen
materialistischen oder pantheistischen, einen mit der Welt verwachsenen,

in die Materie untergetauchten, oder durch unsern
Verstand erst hervorgebrachten, oder auch einen sich selber

hervorbringenden Gott wollen wir kennen lernen und betrachten.

1 cfr. 1. dist. 8 q. 1. a. 1. ad 3lm> und 4um.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 217

Nein, Gott mufs gänzlich unterschieden, mufs anderer Art
sein als die Geschöpfe. Da nun unser Denken hier auf Erden
nicht ein intuitives ist, sondern in abstrakten Begriffen sich

bewegt, so ist der Weg zur Erforschung des göttlichen Wesens

von selber vorgezeichnet. Ein dreifacher Weg, lehrt S. Thomas,
führt uns zu der in diesem Leben uns möglichen Kenntnis der
Wesenheit Gottes.1 Zunächst müssen wir alle TJnVollkommenheiten,

die wir in den Geschöpfen finden, von Gott fernhalten.
Dann alle Vollkommenheiten, in deren Besitze wir die Kreaturen
sehen, Gott zuschreiben. Die erste und wichtigste aus allen,
dem Werte, der Bedeutung nach, ist aber, wie der englische
Lehrer ganz mit Recht hervorhebt, das Sein, die Existenz. Die
Existenz ist das Allervollkornmenste. Indessen würde auch das

Sein der Geschöpfe uns keinen genauen Begriff von Gottes
Wesenheit beizubringen imstande sein, denn dieses Sein, mit der
Existenz Gottes verglichen, ist ein sehr unvollkommenes Abbild.
In der Kreatur ist es real von der Wesenheit unterschieden,
in Gott aber real identisch. Der Schlufs von der Kreatur
auf Gott ist darum nur ein analoger.

Über dieses analoge Verhältnis der Kreatur zu Gott
äufsert sich S. Thomas in folgender Weise:2 „Man kann

unmöglich etwas von Gott und den Geschöpfen im univoken Sinne

aussagen. Denn so oft eine Wirkung der Kraft der wirkenden
Ursache nicht gleichkommt, nimmt sie die Ähnlichkeit des

Agens nicht in der nämlichen Art auf, sondern bleibt dahinter
zurück. Was in der Wirkung geteilt und vervielfältigt erscheint,
das enthält die Ursache in einfacher Weise und auf dieselbe

Art. Alle kreatürlichen Vollkommenheiten,'plie in den Geschöpfen

geteilt und vervielfältigt sich vorfinden, existieren in Gott geeint
und einfach. Sagen wir nun irgend eine Vollkommenheit von
der Kreatur aus, so bezeichnet der Name jene Vollkommenheit
als eine solche, die dem Wesen nach von andern unterschieden
ist. Wird z. B. der Name: „weise" vom Menschen ausgesagt,

1 contr. Gent. cap. 14. 2 1. p. q. 13. a. 5. c. — 1. contr. Gent,

cap. 32. ratio 1°.



218 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

so bezeichnen wir damit eine von der Wesenheit, oder Potenz,
oder Existenz des Menschen unterschiedene Vollkommenheit.
Damit umschreibt und umfafst gleichsam dieser Name die
dadurch bezeichnete Sache. Dies ist jedoch in Bezug auf Gott
nicht der Fall. In Gott bleibt die bezeichnete Sache unumfafst
und sie übertrifft die Bezeichnung durch den Namen.1 Daraus

folgt, dafs z. B. der Name: „weise" nicht in derselben Bedeutung

von Gott und dem Menschen ausgesagt werden kann. Das

Nämliche gilt von andern Aussagen. Man kann also nichts univok,
d. h. dem Namen und Begriffe nach Gleiches2 von Gott und
der Kreatur aussagen. Selbst der Begriff Substanz z. B. kann

von Gott nicht „eigentlich" ausgesagt werden. Denn der Name

„Substanz" ist vom Unterstehen (substando) hergeleitet. Überdies

bezeichnet die Substanz eine Quiddität, die von ihrem Sein
real unterschieden ist (quae est aliud ab esse ejus). Dieses

(in Substanz und Accidens) ist daher die Einteilung des

geschaffenen Seienden. Nimmt man jedoch die Substanz in einem

weitern Sinne, so kann man Gott eine Substanz nennen. Sie

überragt indessen alle geschaffenen Substanzen in Betreff der

Vollkommenheit, die der Substanz zukommt, dafs sie nämlich
nicht in einem andern ist und dergleichen mehr. In Gott wird
darum durch das Prädikat und Subjekt real ganz dasselbe

ausgesagt wie überhaupt in allen, was wir von Gott behaupten.
Darum herrscht überall nur Analogie.3 Gemäfs des univoken
Begriffes darf man somit nichts von Gott und den Geschöpfen

aussagen. Da man nämlich in der Sache zwei Dinge in Betracht
ziehen mufs, nämlich die Natur oder Quiddität des Dinges und

ihr Dasein, so ist es notwendig, dafs in allen begrifflichen Gleichen

(univocis) eine Gemeinsamkeit dem Begriffe der Natur,
nicht aber dem Sein nach platzgreife. Eine Existenz ist nur
in einer Sache. Daher ist das Verhältnis der menschlichen

Natur (humanitatis) bezüglich des Seins in zwei Wesen nicht
ein und dasselbe. So oft also das Sein selber die durch den

1 1. p. q. 4. a. 3. — 1. c. q. 3. a. 2. — q. 13. a. 2. 2 1. p. q.
13. a. 5. — ib. a. 10. 3 cfr. dist. 8. q. 4. a. 2. ad 1".



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 219

Kamen bezeichnete Form bildet, kommt es nicht im univoken
Sinne zu. Darum wird auch Seiendes (ens) nicht univok
ausgesagt. Weil nun alles, was immer wir von Gott aussagen,
sei es Katur oder Form, das Dasein selber ausmacht — weshalb
auch manche Philosophen sagen, Er sei ein Seiendes nicht in der
Wesenheit, ein Wissendes nicht durch die Wissenschaft u. s. w.
nur damit man verstehe, dafs Er selbst nicht ein Anderes als

sein Dasein bilde etc. — deshalb kann man nichts von Gott
und den Geschöpfen in univoker Weise aussagen.1 Wollten
wir auch annehmen, dafs die geschaffenen Dinge ganz dieselbe

Form erhalten, wie die hervorbringende Ursache sie besitzt, es

wäre dennoch eine univoke Aussage nicht möglich, denn sie

hätten diese Form nicht in Gemäfsheit der nämlichen Seinsweise.

In Gott existiert nichts, was nicht sein Dasein, also mit ihm

real identisch wäre. Dies trifft bei den Geschöpfen nicht zu.2

Wie sehr daher auch eine Kreatur Gott nachahmt, sie bringt
es doch nie dahin, dafs Gott und ihr etwas auf dieselbe Art
zukomme. Alles das, was verschiedenen Dingen einem und
demselben Begriffe nach zuteil wird, ist ihnen gemeinsam
vermöge des Begriffes der Substanz oder Quiddität. Sie sind aber
verschieden in Bezug auf das Sein.3 Was indessen in Gott sich

findet, das ist sein eigenes Dasein. Gleichwie z. B. die Wesenheit

in Gott identisch ist mit dem Dasein, ebenso ist auch die
Wissenschaft in ihm identisch mit dem Wissend-sein. Gleichwie
also das Sein, welches jeder Sache eigen ist, keinem andern
mitgeteilt werden kann, ebenso ist es unmöglich, dafs eine Kreatur
dahin gelange, etwas in derselben Weise zu besitzen wie Gott.
Und ebensowenig ist es möglich, dafs sie dasselbe Dasein
erhalte. Etwas Ahnliches können wir auch bei den Geschöpfen
wahrnehmen. Wäre z. B. in Petrus der Mensch nicht
unterschieden vom Dasein des Menschen, so könnte man niemals
den Menschen von Petrus und Paulus univok aussagen, denn

sie besäfsen ein verschiedenes Sein.4 Gott verhält sich ganz

1 cfr. 1. dist. 35. q. 1. a. 4. c. 2 cfr. 1. contr. Gent. cap. 32.
ratio 2a- 3 cfr. de potentia q. 7. a. 7. c. 4 cfr. de verdate q. 2. a. 11.



220 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

anders zum Sein als irgend ein Geschöpf. Denn Er ist sein

eigenes Dasein, was man von keiner Kreatur behaupten kann.
Darum wird auch das Sein von Gott und der Kreatur nie uni-

vok ausgesagt, noch weniger etwas anderes, was man aussagen
könnte. Das erste von allen, was man aussagt, ist das Sein.

Zeigt sich nun schon im ersten eine Verschiedenheit, so mufs

es auch in allen andern der Pali sein.1 Denn man darf nicht

vergessen, dafs jene Dinge, in denen der Seinsmodus verschieden

ist, nicht in einem gemeinsamen Sein, wie der Katurphilo-
soph das Sein versteht, übereinkommen. Anders verhält es sich

mit dem Sein, welches der Logiker im Auge hat.2 Univoc
können also die Aussagen von Gott und den Geschöpfen nicht

genommen werden, weil die Definition dessen, was von der

Kreatur ausgesagt wird, sich nicht deckt mit der Definition

dessen, was man von Gott aussagt. Die Univoken müssen aber

in derselben Definition übereinkommen.3
Aus dieser Beweisführung des englischen Lehrers ist

ersichtlich, welche Tragweite der Doctor Angelicus dem realen
Unterschiede zwischen der Wesenheit und dem Dasein der

Geschöpfe beimifst. Das Sein der Kreatur hat mit dem göttlichen
Sein nur eine, und zwar sehr schwache, sehr unvollkommene
Ähnlichkeit. Wir wissen von Gott weder, was Er ist,4 d. h. wir
kennen weder seine Wesenheit, noch sein Dasein, wie es in
sich beschaffen ist. Diese Wesenheit und dieses Sein sind

Gott „eigentümlich".5 Die Art der Bezeichnung in den

Aussagen, die wir über die Dinge machen, folgt unserer Auffassungsweise.

Die Aussagen bezeichnen die Konzeption von den Dingen,
die wir begreifen, wie Aristoteles bemerkt. Unser Verstand fafst nun
das Sein in der Weise auf, wie er es in den Geschöpfen, woraus

er seine Kenntnisse schöpft, findet. In den Geschöpfen ist aber

das Sein nicht subsistent, sondern es inhäriert. Und doch

hat unsere Vernunft gefunden, dafs es ein subsistentes Sein

1 cfr. de potentia q. 7. a. 7. 2 cfr. 1. c. ad lttm. 3 cfr. Compend.
Theol. cap. 27. 4 cfr. 1. p. q. 3. a. 4. ad 2um. — 1. coutr. Gent. cap. 12.

— ib. 3. cap. 39. — de potent. 7. a. 2. ad lura. 5 de veritate q. 21.

a. 4. ad 7um.



Zur Theorie des Bewußtseins im Aligemeinen etc. 221

gibt. Obgleich nun das Wort: Sein nach Art des Konkreten
bezeichnet, so achtet unser Verstand doch nicht, wenn er Gott
das Sein beilegt, auf diesen Modus der Bezeichnung, sondern

auf das, was damit bezeichnet wird.1 Wenn wir also vom Sein

der Kreatur, dem Vollkommensten2 in den Geschöpfen, auf das

Sein Gottes schliefsen, dessen Beschaffenheit erforschen wollen,
so dürfen wir nicht bei dem Sein des vorzüglichsten Geschöpfes
stehen bleiben. Das Sein Gottes ist ganz anderer Gattung
und Art. Ja, es ist über alle Gattungen und Arten. Der
Schlufs ist darum nur ein analoger und sagt mehr, was Gott

nicht ist, als was er ist.

O—<££>_o-

ZUR THEORIE DES BEWUSSTSEINS IM ALLGEMEINEN
UND DER WILLENSFREIHEIT IM BESONDEREN.1

Von Dr. M. GLOSSNER.

Unter den Thatsachen des Bewufstseins ist es die Freiheit in unseren
Handlungen, die vor allen anderen durch ihre wissenschaftliche Bedeutung
und ihr praktisches Interesse die Aufmerksamkeit des Forschers und den
Scharfsinn des Moralisten und Apologeten in Anspruch nimmt. So mächtig
nämlich auch das Bewufstsein freier Selbstbestimmung in unseren
überlegten Handlungen sich geltend macht, und obgleich Freiheit die Grundlage

des gesamten individuellen und socialen sittlichen Lebens bildet,
so gestaltet sich doch dieselbe Freiheit zum wissenschaftlichen Problem,
sobald sie zu gewissen Wahrheiten, sei es der physikalischen und
psychologischen, sei es der metaphysischen Ordnung in Beziehung gesetzt wird.
In der letzteren Beziehung ist es die Erkenntnis der Abhängigkeit, in
welcher alles Geschaffene im Sein wie in der Thätigkeit von Gott, der
ersten und allumfassenden Ursache, gedacht werden mufs. Mit dieser
Abhängigkeit scheint eine wirkliche freie Selbstbestimmung nicht zusammen
bestehen zu können. Freiheit — so scheint es — bedeutet soviel als
Unabhängigkeit; Selbstbestimmung schliefst — so wird von vielen
behauptet — das Bestimmtwerden durch irgend eine andere auch die
höchste Ursache aus. Wie bekannt, gehen die theologischen Schulen in

1 de potent, q. 7. a. 2. ad 7". 2 ], c. ad 9um.
1 Fr. Gundisalv Feldner, O. P. Die Lehre des hl. Thomas von Aquin

über die Willensfreiheit der vernünftigen Wesen. Graz 1890. — Henri Bergson,
Essai sur les données immédiates de la conscience, Paris 1889. — H. Bergson,
Quid Aristoteles de loco senserit. Paris 1889. — Dr. J. Wolff, das Bewufstsein und
sein Objekt. Berlin 1889.


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

