Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761959

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

206 Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

— 80 konnte dieses nicht anders als notwendig geschehen
sein: das aber kann offenbar nicht zugegeben werden. Die Not-
wendigkeit der Vorherbestimmung aber wiirde sich mit derselben
Leichtigkeit ergeben, wie die Notwendigkeit der ewig erschaffenen
Welt: Gott hatte ja nicht nicht-vorherbestimmen konnen, als er
vorherbestimmte; ebensowenig vorher oder nachher; also war
die Vorherbestimmung notwendig. — Damit ist der vorstehend
widerlegte Einwurf vollends ad absurdum gefiihrt. Gregorius
Ariminensis macht aber auch noch auf die unrichtige Vorstellung
aufmerksam, die ihm zu Grunde liegt. Man bildet sich ndmlich
ein, die Erschaffung habe in einem bestimmten Zeitpunkt, einem
Augenblick, stattgefunden. Nur so nimlich kann man reden von
Etwas, dasin oder vor oder nach jenem Augenblick der Fall
gewesen ware.

Das ist der Fehler, in den die Gegner des hl. Thomas
in dieser Frage am héufigsten fallen, dals sie von der als selbst-
verstandlich aufgefalsten Annahme ausgehen, die Schopfung der
Welt habe einmal, in einem bestimmten Augenblick,
in einem ersten ,Jetzt“ stattgefunden, wihrend dieses doch
erst zu beweisen wére, da es sich um die Widerlegung der An-
nahme einer von Ewigkeit geschaffenen Welt handelt.

Y

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN.
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS

VON AQUIN,

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

1L

Die Bedeutung dieses realen Unilerschiedes im Lehrsystem
des englischen Meisters.

Es erscheint befremdend, dafls der hl. Thomas in seinen
Werken so oft iiber den realen Unterschied zwischen der
Wesenheit und dem Dasein des Geschopfs spricht. Mehrere



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 207

Stellen, in denen der Doctor Angelicus ex professo iiber diese
Wahrheit sich dufsert, haben wir bereits kennen zu lernen Ge-
legenheit gefunden. Noch grifser indessen ist die Anzahl jener,
in denen S. Thomas andere Fragen erorternd, auch diese be-
rithrt. Schon diese Thatsache allein beweist, dals dem englischen
Lehrer ganz besonders am Herzen liegt, den realen Unter-
schied aufser allen Zweifel zu stellen. Dieser Unterschied muls
folglich in den Augen des hl. Thomas seine tiefe Begriindung
und grofse Bedeutung haben.

Und in der That verhdlt es sich so. Der hl. Thomas
will ndmlich durch diesen realen Unterschied in den Kreaturen
den Nachweis liefern, dafs Gott in jeder Beziehung von den
Geschopfen sich unterscheide, indem seine Wesenheit real iden-
tisch ist mit seinem Dasein, und dafs auf Grund dieser realen
Identitdt in Gott auch alles andere, was wir von ihm aussagen,
mit den Kreaturen nichts gemeinsam habe, vielmehr iiber
allem Geschaffenen stehe. Schlagen wir den Index der Summa
contra gentes auf, so werden wir manche sonderbare Fragen
finden, z. B. ob in Gott eine passive Potenz, also ein aufnehmen-
des Princip sei? ob Gott materiell, oder ob er ein Korper sei?
Ob er das formelle Sein fiir alles, oder doch wenigstens die
Form eines Korpers bilde etc. An mehreren Stellen spricht
er von Gelehrten, die den Versuch wagten, Gott mit den Krea-
turen resp. mit der Welt zu identifizieren, oder wenigstens auf
irgend eine Weise in eine substanzielle Verbindung zu bringen.
So erklirt er unter andern:! Der Irrtum einiger alten Philosophen
bestand darin, dafs sie behaupteten, Gott sei von derselben We-
senheit wie die Dinge. Sie lehrten némlich, alles sei schlechthin
eins (unum simpliciter) und unterscheide sich hochstens nur ent-
sprechend der Ansicht des Parmenides, gemdfs unserer sensitiven
Auffassung. Diesen alten Philosophen folgten auch einige neuere
wie David von Dinant. Dieser teilte die Dinge in drei Teile
ein: in Korper, Seelen und ewige getrennte Substanzen. Das

1 9, dist. 17. q. 1. 8. 1.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI, 14



208 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

erste Unteilbare, woraus die Korper konstituiert werden, nannte
er: ,uA7“; das erste Unteilbare, wodurch die Seelen konstituiert
werden: ,vov¢“ oder Verstand; das erste Unteilbare in den
ewigen Substanzen: ,,Gott“. Allein diese drei seien ein und
dasselbe. Daraus folge dann, dals alles der Wesenheit nach
Eins sei. Andere dagegen irrten etwas weniger, indem sie be-
haupteten, Gott sei zwar nicht die Wesenheit aller Dinge, wohl
aber der intellektiven Substanzen. Dieser Irrtum hatte
den Anaxagoras zum Urheber, der einen alles bewegenden Ver-
stand annahm.! FEinige sagten, durch armselige Griinde bewo-
gen, Gott sei von der Substanz eines jeden Dinges. Andere
behaupteten, er sei die erste Materie (David von Dinant); wieder
andere, er sei die Form jedes Dinges.

Es ist selbstverstdndlich, dals S. Thomas solchen Irrlehren
gegeniiber mit dem ganzen Gewichte seiner Autoritit die Rechte
und Eigenschaften Gottes verteidigt hat. Gott darf nicht so
beschaffen, also geartet sein wie die Kreaturen. Gott nimmt
weder etwas auf, noch kann seine Wesenheit in einem andern
aufgenommen werden, denn er ist das Sein.

Unsere Ansicht geht demnach dahin, dafs jene Autoren,
die der Frage iiber den realen, oder virtuellen Unterschied der
Wesenheit und Existenz in den Geschopfen keine, oder doch
nur eine geringe Bedeutung beilegen, die Tiefe der Wahrheit
des realen Unterschiedes nicht erfalst und darum die Tragweite
derselben unterschitzt haben. Selbst Dominicus Soto, welcher
der Frage, ob real, oder nicht real unterschieden, keine allzu-
grofse Bedeutung zuschreibt, betont nichtsdestoweniger, daran
miisse unter allen Umsténden festgehalten werden, dafs Gott
von der Kreatur sich unterscheide, indem das Sein Gottes
dessen Wesenheit ausmacht, was bei den Geschopfen nicht
der Fall ist. Examinieren wir die Stelle des Soto genau, so
werden wir finden, dafs auch er fiir den realen, niemals fiir
den virtuellen Unterschied eintritt. Von geringer Bedeutung
ist ihm nury ob dieser Unterschied als real sicut res a re, oder

1 de veritate. 9. 21. a. 4,, 1. ¢. Gent. cap. 17, 20, 26, 27.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 209

sicut res a modo gefafst werde.! Indessen ist letzterer ebenfalls
real, nicht virtuell.

Die Frage, ob in den Geschiopfen die Wesenheit sich vom
Dasein real oder virtuell unterscheide, ist in der That von hochster
und entscheidender Bedeutung. Es handelt sich hier, so haben
wir in unserem ersten Artikel gesagt, um die Bekdmpfung des
Pantheismus oder Monismus. Dieser reale Unterschied
bildet die Scheidewand zwischen Gott und den Geschopfen.
Darum wird der englische Lehrer nicht miide zu erkliren:
»essentia Dei est esse ejus®; ,,Deus est suum esse”; ,Deus est
per suam essentiam®; ,esse convenit Deo essentialiter., Das
Gegenteil lehrt S. Thomas von den Geschopfen, und er weist
ununterbrochen darauf hin, dals dies bei keiner Kreatur sich
anders verhalte, wie vollkommen sie auch sonst sein mége. Ebenso
gewils ist die andere Thatsache, dals die Thomisten diese Frage
ernst aufgefalst haben. In kiirzern oder lingern Traktaten be-
leuchten und priifen sie die Argumente des englischen Meisters
nach jeder Richtung hin. Capreolus, der Fiirst der Thomisten
z. B. hat hieriiber eilf Blatter in Grofsquart niedergeschrieben,
und die Zahl der Einwiirfe gegen den realen Unterschied be-
trigt daselbst nicht weniger als 40. KEbenso ausfiihrlich behan-
deln diese Frage Cajetan im Kommentar iiber das Opusculum
de ente et essentia. Sie haben .hierin nur das Beispiel des
englischen Meisters nachgeahmt. P. L. bemerkt in der Vorrede
zu seiner Broschiire, dafs die Frage weder an und fiir sich, noch
im Lehrsystem des hl. Thomas von irgend einer griofsern Trag-
weite sei. Gleichwohl hat der Herr Autor diese Frage auf 71
Seiten untersucht, und, wie er selber erklart, sich bestrebt, die
akademische Jugend mit der Lehre des Doctor Angelicus bekannt

1 Die Stelle lautet : Non est res tanti momenti hanc distinctionem
aut concedere aut negare: dummodo non negetur differentia inter nos
et Deum, quod esse sit de essentiadei, et non sit de essentia
creaturae, Sicut qui negaverit sessionem distingui a sedente nihil
magnum negabit, dummodo non concedat, sedere esse de essentia ho-
minis. Hanc enim antiqui appellabant distinctionem realem et forte

docte, (lib. proedit. de substantia q. 1..)
14%.



210 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

zu machen. So ganz ohne Bedeutung scheint also die Sache
dem Herrn Autor selber nicht zu sein. Allerdings gibt es
philosophische Lehrbiicher, die unsere Frage kaum beriihren.
Einige Zeilen im Kleindruck, eher eine Anmerkung als eine
eigentliche Erérterung, das ist alles, was sich in Schriften dieser
Art vorfindet, Diese Erscheinung sticht ziemlich stark ab ge-
geniiber dem Vorgehen des englischen Meisters, und wir be-
fiirchten darum nicht ohne Grund, dafs den genannten Autoren
die Frage nicht hinreichend klar geworden ist.

Wir wollen in diesem Artikel nachzuweisen versuchen,
dals der hl. Thomas aus dem realen Unterschiede zwischen
der geschaffenen Wesenheit und Existenz auf die reale Iden-
titdt der gottlichen Wesenheit und Existenz schlielst, und ge-
rade hierin den absoluten allseitigen Unterschied Gottes von
den Kreaturen findet.

A. Gott, seinem Wesen und Sein nach, durchaus
unterschieden von den Geschdpfen:

Hauptbeweis: In der Kreatur sind Wesenheit und Existenz real
unterschieden, in Gott sind sie real identisch.

320 a) Argument: Gottes Name lautet: ,Qui est.“ Dies

ist der Ihm ,eigentiimliche® Name.

»Quarta ratio potest sumi ex verbis Avicennae in hunc
modum: Quod, cum in omni quod est sit considerare quiddi-
tatem suam, per quam subsistit in natura determinata, et esse
suum, per quod dicitur de eo quod est in actu, hoc nomen res
imponitur rei a quidditate sua, secundum Avicennam; hoc nomen
qui est vel ens imponitur ab ipso actu essendi. Cum autem
ita sit, quod in qualibet re creata essentia sua differat a
suo esse, res illa proprie denominatur a quidditate sua, et
non ab actu essendi, sicut homo ab humanitate. In Deo
autem ipsum esse suum est sua quidditas. Et ideo nomen,
quod sumitur ab esse, proprie nominat ipsum, et est proprium
nomen ejus: sicut proprium nomen hominis quod sumitur a quid-
ditate sua.“!

1 1. dist, 8. q. 1. a, 1,



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 211

Der Grund, warum Gott den Namen: »Qui est“ fiihrt, ist
also dem hl. Thomas die reale Identitit zwischen Gottes We-
senheit und Dasein. Weil diese beiden real identisch sind,
wird die Benennung nicht von der Wesenheit, sondern vom
Sein hergenommen. In Folge dieser Identitit ist der Name:
,Qui est“ Gott eigentiimlich, d. h. er kommt Gott allein und
ausschliefslich zu, keineswegs aber irgend einem Geschopfe.
Dagegen léfst sich nun folgendes einwenden: Was einem Wesen
»eigentiimlich® ist, das kommt diesem allein zu. Das Sein aber
ist nicht Gott allein eigen, denn die Kreaturen sind ebenfalls,
haben auch das Sein. Dieser Schwierigkeit begegnet S. Thomas
mit den Worten:! wenn man sagt, etwas komme einem Wesen
»eigentiimlich® zu, so kann man dieses im doppelten Sinne ver-
stehen. Will man mit dem Ausdrucke: ,eigentiimlich® alles
Fremde von der Natur des Subjektes ausschliefsen, wie wenn
man z.-B. sagt, das risibile sei dem Menschen ,eigentiimlich,
weil es nur dem Menschen, keiner andern als der menschlichen
Natur zukommt, so darf man diesbeziiglich nicht behaupten, das
Sein sei Gott ,eigentimlich“. Denn nicht blofs Gott, auch die
Kreaturen sind oder existieren. Will man dagegen mit der
Bezeichnung: ,eigentiimlich“ alles Fremde von der Natur des
Praedikates fernhalten, wie wenn man z. B. sagt, dieses sei eigen-
timliches (eigentliches) Gold, weil ihm kein anderes Metall bei-
gemischt ist, so ist in dieser Auffassung das Sein Gott ,eigen-
timlich“. Dem gottlichen Sein ist ndmlich nichts beigemischt,
weder ein Mangel, noch eine Privation, noch eine Potentialitit.
Das Sein der Kreatur hingegen hat eine Beimischung. Eigen-
timlich und wahr sind identisch, denn wahres Gold nennen wir
dasjenige, dem nichts anderes beigemischt wird. Diese Ant-
wort des englischen Lehrers beweist abermals, dafs Gott aus
dem Grunde ,Derjenige, der ist“ genannt wird, weil seine
Exiztenz real identisch ist mit der Wesenheit. Denn nur in
diesem Falle wird dem Sein nichts anderes — Fremdes, extra-
neum nennt es S. Thomas — beigemischt, findet sich in Gott

1] c¢. ad 1um,



212 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

keine Potentialitit. Das gerade Gegenteil haben wir bei den
Geschopfen anzunehmen. Deren Sein ist nicht real identisch,
sondern real unterschieden von der Wesenheit. Darum ist
ihrem Sein eine Potentialitdt beigemischt, deshalb ist der ihnen
meigentiimliche Name nicht das Sein oder vom Sein hergeleitet,
sondern von der Wesenheit. Der den Geschipfen ,eigentim-
liche® Name driickt mithin die Wesenheit ohne das Sein aus.

Aus dieser Beweisfilhrung des englischen Lehrers folgt
also bestimmt und klar, dals der reale Unterschied zwischen
der Wesenheit und Existenz des Geschopfes den direkten Ge-
gensatz bildet zu dem Wesen und Dasein Gottes. Gott ist sein
eigenes Dasein und dies ist Ihm ,eigentiimlich®. In der Kreatur
sind Wesenheit und Existenz real unterschieden, und dies ist
dem Geschopfe ,eigentiimlich“. Was besagen nun jene Worte:
»n qualibet re creata essentia sua differt a suo esse?“ Ktwa
dieses, dafs die Kreatur ihr Sein von einem andern-habe?
Davon sagt S. Thomas nicht ein Wort. Was bedeutet dann
der Gegensatz zu diesen Worten: ,In Deo ipsum suum esse
est sua essentia?“ Vielleicht soviel als Gott sei durch sich (a
se), nicht von einem andern? Dieser Auffassung bedient sich
der Doctor Angelicus, soweit uns bekannt, niemals in irgend
einem seiner Werke. Dann folgt aber zur Evidenz, dals jene
Worte den innersten formellen Grund angeben, némlich:
das Sein Gottes sei real identisch mit seiner Wesenheit. Dar-
aus erst ergibt sich die zweite Wahrheit, Gott sei durch sich
selber, nicht durch ein Anderes. Man darf also in der Unter-
suchung nicht dabei stehen bleiben, dafs man sagt: Gott sei
ein fir und durch sich selber Seiendes, und dariiber hinaus
habe man keine weitere Frage zu stellen und auch keine mehr
zu beantworten. Nein, wir miissen bis zum letzten Grunde vor-
dringen. Warum ist denn Gott ein fiir und durch sich Seien-
des? Weil er seine eigene Existenz, weil diese letztere mit
Ihm real identisch ist. Darum heiflst Gott das Sein, ist Er nur
das Sein.! Das umgekehrte Verhiltnis greift in den Geschopfen

1 cfr. de ente et essentia cap. 5.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 213

Platz; denn in den Kreaturen sind Wesenheit und Dasein real
unterschieden. Der hl. Thomas beruft sich hier nicht darauf,
dafs die Kreaturen von einem andern seien (entia ab alio),
sondern darauf, dafs die Wesenheit von der Existenz sich real
unterscheide. Dieser Grund ist dem Doctor Angelicus malfs-
gebend dafiir, dafs die Kreatur nach der Wesenheit, nicht aber
nach dem Sein ,,eigentiimlich” benannt werde. Es wird schwer
gelingen, ohne Gewalt eine andere Auslegung den Worten des
englischen Meisters angedeihen zu lassen. Wir bestreiten selbst-
verstdndlich nicht, dals Gott ,ein Seiendes durch Sich,“ die
Kreatur hingegen ,ein Seiendes durch ein Anderes“ genannt
werden konne, Was wir behaupten ist: dals dieses nicht den
formellen innersten Grund davon bilde. Dieser Grund ist
vielmehr der vom hl. Thomas hier angefiihrte. Die Philosophie
mufs die innersten, letzten Griinde klarlegen, sonst wird
sie ihrer grofsen erhabenen Aufgabe nicht gerecht. Wenn nun
S. Thomas von diesem, in den Geschopfen realen Unterschiede
aus den wichtigen Schlufs zieht auf die reale Identitdt des
Wesens und Daseins Gottes, wie kann man dann behaupten, diese
Frage, ob real oder virtuell unterschieden, habe keineswegs ein
Interesse von Belang? Soll es fiir die Philosophie, die erste
und héchste der menschlichen Wissenschaften von keiner grolsen
Bedeutung sein, ob in ihr die entfernten oder aber die letzten
und tiefsten Griinde ihren vollen Ausdruck finden? Wir be-
zweifeln sehr, dafs eine derartige Ansicht im Ernste viele Ver-
treter finden konne. Allein hier handelt es sich nicht um die
tiefsten Griinde iiber die geschaffenen Wesen, sondern um den
innersten Grund, warum Gott seines gleichen nicht kennt, mit
den Kreaturen keine Gemeinsamkeit hat. Die ndmliche Ansicht
vertritt S. Thomas an einer andern Stelle, und zwar mit der-
selben Begriindung. Was wir citieren, betrifft ebenfalls den
Namen Gottes. 1,Hoc nomen: ,qui est* triplici ratione est
maxime proprium nomen Del. Primo quidem propter sul signi-
ficationem. Non enim significat formam aliquam, sed ipsum

11, p. q 13. a. 11.



214 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

esse. Unde cum esse Dei sit ipsa ejus essentia, et hoc
nulli alii conveniat, ut supra ostensum est q. 3. a. 4., mani-
festum est, quod inter alia nomina hoc maxime proprie nominat
Deum. Unumquodque enim denominatur a sua forma. —
Secundo propter ejus universalitatem. Quolibet enim alio mo-
mine determinatur aliquis modus substantiae rei. Sed hoc pomen:
,»Qui est“ nullum modum essendi determinat, sed se habet in-
determinate ad ommnes. Kt ideo nominat ipsum pelagus sub-
stantiae infinitum.! — Tertio ex ejus consignificatione. Signi-
ficat enim esse in praesenti. Kt hoc maxime proprie de Deo
dicitur, cujus esse non novit praeteritum vel futurum.®

Es zeigt sich auch hier ganz deutlich, dals der Doctor
Angelicus seine Beweisfilhrung auf den realen Unterschied
zwischen der Wesenheit und Existenz aufbaut und dann weitere
Schlusse zieht. Das ,,Qui est” bezeichnet nicht eine Form, son-
dern das Sein, die Existenz. Jedes Wesen wird aber von seiner
Form benannt. In Gott ist das Sein real identisch mit der
Form oder Wesenheit, ist also nichts anderes als die Form sel-
ber. Darum wird Gott vom Sein benannt. Diese Benennung
ist Thm am allermeisten ,eigentiimlich, weil in keiner Krea-
tur die Wesenheit real identisch ist mit dem Sein.
Den dritten Beweis hat S. Thomas schon in dem von uns vor-
hin angefiihrten Buche iiber die Sentenzen beriithrt. Daselbst
sagt ndmlich der Doctor Angelicus, des Argumentes vom hl.
Hieronymus erwéahnend: ,Jenes Ding wird vollkommen genannt,
welches nichts aufserhalb seiner selbst hat. Unser Sein hat
etwas aufserhalb seiner selbst, denn es fehlt ihm etwas, nam-
lich das, was schon voriiber ist, und das, was in Zukunft sein
wird. In Gott findet sich dieser Mangel nicht, denn Er kennt
weder Vergangenheit noch Zukunft. Sein Dasein ist folglich in
jeder Beziehung ein vollkommenes. Darum kommt Gott das
Sein ,eigentiimlich“ zu.2 Wir wollen nicht lidnger bei diesem
Beweise des hl. Thomas verweilen. Soviel geht jedoch zweifels-

» 1 cfr. de potentia q. 10. a. 1. ad 9um, 2 cfr, de veritate q. 21.
a. 4. ad Tum,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 215

ohne auch aus diesem Argumente hervor, dals wir zwischen
Wesenheit und Existenz des Geschopfes einen realen Unter-
schied setzen miissen. Der englische Lehrer sagt nicht, dafs in
Bezug auf die Wesenheit etwas vergangen oder zukiinftig
sei, sondern es gilt dies in Betreff des Seins. Unser Sein hat
solange gedauert und wird noch in Zukunft von dieser oder
jener Dauer sein. Man kann alo nicht sagen, die Welt war
ungefdhr 8000 Jahre lang Welt und wird noch so und =o
viele Jahre lang Welt sein. Die Wesenheit selber, als solche,
unterliegt nicht der Zeit. Allein das Sein, die Existenz
der Kreaturen unterliegt der Zeit, die Wesenheit selber nur
hinsichtlich der Existenz, die sie besitzt. Gottes Sein hingegen
wird nur bezeichnet in der Gegenwart der Ewigkeit, denn
dessen Sein kennt weder Vergangenes noch Zukiinftiges. Das
dritte Argument des hl. Thomas ist es jedoch nicht, was uns
hier beschéftigt, sondern das erste lenkt unsere Aufmerksamkeit
auf sich. Die Gott ,eigentiimliche® Benennung wird vom Sein,
nicht von der Wesenheit hergenommen, weil das Sein Gottes
mit seiner Wesenheit real identisch ist. Das Sein ist also in
Gott auch das konstitutive Prinzip, die Form der Wesenbheit,
ist die Wesenheit selber. Bei den Geschopfen ist dieses nicht
der Fall. Darum benennen wir die Geschopfe geméls ihrer
Wesenheit, nicht aber nach ihrer Existenz.

Die Benennung eines Dinges folgt unserer Kenntnis von
demselben.! Nun erkennen wir Gott nicht, wie er in sich ist,
wie beschaffen die Wesenheit, von welcher Gott, wie jedes an-
dere Ding, benannt wird, in sich selber ist. Darum konnen wir
Gott auch nicht mit jenem Namen benennen, der seiner Wesen-
heit vollkommen entspricht. Dennoch miissen wir irgend einen
Namen auswéhlen. Da nun alle andern Namen ein bestimmtes
und partikuldres Sein bezeichnen, dienen sie unserem Zwecke
sehr unvollkommen. Der Name: ,Der ist“ (Qui est) bedeutet
absolutes, nicht durch Beigabe eines Andern beschridnktes Sein.
Mit Recht bemerkt daher Damascenus, dieser Name bezeichne

1 1. p. q. 13. a. 3.



216 Das Verbiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec.

nicht, was Gott ist, sondern er bedeute ein uferloses Meer der
Substanz, das keine Grenzen hat. Indessen stellt auch dieser
Name das gottliche Sein nur sehr unvollkommen dar, weil er
von den Kreaturen hergenommen, abstrahiert ist. Die Geschopfe
vergegenwartigen Gott mangelhaft. Der Name ,,Qui est“ be-
zeichnet das gottliche Sein ebenfalls sehr unvollkommen, weil
er dasselbe angibt nach Art eihes Konkreten und Zusammenge-
setzten. Allein mit den andern Namen gelingt es uns noch
weniger, Gottes Sein begrifflich zu bestimmen. Sagen wir
z. B., Gott sei der Weise, so finden sich in dieser Bezeichnung
zwel Unvollkommenheiten. Die eine ist auf Seite des konkreten
Seins selber, wie sie sich auch im Namen: ,,Qui est“ offenbart,
die zweite ist auf Seite des eigentlichen Begriffes: , Weisheit“.
Denn die kreatiirliche Weisheit erreicht nicht das Wesen der
gottlichen. Weil also alle andern Namen noch weniger aus-
sagen, was Gott ist, als der Name: ,Qui est”, deshalb ist dieser
Gott angemessener und ,eigentiimlicher“. Gehen wir daher
daran, von Gott uns einen Begriff zu bilden, so denken wir uns
alles Korperliche und Geistige, wie es in den Kreaturen vor-
handen ist, von Gott hinweg, und es bleibt in unserer Auffassung
nichts als die Existenz, das ,qui est’. Dies ist aber etwas
ziemlich Konfuses. Wir miissen folglich noch weiter voran-
schreiten, und auch die Existenz, wie die Geschipfe sie
besitzen, von Gott negieren.!

Aus der Art und Weise, wie der englische Lehrer hier
argumentiert, ladsst sich ohne Schwierigkeit ein richtiger Schlufs
ziechen auf die Bedeutung, welche der Doctor Angelicus dem
realen Unterschiede zwischen Wesenheit und Dasein der Kre-
aturen beilegt. Wir wollen Gott kennen lernen, und zwar Gott,
wie wir Ihn unter diesem Begriffe fassen. Nicht einen mate-
rialistischen oder pantheistischen, einen mit der Welt verwach-
senen, in die Materie untergetauchten, oder durch unsern Ver-
stand erst hervorgebrachten, oder auch einen sich selber her-
vorbringenden Gott wollen wir kennen lernen und betrachten.

1 efr. 1. dist. 8 q. 1. a. 1. ad 3um ynd 4um,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 217

Nein, Gott muls géanzlich unterschieden, muls anderer Art
sein als die Geschopfe. Da nun unser Denken hier auf Erden
nicht ein intuitives ist, sondern in abstrakten Begriffen sich be-
wegt, so ist der Weg zur Erforschung des gottlichen Wesens
von selber vorgezeichnet. Ein dreifacher Weg, lehrt 8. Thomas,
fihrt uns zu der in diesem Leben uns moglichen Kenntnis der
Wesenheit Gottes.! Zunidchst miissen wir alle Unvollkommen-
heiten, die wir in den Geschopfen finden, von Gott fernhalten.
Dann alle Vollkommenheiten, in deren Besitze wir die Kreaturen
sehen, Gott zuschreiben. Die erste und wichtigste aus allen,
dem Werte, der Bedeutung nach, ist aber, wie der englische
Lehrer ganz mit Recht hervorhebt, das Sein, die Existenz. Die
Existenz ist das Allervollkommenste. Indessen wiirde auch das
Sein der Geschopfe uns keinen genauen Begriff von Gottes We-
senheit beizubringen imstande sein, denn dieses Sein, mift der
Existenz Gottes verglichen, ist ein sehr unvollkommenes Abbild.
In der Kreatur ist es real von der Wesenheit unterschieden,
in Gott aber real identisch. Der Schlufs von der Kreatur
auf Gott ist darum nur ein analoger.

 Uber dieses analoge Verhiltnis der Kreatur zu Gott
dulsert sich S, Thomas in folgender Weise:? ,,Man kann un-
moglich etwas von Gott und den Geschopfen im univoken Sinne
aussagen. Denn so oft eine Wirkung der Kraft der wirkenden
Ursache nicht gleichkommt, nimmt sie die Ahnlichkeit des
Agens nicht in der ndmlichen Art auf, sondern bleibt dahinter
zuriick. Was in der Wirkung geteilt und vervielfaltigt erscheint,
das enthdlt die Ursache in einfacher Weise und auf dieselbe
Art. Alle kreatiirlichen Vollkommenheiten,:die in den Geschdpfen
geteilt und vervielfdltigt sich vorfinden, existieren in Gott geeint
und einfach. Sagen wir nun irgend eine Vollkommenheit von
der Kreatur aus, so bezeichnet der Name jene Vollkommenheit
als eine solche, die dem Wesen nach von andern unterschieden
ist. Wird z. B. der Name: ,weise® vom Menschen ausgesagt,

1 contr. Gent. cap. 14. 2 1. p. q. 18. a. 5. ¢. — 1. contr. Gent.
cap. 32. ratio 1°



218 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

so bezeichnen wir damit eine von der Wesenheit, oder Potenz,
oder KExistenz des Menschen unterschiedene Vollkommenbheit.
Damit umschreibt und umfafst gleichsam dieser Name die da-
durch bezeichnete Sache. Dies ist jedoch in Bezug auf Gott
nicht der Fall. In Gott bleibt die bezeichnete Sache unumfalst
und sie iibertrifft die Bezeichnung durch den Namen.! Daraus
folgt, dafs z. B. der Name: ,weise“ nicht in derselben Bedeu-
tung von Gott und dem Menschen ausgesagt werden kann. Das
Némliche gilt von andern Aussagen. Man kann also nichts univok,
d. h. dem Namen und Begriffe nach Gleiches? von Gott und
der Kreatur aussagen. Selbst der Begriff Substanz z. B. kann
von Gott nicht ,eigentlich” ausgesagt werden. Denn der Name
,Substanz ist vom Unterstehen (substando) hergeleitet. Uberdies
bezeichnet die Substanz eine Quidditidt, die von ihrem Sein
real unterschieden ist (quae est aliud ab esse ejus). Dieses
(in Substanz und Accidens) ist daher die Einteilung des ge-
schaffenen Seienden. Nimmt man jedoch die Substanz in einem
weitern Sinne, so kann man Gott eine Substanz nennen. Sie
iberragt indessen alle geschaffenen Substanzen in Betreff der
Vollkommenheit, die der Substanz zukommt, dals sie nédmlich
nicht in einem andern ist und dergleichen mehr. In Gott wird
darum durch das Priddikat und Subjekt real ganz dasselbe aus-
gesagt wie iiberhaupt in allen, was wir von Gott behaupten.
Darum herrscht. iiberall nur Analogie.?3 Geméls des univoken
Begriffes darf man somit nichts von Gott und den Geschopfen
aussagen. Da man ndmlich in der Sache zwei Dinge in Betracht
ziehen muls, nimlich die Natur oder Quidditdt des Dinges und
ihr Dasein, so ist es notwendig, dafs in allen begrifflichen Glei-
chen (univocis) eine Gemeinsamkeit dem Begriffe der Natur,
nicht aber dem Sein nach platzgreife. Eine Existenz ist nur
in einer Sache. Daher ist das Verhédltnis der menschlichen
Natur (humanitatis) beziiglich des Seins in zwei Wesen nicht
ein und dasselbe. So oft also das Sein selber die durch den

11.p.q.4.a.3. —lcqg38 a2 —q13.a.2. 21 p.q.
13. a. 5. — ib. a. 10. 3 cfr. dist. 8. q. 4. a. 2. ad 1um,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 219

Namen bezeichnete Form bildet, kommt es nicht im univoken
Sinne zu. Darum wird auch Seiendes (ens) nicht univok aus-
gesagt. Weil nun alles, was immer wir von Gott aussagen,
sei es Natur oder Form, das Dasein selber ausmacht — weshalb
auch manche Philosophen sagen, Er sei ein Seiendes nicht in der
Wesenheit, ein Wissendes nicht durch die Wissenschaft u.s. w.
nur damit man verstehe, dals Er selbst nicht ein Anderes als
sein Dasein bilde etc. — deshalb kann man nichts von Gott
und den Geschopfen in univoker Weise aussagen.! Wollten
wir auch annehmen, dafs die geschaffenen Dinge ganz dieselbe
Form erhalten, wie die hervorbringende Ursache sie besitzt, es
ware dennoch eine univoke Aussage nicht moglich, denn sie
hiatten diese Form nicht in Geméfsheit der ndmlichen Seinsweise.
In Gott existiert nichts, was nicht sein Dasein, also mit ihm
real identisch wére. Dies trifft bei den Geschdopfen nicht zu.2
Wie sehr daher auch eine Kreatur Gott nachahmt, sie bringt
es doch nie dahin, dafs Gott und ihr etwas auf dieselbe Art
zukomme. Alles das, was verschiedenen Dingen einem und
demselben Begriffe nach zuteil wird, ist ihnen gemeinsam ver-
moge des Begriffes der Substanz oder Quidditdt. Sie sind aber
verschieden in Bezug auf das Sein.® Was indessen in Gott sich
findet, das ist sein eigenes Dasein. Gleichwie z. B. die Wesen-
heit in Gott identisch ist mit dem Dasein, ebenso ist auch die
Wissenschaft in ihm identisch mit dem Wissend-sein. Gleichwie
also das Sein, welches jeder Sache eigen ist, keinem andern mit-
geteilt werden kann, ebenso ist es unmoglich, dals eine Kreatur
dahin gelange, etwas in derselben Weise zu besitzen wie Gott.
Und ebensowenig ist es moglich, dals sie dasselbe Dasein er-
halte. Etwas Ahnliches konnen wir auch bei den Geschopfen
wahrnehmen. Wiére z. B. in Petrus der Mensch nicht unter-
schieden vom Dasein des Menschen, so konnte man niemals
den Menschen von Petrus und Paulus univok aussagen, denn
sie besdlsen ein verschiedenes Sein.* Gott verhédlt sich ganz

1 cfr. 1. dist. 35, q. 1. a 4, ¢. ? ecfr. 1. contr. Gent. cap. 82.
ratio 2a. 3 cfr, de potentia q. 7. a. 7. ¢. 4 cfr. de veritate q. 2. a. 11.



220 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

anders zum Sein als irgend ein Geschopf. Denn Er ist sein
eigenes Dasein, was man von keiner Kreatur behaupten kann.
Darum wird auch das Sein von Gott und der Kreatur nie uni-
vok ausgesagt, noch weniger etwas anderes, was man aussagen
konnte. Das erste von allen, was man aussagt, ist das Sein.
Zeigt sich nun schon im ersten eine Verschiedenheit, so mufs
es auch in allen andern der Fall sein.! Denn man darf nicht
vergessen, dals jene Dinge, in denen der Seinsmodus verschie-
den ist, nicht in einem gemeinsamen Sein, wie der Naturphilo-
soph das Sein versteht, iibereinkommen. Anders verhilt es sich
mit .dem Sein, welches der Logiker im Auge hat.2 TUnivoc
konnen also die Aussagen von Gott und den Geschopfen nicht
genommen werden, weil die Definition dessen, was von der
Kreatur ausgesagt wird, sich nicht deckt mit der Definition
dessen, was man von Gott aussagt. Die Univoken miissen aber
in derselben Definition iibereinkommen.3 .
Aus dieser Beweisfiihrung des englischen Lehrers ist er-
sichtlich, welche Tragweite der Doctor Angelicus dem realen
Unterschiede zwischen der Wesenheit und dem Dasein der Ge-
schopfe beimifst. Das Sein der Kreatur hat mit dem gottlichen
Sein nur eine, und zwar sehr schwache, sehr unvollkommene
Ahnlichkeit. Wir wissen von Gott weder, was Er ist,* d. h. wir
kennen weder seine Wesenheit, noch sein Dasein, wie es in
sich beschaffen ist. Diese Wesenheit und dieses Sein sind
Gott ,eigentiimlich“.?® Die Art der Bezeichnung in den Aus-
sagen, die wir iiber die Dinge machen, folgt unserer Auffassungs-
weise. Die Aussagen bezeichnen die Konzeption von den Dingen,
die wir begreifen, wie Aristoteles bemerkt. Unser Verstand falst nun
das Sein in der Weise auf, wie er es in den Geschopfen, woraus
er seine Kenntnisse schopft, findet. In den Geschopfen ist aber
das Sein nicht subsistent, sondern es inhdriert. Und doch
hat unsere Vernunft gefunden, dafs es ein subsistentes Sein

1 cfr. de potentia q. 7. a. 7. 2 cfr. 1. ¢. ad 1um, 3 cfr, Compend,
Theol. cap. 27. 4 cfr. 1. p. q. 3. a. 4. ad 2um, — 1, contr. Gent. cap. 12.
— ib. 8. cap. 39. — de potent. 7. a. 2. ad 1um, 5 de veritate q. 21.
a. 4. ad 7um,



Zur Theorie des Bewulstseins im Allgemeinen etc. 221

gibt. Obgleich nun das Wort: Sein nach Art des Konkreten
bezeichnet, so achtet unser Verstand doch nicht, wenn er Gott
das Sein beilegt, auf diesen Modus der Bezeichnung, sondern
auf das, was damit bezeichnet wird.! Wenn wir also vom Sein
der Kreatur, dem Vollkommensten? in den Geschopfen, auf das
Sein Gottes schliefsen, dessen Beschaffenheit erforschen wollen,
so diirfen wir nicht bei dem Sein des vorziiglichsten Geschépfes
stehen bleiben. Das Sein Gottes ist ganz anderer Gattung
und Art. Ja, es ist iiber alle Gattungen und Arten. Der
Schlufs ist darum nur ein analoger und sagt mehr, was Gott
nicht ist, als was er ist.

DRSS - W -

ZUR THEORIE DES BEWUSSTSEINS IM ALLGEMEINEN
UND DER WILLENSFREIHEIT IM BESONDEREN.!

Von Dr. M. GLOSSNER.

——'0@0—-—-

Unter den Thatsachen des Bewufstseins ist es die Freiheit in unseren
Handlungen, die vor allen anderen durch ihre wissenschaftliche Bedeutung
und ihr praktisches Interesse die Aufmerksamkeit des Forschers und den
Scharfsinn des Moralisten und Apologeten in Anspruch nimmt. So méchtig
nimlich auch das Bewulstsein freier Selbstbestimmung in unseren iiher-
legten Handlungen sich geltend macht, und obgleich Freiheit die Grund-
lage des gesamten individuellen und socialen sittlichen Lebens bildet,
so gestaltet sich doch dieselbe Freiheit zum wissenschaftlichen Problem,
sobald sie zu gewissen Wahrheiten, sei es der physikalischen und psycho-
logischen, sei es der metaphysischen Ordnung in Beziehung gesetzt wird.
In der letzteren Beziehung ist es die Erkenntnis der Abhingigkeit, in
welcher alles Geschaffene im Sein wie in der Thitigkeit von Gott, der
ersten und allumfassenden Ursache, gedacht werden muls. Mit dieser
Abhingigkeit scheint eine wirkliche freie Selbstbestimmung nicht zusammen
bestehen zu konnen. Freiheit — so scheint es — bedeutet soviel als
Unabhingigkeit; Selbstbestimmung schliefst — so wird von vielen be-
hauptet — das Bestimmtwerden durch irgend eine andere auch die
hochste Ursache aus. Wie bekannt, gehen die theologischen Schulen in

1 de potent. q. 7. a. 2, ad 7um, 2] c.ad 9um,

1Fr, Gundisalv Feldner, O. P. Die Lehre des hl, Thomas von Aquin
iiber die Willensfreiheit der verniinftigen Wesen. Graz 1890. — Henri Bergson,
Esgai sur les données immédiates de la conscience, Paris 1889, — H. Bergson,
Quid Aristoteles de loco senserit, Paris 1889, — Dr. J. Wolff, das Bewufstsein und
sein Objekt. Berlin 1889.



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

