Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas beziglich der Méglichkeit einer ewigen
Weltschopfung

Autor: Esser, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

176  Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

gegenwirtigen Stande der auf modernen Principien beruhenden
Religionsphilosophie entrollte, mit einem priifenden Blicke iiber-
schauen, so ist es zundchst der Mangel an Originalitit, der uns
auffallt. Wir erhalten auch hier den Eindruck, dafs der Kreis-
lauf der modernen philosophischen Entwicklung geschlossen ist.
Kant, Hegel, Schelling — Kriticismus, Pantheismus, Theosophis-
mus miissen abwechselnd den Schliissel darbieten, der die Ratsel
der Religion und des Christentums erschliefsen soll. Eine weitere
Uberzeugung aber dringt sich auf, dals keines jener Systeme
den genannten grofsen Thatsachen gerecht zu werden vermag:
Griinde genug, um uns in dem Bestreben zu bestirken, die
Philosophie auf solideren Grundlagen, als der moderne Gedanke
bietet, aufs neue aufzubauen.

S NP —

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZUGLICH DER |
MOGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHOPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord Praed.
111

2. Von dem Begriff der bewirkenden oder hervor-
bringenden Ursache aus wurde versucht, die Unmoglichkeit
einer anfangslos erschaffenen Welt darzuthun, insofern es scheint,
dafs dieselbe notwendig ihrer Wirkung vorangehen miisse. Es
wurde jedoch bereits frither auf den Unterschied zwischen all-
méahlich und sofort eintretenden Wirkungen hingewiesen.
Handelt es sich um eine Hervorbringung der ersteren, so mufs
allerdings die wirkende Ursache vom Beginn des Werdenspro-
zesses an vorhanden und thétig sein: sie geht also notwendig dem
schliefslichen Eintreten der beabsichtigten Wirkung der Zeit nach
voraus. KErfolgt aber das Eintreten einer Wirkung sogleich,
so ist es nicht unbedingt notwendig, dals die Ursache der
Dauer nach frither da sei: Licht und Leuchten z B. sind zu-
gleich. Die schopferische Thatigkeit Gottes aber setzt ihre Wir-
kung sogleich; ,junde dicunt — nédmlich die Verteidiger der Mog-
lichkeit einer ewigen Weltschopfung — quod non sequitur ex



Verhiltnis zwischen Ursache und Wirkung. 177

necessitate, si Deus est causa activa mundi, quod sit prior
mundo duratione.“ (Sum. theol. loc. cit. ad 1; Contr. Gent.
loc. cit. ad 1.)

»Auch diese Begriindung kann — so sagt Herr Froh-
schammer (8. 527f) — nicht als stichhaltig gelten, ja mufs
fir den theistischen Standpunkt sogar als bedenklich erscheinen.
Allerdings gibt es Verhéltnisse, bei welchen Ursache und Wirkung
gleichzeitig sind, allein da sind sie denn zugleich gewissermalsen
identisch oder so wesentlich miteinander verbunden, dals nicht
ein Kausalitdts-, sondern vielmehr ein Inhédrenz- oder Konsubstan-
tialitdts -Verhaltnis gegeben ist. Dies Verhiltnis findet in der
That auch bei dem Gleichnis statt, das Thomas zur Verdeut-
lichung beibringt. Das Licht nédmlich als Ursache, und das Leuch-
ten als Wirkung sind freilich gleichzeitig, allein nur darum, weil
beides notwendig zusammengehort und das eine ohne das andere
gar nicht gedacht werden kann; denn das Wesen des Lichtes
als solches besteht eben im Leuchten, und wo dies nicht statt-
findet, kann auch von einem Lichte nicht die Rede sein. Das
Gleichnis wiirde also nur dann auf das Verhdltnis Gottes zur
Schopfung anwendbar sein, wenn Gott und Welt in einem not-
wendigen, wesentlichen Zusammenhange stinden, so dafs Gott
ohne die Welt gar nicht gedacht werden konnte; ‘wie etwa pan-
theistische und halbpantheistische Auffassungen annehmen.*!

Es hilt nicht schwer, zu zeigen, dals diese Ausfiihrung auf
einem Milsverstindnis beruht. Das vom hl. Thomas angefiihrte
Beispiel ist kein ,Gleichnis® sondern ein Vergleich, und der
Vergleichungspunkt liegt einzig und allein in dem Zugleich-
sein vou Wirkung und Ursache. Das ist der Zweck, fiir wel-
chen der Vergleich angefiihrt wird: zu zeigen, dals es eine
Ursache geben kann, die mit ihrer Wirkung gleichzeitig ist.
Der beigebrachte Fall ist ein Beispiel, in welchem das Be-
hauptete unleugbar zufrifft. Da nun aber ,ab esse ad posse
valet illatio“, so ist mit dem einen Fall die ganze Behauptung
unwiderleglich bewiesen. Wenn Frohschammer also den Ver-

1 (Grerade so heilst es bei Krause 1. ¢. p. 19 n. 8.



178 Lehre d. hl, Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschdpfung.

gleich auf die Art und Weise ausdehnt, wie aus der ange-
fuhrten Ursache die Wirkung hervorgeht, so geht er iiber das
vom hl. Thomas Behauptete hinaus.! Was der Aquinate sagt, ist
ausschlielslich dieses: Zum Wesen der Ursache gehort es nicht,
es ist mithin nicht absolut notwendig, dals die Ursache ihrer
Wirkung zeitlich voraufgehe. Und dals dieses bewiesen ist, kann
Frohschammer selbst nicht leugnen. Denn er sagt: ,,Allerdings
gibt es Verhdltnisse, bei welchen Ursache und Wirkung gleich-
zeitig sind“ — beispielsweise: ,,Das Licht als Ursache und das
Leuchten als Wirkung sind gleichzeitig.“ Ist das gegeben, dann
ist der vom hl. Thomas als zu beweisen aufgestellte Satz unan-
tastbar, dals ndmlich eine anfangslose Schiopfung auf Grund des
Begriffs der bewirkenden Ursache nicht als unmdglich be-
wiesen werden kann. Weiter gehen seine Behauptungen nicht.
Um Wahrscheinlichkeit  oder Unwahrscheinlichkeit, Konvenienz
oder Inkonvenienz handelt es sich ihm nicht, sondern lediglich
um innere Moglichkeit oder Widerspruchslosigkeit. Ubrigens hitte
auch die blofse Erwigung, dals Gott nicht in demselben Sinne
(univoce) wie die Geschopfe Ursache ist, Herrn Frohschammer

1 Allerdings kann man, wenn man einen andern Zweck im Auge hat,
auch diesen Vergleichungspunkt heranziehen. Das thut der hl. Augu-
stinus und andere Viter, wenn sie in dem Geheimnis der allerheiligsten
Dreifaltigkeit das Verhéltnis des Sohnes zum Vater (gegen die Arianer)
zu erkliren suchen. So sagt z. B, St. Augustin: ,Quomodo, inquit ali-
quis, aeternus (Pater genuit) aeternum (Filium)? Quomodo flamma tem-
poralis generat lucem temporalem. Coaeva est autem flamma generans
luci quam generat, nec praecedit tempore flamma generans lucem gene-
ratam, sed ex quo incipit flamma, ex illo incipit lux. Da mihi flammam
sine luce, et do tibi Deum Patrem sine Filio“ (In Joan. Evang. cap. 3.
tract. 20 n. 8). — Und wiederum: ,Ipse Arius dixisse fertur: Si filius
est, natus est; si natus est, erat tempus, quando non erat filius; non
intelligens etiam natum esse Deo sempiternum esse, ut sit coaeternus
Patri Filius, sicut splendor qui gignitur ab igne atque diffunditur, coaevus
est illi, et esset coaeternus, si esset ignis aeternus® (De Trinit. lib. 6
cap. 1 n. 1), Aber auch bei diesem Gebrauch des angefiihrten Ver-
gleiches erkliart der Bischof von Hippo ausdriicklich: ,Habent ista simi-
litudinem, non habent omnimodam aequalitatem® (Serm., 117 [De verb.
Evang. Joan. ¢. 1] n. 13).



Das Licht ist wahre Ursache des Leuchtens. 179

abhalten sollen, von dem, was bei geschopflichen Ursachen der
Fall ist, zu schliefsen, dals dasselbe bei Gott als Ursache sich
ebenso verhalte.

. Ubrigens konnen wir mit dem hl. Augustinus auch einen
andern Vergleich (= Beispiel) anfiihren, der mit ‘dem obigen
auf ganz gleicher Stufe steht, und auf den der Vorwurf des
Herrn Frohschammer gar nicht angewendet werden kann. Dieser
Vergleich ist vom Spiegel der Wasserfliche hergenommen. Dalfs
das Wasser die iiber oder an ihm befindlichen Gegenstinde wieder-
spiegelt, setzt der heilige Augustinus als aus der Erfahrung be-
kannt voraus: ,Ponamus ergo aliquid natum super aquam, velut
virgultum aut herbam, nonne cum imagine sua nascitur? Mox
ut incipit existere, incipit cum illo existere imago ejus: non prae-
cedit nascendo imaginem suam ... et tamen imago ab illo, non
illud ab imagine. Nascitur ergo cum imagine sua, et simul esse
incipiunt virgultum et imago ejus. Numquid non fateris, imagi-
nem esse de illo virgulto genitum? . .. Si semper virgultum,
semper et imago de virgulto (Serm. 117 [De verb. Evang. Joan.
¢. 1] n. 12). Hier kann niemand behaupten, dals,das eine ohne
das andere gar nicht gedacht werden kann“, und dafs das Wesen
der Pflanze darin bestehe, im Wasser wiederzuscheinen. Eben-
sowenig legt sich also eine pantheistische oder halbpantheistische
Auffassung nahe.

Damit konnten wir uns der Miihe iiberheben, andere Ein-
wendungen gegen die vom hl. Thomas beispielshalber ange-
fiihrten Fille (Licht und Leuchten, Feuer und Wérme) zu be-
riicksichtigen. Indessen wollen wir zum Uberflufs, bevor wir
weiter gehen, noch einige derselben erwidhnen. — Der Kard.
Toletus leugnet, dafs es sich in den gegebenen Beispielen um
ein wahres Verhdltnis von Ursache und Wirkung handele. Er
sagt: ,,Ultima dispositio ignis, quae inducitur cum forma ignis,
non est effectus ab illa forma, sed ab eo, quod generat(scil. ignem);
similiter vestigium simul cum pede incipiens non fit a pede, sed
ab eo qui pedem fecit; et eodem modo de sole et lumine di-
cendum® (loc. cit. Venet. 1586 fol. 219 a t.). — Also das Leuchten
und Wirmen als Wirkung soll nicht auf das Licht und Feuer



180 Lehre d. hl. Thomas ib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

als Ursache zuriickgefiihrt werden, sondern auf Stahl und Feuer-
stein, die den ziindenden Funken geschlagen! Das nennt Nazarius
(loc. cit.) manifeste falsum. Mag man ndmlich auch Leuchten
und Wérmen als Eigentiimlichkeiten des Lichtes und Feuers
auffassen, so kann man doch nicht umhin, dieselben als von der
Wesensform beider verursacht zu denken: ,Proprium enim
non est de essentia rei, sed ex principiis essentialibus speciei
causatur (8. Thom. 1. q. 77 a. 1 ad 5; cf. a. 6 ad 2 et 3).
In dem Einwurf liegt mithin eine Verwechselung von nachster
und eigentlicher Ursache mit der entferntern und mittelbaren
Ursache. Es ist eine falsche Anwendung des Grundsatzes: ,causa
causae est etiam causa causati.“ Das, was von der Wesensform
herriihrt, wird der Ursache zugeschrieben, welcher die Wesens-
form ihr Dasein verdankt. Aber kann wohl derjenige, der mir
einen Spiegel vorhédlt, im wahren und eigentlichen Sinne als die
Ursache meines Bildes im Spiegel bezeichnet werden? Oder ist
es das Erdreich, welches die Pflanze am Bach hervorbringt, das
zugleich deren Wiederspiegeln im Wasser verursacht? Allerdings
setzt die Pflanze, um ihr Spiegelbild hervorbringen zu konnen,
zwelerlel voraus, nimlich erstens das Erdreich, in welchem sie
das Dasein empfingt, und zweitens die Wasserfliche, welche ihren
Eindruck in sich autnimmt und wiedergibt. Das ist aber nicht
der Fall, weil sie (beziiglich des Wiederspiegelns) Ursache ist,
sondern nur, weil sie eine so beschaffene Ursache ist, ndm-
lich eine solche, welche ihr Sein nicht aus sich hat, und deren
Wirksamkeit einen vorliegenden Stoff voraussetzt. Setze also
eine Ursache, die aus sich ist, und deren Wirken Schaffen ist
(Gott), und es ist kein Grund abzusehen, weshalb dieselbe nicht
von Ewigkeit ihre Wirkung hervorbringen kénne. — Wenn es
darum wahr ist, was Kard. Toletus sagt, dals das ,argumentum
potissimum‘ fiir die Ansicht von der Unmoglichkeit einer ewig
erschaffenen Welt darin liegt, ,,quia est inintelligibile, causam
efficientem veram coaeternam cum effectu facere®, so hat dieselbe
in der That eine schwache Grundlage.

Beziiglich der Fulsspur und des Fufses findet sich die
gleiche Einwendung auch bei Frohschammer (a. a. O.) und



Licht und Leuchten sind gleichzeitig. 181

bei Krause (L c¢. n. 5): ,Bestinde dies Verhiltnis ewig, wire
es anfangslos, so wire es kein Kausalverhédltnis, sondern ein ein-
faches Seinsverhaltnis (,,simplex essendi vis“: Krause) wie das der
nebeneinander liegenden Staubatome, da niemals die Fufsspur
vom Fulse hervorgebracht worden wére, sondern immer nur be-
stiinde.“ — Von einer Fulsspur reden, die nicht vom Fulse
ware, scheint uns eine contradictio in ferminis zu sein. Der
hl. Bonaventura, den man in unserer Frage gern gegen den
hl. Thomas aufspielt, hat gegen diesen Vergleich der Platoniker
nichts einzuwenden (s. oben S. 375). Ebensowenig der hl. Au-
gustinus, der ihn zuerst mitteilt (s.obenS.138). Ubrigens geben
wir gern zu, dals die vom hl. Thomas gebrauchten Vergleiche
viel zutreffender gewihlt sind.

Noch miissen wir eine auf Grund des Fortschritts der
Wissenschaft gemachte Nergelei an dem Vergleich vom Licht
und Leuchten hervorheben. Herr Langen tastet ndmlich sogar
diesen Vergleich als solchen an: ,Dafs der hier vorkommende
Vergleich mit dem Lichte auf einer unrichtigen Vorstellung be-
ruht, braucht wohl kaum bemerkt zu werden®“.! Ahnlich sagt
Herr Krause (I. c¢. p. 19 n. 3): ,,Hujus nostrae aetatis scientia
physica negat, lucem et illuminationem unius temporis esse®.
Herrn Frohschammer, der doch iberall so wacker fiir die ,,mo-
derne Wissenschaft eintritt, kommt an der Richtigkeit des von
St. Thomas gebrauchten Vergleiches an sich gar kein Zweifel,
,denn das Wesen des Lichtes als solches besteht eben im Leuch-
ten*; ,,das eine kann ohne das andere gar nicht gedacht werden®.
Und wirklich ist die ,unrichtige Vorstellung* nicht auf seiten
des Aquinaten zu finden, Wahrscheinlich dachten die genannten
beiden Schriftsteller in ihrem Kifer, mit dem Fortschritt der
Wissenschaft gleichen Schritt zu halten, an die Zeit, welche die
Verbreitung oder Fortpflanzung der Lichtstrahlen erfordert.
Davon redet der hl. Thomas aber nicht. Allerdings braucht z. B.
das Sonnenlicht 8 Minuten und 13 Sekunden, bis es zur Erde
gelangt; das schliefst aber keineswegs aus, dals Licht und Leuchten

1 Thomas von Aquin von der philos, Moglichkeit einer ewigen Welt-
schopfung. Eupen 1865. S. 6 Anm. 2,



182 Lehre d. hl. Thomas iib, d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

an sich gleichzeitig sind; noch leugnet die neuzeitliche Physik,
dals beide notwendig und daher unzertrennlich mit einander ver-
bunden sind. ,,Caeterum — so fiigt Herr Krause (n. 4) hinzu
— quae hodie est naturae cognitio, lucis perceptio. posterior est
lucis existentia. (Von lucis perceptio ist, wie gesagt, beim
hl. Thomas keine Rede.) Actio enim productiva, quae compre-
hendit creationem, hoc habet proprium, ut tendat ad rem aliquam
procreandam, quae extra causam gigni et collocari debeat. (Also
Schaffen, oder vielmehr die actio quae comprehendit creationem,
heifst ,tendere ad rem aliquam procreandam®; es ist nicht das
procreare selbst! Und zwischen dem Akt des Schaffens und dem
»extra causam gigni et collocari mufs — wahrscheinlich fiir das
tendere — Zeit verlaufen!) Quapropter causa et effectus nun-
quam possunt coincidere, nihil refert, utrum actio sit instantanea,
an per motum fiat“. — Wenn selbst wirklich in den vom eng-
lischen Lehrer gebrauchten Vergleichen Ursache und Wirkung
nicht schlechthin gleichzeitig wiren (was man beziiglich des
aus dem hl. Augustinus angefiihrten Beispiels wohl zugeben mufs),
so wiirde das doch der Beweiskraft der Vergleiche nicht den
geringsten Eintrag thun. Denn die Verzogerung des Eintritts
der Wirkung hétte dann in Verhéltnissen ihren Grund, welche
in dem verglichenen Falle nicht stattfinden. Dals sich ndm-
lich zwischen den Schiopfer und sein Gemécht zu iiberwindende
Schwierigkeiten einschoben, oder dafs die von Gott ausgehenden
Greschopfe eines Mediums bediirften, um wirklich zu werden, ist
gar nicht denkbar. Auch in dieser Beziehung diirfte also nicht
vergessen werden, dafs Gott und die Geschopfe nicht univoce
Ursachen sind. 7

Herr Frohschammer geht indessen noch weiter und leugnet
iiberhaupt, dafs die Schopfung in instanti geschehen sei. ,Dals
die Schopfung als ein instantaner Akt zu denken, ist selbst nicht
bewiesen, im Gegenteil alles, was die neuere Naturforschung in
dieser Beziehung erkannt hat, deutet darauf hin, dafls durchgingig
in der Weltbildung das Gesetz der Allmihlichkeit geherrscht
hat . . . Es konnte also wohl gedacht werden, dafs auch beim
ersten Entstehen der Welt dem Stoffe ebenso wie der Form nach



Die Schopfung ist eine augenblickliche Wirkung. 183

ein Allmahlich stattfand, so dals es zwar keines zeitlichen Hin-
und Herberatens von seiten des hervorbringenden Schéopfers be-
durfte, wohl aber des zeitlichen Verlaufes von seiten der wer-
denden Schopfung selbst — schon in Bezug auf ibr stoffliches
Sein und Werden, das ja zudem gar nicht ohne alle Form ge-
dacht werden kann. In diesem Falle ist dann die Zeit dem
Schopfungsakte selbst schon immanent. Und man kann nicht
wohl sagen, das Stoffliche jedenfalls mufste augenblicklich ganz
sein oder nicht sein, ein Mittleres sei nicht moglich: denn da bei
dem Vollkommenen, z. B. dem Organischen, bei der Entwickelung
von einem Mehr oder Minder die Rede sein kann, da es faktisch
so stattfindet, so kann dies wohl auch bei der Bildung des Un-
vollkommenen, des blofs Stofflichen nicht als unbedingt unmaglich
ausgeschlossen werden® (8. 528f.).

Es bedarf kaum der ndhern Priifung, um die Ungereimtheit
dieser Entgegnung zu erkennen. Von dem Begriff der
Schopfung ist die Augenblicklichkeit des Werdens
durchaus unzertrennbar. Wenn Frohschammer meint, der
hl. Thomas folgere diese Augenblicklichkeit des Entstehens aus
dem Umstande, dals es ,keines zeitlichen Hin- und Herberatens
von seiten des hervorbringenden Schopfers bedurfte®, so ist das
wohl kaum die richtige Auffassung dessen, was der Aquinate
lehrt. An der von Frohschammer beriihrten Stelle (Opusc. de
aeternit. mundi) erklidrt er lediglich den Unterschied zwischen
allméhlich und sofort eintretendenWirkungen. Dals die Schopfung
eine Ursache sei, welche ihreWirkung sofort und nicht in allméh-
licher Entwickelung hervorbringe, beweist er daselbst durchaus
nicht, sondern setzt es als selbstverstdndlich und einleuchtend
voraus. Die blofse Erklarung der Verschiedenheit geniigt ihm,
um zu schliefsen: ,Ergo non repugnat — mehr behauptet er ja
nicht als: es ist innerlich nicht unmoglich, es liegt kein Wider-
spruch darin — si ponatur causa producens subito, non prae-
cedere duratione causatum suum®, Wenn er nun fortfihrt: ,,Nec
potest huic rationi obviari, quia Deus est causa agens per vo-
luntatem® — so0 bezieht sich das nicht auf den Untersatz des
Syllogismus (,,Atqui Deus est causa producens effectum suum non



184 Lehre d. hl. Thomas ib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

per motum, sed subito”), sondern auf den angefiihrten Schlufs-
satz (,,Ergo non repugnat . . .*). Wire néimlich Uberlegung
notig, so miifste diese dem Entschlufs notwendig zeitlich voran-
gehen. Wir hétten dann ja zwei auf einander folgende Akte.
Mithin konnte in diesem Falle die Schopfung, trotzdem Handlung
und Wirkung (creatio active et passive sumpta) zugleich wiren,
nicht ewig sein. Diesen Einwurf macht der Heilige mit der Be-
merkung hinfillig, dals es in Gott eben kein Uberlegen nach Art
unentschlossener und der Beratung bediirftiger Menschen gibt,
dals vielmehr in ihm Wollen und Ausfithren ein und dasselbe
sind. — Dals aber Schopfen mit dem augenblicklichen Setzen
einer Wirkung (der Schopfung im passiven Sinne, des Geschopfes)
gleichbedeutend ist, geht daraus hervor, dals es das Hervor-
bringen des Seins aus Nichts ist. Oder ist es kein Widersinn,
sich das Sein aus dem Nichtsein entwickeln zu lassen? Die
Entwicklung muls doch einen Anfang haben, einen terminus a
quo, und soll dieser terminus das Nichts sein? Das ist gegen
den allgemein als einleuchtend angenommenen Satz, dals ans
Nichts Nichts wird. In dem Augenblick, wo etwas wird da
wo vorher (sive tempore sive natura prius) nichts war, haben
wir Schopfung. So unvollkommen also auch das zuerst ins Da-
sein gerufene Sein — wenn man will, als Samen und Anfang
einer langen Entwickelung — sein mag, immerhin ist seine Her-
vorbringung eine augenblickliche. Und in dieser Hervorbringung
ist der ganze Schiopfungsakt beschlossen und abgeschlossen. Die
etwa folgende Entwickelung ist nicht mehr Schopfung. Das ist
so evident, dals Frohschammer in merkwiirdigem Widerspruch
mit sich selbst nur wenige Zeilen nach der oben citierten Stelle
sagt, im Schopfungsakt sei das Nichts sogleich iiber-
wunden zu denken. Deshalb war es bei den Scholastikern
ausgemachter Grundsatz, dafs die Schopfung nicht unter die Ver-
anderungen gerechnet werden konne. (Vgl. S. Thom. 1. q.
45 a. 3) Was sollte auch das sein, was zwischen dem Nichts
und dem Sein in der Mitte lige? Verdnderung und Entwicke-
lung ist ja ein Durchgang durch Zwischenstufen. Welche Zwischen-
stufe aber konnte es geben zwischen Sein und Nichtsein? Wenn



Dem Schopfungsakte ist die Zeit nicht immanent, 185

Frohschammer meint, man k6nne nicht wohl sagen, das
Stoffliche mulste augenblicklich ganz sein oder nicht-
sein, ein Mittleres sei nicht mdoglich, so ist das eine
offenbare Zweideutigkeit. Die Aquivokation liegt in dem Aus-
druck ,ganz sein“. Dieser kann zweierlei bedeuten, namlich
erstens: iiberhaupt sein (Gegensatz: nicht sein) und in diesem
Sinne ist es, wie gesagt, ein Widersinn, zwischen ,ganz sein
und ,,nichtsein® ein Mittleres anzunehmen. In diesem Sinne aber
muls der Ausdruck genommen werden, wenn von Schopfung
die Rede ist, welche eben in der Setzung des Seins besteht.
Frohschammer dagegen nimmt den Ausdruck in einem andern
Sinne, ndmlich gleichbedeutend mit: vollkommen sein (Gegen-
satz: unvollkommen, unentwickelt, ungeformt sein); und so ist
es klar, dals zwischen ,ganz (== vollkommen) -sein“und ,,nicht-
sein“ etwas in der Mitte liegt, ndmlich die Entwickelung des
etwa keimartig Geschaffenen. Aber diese Eniwickelung ist eben
nicht Schopfung. Geschaffen wire in diesem Falle nur jenes
keimartige Sein, und dieses wire notwendig augenblicklich
(und ganz) da gewesen, wo vorher nichts war.

Auf das, was Frohschammer sonst noch in demselben Zu-
sammenhange sagt, miissen wir verzichten weiter einzugehen.
Nur noch ein Wort iiber seine Behauptung, dafls die Zeit dem
Schopfungsakte selbst schon immanent sei! Das ist
nicht an dem. Der Schopfungsakt ist gerade so ewig wie der
Schopfungswille, und beide sind gleichewig mit dem Schopfer
selbst. ,,Novitas divini effectus non demonstrat novitatem actionis
in Deo, cum actio sua sit sua essentia®. ,,Nihil prohibet dicere
actionem Dei ab aeterno fuisse, effectum autem ejus
non ab aeterno, sed tunc cum ab aeterno disposuit‘. ,Nam

1 KEbenso bedenklich ist der von Bovillus (als dritter) angefithrte
Beweis: ,Cum duplex sit divina operatio, quaedam quidem naturalis et
consubstantialis, alia vero inconsubstantialis et voluntaria: illam solam
aeternitate, istam vero tempore aut aevo volumus esse metiendam, Di-
vinus enim arcanus et interior processus aeternus, exterior vero tem-
poralis aut aeviternus“, Also die gottliche Handlung selbst soll zeitlich
sein und die Zeit oder das aevum als Mals zulassen!



186 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

sub voluntate divina cadit non solum quod ejus effectus sit, sed
quod tunc sit. Hoc igitur volitum quod est: tunc creaturam
esse — non retardatur, quia tunec incepit creatura esse, quando
Deus ab aeterno digposuit (S. Thom. Contr. Gent. lib. 2 cap. 35).

Herr Langen (a. a. O. 8. 6 ff) weist den hier in Rede
stehenden Einwurf, dals Gott als Ursache der Welt derselben
der Dauer nach vorangehen miisse, samt dessen Widerlegung,
als philosophisch unzuldssig génzlich ab. ,Sobald ich frage, ob
Gott vor der Welt sei, habe ich einen Zeitbegriff auf ihn iiber-
tragen, was unzuldssig ist.“ — Das diirfte wohl kaum so sein.
Wir konnen vielmehr in der aus der Offenbarung uns be-
kannten Schopfungslehre gar nicht umhin, zu behaupten, dals Gott
vor der Welt ist. Der hl. Thomas sagt schlechthin: ,,Deus est
prior mundi duratione* (1. q. 46 a. 1 ad 8). Das heilst aber
durchaus nicht, den Zeitbegriff in Gott selbst hineintragen, noch
auch Zeit vor der Zeit annehmen. Was damit gemeint ist, sagt
der Aquinate deutlich: ,,z0 prius non designat prioritatem tem-
poris, sed aeternitatis. Vel dicendum, quod designat aeternitatem
(offenbar ein Schreibfehler fiir prioritatem) temporis imaginati
et non realiter existentis: sicut cum dicimus: supra coelum nihil
est — 70 supra designat locum imaginatum tantum, secundum
quod possibile est imaginari dimensionibus coelestis corporis di-
mensiones alias superaddi“. Was Langen-zu seiner verkehrten
Auffassung bringt, ist das Milsverstindnis zweier Punkte, ndmlich:
1. des gegenseitigen Verhéltnisses von Zeit und Ewigkeit, und
2. des eigentlichen Wesens des ,,gottlichen Wirkens“ nach aufsen.
Er sagt: ,Es ist hier wohl ins Auge zu fassen, dafs wihrend
das endliche Wesen und Wirken der Zeit angehort, das gottliche
Wesen und Wirken ein ewiges ist; Zeit und Ewigkeit aber Be-
griffe sind, die in keinem Verhéltnis zu einander stehen“. —
Dafs Zeit und Ewigkeit in irgend einem Verhiltnis zu einander
stehen, ergibt sich wohl schon daraus, dals beide in einem ge-
meinschaftlichen genus, der Dauer, iibereinkommen, wenngleich
sie zwei verschiedene Arten von Dauer sind. Des néhern liegt
ihr gegenseitiges Verhiltnis darin, dals Zeit und Ewigkeit, trotz
ihrer Verschiedenheit, zugleich bestehen (coexistunt). Der hl



Gott war im vollen Sinne vor der Schopfung. 187

Thomas erkldrt diese ,proportio aeternitatis ad totam temporis
durationem“ folgendermafsen: ,Cum esse aeterni nunquam defi-
ciat, cuilibet tempori vel instanti temporis praesentialiter adest
aeternitas . .. Quidquid igitur in quacunque parte temporis est,
coexistit aeterno, quasi praesens eidem, etsi respectu alterius
partis temporis sit praeteritum et futurum® (Contr. Gent. lib. 1
cap. 66). Also ,Dei aeternitas omnia tempora includit, non quod
ipse varietur per praesens, praeteritum et futurum® (1. q. 10
a. 2 ad 4); oder ,,Aeternitas tota simul existens ambit totum
tempus; unde omnia quae sunt in tempore, sunt Deo ab aeterno
praesentia® (1. q. 14 a. 13). "Wie wir also mit philosophischer
Genauigkeit sagen: Gott war vor einem Jahrhundert, so miissen
wir auch sagen: Gott war, bevor die Welt war. ,,Ab aeterno
ordinata sum, et ex antiquis, antequam terra fieret“ (Prov. 8,
23).! Das ,,war“ und ,bevor® driickt nur den Standpunkt des
Sprechenden aus, in keiner Weise aber Zeit auf seiten Gottes.
Es wird damit seine unverédnderliche und unbeschriankte Dauer
bezeichnet, die sich iiber alle verdnderliche und beschrankte
Dauer, und dariiber hinaus, erstreckt: ,praesentialiter totum tem-
poris decursum attingit et transcendit” (Quaest. disp. De
Potentia q. 1 a. 5 ad 2). Deshalb sagt der hl. Augustinus
von der unverdnderlichen Natur Gottes, dals, obgleich sie ,,non
recipiat fuit et erit, sed tantum est. . .tamen propter muta-
bilitatem temporum in quibus versatur nostra mortalitas et nostra
mutabilitas, non mendaciter dicimus, et fuit (Deus), et erit, et
est., Fuit in praeteritis, est in praesentibus, erit in futuris.
Fuit, quia nunquam defuit; erit, quia nunquam deerit, est,
quia semper est (Tract. 39 in Evang. S. Joan. n. 5). Gott ist

t Auf Grund eines #hnlichen biblischen Auspruches lilst der hl.
Augustinus die Manichiier wegen des hier in Rede stehenden Irrtums hart
an: ,Dicant ergo vobis, quid dixerit Apostolus Paulus: ,Agnitionem veri-
tatis quae est secundum pietatem Dei in spem vitae aeternae, quam pro-
misit non mendax Deus ante tempora aeterna‘ (1. Tit. 1,2). Aeterna
enim tempora quid ante se habere potuerunt? Hoc ergo cogantur ex-
ponere, ut intelligant se non intelligere, cum temere volunt reprehendere
quod diligenter quaerere debuerunt® (De Genesi contr. Manich. lib.
cap. 2 n. 3).



188 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

also thatséichlich vor der Welt. ,Nec tu (Deus) — wie derselbe
hl. Augustinus anderswo erklirt — tempore tempora praecedis;
alioquin non omnia tempora praecederes; sed praecedis omnia prae-
terita celsitudine semper praesentis aeternitatis (Confess. lib. 11
cap. 13 n. 16).

Ebensowenig ist der Sinn zutreffend, in welchem Langen
(mit Kuhn) behauptet, das gottliche Wesen und Wirken sei ein
ewiges. Das ist die Kehrseite des vorher gegen Frohschammer
Gesagten. Fiir die hier in Rede stehende Frage ist das gott-
liche Wirken in sich (entitative) zu unterscheiden von der
durch dasselbe zu setzenden Wirkung (terminative). Das
was Gott nach seinem ewigen, unveranderlichen Willensentschlufs
hervorbringt, tritt ein zu der von ihm gewollten Zeit — wie es
bei den taglich erschaffenen Menschenseelen offenkundig ist. Der
terminus des gottlichen Willens ist also gerade so zeitlich, wie
die von ihm hervorgebrachteWirkung (die creatio passive sumpta)
selbst. Beziiglich seiner Wirkungen nach aulsen gehdort demnach
das gottliche Wirken, sofern wir auf das Kintreten seiner Werke
sehen, der Zeit und nicht der Ewigkeit an. Mit vollem Rechte
wiirden wir also z. B. sagen: Gott hat heute eine Menschen-
seele erschaffen; Gott hat heute ein Wunder gewirkt u. s. w.
Nicht als ob das Wirken selbst erst heute stattgefunden hitte,
sondern weil das Gewirkte erst heute eingetreten ist. Mit
demselben Rechte, sowohl theologisch wie philosophisch genau,
sagen wir also auch: Gott hat die Welt im Anfang erschaffen,
und er selbst war, bevor er die Welt schuf.

3. Aus der eigentiimlichen Natur der hier in Rede stehen-
den Hervorbringung selbst hat man einen Beweis gegen die
Moglichkeit einer Schopfung von Ewigkeit herzuleiten versucht,
insofern Schaffen ein Hervorbringen aus Nichts ist, welches —
sagt man — als gleichbedeutend mit nach dem Nichts zu ver-
stehen ist. — Der hl. Thomas antwortet in aller Kiirze: Aller-
dings hat jener Ausdruck unter Voraussetzung der Offen-
barung diese Tragweite; an sich jedoch zwingt er keineswegs
zu jenem Verstindnis, da vom Standpunkt des blofsen Denkens
der Begriff aus Nichts seine volle Bedeutung behilt, wenn er



»Aus nichts“ heilst an sich blofs: ynicht aus etwas¢, 189

als ,nicht aus etwas* verstanden wird. So aber schlielst der
Ausdruck, wie bereits frither gesagt, nicht notwendig ein, dafs
das Nichts dem Sein vorangegangen sei (Sum. theol. 1. ¢. ad 2;
Contr. Gent. 1. ¢. ad 2). ,,Potest enim dici, sicut et Avicenna
dicit, quod non esse praecedat esse rei — non duratione, sed
natura; quia videlicet, si ipsa sibi relinqueretur, nihil esset, esse vero
solum ab alio habet. Quod enim est natum alicui inesse ex seipso,
naturaliter prius competit ei eo quod non est ei natum inesse nisi ab.
alio“. Mithin ,,non oportet, ex ipsa ratione productionis, sed
ex veritate quam fides supponit, quod prius non fuerint (creatu-
rae), et postea in esse prodierint“ (De Potentia 1. c. ad 7).
Diese Widerlegung scheint dem Herrn Frohschammer ,aunf
einem tiefen Mangel der thomistischen Wissenschaft, auf einer
wissenschaftlich nicht zu rechtfertigenden, insbesondere durch
neuere Naturforschung widerlegten Auffassung der Natur der
Schopfung zu beruhen. Im Wesen der Kreatur soll sich ein
Prius und Posterius secundum ordinem naturae unterscheiden
lassen, jenes soll das sein, was dem Dinge durch sich eigen ist,
dieses dasjenige, was es anderswoher hat. Aus und durch sich
selbst habe nun die Kreatur nichts, da sie all ihr Sein durch
Gott habe, und demnach sei das Prius der Kreatur secundum
ordinem naturae das Nichtsein, das Nichts. Man sieht wohl so-
gleich, dafs dies ein iiberndtigtes Résonnement ist, das sich selbst
aufhebt. Ist einmal von der Kreatur die Rede, so ist schon
vorausgesetzt, dafs sie selbst ist, und dals ihr eigenstes Wesen
das Sein, nicht das Nichts ist. Wenn also einmal davon die
Rede ist, was die Kreatur hat und von sich hat, so ist dasWesen
schon als seiend und positiv gesetzt, nicht als Nichts, denn ist
das eigenste Wesen derselben das Nichts, so kann davon eben
auch gar keine Rede sein. Ist das Subjekt aufgehoben, so kann
man ihm auch gar keine Prédikate mehr zuschreiben, weder po-
sitive noch negative, und auch von einem Prius und Posterius
kann keine Rede mehr sein. Es ist also nicht moglich, als das
Natiirliche der Kreatur das Nichts zu bezeichnen, da sie viel-
mehr erst als Kreatur, als Geschaffenes natiirlich ist“ (S. 531).
An die in ,der Thomistischen Wissenschaft® gelehrte Ver-



190 Lehre d. hl, Thomas ih. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

schiedenheit desW esens eines Dinges von seinem Dasein scheint
Herr Frohschammer nicht gedacht zu haben, als er die vorstehen-
den Worte niederschrieb. ,Ist einmal von der Kreatur die Rede,
so ist schon vorausgesetzt, dals sie selbst ist“ — d. h. exi-
stiert! Von anderen, als den jetzt wirklich vorhandenen Ge-
schopfen kann ich also nicht reden? Und der Begriff, das Wesen
,,Geschopf* ist ein Nichts? Doch wir horen noch staunenswertere
Dinge. ,,Der Kreatur eigenstes Wesen ist das Sein, nicht das
Nichts“. Also zwischen Sein (= Existieren) und Nichts gibt
es kein Mittleres? Das ideale Sein, das Mogliche, welches so-
wohl in der Idee und Macht Gottes als in unserer Erkenntnis
wirklich ist, ist fiir Frohschammer nicht vorhanden. Tnd das
Existieren ist der Kreatur eigenstes Wesen? Sie existiert also
vermoge ihres Wesens; sie hat das Sein aus sich; das Existieren
ist ihr wesentlich, also notwendig, also unverlierbar! Ist das
die Auffassung der ,neuern Naturwissenschaft“ von der Natur des
Geschopfes? Aber ihr zum Trotz und ohne zu fiirchten, von ihr
widerlegt zu werden, sagen wir: nun und nimmer ist das
eigensteWesen der Kreatur das Sein. Aber ebensowenig
ist ,,das eigensteWesen derselben das Nichts®. Wenigstens wird
so etwas nicht in der ,,Thomistischen Wissenschaft“ gelehrt. Was
der englische Lehrer sagt, ist einzig und allein dieses: ,ponitur,
quod natura ejus (scil. creaturae) est talis, quod esset nihil, si
sibi relinqueretur. Das heilst doch nicht: das Wesen oder die
Natur der Kreatur ist das Nichts; vielmehr ist der Sinn dieser:
Die Natur oder das Wesen oder der Begriff des Geschopfes
schlielst das aktuale Sein nicht ein, m. a. W.: Wesen und Da-
sein sind im Geschopf zwei verschiedene Dinge, oder noch an-
ders ausgedriickt: Geschopf sein heifst, das Sein (Existieren)
von einem andern haben (Esse non habet creatura nisi ab alio).
Aus sich also und ohne schdpferisch hervorbringende Ursache
wire es in der Weltwirklichkeit nichts (sibi autem relicta
in se considerata nihil est). Unde — so schliefst der Aquinate
— prius naturaliter inest sibi nihil quam esse, d. h. naturgemals
oder seinem Wesen nach kommt dem Geschopf eher das Nichts
(ndmlich in der Ordnung der aktualen Wirklichkeit oder der



Unterschied zwischen idealem u. realem Sein des Geschopfes. 191

aulsern Natur) als das Dasein zu. Das inest bezieht sich also
nicht auf die existierende Kreatur, wie Frohschammer vor-
aussetzt, sondern auf den Begriff, das Wesen (naturaliter) des
Geschopfes. Und das Nichts ist nicht, wie Frohschammer meint,
der Gegensatz zu Sein, sondern zu Dasein, m. a.W. es driickt
den Mangel des Seins in der uns umgebenden Weltwirklichkeit,
nicht aber den in der idealen Ordnung aus. ,,Ergo oportet, quod
secundum naturam suam esset non ens, nisi a Deo esse haberet
(In II Sent. Dist. 1 q. 1 a. 5 ad 2). In dem Wesen des Ge-
schopfes ist also das aktuale Sein nicht beschlossen; aus sich
wiirde es dieses nicht haben; hat es dasselbe, so ist es nur von
Gott.! Was kann also Verfingliches darin liegen, wenn gesagt
wird: ,prius inesf unicuique naturaliter quod convenit
sibi in se, quam quod solum ex alio habet?* Es ist folg-
lich ein doppelter Fehler, welcher sich durch diese Bemerkungen
Frohschammers hindurchzieht: ein Verkennen des Unterschiedes
zwischen Wesen und Dasein, und ein Nichtverstehen des Unter-
schiedes zwischen tempore und natura prius. Beides zusammen
findet sich in dem Satz ausgedriickt: ,Ist das Subjekt aufge-
hoben, so kann man ihm auch gar keine Pradikate zuschreiben

. und auch von einem prius und posterius kann keine Rede
mehr sein“. Die Worte: ,Ist das Subjekt aufgehoben®, konnen
in dem Zusammenhange, in welchem sie gebraucht werden, lo-
gisch nur heifsen: handelt es sich um die Natur (das Wesen)
eines nicht existierenden Subjektes. Bei Frohschammer je-
doch driicken sie das Nichts aus. Nimm das aktuale Dasein
von den Geschopfen fort, und es bleibt nach ihm das Nichts
iibrig. Von dem Nichts aber kann nichts ausgesagt werden.

1 Es ist ein himmelweiter Unterschied zwischen den beiden Be-
hauptungen: Creaturae ex se convenit non esse und: Creaturae
non ex se convenit esse. Das Letztere wiirde blofs heilsen, die
Existenz komme dem Geschopf nicht vi essentiae suae, sondern nur ven
seiten einer dufsern Ursache zu, m. a. W. dasselbe sei ein ens ab alio.
Das Erstere aber hielse: das Geschopf ist einWesen, welches das Exis-
tieren ausschlielst, welches also in keiner Wexse, auch nicht durch eine
dulsere Ursache, zur Existenz gelangen kann; das Dasein ist mit seiner
Natur unvereinbar.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI, ‘ 13



192  Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigenWeltschopfung.

Hier ist Frohschammer offenbar im Widerspruch mit dem ge-
sunden Menschenverstande. Oder findet es nicht jeder einleuch-
tend, wenn gesagt wird, die Teile seien der Natur (oder. dem
Begriff) nach frither als das aus ihnen zusammengesetzte Ganze?
Und doch wird hier, wenigstens wenn es sich um ein organi-
sches Ganzes handelt, das ,,friilher sein® von nicht existierenden
Subjekten (also dem ,Nichts®) ausgesagt! Oder — um auf ein
friither gebrauchtes Beispiel zuriickzukommen — ist die Sonne
nicht der Natur nach frither als das Leuchten und Wérmen?
Hier wird das ,frither sein“ von der nicht leuchtenden, also von
der nicht existierenden Sonne ausgesagt. Damit ist jeder ein-
verstanden; nur Frohschammer wiirde sagen: Ist einmal von der
Sonne die Rede, so ist schon vorausgesetzt, dals sie ist und
leuchtet, also kann von einem friither oder spéiter mit Bezug auf
ihr Sein und Leuchten keine Rede sein. Dals dieses ein ,,iiber-
notigtes Risonnement ist, liegt auf der Hand.

In einem Artikel iiber ,,die Frage iiber Beweisbarkeit oder
Unbeweisbarkeit des Anfangs der Welt in der Scholastik® im
Katholik (1861. Erste Hilfte S. 660) wird zugegeben, dals
das ,ex nihilo zundchst und in erster Linie von der Leugnung
eines vorliegenden Stoffes zu verstehen ist. ,,Allein — so wird
dann fortgefahren — dies ist denn doch, wenigstens in sekun-
didrer Weise, ebenfalls in dem Ausdruck ,,ex nihilo“ ausgesprochen,
dafs, bevor Gott die Welt schuf, nichts aufser ihm vorhanden
war, woraus er sie hitte erschaffen konnen. Es muls also doch
dem Sein des Geschopflichen oder vielmehr dem Eintritte dieses
Seins ins Dasein ein schlechthiniges Nichts vorausgedacht und
vorausgesetzt werden. Und zwar kann dieses prius des Nichts
vor dem Sein kein blofses prius secundum naturam sein;
denn in diesem Falle miifste das Nichts, wie Albert der Grofse
mit Recht sagt, ein konstitutives Princip der Natur des Geschdpf-
lichen selbst sein, was nicht leicht zulédssig erscheinen dirfte,
selbst wenn man die Sache so auffalst, wie Thomas es gethan.
Denn wenn man auch zugeben muls, dafs das geschopfliche Sein,
falls es sich selbst iberlassen wiirde, nichts sein, d. h. ins
Nichts zuriickkehren wiirde, so kann man deshalb doch nicht



Das Nichts ist kein Seins-Princip der Geschopfe. 193

sagen, dals das Nichts ein konstitutives Princip des geschopf-
lichen Seins sei. Es bleibt somit nichts anderes iibrig, als jenes
prius des Nichts vor dem Sein als ein prius secundum du-
rationem aufzufassen, d. h. die Zeit, resp. das erste ,Jetzt”
der Zeit, a parte ante durch ein schlechtiniges Nichts begrinzt
sein zu lassen, so zwar, dals dieses Nichts dann durch den Ein-
tritt ins Dasein, womit auch die Zeit in der Wirklichkeit auf-
trat, negiert werde . . .

Die einzige Begriindung dieser Darlegung scheint uns in der
mit ,,denn“ eingeleiteten Aufserung des sel. Albertus Magnus
zu liegen. Wir miissen uns dieselbe darum in ihrem wahren
und vollen Sinne vergegenwirtigen. An der frilher von uns
angefiihrten Stelle (Sum. theol. p. II tract. 1 quaest. 4 membr. 2
art. 9 partic. 1 quaest. incid. 2) sucht der grofse Albert der
Unterscheidung zwischen prioritas naturae und prioritas dura-
tionis auszuweichen, um darzuthun, dafls das ,,ex nihilo“ not-
wendig als ,post nihilum“ zu verstehen sei. Zu diesem Be-
hufe sagt er: Was der Natur nach einem Ding vorangebt, kann
nur eines seiner natiirlichen Principien sein, also etwas, das in
dem Ding selbst wirklich ist, und das als zu ihm gehorig von
ihm ausgesagt wird. Wenn also behauptet wird, das Nichts
sei der Natur nach frither als das Geschopf, so miifste das Nichts
ein natiirliches Princip des Geschopfes, etwas in ihm Befindliches
und zu ihm Gehdriges sein. Das ist aber ganz undenkbar.
Wird demnach gesagt, das Geschopf werde ex nihilo, so muls
das ex eine zeitliche Aufeinanderfolge, und nicht eine blolse
Beziehung der Gedanken bedeuten.

Bei der Zerlegung dieser Beweisfiilhrung halten wir uns
nicht bei der Frage auf, ob die Fassung des ,prius naturd® im
Obersatz nicht etwa zu enge ist, da das Fehlerhafte derselben
aus einem andern Grunde sofort in die Augen fillt. Es liegt
ndmlich in ihr eine Verwechselung von Werdens-Principien mit
Seins-Principien. Bekanntlich fiihrt die peripatetische Schule
unter den Werdens - Principien der auf dem natiirlichen Wege
(d. h. durch generatio) entstehenden Dinge die privatio an,
und doch ist es nie jemanden in den Sinn gekommen, zu sagen,

18*



194 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

die privatio sei in den gewordenen Dingen und werde von
ihnen ausgesagt. Das ist nicht moglich, weil es sich ja mnicht
um ein Ding, etwas wirklich Bestehendes handelt. In derselben
Weise nun, wie die privatio sich zu dem natiirlichen Werden
der Dinge verhdlt, verhdlt sich das Nichts zu den durch Er-
schaffung entstehenden Dingen. Es kann, wenn man will, als
ein Werdens-Princip, nicht aber ais ein Seins-Princip der-
selben bezeichnet werden. Ist es aber ein solches, so folgt nicht,
was der sel. Albertus folgert, ndmlich, dafs es in den Geschopfen
gein miisse und zu diesen als ein Wesensbestandteil gehore.l
Gerade durch ihre Behauptung, dafs in dem Begriff der
Schopfung die Worte ,,aus Nichts“ gleichbedeutend seien mit
,hach Nichts*“ bereiten sich unsere Gegner, wohl ohne sich dessen
zu versehen, unlsliche Schwierigkeiten. Was heilst denn das:
,hach dem Nichts“? Etwa dals vor der Schopfung das Nichts
dagewesen sei? Aber dasein kann nur ein Etwas. Oder
soll es die Dauer des Nichtseins (,prius secundum duratio-
nem*) ausdriicken? Aber auch dauern kann nur ein Etwas,
nicht das Nichts. Uberhaupt kénnen wir von dem Nichts keine
Eigenschaften oder Thitigkeiten aussagen — auch ,begrenzen‘
kann es nicht —; das Einzige, was wir von ihm wissen, ist eben,
dafs es Nichts, d. h. die Abwesenheit irgend eines Seins, ist.2
Soll also das Nichts dem geschaffenen Sein voran gegangen
sein? Aber wenn ihm nichts vorangegangen ist, so ist es offen-
bar immer gewesen. Nichts war frither als das geschaffene Sein,
also kann der Begriff des Nach auf die Schopfung gar nicht
angewendet werden. Keine irgendwie mit ihr gleichwertige Dauer
war vor der Weltzeit. Sagen, Gott habe die Welt tausend Jahre
friiher erschaffen konnen, hiefse etwas Thorichtes behaupten.

1 Vgl. Isidorus de Isolanis, In Averroistas de aeternitate
mundi libri quatuor (completi anno 1513), lib. IV in fin. Salmant. 1580
f. 20 a t.

2 Aus dem oben Gesagten ist hinlinglich klar, dafls ,Nichts“ hier
im Gegensatz zum realen Dasein genommen wird. Wir wiederholen dieses,
um einer etwaigen Unterscheidung zwischen idealer und realer (Zeit-)
Dauer vorzubeugen. Es ist von selbst klar, dals diese Unterscheidung
uns tber ein prius in Gedanken nicht hinausbringen wiirde,



Schwierigkeit, den Anfang der Welt zu erkliren. 195

Oder bildet man sich etwa nach Art der Manichder ein, dafs
zwischen der Ewigkeit und der Schopfung, oder von Ewigkeit
bis zum ,Anfang® unendliche Zeitladufe verflossen seien? Wie
unterscheiden sich denn schlielslich diese beiden Satze: ,,von
Ewigkeit her“ und ,im Anfange“? — Aus diesem Irrgang gibt
es keinen andern Ausweg als durch Zuriickgehen auf das Ver-
hiltnis der Ewigkeit Gottes zur Dauer der Weltdinge, wie wir
es oben erkldrten. Dieses wird sich uns aber kaum aus der
Philosophie allein ergeben. Nur die mit der Offenbarung be-
kannte Philosophie kann hier sicher gehen. Darum sagt der
hl. Thomas mit Recht, dafs unter Voraussetzung der Offen-
barung dieWorte ,,aus Nichts* gleichbedeutend seien mit ,nach
Nichts®, nicht aber aus sich. Habe ich einmal aus der Offenba-
rung die Gewifsheit: ,In principio creavit Deus coelum et ter-
ram®, dann kann ich auf jenen Hohen des Denkens und Sinnens
voranschreiten, ohne vom Schwindel erfafst zu werden. Das
Philosophieren allein wird mich nicht zum Ziele fiihren.

Diesec Schwierigkeit, sich, selbst unter Annahme der Offen-
barung, einen klaren Begriff von , Anfang® zu machen, erklirt
es wohl, warum manche im Lauf der Geschichte ohne Bedenken
die Thatsache der Schopfung annahmen, aber an der Frage
nach dem ,,wann“ und an der Antwort: ,im Anfange“ schei-
terten. Wie bereits angedeutet, waren diese Worte, dem Zeugnis
des hl. Augustinus zufolge, den Manichdern ganz unversténdlich.
»S1 in principio aliquo temporis fecit Deus coelum et terram —
so fragten sie — quid agebat, antequam faceret coelum et terram?
Et quid ei subito placuit facere quod nunquam antea fecerat per
tempora aeterna?“! Das war wohl der Grund, weshalb der
hl. Augustinus die Worte ,,in principio® viel lieber auf Christus
deutete, als von der Zeit verstand. ,,His respondemus, Deum
in principio fecisse coelum et terram — non in principio
temporis, sed in Christo, cum Verbum esset apud Patrem per
quod facta et in quo facta sunt ommia ... Sed etsi in principio
temporis Deum fecisse coelum et terram credamus, debemus

1 8. Aug., De Genesi contr. Manich. lib.1 cap.2 n,.3; — cf. Con-
fess. lib. 11 cap. 10. 12. 30.



196 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

utique intelligere quod ante principium temporis non erat tem-
pus . . .“ (Ibid.).

In &hnlicher Weise wie die Manichéer irrte auch Origenes,
indem er lehrte, die Welt konne keinen Anfang gehabt haben,
vielmehr miisse die Vernunft annehmen, es seien immer Ge-
schopfe dagewesen, da Gott sonst nicht immer Herr gewesen
wire: , Quemadmodum pater non potest esse quis, si filius non
sit, neque dominus quis esse potest sine possessione, sine servo:
ita ne omnipotens quidem Deus dici potest, si non sint in quos
exerceat potentatum; et ideo, ut omnipotens ostendatur Deus,
omnia subsistere necesse est. Nam si quis est, qui velit vel
saecula aliqua vel spatia transisse, vel quodcunque alind nomi-
nare vult, cum nondum facta essent quae facta sunt: sine dubio
hoc ostendet, quod in illis saeculis vel spatiis ommnipotens non
erat Deus, et postmodum omnipotens factus est, ex quo habere
coepit in quos ageret potentatum; et per hoc videbitur profectum
quendam accepisse ... Quod si nunquam est, quando non om-
nipotens fuerit, necessario subsistere oportet etiam ea per quae
omnipotens dicitur, et semper habuerit in quibus exercuerit po-
tentatum . . .“1

Origenes hatte diese Lehre in der Schule des Apostaten
Ammonius Sakkas eingesogen, von dem auch dessen Anhénger
und Nachfolger, die Neuplatoniker, dieselbe iiberkamen.?

Diese wenigen geschichtlichen Thatsachen geniigen, um die
Behauptung Stockls® zu widerlegen, die Frage nach der Er-
schaffung als solcher sei ungleich schwieriger als die nach dem
Wann der Erschaffung oder dem Anfang der Welt. Alle ge-
nannten nehmen némlich die Schopfung der Welt von seiten
Gottes unbeanstandet an, aber einen Anfang der geschaffenen

1 De Princip. lib. 1 cap. 2 n. 10. — Vgl. Methodius von Olym-
pos, Ex libro”de creatis (nepl v@dv yevyradv) excerpta (Migne, Patrol.
graec. t. 18 col. 334 ff.) u. Huetius, Origeniana, lib, 2. quaest. 12 n. 4
(Colon. 1685, p. 165).

? Vgl.Zacharias Mitylenes, Disputatio de mundi opificio (Migne
Patrol. graec. t. 85 col. 1011 ff.).

8 ,Die thomistische Lehre vom Weltanfang in ihrem geschichtl. Zu-
sammenhange®. Katholik. Jahrg. 1883. 1. 451f,



Irrtimer beziiglich des Anfangs der Schépfung. 197

Welt vermochten sie nicht zu verstehen. Da wo der hl. Augu-
stinus die bezeichneten Irrtimer geflissentlich bekampft, tragt er
ganz dieselbe Lehre vor wie der hl. Thomas, den Stockl hier
bekémpft. Von denjenigen, welche deshalb von einer ewigen
Welt reden, weil sie die Schopfung leugnen, sagt er: sie reden
Unvernunft. ,,Qui hoc dicunt, si mundum aeternum sine ullo
initio, et ideo nec a Deo factum videri volunt, nimis aversi sunt
a veritate, et letali morbo impietatis insaniunt. Exceptis enim
propheticis vocibus, mundus ipse ordinatissima sua mutabilitate
et mobilitate, et visibilium omnium pulcherrima specie quodam-
modo tacitus et factum se esse, et nonnisi a Deo ineffabiliter
atque invisibiliter magno, et ineffabiliter et invisibiliter pulchro
fieri se potuisse proclamat“. Von denjenigen dagegen, ,qui a
Deo quidem factum fatentur, non tamen eum volunt temporis ha-
bere, sed suae creationis initium®, sagt er nicht, dals sie etwas
Unmdgliches und Unverniinftiges behaupten, vielmehr sucht er
sie auf Umwegen zu widerlegen.! — Einer der Griinde, weshalb
Stockl das Gegenteil behauptet, dals es namlich minder schwie-
rig sei, den Anfang der Welt, als deren Erschaffung zu
erkennen, ist dieser: ,,da ja zu jenem schon der Charakter der
Zeitlichkeit, der der Welt eigen ist, uns hinleitet“. Allein diese
Worte enthalten eine petitio principii. Zeitlichkeit ist nichts
anderes als das Dauern von Veridnderungen. Was hier in Frage
steht, ist dieses: ob diese Dauer notwendig einen Anfang haben
miisse. Das wird aber hier als selbstverstiandlich vorausgesetzt.
»,Je voudaris bien savoir, sagt Leibnitz, commment on peut démon-
trer que toute succession renferme un premier instant’. Und
wiederum: ,La suite des choses est toujours contingente, soit
quil y ait eu un commencement ou non“.2 — Stockl sagt weiter:
wZum Begriff der Schopfung aus nichts hat sich keiner der an-
tiken Philosophen vollkommen erhoben; den Anfang der Welt
dagegen hat Plato gelehrt“. (Logisch miifste es wohl heilsen:
»,vollkommen gelehrt“.) — Hiergegen ist zundchst zu bemerken,

1 De civit, Dei lib. 11 cap. 4 n, 2. — Vgl. S. Thomas, unter An-
fihrung des hl. Augustinus 1. q. 46 a, 2 ad 1. '
2 Lettres a Bourguet. Oeuvres ed. Dutens. II 327 ff,



198 TILehre d. hl. Thomas b, d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

dals Plato cine ewige Materie annahm,! dafs also, auch wenn
er fir die Bildung der Welt aus dieser Materie einen An-
fang forderte, dieser Anfang durchaus verschieden ist von
dem Anfang, der fiir uns in Frage steht. Unsere Frage ist
diese: Muls jedes ens ab alio (alles Geschaffene ist nim-
lich ab alio und nicht a se), was immer es sei, notwendig
nach jenem aliud sein. Von dieser Frage konnen wir die pla-
tonische Materie nicht ausschlielsen. — Dann aber ist es auch
zweifelhaft, ob Plato iiberhaupt einen Anfang der Welt ge-
lehrt habe. A pulejus sagt von ihm: ,,Hunc quidem mundum
nunc sine Iinitio esse dicit, alias originem habere natumque
esse. Nullum autem ejus exordium atque initium esse, ideo
quod semper fuerit; nativam vero videri, quod ex his rebus to-
tius substantia et natura constet, quae nascendi sortitae sunt
qualitatem (De dogmate Platonis 1. 578). Und Marsilius
Ficinus (Compend. in Timaeum cap. 13) schreibt: ,8i quis
interroget, numquid apud Platonem mundus fuerit sempiternus,
respondeo equidem, interpretibus Severo, et Attico, et Plutarcho,
aliisque, ut Proculus narrat, multis, non fuisse semper; sed inter-
pretibus Crantore, Plotino, Porphyrio, Jamblicho, Proculo et ple-
risque aliis, semper quidem fuisse, et fuisse semper a Deo, immo
fluxisse. Deum enim semper esse ajunt, mundum vero fieri
semper et fluere; ac si initio temporis carentem consideraveris,
ingenitum dici mundum, sin autem perpetuum a Deo ejus effluxum,
assidue genitum: neque minus ex Deo pendere, si dependerit pende-
atque semper, quam si aliquando coeperit dependere, vel desinat®.

Wir machten vorher auf die Schwierigkeiten aufmerksam,
die sich unseren Gegnern daraus ergeben, dals sie vom Stand-
punkt des blofsen Denkens aus fordern, das Nichts miisse nicht
blofs der Natur, sondern auch der Dauer nach dem Sein voran-

1 Auf Grund dessen gehen Brucker, Ritter (Gesch. der christl.
Philos. I. 301 ff.) u. a. sogar soweit zu sagen, dals einige griechische
Viter die Lehre Platos von einer ungeschaffenen Materie angenommen
hitten. Die entgegengesetzte Lehre der Viter s. bei (Baltus), Défense
des SS. Péres accusés de Platonisme, Paris 1711. liv. 3. chap. 9 und 11
(p. 319 ff. und 334 ff).



Verdrehung des Standpunktes. 199

gehen. Konnte es wohl etwas Kindlicheres geben, als uns die
Losung dieser Schwierigkeiten zuschieben zu wollen? Man traut
in der That kaum seinen Augen, wenn man bei P. Stentrup
(Das Dogma von der zeitlichen Weltschopfung gegeniiber der
natiirlichen Erkenntnis. Innsbruck 1870. S. 51) liest: ,,Sehen
denn diese Gelehrten nicht, dafs dieses Zugestdndnis“ — (so nennt
er unsere Unterscheidung zwischen prius naturad und prius du-
ratione) ,,eben den Satz enthdlt, dem sie auszuweichen wiinschen,
namlich es sei dem Geschopfe wesentlich, einen Anfang seines
Seins zu haben? Oder verlangen sie etwa zum Anfange des
Seins, dafs das Nicht-Sein dem Sein der Dauer nach voraufgehe?
(Nur sechs Zeilen vorher hat er gesagt, dals wir auf Grund
jener Unterscheidung leugnen, dals ,gefordert werden konne,
dals das Nicht-Sein dem Sein auch der Dauer nach vorauf-
gehe”; und jetzt fragt er uns, ob wir diese von uns abgewiesene
Forderung stellen! Er bekidmpft uns, weil wir im Begriff des
Geschopfes einen Anfang nicht eingeschlossen finden; und
doch fragt er uns, ob wir zum Anfange des Seins verlangen,
dafs etc.!) ,,Dann wiére ja der Anfang unmdglich und Anfangs-
losigkeit notwendig. Denn abgesehen davon, dals es sinnlos ist,
von einer Dauer des Nicht-Seins zu sprechen, kann es offenbar
vor dem Dasein irgend eines Geschiopfes keine reale zeitliche
Dauer geben, und somit kann das Nicht-Sein der Welt durch
keine reale zeitliche Dauer von ihrem Sein getrennt sein. Wére
es also zum Anfange der Welt notwendig, dafs ihr Nicht-Sein
ihrem Sein ‘der Dauer nach voraufginge“ (was wir, wie ge-
sagt, leugnen, und unsere Gegner behaupten), ,so wire der
Anfang der Welt unmoglich. Und das werden doch jene nicht
behaupten wollen, die uns in dieser Frage widersprechen zu
miissen glauben“ (Nein, der hl. Thomas, dem P. Stentrup hier
widersprechen zu miissen glaubt, behauptet das nicht. Aber
wie er selbst seiner Folgerung, fiir deren logische Richtigkeit
wir nicht einzustehen haben, entgeht, ist seine Sache). ,Es
bleibt ihnen also nichts anderes iibrig, als den Satz zuzugeben,
es sei dem Geschopf wesentlich, einen Anfang seines Seins zu
haben, und folglich konne es nicht anfangslos sein“ (Vorher hat



200  Lehre d. hl. Thomas iib, d. Moglichkeit einer ewigenWeltschopfung.

er gefolgert, ,,der Anfang der Welt wire unmoglich“ Aus
der Unzulédssigkeit dieser Behauptung folgert er nun: das Ge-
schopf mufs einen Anfang haben, es ist ihm wesentlich, an-
zufangen. Nach den Regeln der Logik folgt aber aus der Leug-
nung der Unmoglichkeit einer Behauptung nur deren Mo g-
lichkeit; P. Stentrup aber leitet frischweg derenNotwendigkeit
daraus ab. Etwa so: Es ist unzuldssig zu behaupten: ,Lachen
ist fiir den Menschen unmdoglich®, also folgt: , Lachen ist fiir
den Menschen notwendig® er mufls lachen; es ist ihm we-
sentlich, zu lachen).

Von dieser Dialektik liefert P. Stentrup uns noch weitere
Proben: ,Der Satz: das Nicht-Sein des Geschopfes geht seinem
Sein der Natur nach vorauf, besagt nicht allein und nicht zu-
erst, dals wir das Geschopf als nicht-seiend denken konnen,
oder dafs wir dasselbe als nicht-seiend denken miifsten, wenn wir
die Bedingung seines Seins als nicht gesetzt betrachten wiirden,
sondern es besagt zuerst, dals wir mit objektiver in der Natur
der Sache gegriindeter Notwendigkeit als das erste des Ge-
schopfes nicht das Sein, sondern das Nicht-Sein zu denken haben*
(N. B., als das erste zu denken haben; die Aufeinanderfolge
liegt nur in unseren Gedanken; es handelt sich um ein natura
prius, nicht ein duratione prius). ,,Ubergehen wir die Frage, ob
da, wo als das erste’ (naturd, nicht duratione) ,nicht das Sein,
sondern das Nicht-Sein zu denken ist, Anfangslosigkeit denkbar
sei, weil ja die Antwort auf diese Frage fir jeden denkenden
Geist auf der Hand liegt® (sicherlich wird jeder denkende Geist
die Frage bejahen); ,auf etwas anderes mochten wir hinweisen,
das unsere ganze Aufmerksamkeit verdient. Das Nicht-Sein des
Geschopfes ist nur Negation des Wirklich-Seins, nicht aber Ne-
gation des Moglich-Seins; im Gegenteile bei und mit dem Nicht-
Sein des Geschopfes mufs die Affirmation des Moglich-Seins
bestehen, da das Sein-Konnen unerldfsliche Bedingung des Seins
ist. Folglich verdndern wir unsern Satz nicht wesentlich,
wenn wir anstatt des Nicht-Seins des Geschopfes sein Moglich-
Sein setzend dieses als das Erste“ (aber doch nur natura;
sollte es heifsen duratione, so lige darin eine petitio principii)



Verwechselung der prioritas naturae mit der prioritas temporis. 201

nhinstellen, das wir vom Geschopf zu denken haben. Da nun,
wie wir oben bemerkten, die Notwendigkeit dieses Denkens
ihren Grund nicht im Subjekt, sondern im Objekt hat, und
da somit, was diesem Denken entspricht, nicht von der Sub-
jektivitdt ins Objekt hineingetragen wird, sondern im Objekt
liegt und mit ihm gegeben ist, so haben wir in dem Sein des
Geschopfes eine nicht nur thatsédchliche, sondern auch eine unter
jeder Riicksicht wesentliche Beziehung auf sein Moglich-Sein
als sein Erstes anzuerkennen. Wer vermag aber nun ein Sein,
dem eine derartige Beziehung wesentlich ist, als ein anfangsloses
zu denken? (Antwort: jeder denkende Geist, zumal wenn er
bedenkt, dals die Moglichkeit des Geschopfes in keinerWeise
»im Objekt“ begriindet ist, dafs sie vielmehr ein Etwas ledig-
lich und ausschliefslich in der Macht Gottes und in unserer Er-
kenntnis ist.) ,,Ein anfangsloses Sein ist seinem Begriffe nach
jenes, welches so ist, dafs es nicht friiher sein konnte; ein Sein
hingegen, das auf sein Moglich-Sein als sein Erstes bezogen ist,
ist seinem Begriff nach jenes, welches so ist, dals es stets friiher
sein konnte“ (Welcher salto mortale! Also der Begriff des
Moglich-Seins ist gleichbedeutend mit dem Begriff des Friiher-
sein-konnens? Nun und nimmer. Moglich-sein ist entgegen-
gesetzt zu Notwendig-sein oder Aus-sich-sein, schliefst aber in
keiner Weise irgend eine Zeitbeziehung (frither) ein. Nur weil
bei unserm Gegner unvermerkt der Begriff ,sein Erstes“ aus
einem prius natura in ein prius duratione iibergegangen ist,
konnte er einen solchen Schluls ziehen. Welchen andern zu-
lassigen Sinn kann man aber mit der Redensart ,dafs das Ge-
schopf auf sein Moglich-Sein als sein Krstes bezogen ist“, ver-
binden, als diesen: Dem Geschopf ist das Sein nicht wesentlich,
also mufs es eine Ursache geben, von deren Machtigkeit (potentia
subjectiva et activa) das Geschdpf sein Dasein hat. Die auf seiten
des Geschopfes selbst entsprechende Moglichkeit ist nichts an-
deres als non repugnantia. Sie ist nichts Reales, das zeit-
lich vor dem daseienden Geschopf da ist. Nur in der Macht
Gottes und in unserer Erkenntnis ist sie etwas Wirkliches). ,,Und
diese Begriffe werden wir doch wohl, so lange die Denkgesetze



202 Lehre d. hl. Thomas tb. d. Méglichkeit einer ewigen Weltschépfung.

noch irgend eine Geltung haben, nicht als identische betrachten
konnen® (So lange die Denkgesetze beobachtet werden, wird
man gegen eine solche Verdrehung der Begriffe sich verwahren).

Dals solche Gegner in der Lehre des hl. Thomas ,nichts
als Widerspriiche® (S. 50) und ,,offenbare Ungereimtheit* (8. 53)
sehen, ist offenbar die beste Empfehlung derselben. Aber pro-
testieren miissen wir, wenn P. Stentrup (S. 50) glaubt, ,dafls
auch unsere Gegner die Widerspriiche sahen; gesteht doch selbst
der hl. Thomas (1. q. 45 a. 2 ad 3), dals die Schiopfung eine
Beziehung des Geschopfes zum Schopfer cum quadam novitate
essendi einschliefse!“ In dem gemeinten art. 3 ad 3 redet der
hl. Thomas von [der Schopfung, wie sie der Offenbarung zu-
folge wirklich ist, nicht von der hier in Rede stehenden még-
lichen Schépfung.

Wir beriihrten schon oben in Kiirze die Bedenken gegen
die Moglichkeit einer von Ewigkeit erschaffenen Welt, die aus
dem Umstande herkommen konnten, dals die Schopfung ein auf
Erkenntnis beruhender Willensakt Gottes ist.

Dem Anaxagoras wird die Meinung zugeschrieben, dals
der Hervorbringung der Welt als einem auf Intelligenz beru-
henden Akt ein Entwurf oder ein Plan habe voraufgehen miissen,
wie ja auch jeder andern Handlung eines mit Intelligenz han-
delnden Wesens eine Idee als Princip zu Grunde liegen miisse.
— Einem Heiden kann man eine solche anthropomorphistische
Auffassung des gottlichen Intellektes leicht nachsehen. Dieselbe
findet sich aber auch bei Christen. Der vierte von Bovillus
in unserer Frage vorgebrachte Beweisgrund lautet ndmlich: ,Im-
plicat contradictionem creaturam esse ab aeterno, et eam esse
creaturam. Nam creatura, ut hujusmodi, est opus et opificium
creatoris, divisum et'separatum ab ipsius creatoris substantia, et
nequaquam ex illa, sed ex nihilo et non ente ab eo productum.
Atqui omne opus cum a mente prodeat sui Opificis, debet ipsius
‘Opificis mens et voluntaria operis causa, ipso suo opere tam
substantia quam duratione esse eminentior et prior: quemadmodum
humanam mentem, cunctarum suarum notionum opificem, dicimus



Gott braucht vor dem Schaffen nicht zu iiberlegen. 203

natura et duratione cunctis suis notionibus esse priorem, et ali-
quamdiu subsistere inanem et vacuam, postea vero eandem suapte
industria variis speciebus propria replere et exornare scrinia.
Sic et divina mens dicenda est aliquamdiu, ut ab aeterno et
toto primo aevo substitisse sola, tanquam exteriore creaturarum
opere inanis et vacua, quae demum ultro omnia parturivit. Et
sicut qui dixerit aliquam notionem ac speciem inesse humanae
menti a natura, negat illam esse humanae mentis opificium; ita
et qui senserit aliquam creaturam aut esse, aut potuisse fieri ab
aeterno, negat eandem creaturam esse divinae mentis opus®.

Handelte es sich hier, bei der Schopfung, um einen In-
tellekt, dessen Thétigkeit sich in diskursiver Weise vollzoge,
dessen Uberlegen in Planen und Berechuen Zeit in Anspruch
nahme, so mochte dieses Argument einige Kraft haben; hier
aber — ,,non de necessitate concludit. Der gottliche Intellekt
unterscheidet sich eben hierin wesentlich vom menschlichen, dals
er mit einem einzigen Blick alles Erkennbare, Principien wie
Folgerungen, Ursachen wie Wirkungen, Moglichkeit wie Wirk-
lichkeit, Zweck und Mittel, in der vollkommensten Weise durch-
schaut (1. q. 46 a. 2 ad 3). Zu dem ,quemadmodum — sic*
des Bovillus antworten wir also in scholastischer Form: nego
paritatem. Dazu ist die Aufserung ,divina mens dicenda est
aliquamdiu substitisse . . . sola“ sehr bedenklich.

Viel stdrker konnte man das vorstehende Argument von
seiten des Willens Gottes darstellen, indem man darthédte, dals
jedem Willensakt die Indifferenz zu handeln oder nicht zu han-
deln, so oder anders zu handeln voraufgehen miifste.! — Aber
gerade von diesem (resichtspunkte aus zeigt sich uns am deut-
lichsten der Unterschied zwischen dem prius natura und dem
prius tempore, den wir oben betonten. Dafls nidmlich in Gott
ein zeitliches Nacheinander der Indifferenz und des Wollens un-

1 So meint u. a. Marsilius de Inghen (In II Sent dist. 1 q. 1
a. 2): ,,Quoniam causa naturalis non est necesse, quod tempore prae-
cedat effectum suum, ut patet in splendore solis, qui est in eodem instanti
cum ipso sole a quo procedit; caeterum causa quae operatur per liber-
tatem necesse est tempore praecedat suum effectum‘‘.



204 Lehre d. hl, Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigenWeltschopfung.

moglich ist, liegt auf der Hand: alle seine Willensentschlisse
sind, wie alles iibrige in ihm, ewig. Die Indifferenz in Gott be-
steht also darin, dals er in jenem prius natura, welches wir
seiner Entschliefsung vorauf denken, nicht mit Naturnotwendig-
keit auf eines, sei es das Schaffen oder das Nichi-schaffen, das
So- oder Anders-schaffen, angewiesen ist, sondern aus sich
unentschieden in Bezug auf beides ist. Die Entscheidung zu
einem aus ihnen kann also nicht von seiner Natur als solcher
herkommen, sondern nur von ihr, insoweit sie sich selbst
bestimmt, d. h. von der freien Wahl seines Willens. Diese
Entscheidung oder dieser Entschlufs ist indessen, wie vorher ge-
sagt, ebenso ewig wie die Natur Gottes selbst.

Dagegen liefse sich jedoch in folgender Weise streiten.
Die Freiheit des Schopferaktes erfordert notwendig, dafs Gott
die Welt auch habe nicht-schaffen konnen. Wenn aber Gott
von Ewigkeit geschaffen hétte, lielse sich dieses nicht aufrecht
halten. Man konnte nicht sagen: er habe nicht-schaffen konnen,
bevor er thatsdchlich schuf, denn damit wiirde man ja Zeit vor
der Weltschopfung zugeben, diese also als ewige preisgeben.
Man konnte ebensowenig sagen: er habe nicht-schaffen kdonnen,
als er schuf. Denn unter der Voraussetzung, dals Gott schafft,
kann er nicht nicht-schaffen. Jedes Ding ist ja, insoweit es ist,
notwendig. Wenn es ist, und solange es ist, kann es nicht zu-
gleich nicht-sein. Endlich liefse sich auch nicht sagen: Gott
habe nicht-schaffen konnen, nachdem er einmal geschaffen hatte,
denn das hiefse ja Unmogliches moglich, ndmlich etwas Ge-
schehenes ungeschehen machen. — Diese Ausfiihrung enthélt ein
ganzes Nest von Unrichtigkeiten oder Mifsverstindnissen. Un-
zweifelhaft erfordert die Freiheit eines Aktes die Moglichkeit
des Gegenteils, also hier in Gott die Méglichkeit nicht zu schaffen.
Diese Maglichkeit bliebe aber in Gott ungeschmalert, auch wenn
er von Ewigkeit geschaffen hitte. Sie wére vorhanden gewesen
vor der Schopfung — mnicht der Zeit, sondern der Natur nach,
insofern die Schopfung nicht der Natur, sondern dem Willen
Gottes entstammte, also nicht notwendig, sondern frei wire, mit-
hin, wenn Gott nicht gewollt hétte, nicht erfolgt wire. — Auch



Unentschiedenheit u, Wollen fallen in Gott nicht auseinander. 205

mit der Schopfung besteht diese Moglichkeit, nicht zu schaffen,
fort, zwar nicht in sensu composito, als wenn Gott beides #zu-
gleich konnte: schaffen und nicht-schaffen, sondern in sensu di-
viso, insofern er, auch wenn er eines thut, doch die Moglichkeit
oder Fahigkeit bewahrt, gesondert das andere zu thun. Die
Unmdoglichkeit, beides zugleich zu thun, liegt vielmehr auf
seiten der Wirkung als der Ursache, insofern das Gesetz des
Widerspruches es unmoglich macht, dals beides zugleich werde.
Die Ursache dagegen verhédlt sich als konnend unterschiedslos
zu dem einen wie zu dem andern. Die Auswahl des einen ist
also eine Ausiibung, aber keineswegs eine Vernichtung der
Freiheit. Der Auswahl folgt allerdings auf seiten des Ausge-
wahlten hypothetische Notwendigkeit.! Dals eine solche Not-
wendigkeit aber nicht mit der Freiheit in Widerspruch steht,
dieselbe nicht ausschliefst, ist klar. — In dem angefiihrten Sinne
(in sensu diviso) besteht die Freiheit Gottes auch fort nach
der erfolgten Schopfung, nicht so (in sensu composito), dals er
die geschehene Erschaffung ungeschehen machen konnte: sondern
so, dals die Nichtschopfung, an sich und absolut betrachtet, stets
in seiner Gewalt und Freiheit gestanden, und dafs nur ein freier
Willensentschlufls ithn zum Gegenteil bestimmte.

Gregorius von Rimini? — schon der dritte von uns
angefiihrte grolse Scholastiker aus dem Augustiner-Orden, der
in dieser Frage vollig mit dem hl. Thomas iibereinstimmt —
sagt in der Beantwortung des vorstehenden Einwurfes: man
konne in derselben Weise ebensogut eine Ketzerei beweisen,
néimlich, dafs Gott niemanden von Ewigkeit vorherbestimmt (prae-
destiniert) habe. Hétte er nimlich jemanden vorherbestimmt —
80 konnte man “in dieser triigerischen Spitzfindigkeit darthun

1 Nach dem Grundsatz: ,,unumquodque, dum est, necesse est
esse‘‘ — hitte dieWelt also, auch wenn sie als ewig angenommen wiirde,
nur bedingungsweise Notwendigkeit gehabt, ndmlich nur unter der Voraus-
setzung des von Gott empfangenen Seins. Das Empfangen des Seins
wire also der Natur nach (nicht der Zeit nach) dem Haben des
Seins vorangegangen. Nur durch einen Trugschluls liefse sich also aus
der Ewigkeit der Welt ihre Notwendigkeit herleiten.

? Jn II Sent. dist. 1 q. 3 a. 1. |



206 Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

— 80 konnte dieses nicht anders als notwendig geschehen
sein: das aber kann offenbar nicht zugegeben werden. Die Not-
wendigkeit der Vorherbestimmung aber wiirde sich mit derselben
Leichtigkeit ergeben, wie die Notwendigkeit der ewig erschaffenen
Welt: Gott hatte ja nicht nicht-vorherbestimmen konnen, als er
vorherbestimmte; ebensowenig vorher oder nachher; also war
die Vorherbestimmung notwendig. — Damit ist der vorstehend
widerlegte Einwurf vollends ad absurdum gefiihrt. Gregorius
Ariminensis macht aber auch noch auf die unrichtige Vorstellung
aufmerksam, die ihm zu Grunde liegt. Man bildet sich ndmlich
ein, die Erschaffung habe in einem bestimmten Zeitpunkt, einem
Augenblick, stattgefunden. Nur so nimlich kann man reden von
Etwas, dasin oder vor oder nach jenem Augenblick der Fall
gewesen ware.

Das ist der Fehler, in den die Gegner des hl. Thomas
in dieser Frage am héufigsten fallen, dals sie von der als selbst-
verstandlich aufgefalsten Annahme ausgehen, die Schopfung der
Welt habe einmal, in einem bestimmten Augenblick,
in einem ersten ,Jetzt“ stattgefunden, wihrend dieses doch
erst zu beweisen wére, da es sich um die Widerlegung der An-
nahme einer von Ewigkeit geschaffenen Welt handelt.

Y

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN.
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS

VON AQUIN,

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

1L

Die Bedeutung dieses realen Unilerschiedes im Lehrsystem
des englischen Meisters.

Es erscheint befremdend, dafls der hl. Thomas in seinen
Werken so oft iiber den realen Unterschied zwischen der
Wesenheit und dem Dasein des Geschopfs spricht. Mehrere



	Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung

