
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

gegenwärtigen Stande der auf modernen Principien beruhenden
Religionsphilosophie entrollte, mit einem prüfenden Blicke
überschauen, so ist es zunächst der Mangel an Originalität, der uns
auffällt. Wir erhalten auch hier den Eindruck, dafs der Kreislauf

der modernen philosophischen Entwicklung geschlossen ist.
Kant, Hegel, Schelling — Kriticismus, Pantheismus, Theosophismus

müssen abwechselnd den Schlüssel darbieten, der die Bätsei
der Beligion und des Christentums erschliefsen soll. Eine weitere
Überzeugung aber drängt sich auf, dafs keines jener Systeme
den genannten grofsen Thatsachen gerecht zu werden vermag:
Gründe genug, um uns in dem Bestrehen zu bestärken, die
Philosophie auf solideren Grundlagen, als der moderne Gedanke
bietet, aufs neue aufzubauen.

5-<g^-C

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER

MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord Praed.

III.
2. Von dem Begriff der bewirkenden oder

hervorbringenden Ursache aus wurde versucht, die Unmöglichkeit
einer anfangslos erschaffenen Welt darzuthun, insofern es scheint,
dafs dieselbe notwendig ihrer Wirkung vorangehen müsse. Es
wurde jedoch bereits früher auf den Unterschied zwischen
allmählich und sofort eintretenden Wirkungen hingewiesen.
Handelt es sich um eine Hervorbringung der ersteren, so mufs

allerdings die wirkende Ursache vom Beginn des Werdensprozesses

an vorhanden und thätig sein : sie geht also notwendig dem

schliefslichen Eintreten der beabsichtigten Wirkung der Zeit nach

voraus. Erfolgt aber das Eintreten einer Wirkung sogleich,
so ist es nicht unbedingt notwendig, dafs die Ursache der
Dauer nach früher da sei: Licht und Leuchten z. B. sind
zugleich. Die schöpferische Thätigkeit Gottes aber setzt ihre
Wirkung sogleich; „unde dicunt — nämlich die Verteidiger der
Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung — quod non sequitur ex



Verhältnis zwischen Ursache und Wirkung. 177

necessitate, si Deus est causa activa mundi, quod sit prior
mundo duratione." (Sum. theol. loe. cit. ad 1; Contr. Gent,
loc. cit. ad 1.)

„Auch diese Begründung kann — so sagt Herr Froh-
schammer (S. 527f.) — nicht als stichhaltig gelten, ja mufs

für den theistischen Standpunkt sogar als bedenklich erscheinen.

Allerdings gibt es Verhältnisse, bei welchen Ursache und Wirkung
gleichzeitig sind, allein da sind sie denn zugleich gewissermafsen
identisch oder so wesentlich miteinander verbunden, dafs nicht
ein Kausalitäts-, sondern vielmehr ein Inhärenz- oder Konsubstan-
tialitäts-Verhältnis gegeben ist. Dies Verhältnis findet in der
That auch bei dem Gleichnis statt, das Thomas zur Verdeutlichung

beibringt. Das Licht nämlich als Ursache, und das Leuchten

als Wirkung sind freilich gleichzeitig, allein nur darum, weil
beides notwendig zusammengehört und das eine ohne das andere

gar nicht gedacht werden kann; denn das Wesen des Lichtes
als solches besteht eben im Leuchten, und wo dies nicht
stattfindet, kann auch von einem Lichte nicht die Bede sein. Das

Gleichnis würde also nur dann auf das Verhältnis Gottes zur
Schöpfung anwendbar sein, wenn Gott und Welt in einem

notwendigen, wesentlichen Zusammenhange ständen, so dafs Gott
ohne die Welt gar nicht gedacht werden könnte,- wie etwa pan-
theistische und halbpantheistische Auffassungen annehmen."1

Es hält nicht schwer, zu zeigen, dafs diese Ausführung auf
einem Mifsverständnis beruht. Das vom hl. Thomas angeführte
Beispiel ist kein „Gleich nis", sondern ein Vergleich, und der

Vergleichungspunkt liegt einzig und allein in dem Zugleichsein

von Wirkung und Ursache. Das ist der Zweck, für
welchen der Vergleich angeführt wird: zu zeigen, dafs es eine

Ursache geben kann, die mit ihrer Wirkung gleichzeitig ist.
Der beigebrachte Eall ist ein Beispiel, in welchem das

Behauptete unleugbar zutrifft. Da nun aber „ab esse ad posse
valet illatio", so ist mit dem einen Eall die ganze Behauptung
unwiderleglich bewiesen. Wenn Frohschammer also den Ver-

1 Gerade so heifst es bei Krause 1. c. p. 19 n. 3.
12»



178 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

gleich auf die Art und Weise ausdehnt, wie aus der
angeführten Ursache die Wirkung hervorgeht, so geht er über das

vom hl. Thomas Behauptete hinaus.1 Was der Aquinate sagt, ist
ausschliefslich dieses: Zum Wesen der Ursache gehört es nicht,
es ist mithin nicht absolut notwendig, dafs die Ursache ihrer
Wirkung zeitlich voraufgehe. Und dafs dieses bewiesen ist, kann
Frohschammer selbst nicht leugnen. Denn er sagt: „Allerdings
gibt es Verhältnisse, bei welchen Ursache und Wirkung gleichzeitig

sind" — beispielsweise: „Das Licht als Ursache und das

Leuchten als Wirkung sind gleichzeitig." Ist das gegeben, dann

ist der vom hl. Thomas als zu beweisen aufgestellte Satz

unantastbar, dafs nämlich eine anfangslose Schöpfung auf Grund des

Begriffs der bewirkenden Ursache nicht als unmöglich
bewiesen werden kann. Weiter gehen seine Behauptungen nicht.
Um Wahrscheinlichkeit oder Unwahrscheinlichkeit, Konvenienz
oder Inkonvenienz handelt es sich ihm nicht, sondern lediglich
um innere Möglichkeit oder Widerspruchslosigkeit. Übrigens hätte
auch die blofseErwägung, dafs Gott nicht in demselben Sinne
(univoce) wie die Geschöpfe Ursache ist, Herrn Frohschammer

1 Allerdings kann man, wenn man einen andern Zweck im Auge hat,
auch diesen Vergleichungspunkt heranziehen. Das thut der hl. Augustinus

und andere Väter, wenn sie in dem Geheimnis der allerheiligsten
Dreifaltigkeit das Verhältnis des Sohnes zum Vater (gegen die Arianer)
zu erklären suchen. So sagt z. B. St. Augustin: „Quomodo, inquit ali-
quis, aeternus (Pater genuit) aeternum (Filium)? Quomodo flamma
temporalis generat lucem temporalem. Coaeva est autem flamma generans
luci quam generat, nec praecedit tempore flamma generans lucem gene-
ratam, sed ex quo incipit flamma, ex illo incipit lux. Da mihi flammam
sine luce, et do tibi Deum Patrem sine Filio" (In Joan. Evang. cap. S.

tract. 20 n. 8). — Und wiederum: „Tpse Arius dixisse fertur: Si Alius

est, natus est; si natus est, erat tempus, quando non erat Alius; non
intelligens etiam natum esse Deo sempiternum esse, ut sit coaeternus
Patri Filius, sicut splendor qui gignitur ab igne atque diffunditur, coaevus
est illi, et esset coaeternus, si esset ignis aeternus" (De Trinit. lib. 6
cap. 1 n. T). Aber auch bei diesem Gebrauch des angeführten
Vergleiches erklärt der Bischof von Hippo ausdrücklich: „Habent ista simi-
litudinem, non habent omnimodam aequalitatem" (Serm. 117 [De verb.
Evang. Joan. c. 1] n. 13).



Das Licht ist wahre Ursache des Leuchtens. 179

abhalten sollen, von dem, was bei geschöpflichen Ursachen der
Fall ist, zu schliefsen, dafs dasselbe bei Gott als Ursache sich

ebenso verhalte.
Übrigens können wir mit dem hl. Augustinus auch einen

andern Vergleich Beispiel) anführen, der mit dem obigen
auf ganz gleicher Stufe steht, und auf den der Vorwurf des

Herrn Frohschammer gar nicht angewendet werden kann. Dieser

Vergleich ist vom Spiegel der Wasserfläche hergenommen. Dafs

das Wasser die über oder an ihm befindlichen Gegenstände
wiederspiegelt, setzt der heilige Augustinus als aus der Erfahrung
bekannt voraus: „Ponamus ergo aliquid natum super aquam, velut
virgultum aut herbam, nonne cum imagine sua nascitur? Mox
ut incipit existere, incipit cum illo existere imago ejus: non prae-
cedit nascendo imaginem suam et tarnen imago ab illo, non

illud ab imagine. Kascitur ergo cum imagine sua, et simul esse

incipiunt virgultum et imago ejus. Kumquid non fateris, imaginem

esse de illo virgulto genitum? Si semper virgultum,

semper et imago de virgulto" (Serm. 117 [De verb. Evang. Joan,

c. 1] n. 12). Hier kann niemand behaupten, dafs „das eine ohne

das andere gar nicht gedacht werden kann", und dafs das Wesen

der Pflanze darin bestehe, im Wasser wiederzuscheinen.

Ebensowenig legt sich also eine pantheistische oder halbpantheistisehe
Auffassung nahe.

Damit könnten wir uns der Mühe überheben, andere

Einwendungen gegen die vom hl. Thomas beispielshalber
angeführten Fälle (Licht und Leuchten, Feuer und Wärme) zu
berücksichtigen. Indessen wollen wir zum Uberflufs, bevor wir
weiter gehen, noch einige derselben erwähnen. — Der Kard.

Toletus leugnet, dafs es sieh in den gegebenen Beispielen um
ein wahres Verhältnis von Ursache und Wirkung handele. Er
sagt: „Ultima dispositio ignis, quae inducitur cum forma ignis,
non est effectus ab illa forma, sed ab eo, quod generat(scil. ignem);
similiter vestigium simul cum pede incipiens non fit a pede, sed

ab eo qui pedem fecit; et eodem modo de sole et lumine di-

cendum" (loc. cit. Venet. 1586 fol. 219 a t.). — Also das Leuchten
und Wärmen als Wirkung soll nicht auf das Licht und Feuer



180 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

als Ursache zurückgeführt werden, sondern auf Stahl und Feuerstein,

die den zündenden Funken geschlagen! Das nennt Eazarius
(loc. cit.) manifeste fais um. Mag man nämlich auch Leuchten
und Wärmen als Eigentümlichkeiten des Lichtes und Feuers
auffassen, so kann man doch nicht umhin, dieselben als von der
Wesensform beider verursacht zu denken: „Proprium enim

non est de essentia rei, sed ex principiis essentialibus speciei
causatur" (S. Thorn. 1. q. 77 a. 1 ad 5; cf. a. 6 ad 2 et 3).
In dem Einwurf liegt mithin eine Verwechselung von nächster
und eigentlicher Ursache mit der entferntem und mittelbaren
Ursache. Es ist eine falsche Anwendung des Grundsatzes: „causa
causae est etiam causa causati." Das, was von der Wesensform

herrührt, wird der Ursache zugeschrieben, welcher die Wesensform

ihr Dasein verdankt. Aber kann wohl derjenige, der mir
einen Spiegel vorhält, im wahren und eigentlichen Sinne als die

Ursache meines Bildes im Spiegel bezeichnet werden? Oder ist
es das Erdreich, welches die Pflanze am Bach hervorbringt, das

zugleich deren Wiederspiegeln im Wasser verursacht? Allerdings
setzt die Pflanze, um ihr Spiegelbild hervorbringen zu können,
zweierlei voraus, nämlich erstens das Erdreich, in welchem sie

das Dasein empfängt, und zweitens die Wasserfläche, welche ihren
Eindruck in sich aufnimmt und wiedergibt. Das ist aber nicht
der Fall, weil sie (bezüglich des Wiederspiegelns) Ursache ist,
sondern nur, weil sie eine so beschaffene Ursache ist, nämlich

eine solche, welche ihr Sein nicht aus sich hat, und deren

Wirksamkeit einen vorliegenden Stoff voraussetzt. Setze also

eine Ursache, die aus sich ist, und deren Wirken Schaffen ist

(Gott), und es ist kein Grund abzusehen, weshalb dieselbe nicht
von Ewigkeit ihre Wirkung hervorbringen könne. — Wenn es

darum wahr ist, was Kard. Toletus sagt, dafs das „argumentum
potissimum" für die Ansicht von der Unmöglichkeit einer ewig
erschaffenen Welt darin liegt, „quia est inintelligibile, causam
efficientem veram coaeternam cum effectu facere", so hat dieselbe
in der That eine schwache Grundlage.

Bezüglich der Fufsspur und des Fufses findet sich die

gleiche Einwendung auch bei Frohschammer (a. a. 0.) und



Licht und Leuchten sind gleichzeitig. 181

bei Krause (1. c. n. 5): „Bestände dies Verhältnis ewig, wäre
es anfangslos, so wäre es kein Kausalverhältnis, sondern ein
einfaches Seinsverhältnis („simplex essendi vis": Krause)wie das der
nebeneinander liegenden Staubatome, da niemals die Fufsspur
vom Eufse hervorgebracht worden wäre, sondern immer nur
bestünde." — Von einer Fufsspur reden, die nicht vom Fufse
wäre, scheint uns eine contradictio in terminis zu sein. Der
hl. Bonaventura, den man in unserer Frage gern gegen den

hl. Thomas aufspielt, hat gegen diesen Vergleich der Flatoniker
nichts einzuwenden (s. oben S. 375). Ebensowenig der hl.

Augustinus, der ihn zuerst mitteilt (s. oben S. 138). Übrigens geben

wir gern zu, dafs die vom hl. Thomas gebrauchten Vergleiche
viel zutreffender gewählt sind.

Koch müssen wir eine auf Grund des Fortschritts der
Wissenschaft gemachte Nergelei an dem Vergleich vom Licht
und Leuchten hervorheben. Herr Langen tastet nämlich sogar
diesen Vergleich als solchen an: „Dafs der hier vorkommende

Vergleich mit dem Lichte auf einer unrichtigen Vorstellung
beruht, braucht wohl kaum bemerkt zu werden".1 Ahnlich sagt
Herr Krause (1. c. p. 19 n. 3): „Hujus nostrae aetatis scientia

physica negat, lucem et illuminationem unius temporis esse".

Herrn Frohschammer, der doch überall so wacker für die
„moderne Wissenschaft" eintritt, kommt an der Richtigkeit des von
St. Thomas gebrauchten Vergleiches an sich gar kein Zweifel,
„denn das Wesen des Lichtes als solches besteht eben im Leuchten";

„das eine kann ohne das andere gar nicht gedacht werden".
Und wirklich ist die „unrichtige Vorstellung" nicht auf Seiten

des Aquinaten zu finden. Wahrscheinlich dachten die genannten
beiden Schriftsteller in ihrem Eifer, mit dem Fortschritt der
Wissenschaft gleichen Schritt zu halten, an die Zeit, welche die

Verbreitung oder Fortpflanzung der Lichtstrahlen erfordert.
Davon redet der hl. Thomas aber nicht. Allerdings braucht z. B.
das Sonnenlicht 8 Minuten und 13 Sekunden, bis es zur Erde

gelangt; das schliefst aber keineswegs aus, dafs Licht und Leuchten

1 Thomas von Aquin von der philos. Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung. Eupen 1865. S. 6 Anm. 2.



182 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

an sich gleichzeitig sind; noch leugnet die neuzeitliche Physik,
dafs beide notwendig und daher unzertrennlich mit einander
verbunden sind. „Caeterum — so fügt Herr Krause (n. 4) hinzu

— quae hodie est naturae cognitio, lucis perceptio posterior est

lucis existentia. (Von lucis perceptio ist, wie gesagt, beim

hl. Thomas keine Rede.) Actio eililll productiva, quae compre-
hendit creationem, hoc habet proprium, ut tendat ad rem aliquam
procreandam, quae extra causam gigni et collocari debeat. (Also
Schaffen, oder vielmehr die actio quae comprehendit creationem,
heifst „tendere ad rem aliquam procreandam"; es ist nicht das

procreare selbst! Und zwischen dem Akt des Schaffens und dem

„extra causam gigni et collocari" mufs — wahrscheinlich für das

tendere — Zeit verlaufen!) Quapropter causa et effectus nun-

quam possunt coincidere, nihil refert, utrum actio sit instantanea,

an per motum fiat". — Wenn selbst wirklich in den vom
englischen Lehrer gebrauchten Vergleichen Ursache und Wirkung
nicht schlechthin gleichzeitig wären (was man bezüglich des

aus dem hl. Augustinus angeführten Beispiels wohl zugeben mufs),
so würde das doch der Beweiskraft der Vergleiche nicht den

geringsten Eintrag thun. Denn die Verzögerung des Eintritts
der Wirkung hätte dann in Verhältnissen ihren Grund, welche

in dem verglichenen Falle nicht stattfänden. Dafs sich nämlich

zwischen den Schöpfer und sein Gemächt zu überwindende

Schwierigkeiten einschöben, oder dafs die von Gott ausgehenden

Geschöpfe eines Mediums bedürften, um wirklich zu werden, ist

gar nicht denkbar. Auch in dieser Beziehung dürfte also nicht

vergessen werden, dafs Gott und die Geschöpfe nicht uni voce
Ursachen sind.

Herr Frohsehammer geht indessen noch weiter und leugnet

überhaupt, dafs die Schöpfung in instanti geschehen sei. „Dafs
die Schöpfung als ein instantaner Akt zu denken, ist selbst nicht

bewiesen, im Gegenteil alles, was die neuere Katurforschung in
dieser Beziehung erkannt hat, deutet darauf hin, dafs durchgängig
in der Weltbildung das Gesetz der Allmählichkeit geherrscht
hat Es könnte also wohl gedacht werden, dafs auch beim

ersten Entstehen der Welt dem Stoffe ebenso wie der Form nach



Die Schöpfung ist eine augenblickliche Wirkung. 183

ein Allmählich stattfand, so dafs es zwar keines zeitlichen Hin-
und Herberatens von Seiten des hervorbringenden Schöpfers
bedurfte, wohl aber des zeitlichen Verlaufes von Seiten der
werdenden Schöpfung selbst — schon in Bezug auf ihr stoffliches
Sein und Werden, das ja zudem gar nicht ohne alle Form
gedacht werden kann. In diesem Falle ist dann die Zeit dem

Schöpfungsakte selbst schon immanent. Und man kann nicht
wohl sagen, das Stoffliche jedenfalls mufste augenblicklich ganz
sein oder nicht sein, ein Mittleres sei nicht möglich: denn da bei

dem Vollkommenen, z. B. dem Organischen, bei der Entwickelung
von einem Mehr oder Minder die Rede sein kann, da es faktisch

so stattfindet, so kann dies wohl auch bei der Bildung des

Unvollkommenen, des blofs Stofflichen nicht als unbedingt unmöglich
ausgeschlossen werden" (S. 528 f.).

Es bedarf kaum der nähern Prüfung, um die Ungereimtheit
dieser Entgegnung zu erkennen. Von dem Begriff der
Schöpfung ist die Augenblicklichkeit des Werdens
durchaus unzertrennbar. Wenn Frohschammer meint, der
hl. Thomas folgere diese Augenblicklichkeit des Entstehens aus

dem Umstände, dafs es „keines zeitlichen Hin- und Herberatens

von Seiten des hervorbringenden Schöpfers bedurfte", so ist das

wohl kaum die richtige Auffassung dessen, was der Aquinate
lehrt. An der von Frohschammer berührten Stelle (Opusc. de

aeternit. mundi) erklärt er lediglieh den Unterschied zwischen

allmählich und sofort eintretendenWirkungen. Dafs die Schöpfung
eine Ursache sei, welche ihreWirkung sofort und nicht in allmählicher

Entwickelung hervorbringe, beweist er daselbst durchaus

nicht, sondern setzt es als selbstverständlich und einleuchtend

voraus. Die blofse Erklärung der Verschiedenheit genügt ihm,
um zu schliefsen : „Ergo non répugnât — mehr behauptet er ja
nicht als: es ist innerlich nicht unmöglich, es liegt kein Widerspruch

darin — si ponatur causa producens subito, non prae-
cedere duratione causatum suum". Wenn er nun fortfährt: „Ree
potest huic rationi obviari, quia Deus est causa agens per vo-
luntatem" — so bezieht sich das nicht auf den Untersatz des

Syllogismus („Atqui Deus est causa producens effectum suum non



184 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung*

per motum, sed subito"), sondern auf den angeführten Schlufs-
satz („Ergo non répugnât Wäre nämlich Überlegung
nötig, so müfste diese dem Entsehlufs notwendig zeitlich vorangehen.

Wir hätten dann ja zwei auf einander folgende Akte.
Mithin könnte in diesem Falle die Schöpfung, trotzdem Handlung
und Wirkung (creatio active et passive sump ta) zugleich wären,
nicht ewig sein. Diesen Einwurf macht der Heilige mit der

Bemerkung hinfällig, dafs es in Gott eben kein Überlegen nach Art
unentschlossener und der Beratung bedürftiger Menschen gibt,
dafs vielmehr in ihm Wollen und Ausführen ein und dasselbe

sind. — Dafs aber Schöpfen mit dem augenblicklichen Setzen
einer Wirkung (der Schöpfung im passiven Sinne, des Geschöpfes)

gleichbedeutend ist, geht daraus hervor, dafs es das Hervorbringen

des Seins aus Nichts ist. Oder ist es kein Widersinn,
sich das Sein aus dem Nichtsein entwickeln zu lassen? Die

Entwicklung mufs doch einen Anfang haben, einen terminus a

quo, und soll dieser terminus das Nichts sein? Das ist gegen
den allgemein als einleuchtend angenommenen Satz, dafs aus
Nichts Nichts wird. In dem Augenblick, wo etwas wird da

wo vorher (sive tempore sive natura prius) nichts war, haben

wir Schöpfung. So unvollkommen also auch das zuerst ins
Dasein gerufene Sein — wenn man will, als Samen und Anfang
einer langen Entwiekelung — sein mag, immerhin ist seine

Hervorbringung eine augenblickliche. Und in dieser Hervorbringung
ist der ganze Schöpfungsakt beschlossen und abgeschlossen. Die
etwa folgende Entwiekelung ist nicht mehr Schöpfung. Das ist
so evident, dafs Frohschammer in merkwürdigem Widerspruch
mit sich selbst nur wenige Zeilen nach der oben citierten Stelle

sagt, im Schöpfungsakt sei das Nichts sogleich
überwunden zu denken. Deshalb war es bei den Scholastikern

ausgemachter Grundsatz, dafs die Schöpfung nicht unter die

Veränderungen gerechnet werden könne. (Vgl. S. Thom. 1. q.
45 a. 3.) Was sollte auch das sein, was zwischen dem Nichts
und dem Sein in der Mitte läge? Veränderung und Entwiekelung

ist ja ein Durchgang durch Zwischenstufen. Weiche Zwischenstufe

aber könnte es geben zwischen Sein und Nichtsein? Wenn



Dem Schöpfungsakte ist die Zeit nicht immanent. 185

Frohschammer meint, man könne nicht wohl sagen, das
Stoffliche mufste augenblicklich ganz sein oder nieht-
sein, ein Mittleres sei nicht möglich, so ist das eine
offenbare Zweideutigkeit. Die Aquivokation liegt in dem
Ausdruck „ganz sein". Dieser kann zweierlei bedeuten, nämlich

erstens: überhaupt sein (Gegensatz: nicht sein) und in diesem

Sinne ist es, wie gesagt, ein Widersinn, zwischen „ganz sein"
und „nichtsein" ein Mittleres anzunehmen. In diesem Sinne aber

mufs der Ausdruck genommen werden, wenn von Schöpfung
die Rede ist, welche eben in der Setzung des Seins besteht.

Frohschammer dagegen nimmt den Ausdruck in einem andern

Sinne, nämlich gleichbedeutend mit: vollkommen sein (Gegensatz:

unvollkommen, unentwickelt, ungeformt sein); und so ist
es klar, dafs zwischen „ganz vollkommen) -sein" und „nichtsein"

etwas in der Mitte liegt, nämlich die EntWickelung des

etwa keimartig Geschaffenen. Aber diese Entwickelung ist eben

nicht Schöpfung. Geschaffen wäre in diesem Falle nur jenes

keimartige Sein, und dieses wäre notwendig augenblicklich
(und ganz) da gewesen, wo vorher nichts war.

Auf das, was Frohschammer sonst noch in demselben

Zusammenhange sagt, müssen wir verzichten weiter einzugehen.
Nur noch ein Wort über seine Behauptung, dafs die Zeit dem

Schöpfungsakte selbst schon immanent sei.1 Das ist
nicht an dem. Der Schöpfungsakt ist gerade so ewig wie der

Schöpfungswilie, und beide sind gleichewig mit dem Schöpfer
selbst. „Novitas divini effectus non demonstrat novitatem actionis
in Deo, cum actio sua sit sua essentia". „Nihil prohibet dicere

actionem Dei ab aeterno fuisse, effectuai autem ejus
non ab aeterno, sed tunc cum ab aeterno disposuit". „Nam

1 Ebenso bedenklich ist der von Bo vil lu s (als dritter) angeführte
Beweis: „Cum duplex sit divina operatio, quaedam quidem naturalis et
consubstantialis, alia vero inconsubstantialis et voluntaria: illam solam

aeternitate, istam vero tempore aut aevo volumus esse metiendam. Di-
vinus enim arcanus et interior processus aeternus, exterior vero
temporalis aut aeviternus". Also die göttliche Handlung selbst soll zeitlich
sein und die Zeit oder das aevum als Mafs zulassen



186 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

sub voluntate divina cadit non solum quod ejus effectus sit, sed

quod tunc sit. Hoc igitur volitum quod est: tunc creaturam

esse — non retardatur, quia tunc incepit creatura esse, quando
Deus ab aeterno disposuit" (S. Thorn. Contr. Gent. lib. 2 cap. 35).

Herr Langen (a. a. 0. S. 6 ff.) weist den hier in Rede

stehenden Einwurf, dafs Gott als Ursache der Welt derselben

der Dauer nach vorangehen müsse, samt dessen Widerlegung,
als philosophisch unzulässig gänzlich ab. „Sobald ich frage, ob

Gott vor der Welt sei, habe ich einen Zeitbegriff auf ihn
übertragen, was unzulässig ist." — Das dürfte wohl kaum so sein.

Wir können vielmehr in der aus der Offenbarung uns
bekannten Schöpfungslehre gar nicht umhin, zu behaupten, dafs Gott

vor der Welt ist. Der hl. Thomas sagt schlechthin: „Deus est

prior mundi duratione" (1. q. 46 a. 1 ad 8). Das heifst aber

durchaus nicht, den Zeitbegriff in Gott selbst hineintragen, noch

auch Zeit vor der Zeit annehmen. Was damit gemeint ist, sagt
der Aquinate deutlich: „t6 prius non désignât prioritatem tem-

poris, sed aeternitatis. Vel dicendum, quod désignât aeternitatem

(offenbar ein Schreibfehler für prioritatem) temporis imaginati
-et non realiter existentis: sicut cum dicimus: supra coelum nihil
est — to supra désignât locum imaginatum tan tum, secundum

quod possibile est imaginari dimensionibus coelestis corporis di-
mensiones alias superaddi". Was Langen zu seiner verkehrten

Auffassung bringt, ist das Mifsverständnis zweier Punkte, nämlich:
1. des gegenseitigen Verhältnisses von Zeit und Ewigkeit, und

2. des eigentlichen Wesens des „göttlichen Wirkens" nach aufsen.

Er sagt: „Es ist hier wohl ins Auge zu fassen, dafs während
das endliche Wesen und Wirken der Zeit angehört, das göttliche
Wesen und Wirken ein ewiges ist; Zeit und Ewigkeit aber

Begriffe sind, die in keinem Verhältnis zu einander stehen". —
Dafs Zeit und Ewigkeit in irgend einem Verhältnis zu einander

stehen, ergibt sich wohl schon daraus, dafs beide in einem

gemeinschaftlichen genus, der Dauer, übereinkommen, wenngleich
sie zwei verschiedene Arten von Dauer sind. Des nähern liegt
ihr gegenseitiges Verhältnis darin, dafs Zeit und Ewigkeit, trotz
ihrer Verschiedenheit, zugleich bestehen (coexistant). Der hl.



Gott war im vollen Sinne vor der Schöpfung. 187

Thomas erklärt diese „proportio aeternitatis ad totam temporis
durationem" folgendermafsen : „Cum esse aeterni nunquam defi-

ciat, cuilibet tempori vel instanti temporis praesentialiter adest
aeternitas Quidquid igitur in quacnnque parte temporis est,
coexistit aeterno, quasi praesens eidem, etsi respectu alterius
partis temporis sit praeteritum et futurum" (Contr. Gent. lib. 1

cap. 66). Also „Dei aeternitas omnia tempora ineludit, non quod

ipse varietur per praesens, praeteritum et futurum" (1. q. 10
a. 2 ad 4); oder „Aeternitas tota sirnul existens ambit totum

tempus; unde omnia quae sunt in tempore, sunt Deo ab aeterno

praesentia" (1. q. 14 a. 13). Wie wir also mit philosophischer
Genauigkeit sagen: Gott war vor einem Jahrhundert, so müssen
wir auch sagen: Gott war, bevor die Welt war. „Ab aeterno
ordinata sum, et ex antiquis, antequam terra fieret" (Prov. 8,

23).1 Das „war" und „bevor" drückt nur den Standpunkt des

Sprechenden aus, in keiner Weise aber Zeit auf Seiten Gottes.

Es wird damit seine unveränderliche und unbeschränkte Dauer

bezeichnet, die sich über alle veränderliche und beschränkte

Dauer, und darüber hinaus, erstreckt: „praesentialiter totum
temporis decursum attingit et transcendit" (Quaest. disp. De
Potentia q. 1 a. 5 ad 2). Deshalb sagt der hl. Augustinus
von der unveränderlichen Natur Gottes, dafs, obgleich sie „non
recipiat fuit et erit, sed tantum est tarnen propter muta-
bilitatem temporum in quibus versatur nostra mortalitas et nostra
mutabilitas, non mendaciter dicimus, et fuit (Deus), et erit, et
est. Fuit in praeteritis, est in praesentibus, erit in futuris.

Fuit, quia nunquam defuit; erit, quia nunquam deerit, est,
quia semper est (Tract. 39 in Evang. S. Joan. n. 5). Gott ist

1 Auf Grund eines ähnlichen biblischen Auspruches läfst der hl.
Augustinus die Manichäer wegen des hier in Rede stehenden Irrtums hart
an: „Dicant ergo vobis, quid dixerit Apostolus Paulus: ,Agnitionem veri-
tatis quae est secundum pietatem Dei in spem vitae aeternae, quam pro-
misit non mendax Deus ante tempora aeterna' (1. Tit. 1,2). Aeterna
enim tempora quid ante se habere potuerunt? Hoc ergo cogantur ex-
ponere, ut intelligant se non intelligere, cum temere volunt reprehendere
quod diligenter quaerere debuerunt" (De Genesi contr. Manich. lib. 1

cap. 2 n. 3).



188 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

also thatsächlich vor der Welt. „Nec tu (Deus) — wie derselbe

hl. Augustinus anderswo erklärt —tempore tempora praecedis;
alioquin non omnia tempora praecederes; sed praecedis omnia prae-
terita celsitudine semper praesentis aeternitatis" (Confess, lib. 11

cap. 13 n. 16).
Ebensowenig ist der Sinn zutreffend, in welchem Langen

(mit Kuhn) behauptet, das göttliche Wesen und Wirken sei ein

ewiges. Das ist die Kehrseite des vorher gegen Frohschammer

Gesagten. Für die hier in Rede stehende Frage ist das
göttliche Wirken in sich (entitative) zu unterscheiden von der
durch dasselbe zu setzenden Wirkung (terminative). Das

was Gott nach seinem ewigen, unveränderlichen Willensentschlufs

hervorbringt, tritt ein zu der von ihm gewollten Zeit — wie es

bei den täglich erschaffenen Mensehenseelen offenkundig ist. Der
terminus des göttlichen Willens ist also gerade so zeitlich, wie
die von ihm hervorgebrachteWirkung (die creatio passive sumpta)
selbst. Bezüglich seiner Wirkungen nach aufsen gehört demnach

das göttliche Wirken, sofern wir auf das Eintreten seinerWerke
sehen, der Zeit und nicht der Ewigkeit an. Mit vollem Rechte

würden wir also z. B. sagen: Gott hat heute eine Menschenseele

erschaffen; Gott hat heute ein Wunder gewirkt u. s. w.
Eicht als ob das Wirken selbst erst heute stattgefunden hätte,
sondern weil das Gewirkte erst heute eingetreten ist. Mit
demselben Rechte, sowohl theologisch wie philosophisch genau,

sagen wir also auch: Gott hat die Welt im Anfang erschaffen,
und er selbst war, bevor er die Welt schuf.

3. Aus der eigentümlichen Natur der hier in Rede stehenden

Hervorbringung selbst hat man einen Beweis gegen die

Möglichkeit einer Schöpfung von Ewigkeit herzuleiten versucht,
insofern Schaffen ein Hervorbringen aus Nichts ist, welches —
sagt man—als gleichbedeutend mit nach dem Nichts zu
verstehen ist. — Der hl. Thomas antwortet in aller Kürze: Allerdings

hat jener Ausdruck unter Voraussetzung der
Offenbarung diese Tragweite; an sich jedoch zwingt er keineswegs
zu jenem Verständnis, da vom Standpunkt des blofsen Denkens

der Begriff aus Nichts seine volle Bedeutung behält, wenn er



„Aus nichts" heifst an sich blofs: „nicht aus etwas". 189

als „nicht aus etwas" verstanden wird. So aber schliefst der

Ausdruck, wie bereits früher gesagt, nicht notwendig ein, dafs

das Nichts dem Sein vorangegangen sei (Sum. theol. 1. c. ad 2;
Contr. Gent. 1. c. ad 2). „Potest enim dici, sicut et Avicenna

dicit, quod non esse praecedat esse rei — non duratione, sed

natura; quia videlicet, si ipsa sibi relinqueretur, nihil esset, esse vero
solum ab alio habet. Q,uod enim est natum alicui inesse ex seipso,
naturaliter prius competit ei eo quod non est ei natum inesse nisi ab.
alio". Mithin „non oportet, ex ipsa ratione productionis, sed

ex veritate quam fides supponit, quod prius non fuerint (creatu-
rae), et postea in esse prodierint" (De Potentia 1. c. ad 7).

Diese Widerlegung scheint dem Herrn Frohschammer „auf
einem tiefen Mangel der thomistischen Wissenschaft, auf einer
wissenschaftlich nicht zu rechtfertigenden, insbesondere durch

neuere Naturforschung widerlegten Auffassung der Natur der

Schöpfung zu beruhen. Im Wesen der Kreatur soll sich ein

Prius und Posterius secundum ordinem naturae unterscheiden

lassen, jenes soll das sein, was dem Dinge durch sieh eigen ist,
dieses dasjenige, was es anderswoher hat. Aus und durch sich

selbst habe nun die Kreatur nichts, da sie all ihr Sein durch
Gott habe, und demnach sei das Prius der Kreatur secundum

ordinem naturae das Nichtsein, das Nichts. Man sieht wohl
sogleich, dafs dies ein übernötigtes Räsonnement ist, das sich selbst
aufhebt. Ist einmal von der Kreatur die Rede, so ist schon

vorausgesetzt, dafs sie selbst ist, und dafs ihr eigenstes Wesen
das Sein, nicht das Nichts ist. Wenn also einmal davon die
Rede ist, was die Kreatur hat und von sich hat, so ist das Wesen
schon als seiend und positiv gesetzt, nicht als Nichts, denn ist
das eigenste Wesen derselben das Nichts, so kann davon eben

auch gar keine Rede sein. Ist das Subjekt aufgehoben, so kann
man ihm auch gar keine Prädikate mehr zuschreiben, weder
positive noch negative, und auch von einem Prius und Posterius
kann keine Rede mehr sein. Es ist also nicht möglich, als das

Natürliche der Kreatur das Nichts zu bezeichnen, da sie
vielmehr erst als Kreatur, als Geschaffenes natürlich ist" (S. 531).

An die in „der Thomistischen Wissenschaft" gelehrte Yer-



190 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

schiedenheitdesWesens eines Dinges von seinem Dasein scheint
Herr Frohschammer nicht gedacht zu haben, als er die vorstehenden

Worte niederschrieb. „Ist einmal von der Kreatur die Rede,
so ist schon vorausgesetzt, dafs sie selbst ist" — d. h.

existiert! Yon anderen, als den jetzt wirklich vorhandenen
Geschöpfen kann ich also nicht reden? Und der Begriff, das Wesen
„Geschöpf ist ein Nichts? Doch wir hören noch staunenswertere

Dinge. „Der Kreatur eigenstes Wesen ist das Sein, nicht das

Nichts". Also zwischen Sein Existieren) und Nichts gibt
es kein Mittleres? Das ideale Sein, das Mögliche, welches
sowohl in der Idee und Macht Gottes als in unserer Erkenntnis
wirklich ist, ist für Frohschammer nicht vorhanden. Und das

Existieren ist der Kreatur eigenstes Wesen? Sie existiert also

vermöge ihres Wesens; sie hat das Sein aus sich; das Existieren
ist ihr wesentlich, also notwendig, also unverlierbar! Ist das

die Auffassung der „neuern Naturwissenschaff von der Natur des

Geschöpfes? Aber ihr zum Trotz und ohne zu fürchteD, von ihr
widerlegt zu werden, sagen wir: nun und nimmer ist das
eigenste Wesen der Kreatur das Sein. Aber ebensowenig
ist „das eigensteWesen derselben das Nichts". Wenigstens wird
so etwas nicht in der „Thomistischen Wissenschaft" gelehrt. Was
der englische Lehrer sagt, ist einzig und allein dieses: „ponitur,
quod natura ejus (seil, creaturae) est talis, quod esset nihil, si
sibi relinqueretur". Das heifst doch nicht: das Wesen oder die

Natur der Kreatur ist das Nichts; vielmehr ist der Sinn dieser:
Die Natur oder das Wesen oder der Begriff des Geschöpfes
schliefst das aktuale Sein nicht ein, m. a. W.: Wesen und
Dasein sind im Geschöpf zwei verschiedene Dinge, oder noch

anders ausgedrückt: Geschöpf sein heifst, das Sein (Existieren)
von einem andern haben (Esse non habet creatura nisi ab alio).
Aus sich also und ohne schöpferisch hervorbringende Ursache

wäre es in der Weltwirklichkeit nichts (sibi autem relicta
in se considerata nihil est). Unde — so schliefst der Aquinate
— prius naturaliter inest sibi nihil quam esse, d. h. naturgemäfs
oder seinem Wesen nach kommt dem Geschöpf eher das Nichts

(nämlich in der Ordnung der aktualen Wirklichkeit oder der



Unterschied zwischen idealem u. realem Sein des Geschöpfes. 191

äufsern Natur) als das Dasein zu. Das inest bezieht sich also

nicht auf die existierende Kreatur, wie Frohschammer
voraussetzt, sondern auf den Begriff, das Wesen (Daturaliter) des

Geschöpfes. Und das Nichts ist nicht, wie Frohschammer meint,
der Gegensatz zu Sein, sondern zu Dasein, m. a.W. es drückt
den Mangel des Seins in der uns umgebenden Weltwirklichkeit,
nicht aber den in der idealen Ordnung aus. „Ergo oportet, quod
secundum naturam suam esset non ens, nisi a Deo esse haberet"

(In II Sent. Dist. 1 q. 1 a. 5 ad 2). In dem Wesen des

Geschöpfes ist also das aktuale Sein nicht beschlossen; aus sich

würde es dieses nicht haben; hat es dasselbe, so ist es nur von
Gott.1 Was kann also Verfängliches darin liegen, wenn gesagt
wird: „prius inest unicuique naturaliter quod convenit
sibi in se, quam quod solum ex alio habet?" Es ist folglich

ein doppelter Fehler, welcher sich durch diese Bemerkungen
Frohschammers hindurchzieht: ein Verkennen des Unterschiedes
zwischen Wesen und Dasein, und ein Nichtverstehen des

Unterschiedes zwischen tempore und natura prius. Beides zusammen
findet sich in dem Satz ausgedrückt: „Ist das Subjekt
aufgehoben, so kann man ihm auch gar keine Prädikate zuschreiben

und auch von einem prius und posterius kann keine Rede
mehr sein". Die Worte : „Ist das Subjekt aufgehoben", können
in dem Zusammenhange, in welchem sie gebraucht werden,
logisch nur heifsen: handelt es sich um die Natur (das Wesen)
eines nicht existierenden Subjektes. Bei Frohschammer
jedoch drücken sie das Nichts aus. Nimm das aktuale Dasein

von den Geschöpfen fort, und es bleibt nach ihm das Nichts
übrig. Von dem Nichts aber kann nichts ausgesagt werden.

1 Es ist ein himmelweiter Unterschied zwischen den beiden
Behauptungen: Creaturae ex se convenit non esse und: Creaturae
non ex se convenit esse. Das Letztere würde blofs heifsen, die
Existenz komme dem Geschöpf nicht vi essentiae suae, sondern nur vcn
Seiten einer äufsern Ursache zu, m. a.W. dasselbe sei ein ens ab alio.
Das Erstere aber hiefse: das Geschöpf ist einWesen, welches das
Existieren ausschliefst, welches also in keiner Weise, auch nicht durch eine
äufsere Ursache, zur Existenz gelangen kann; das Dasein ist mit seiner
Natur unvereinbar.

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 13



192 Lehre d. hl. Thoraas üb. d. Möglichkeit einer ewigenWeltschöpfung.

Hier ist Frohschammer offenbar im Widerspruch mit dem
gesunden Menschenverstände. Oder findet es nicht jeder einleuchtend,

wenn gesagt wird, die Teile seien der Natur (oder, dem

Begriff) nach früher als das aus ihnen zusammengesetzte Ganze?

Und doch wird hier, wenigstens wenn es sich um ein organisches

Ganzes handelt, das „früher sein" von nicht existierenden

Subjekten (also dem „Nichts") ausgesagt! Oder — um auf ein

früher gebrauchtes Beispiel zurückzukommen — ist die Sonne

nicht der Natur nach früher als das Leuchten und Wärmen?
Hier wird das „früher sein" von der nicht leuchtenden, also von
der nicht existierenden Sonne ausgesagt. Damit ist jeder
einverstanden; nur Frohschammer würde sagen: 1st einmal von der
Sonne die Rede, so ist schon vorausgesetzt, dafs sie ist und

leuchtet, also kann von einem früher oder später mit Bezug auf

ihr Sein und Leuchten keine Rede sein. Dafs dieses ein „übei'-
nötigtes Räsonnement" ist, liegt auf der Hand.

In einem Artikel über „die Frage über Beweisbarkeit oder

Unbeweisbarkeit des Anfangs der Wrelt in der Scholastik" im

Katholik (1861. Erste Hälfte S. 660) wird zugegeben, dafs

das „ex nihilo" zunächst und in erster Linie von der Leugnung
eines vorliegenden Stolfes zu verstehen ist. „Allein — so wird
dann fortgefahren — dies ist denn doch, wenigstens in sekundärer

Weise, ebenfalls in dem Ausdruck „ex nihilo" ausgesprochen,
dafs, bevor Gott die Welt schuf, nichts aufser ihm vorhanden

war, woraus er sie hätte erschaffen können. Es mufs also doch

dem Sein des Geschöpflichen oder vielmehr dem Eintritte dieses

Seins ins Dasein ein schlechthiniges Nichts vorausgedacht und

vorausgesetzt werden. Und zwar kann dieses prius des Nichts

vor dem Sein kein blofses prius secundum naturam sein;
denn in diesem Falle müfste das Nichts, wie Albert der Grofse

mit Recht sagt, ein konstitutives Princip der Natur des Geschöpflichen

selbst sein, was nicht leicht zulässig erscheinen dürfte,
selbst wenn man die Sache so auffafst, wie Thomas es gethan.
Denn wenn man auch zugeben mufs, dafs das geschöpfliche Sein,
falls es sich selbst überlassen würde, nichts sein, d. h. ins
Nichts zurückkehren würde, so kann man deshalb doch nicht



Das Nichts ist kein Seins-Princip der Geschöpfe. 193

sagen, dafs das Nichts ein konstitutives Princip des geschöpfliehen

Seins sei. Es bleibt somit nichts anderes übrig, als jenes

prins des Nichts vor dem Sein als ein prins secundum du-

rationem aufzufassen, d. h. die Zeit, resp. das erste „Jetzt"
der Zeit, a parte ante durch ein schlechtiniges Nichts begränzt
sein zu lassen, so zwar, dafs dieses Nichts dann durch den Eintritt

ins Dasein, womit auch die Zeit in der Wirklichkeit
auftrat, negiert werde ."

Die einzige Begründung dieser Darlegung scheint uns in der

mit „denn" eingeleiteten Äufserung des sei. Albertus Magnus
zu liegen. Wir müssen uns dieselbe darum in ihrem wahren
und vollen Sinne vergegenwärtigen. An der früher von uns

angeführten Stelle (Sum. theol. p. II tract. 1 quaest. 4 membr. 2

art. 5 partie. 1 quaest. incid. 2) sucht der grofse Albert der

Unterscheidung zwischen prioritas naturae und prioritas dura-
tionis auszuweichen, um darzuthun, dafs das „ex nihilo"
notwendig als „post nihilum" zu verstehen sei. Zu diesem Be-

hufe sagt er: Was der Natur nach einem Ding vorangebt, kann

nur eines seiner natürlichen Principien sein, also etwas, das in
dem Ding selbst wirklich ist, und das als zu ihm gehörig von
ihm ausgesagt wird. Wenn also behauptet wird, das Nichts
sei der Natur nach früher als das Geschöpf, so müfste das Nichts
ein natürliches Princip des Geschöpfes, etwas in ihm Befindliches
und zu ihm Gehöriges sein. Das ist aber ganz undenkbar.
Wird demnach gesagt, das Geschöpf werde ex nihilo, so mufs

das ex eine zeitliche Aufeinanderfolge, und nicht eine blofse

Beziehung der Gedanken bedeuten.

Bei der Zerlegung dieser Beweisführung halten wir uns
nicht bei der Frage auf, ob die Fassung des „prius natura" im
Obersatz nicht etwa zu enge ist, da das Fehlerhafte derselben

aus einem andern Grunde sofort in die Augen lallt. Es liegt
nämlich in ihr eine Verwechselung von Werdens-Principien mit
Seins-Principien. Bekanntlich führt die peripatetische Schule
unter den Werdens-Principien der auf dem natürlichen Wege
(d. h. durch generatio) entstehenden Dinge die privatio an,
und doch ist es nie jemanden in den Sinn gekommen, zu sagen,

13*



194 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

die privatio sei in den gewordenen Dingen und werde von.
ihnen ausgesagt. Das ist nicht möglich, weil es sich ja nicht
um ein Ding, etwas wirklich Bestehendes handelt. In derselben
Weise nun, wie die privatio sich zu dem natürlichen Werden
der Dinge verhält, verhält sich das Nichts zu den durch
Erschaffung entstehenden Dingen. Es kann, wenn man will, als
ein Werdens-Princip, nicht aber als ein Seins-Princip
derselben bezeichnet werden. Ist es aber ein solches, so folgt nicht,
was der sei. Albertus folgert, nämlich, dafs es in den Geschöpfen
sein müsse und zu diesen als ein Wesensbestandteil gehöre.1

Gerade durch ihre Behauptung, dafs in dem Begriff der
Schöpfung die Worte „aus Nichts" gleichbedeutend seien mit
„nach Nichts" bereiten sich unsere Gegner, wohl ohne sich dessen

zu versehen, unlösliche Schwierigkeiten. Was heifst denn das:

„nach dem Nichts"? Etwa dafs vor der Schöpfung das Nichts

dagewesen sei? Aber dasein kann nur ein Etwas. Oder
soll es die Dauer des Nichtseins („prius secundum duratio-
nem") ausdrücken? Aber auch dauern kann nur ein Etwas,
nicht das Nichts. Uberhaupt können wir von dem Nichts keine

Eigenschaften oder Thätigkeiten aussagen — auch „begrenzen"
kann es nicht—; das Einzige, was wir von ihm wissen, ist eben,
dafs es Nichts, d. h. die Abwesenheit irgend eines Seins, ist.2

Soll also das Nichts dem geschaffenen Sein vorangegangen
sein? Aber wenn ihm nichts vorangegangen ist, so ist es offenbar

immer gewesen. Nichts war früher als das geschaffene Sein,
also kann der Begriff des Nach auf die Schöpfung gar nicht

angewendet werden. Keine irgendwie mit ihr gleichwertige Dauer

war vor der Weltzeit. Sagen, Gott habe die Welt tausend Jahre

früher erschaffen können, hiefse etwas Thörichtes behaupten.

1 Vgl. Isidorus de Isolanis, In Averroistas de aeternitate
mundi libri quatuor (completi anno 1513), lib. IV in (in. Salmant. 1580

f. 20 a t.
2 Aus dem oben Gesagten ist hinlänglich klar, dafs „Nichts" hier

im Gegensatz zum realen Dasein genommen wird. Wir wiederholen dieses,

um einer etwaigen Unterscheidung zwischen idealer und realer (Zeit-)
Dauer vorzubeugen. Es ist von selbst klar, dafs diese Unterscheidung
uns über ein prius in Gedanken nicht hinausbringen würde.



Schwierigkeit, den Anfang der Welt zu erklären. 195

Oder bildet man sich etwa nach Art der Manichäer ein, dafs

zwischen der Ewigkeit und der Schöpfung, oder von Ewigkeit
bis zum „Anfang" unendliche Zeitläufe verflossen seien? Wie
unterscheiden sich denn schliefslieh diese beiden Sätze : „von
Ewigkeit her" und „im Anfange"? — Aus diesem Irrgang gibt
es keinen andern Ausweg als durch Zurückgehen auf das

Verhältnis der Ewigkeit Gottes zur Dauer der Weltdinge, wie wir
es oben erklärten. Dieses wird sich uns aber kaum aus der

Philosophie allein ergeben. Nur die mit der Offenbarung
bekannte Philosophie kann hier sicher gehen. Darum sagt der
hl. Thomas mit Recht, dafs un ter Vor aussetzung der
Offenbarung dieWorte „ausNichts" gleichbedeutend seien mit „nach
Nichts", nicht aber aus sich. Habe ich einmal aus der Offenbarung

die Gewifsheit: „In principio creavit Deus coelum et ter-

ram", dann kann ich auf jenen Höhen des Denkens und Sinnens

voranschreiten, ohne vom Schwindel erfafst zu werden. Das

Philosophieren allein wird mich nicht zum Ziele führen.

Diese Schwierigkeit, sich, selbst unter Annahme der

Offenbarung, einen klaren Begriff von „Anfang" zu machen, erklärt
es wohl, warum manche im Lauf der Geschichte ohne Bedenken

die Thatsache der Schöpfung annahmen, aber an der Erage
nach dem „wann" und an der Antwort: „im Anfange"
scheiterten. Wie bereits angedeutet, waren diese Worte, dem Zeugnis
des hl. Augustinus zufolge, den Manichäern ganz unverständlich.

„Si in principio aliquo temporis fecit Deus coelum et terram —
so fragten sie — quid agebat, antequam faceret coelum et terram
Et quid ei subito placuit facere quod nunquam antea feeerat per
tempora aeterna?"1 Das war wohl der Grund, weshalb der
hl. Augustinus die Worte „in principio" viel lieber auf Christus

deutete, als von der Zeit verstand. „Iiis respondemus, De um
in principio fecisse coelum et terram— non in principio
temporis, sed in Christo, cum Verbum esset apud Patrem per
quod facta et in quo facta sunt omnia Sed etsi in principio
temporis Deum fecisse coelum et terram credamus, debemus

1 S. Aug., De Genesi contr. Maniok, lib. 1 cap. 2 n. 3; — cf.
Confess. lib. 11 cap. 10. 12. 30.



196 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

utique anteiligere quod ante principium temporis non erat tem-

pus (Ibid.).
In ähnlicherWeise wie die Manichäer irrte auch Origenes,

indem er lehrte, die Welt könne keinen Anfang gehabt haben,,

vielmehr müsse die Vernunft annehmen, es seien immer
Geschöpfe dagewesen, da Gott sonst nicht immer Herr gewesen
wäre: „Quemadmodum pater non potest esse quis, si filius non
sit, neque dominus quis esse potest sine possessione, sine servo:
ita ne omnipotens quidem Deus dici potest, si non sint in quos
exerceat potentatum; et ideo, ut omnipotens ostendatur Deus,
omnia subsistere necesse est. Nam si quis est, qui velit vel
saecula aliqua. vel spatia transisse, vel quodcunque aliud nomi-

nare vult, cum nondum facta essent quae facta sunt: sine dubio
hoc ostendet, quod in illis saeculis vel spatiis omnipotens non
erat Deus, et postmodum omnipotens factus est, ex quo habere

coepit in quos ageret potentatum; et per hoc videbitur profectum
quendam accepisse Quod si nunquam est, quando non
omnipotens fuerit, necessario subsistere oportet etiam ea per quae
omnipotens dicitur, et semper habuerit in quibus exercuerit
potentatum

Origenes hatte diese Lehre in der Schule des Apostaten
Ammonius Sakkas eingesogen, von dem auch dessen Anhänger
und Nachfolger, die Neuplatoniker, dieselbe überkamen.2

Diese wenigen geschichtlichen Thatsachen genügen, um die

Behauptung Stöckls8 zu widerlegen, die Frage nach der
Erschaffung als solcher sei ungleich schwieriger als die nach dem

Wann der Erschaffung oder dem Anfang der Welt. Alle
genannten nehmen nämlich die Schöpfung der Welt von Seiten

Gottes unbeanstandet an, aber einen Anfang der geschaffenen

1 De Princip. lib. 1 cap. 2 n. 10. — Vgl. Methodius von Olym-
pos, Ex libro'de creatis (nsçl rwv yevTjvwv) excerpta (Migne, Patrol,
graec. t. 18 col. 334ff.) u. Huetius, Origeniana, lib. 2. quaest. 12 n. 4

(Colon. 1685, p. 165).
2 Vgl. ZachariasMitylenes, Disputatio de mundi opificio (Migne

Patrol, graec. t. 85 col. 1011 ff.).
8 „Die thomistische Lehre vom Weltanfang in ihrem geschichtl.

Zusammenhange". Katholik. Jahrg. 1883. I. 451 f.



Irrtümer bezüglich des Anfangs der Schöpfung. 197

Welt vermochten sie nicht zu verstehen. Da wo der hl. Augustinus

die bezeichneten Irrtümer geflissentlich bekämpft, trägt er

ganz dieselbe Lehre vor wie der hl. Thomas, den Stöckl hier
bekämpft. Von denjenigen, welche deshalb von einer ewigen
Welt reden, weil sie die Schöpfung leugnen, sagt er: sie reden
Unvernunft. „Qui hoc dicunt, si mundum aeternum sine ullo
initio, et ideo nec a Deo factum videri volunt, nimis aversi sunt
a veritate, et letali morbo impietatis insaniunt. Exceptis enim

propheticis vocibus, mundus ipse ordinatissima sua mutabilitate
et mobilitate, et visibilium omnium pulcherrima specie quodam-
modo tacitus et factum se esse, et nonnisi a Deo ineffabiliter
atque invisibiliter magno, et ineffabiliter et invisibiliter pulchro
fieri se potuisse proclamât". Von denjenigen dagegen, „qui a
Deo quidem factum fatentur, non tarnen eum volunt temporis
habere, sed suae creationis initium", sagt er nicht, dafs sie etwas

Unmögliches und Unvernünftiges behaupten, vielmehr sucht er
sie auf Umwegen zu widerlegen.1 — Einer der Gründe, weshalb
Stöckl das Gegenteil behauptet, dafs es nämlich minder schwierig

sei, den Anfang der Welt, als deren Erschaffung zu

erkennen, ist dieser: „da ja zu jenem schon der Charakter der

Zeitlichkeit, der der Welt eigen ist, uns hinleitet". Allein diese

Worte enthalten eine petitio principii. Zeitlichkeit ist nichts
anderes als das Dauern von Veränderungen. Was hier iu Frage
steht, ist dieses: ob diese Dauer notwendig einen Anfang haben

müsse. Das wird aber hier als selbstverständlich vorausgesetzt.
„Je voudaris bien savoir, sagt Leibnitz, comment on peut démontrer

que toute succession renferme un premier instant". Und
wiederum: „La suite des choses est toujours contingente, soit

qu'il y ait eu un commencement ou non".2 — Stöckl sagt weiter:
„Zum Begriff der Schöpfung aus nichts hat sich keiner der
antiken Philosophen vollkommen erhoben; den Anfang der Welt
dagegen hat Plato gelehrt". (Logisch müfste es wohl heifsen:

„vollkommen gelehrt".) — Hiergegen ist zunächst zu bemerken,

1 De civit. Dei lib. II cap. 4 n. 2. — Vgl. S. Thomas, unter
Anführung des hl. Augustinus 1. q. 46 a. 2 ad 1.

2 Lettres à Bourguet. Oeuvres ed. Dutens. II 327 ff.



198 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

dafs Plato eine ewige Materie annahm,1 dafs also, auch wenn
er für die Bildung der Welt aus dieser Materie einen

Anfang forderte, dieser Anfang durchaus verschieden ist von
dem Anfang, der für uns in Frage steht. Unsere Frage ist
diese : Mufs jedes ens ab alio (alles Geschaffene ist nämlich

ab alio und nicht a se), was immer es sei, notwendig
nach jenem aliud sein. Von dieser Frage können wir die
platonische Materie nicht ausschliefsen. — Dann aber ist es auch

zweifelhaft, ob Plato überhaupt einen Anfang der Welt
gelehrt habe. Apulejus sagt von ihm: „Hunc quidem mundum

nunc sine initio esse dicit, alias originem habere natumque
esse. Nullum autem ejus exordium atque initium esse, ideo

quod semper fuerit; nativum vero videri, quod ex his rebus to-

tius substantia et natura constet, quae nascendi sortitae sunt

qualitatem" (De dogmate Piatonis 1. 578). Und Marsilius
Ficinus (Compend. in Timaeum cap. 13) sehreibt: „Si quis

interroget, numquid apud Platonem mundus fuerit sempiternus,
respondeo equidem, interpretibus Severo, et Attico, et Plutarcho,
aliisque, ut Proeulus narrat, multis, non fuisse semper; sed

interpretibus Crantore, Plotino, Porphyrio, Jamblicho, Proculo et ple-

risque aliis, semper quidem fuisse, et fuisse semper a Deo, immo

fluxisse. Deum enim semper esse ajunt, mundum vero fieri

semper et fluere; ac si initio temporis carentem consideraveris,

ingenitum dici mundum, sin autem perpetuum a Deo ejus effluxum,
assidue genitum : neque minus ex Deo pendere, si dependent pende-

atque semper, quam si aliquando coeperit dependere, vel desinat".

Wir machten vorher auf die Schwierigkeiten aufmerksam,
die sich unseren Gegnern daraus ergeben, dafs sie vom Standpunkt

des blofsen Denkens aus fordern, das Nichts müsse nicht
blofs der Natur, sondern auch der Dauer nach dem Sein voran-

1 Auf Grund dessen gehen Brucker, Ritter (Gesch. der christl.
Philos. I. 301 ff.) u. a. sogar soweit zu sagen, dafs einige griechische
Väter die Lehre Piatos von einer ungeschaffenen Materie angenommen
hätten. Die entgegengesetzte Lehre der Väter s. bei (Baltus), Défense

des SS. Pères accusés de Platonisme, Paris 1711. liv. 3. chap. 9 und 11

(p. 319 ff. und 331 ff).



Verdrehung des Standpunktes. 199

gehen. Könnte es wohl etwas Kindlicheres geben, als uns die

Lösung dieser Schwierigkeiten zuschieben zu wollen? Man traut
in der That kaum seinen Augen, wenn man bei P. Stentrup
(Das Dogma von der zeitlichen Weltschöpfung gegenüber der
natürlichen Erkenntnis. Innsbruck 1870. S. 51) liest: „Sehen
denn diese Gelehrten nicht, dafs dieses Zugeständnis" — (so nennt

er unsere Unterscheidung zwischen prius natura und prius du-

ratione) „eben den Satz enthält, dem sie auszuweichen wünschen,
nämlich es sei dem Geschöpfe wesentlich, einen Anfang seines

Seins zu haben? Oder verlangen sie etwa zum Anfange des

Seins, dafs das Nicht-Sein dem Sein der Dauer nach voraufgehe?"
(Nur sechs Zeilen vorher hat er gesagt, dafs wir auf: Grund

jener Unterscheidung leugnen, dafs „gefordert werden könne,
dafs das Nicht-Sein dem Sein auch der Dauer nach voraufgehe";

und jetzt fragt er uns, ob wir diese von uns abgewiesene

Forderung stellen! Er bekämpft uns, weil wir im Begriff des

Geschöpfes einen Anfang nicht eingeschlossen finden ; und

doch fragt er uns, ob wir zum Anfange des Seins verlangen,
dafs etc.!) „Dann wäre ja der Anfang unmöglich und Anfangs-

losigkeit notwendig. Denn abgesehen davon, dafs es sinnlos ist,
von einer Dauer des Nicht-Seins zu sprechen, kann es offenbar

vor dem Dasein irgend eines Geschöpfes keine reale zeitliche
Dauer geben, und somit kann das Nicht-Sein der Welt durch
keine reale zeitliche Dauer von ihrem Sein getrennt sein. Wäre
es also zum Anfange der Welt notwendig, dafs ihr Nicht-Sein
ihrem Sein der Dauer nach voraufginge" (was wir, wie
gesagt, leugnen, und unsere Gegner behaupten), „so wäre der

Anfang der Welt unmöglich. Und das werden doch jene nicht
behaupten wollen, die uns in dieser Frage widersprechen zu
müssen glauben" (Nein, der hl. Thomas, dem P. Stentrup hier

widersprechen zu müssen glaubt, behauptet das nicht. Aber
wie er selbst seiner Folgerung, für deren logische Richtigkeit
wir nicht einzustehen haben, entgeht, ist seine Sache). „Es
bleibt ihnen also nichts anderes übrig, als den Satz zuzugeben,
es sei dem Geschöpf wesentlich, einen Anfang seines Seins zu

haben, und folglich könne es nicht anfangslos sein" (Vorher hat



200 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigenWeltschöpfung.

er gefolgert, „der Anfang der Welt wäre unmöglich". Aus
der Unzulässigkeit dieser Behauptung folgert er nun: das

Geschöpf mufs einen Anfang haben, es ist ihm wesentlich,
anzufangen. Nach den Regeln der Logik folgt aber aus der Leugnung

der Unmöglichkeit einer Behauptung nur deren

Möglichkeit; P. Stentrup aber leitet frischweg derenN otwendigkeit
daraus ab. Etwa so: Es ist unzulässig zu behaupten: „Lachen
ist für den Menschen unmöglich", also folgt: „Lachen ist für
den Menschen notwendig"; er mufs lachen; es ist ihm
wesentlich, zu lachen).

Von dieser Dialektik liefert P. Stentrup uns noch weitere
Proben: „Der Satz: das Nicht-Sein des Geschöpfes geht seinem

Sein der Natur nach vorauf, besagt nicht allein und nicht
zuerst, dafs wir das Geschöpf als nicht-seiend denken können,
oder dafs wir dasselbe als nicht-seiend denken müfsten, wenn wir
die Bedingung seines Seins als nicht gesetzt betrachten würden,
sondern es besagt zuerst, dafs wir mit objektiver in der Natur
der Sache gegründeter Notwendigkeit als das erste des

Geschöpfes nicht das Sein, sondern das Nicht-Sein zu denken haben"

(N. B., als das erste zu denken haben; die Aufeinanderfolge
liegt nur in unseren Gedanken; es handelt sich um ein natura
prius, nicht ein duratione prius). „Ubergehen wir die Frage, ob

da, wo als das erste" (naturâ, nicht duratione) „nicht das Sein,
sondern das Nicht-Sein zu denken ist, Anfangslosigkeit denkbar
sei, weil ja die Antwort auf diese Frage für jeden denkenden
Geist auf der Hand liegt" (sicherlich wird jeder denkende Geist
die Frage bejahen); „auf etwas anderes möchten wir hinweisen,
das unsere ganze Aufmerksamkeit verdient. Das Nicht-Sein des

Geschöpfes ist nur Negation des Wirklich-Seins, nicht aber

Negation des Möglich-Seins ; im Gegenteile bei und mit dem Nicht-
Sein des Geschöpfes mufs die Affirmation des Möglich-Seins
bestehen, da das Sein-Können unerläfsliche Bedingung des Seins

ist. Folglich verändern wir unsern Satz nicht wesentlich,
wenn wir anstatt des Nicht-Seins des Geschöpfes sein Möglich-
Sein setzend dieses als das Erste" (aber doch nur natura;
sollte es heifsen duratione, so läge darin eine petitio principii)



Verwechselung der prioritas naturae mit der prioritas temporis. 201

„hinstellen, das wir vom Geschöpf zu denken haben. Da nun,
wie wir oben bemerkten, die Notwendigkeit dieses Denkens

ihren Grund nicht im Subjekt, sondern im Objekt hat, und
da somit, was diesem Denken entspricht, nicht von der
Subjektivität ins Objekt hineingetragen wird, sondern im Objekt
liegt und mit ihm gegeben ist, so haben wir in dem Sein des

Geschöpfes eine nicht nur thatsächliche, sondern auch eine unter
jeder Rücksicht wesentliche Beziehung auf sein Möglich-Sein
als sein Erstes anzuerkennen. Wer vermag aber nun ein Sein,
dem eine derartige Beziehung wesentlich ist, als ein anfangsloses

zu denken?'' (Antwort: jeder denkende Geist, zumal wenn er
bedenkt, dafs die Möglichkeit des Geschöpfes in keinerWeise

„im Objekt" begründet ist, dafs sie vielmehr ein Etwas lediglich

und ausschliefslich in der Macht Gottes und in unserer
Erkenntnis ist.) „Ein anfangsloses Sein ist seinem Begriffe nach

jenes, welches so ist, dafs es nicht früher sein konnte; ein Sein

hingegen, das auf sein Möglich-Sein als sein Erstes bezogen ist,
ist seinem Begriff nach jenes, welches so ist, dafs es stets früher
sein konnte" (Welcher s alto mortale! Also der Begriff des

Möglich-Seins ist gleichbedeutend mit dem Begriff des Frühersein-

könnens? Nun und nimmer. Möglich-sein ist entgegengesetzt

zu Notwendig-sein oder Aus-sich-sein, schliefst aber in
keiner Weise irgend eine Zeitbeziehung (früher) ein. Nur w*eil

bei unserm Gegner unvermerkt der Begriff „sein Erstes" aus
einem prius natura in ein prius duratione übergegangen ist,
konnte er einen solchen Schlufs ziehen. Welchen andern

zulässigen Sinn kann man aber mit der Redensart „dafs das

Geschöpf auf sein Möglich-Sein als sein Erstes bezogen ist",
verbinden, als diesen: Dem Geschöpf ist das Sein nicht wesentlich,
also mufs es eine Ursache geben, von deren Mächtigkeit (potentia
subjectiva et activa) das Geschöpf sein Dasein hat. Die auf seiten

des Geschöpfes selbst entsprechende Möglichkeit ist nichts
anderes als non repugnantia. Sie ist nichts Reales, das zeitlich

vor dem daseienden Geschöpf da ist. Nur in der Macht
Gottes und in unserer Erkenntnis ist sie etwas Wirkliches). „Und
diese Begriffe werden wir doch wohl, so lange die Denkgesetze



202 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

noch irgend eine Geltung haben, nicht als identische betrachten
können" (So lange die Denkgesetze beobachtet werden, wird
man gegen eine solche Verdrehung der Begriffe sich verwahren).

Dafs solche Gegner in der Lehre des hl. Thomas „nichts
als Widersprüche" (S. 50) und „offenbare Ungereimtheit" (S. 53)
sehen, ist offenbar die beste Empfehlung derselben. Aber
protestieren müssen wir, wenn P. Stentrup (S. 50) glaubt, „dafs
auch unsere Gegner die Widersprüche sahen; gesteht doch selbst
der hl. Thomas (1. q. 45 a. 2 ad 3), dafs die Schöpfung eine

Beziehung des Geschöpfes zum Schöpfer cum quadam novitate
essendi einsehliefse!" In dem gemeinten art. 3 ad 3 redet der
hl. Thomas von jder Schöpfung, wie sie der Offenbarung
zufolge wirklich ist, nicht von der hier in Rede stehenden
möglichen Schöpfung.

Wir berührten schon oben in Kürze die Bedenken gegen
die Möglichkeit einer von Ewigkeit erschaffenen Welt, die aus
dem Umstände herkommen könnten, dafs die Schöpfung ein auf

Erkenntnis beruhender Willensakt Gottes ist.

Dem Anaxagoras wird die Meinung zugeschrieben, dafs

der Hervorbringung der Welt als einem auf Intelligenz
beruhenden Akt ein Entwurf oder ein Plan habe voraufgehen müssen,
wie ja auch jeder andern Handlung eines mit Intelligenz
handelnden Wesens eine Idee als Princip zu Grunde liegen müsse.

— Einem Heiden kann man eine solche anthropomorphistische
Auffassung des göttlichen Intellektes leicht nachsehen. Dieselbe

findet sich aber auch bei Christen. Der vierte von Bo villus
in unserer Präge vorgebrachte Beweisgrund lautet nämlich: „Im-
plicat contradictionem creaturam esse ab aeterno, et earn esse

creaturam.- Nam creatura, ut hujusmodi, est opus et opificium
creatoris, divisum et separatum ab ipsius creatoris substantia, et

nequaquam ex illa, sed ex nihilo et non ente ab eo productum.
Atqui omne opus cum a mente prodeat sui Opifieis, debet ipsius
Opificis mens et voluntaria operis causa, ipso suo opere tarn

substantia quam duratione esse eminentior et prior: quemadmodum
humanam mentem, cunctarum suarum notionum opificem, dicimus



Gott braucht vor dem Schaffen nicht zu überlegen. 203

natura et duratione eunctis suis notionibus esse priorem, et

aliquamdiu subsistere inanem et vacuam, postea vero eandem suapte
industria variis speoiebus propria replere et exornare scrinia.
Sic et divina mens dicenda est aliquamdiu, ut ab aeterno et
toto primo aevo substitisse sola, tanquam exteriore creaturarum

opere inanis et vacua, quae demum ultro omnia parturivit. Et
sicut qui dixerit aliquam notionem ae speciem inesse humanae

menti a natura, negat illam esse humanae mentis opificium; ita
et qui senserit aliquam creaturam aut esse, aut potuisse fieri ab

aeterno, negat eandem creaturam esse divinae mentis opus".
Handelte es sich hier, bei der Schöpfung, um einen

Intellekt, dessen Thätigkeit sich in diskursiver Weise vollzöge,
dessen Uberlegen in Planen und Berechnen Zeit in Anspruch
nähme, so möchte dieses Argument einige Kraft haben; hier
aber — „non de necessitate concludit". Der göttliche Intellekt
unterscheidet sich eben hierin wesentlich vom menschlichen, dafs

er mit einem einzigen Blick alles Erkennbare, Principien wie

Folgerungen, Ursachen wie Wirkungen, Möglichkeit wie

Wirklichkeit, Zweck und Mittel, in der vollkommensten Weise
durchschaut (1. q. 46 a. 2 ad 3). Zu dem „quemadmodum — sie"
des Bovillus antworten wir also in scholastischer Form: nego
paritatem. Dazu ist die Äufserung „divina mens dicenda est

aliquamdiu substitisse sola" sehr bedenklich.
Viel stärker könnte man das vorstehende Argument von

Seiten des Willens Gottes darstellen, indem man darthäte, dafs

jedem Willensakt die Indifferenz zu handeln oder nicht zu
handeln, so oder anders zu handeln voraufgehen müfste.1 — Aber
gerade von diesem Gesichtspunkte aus zeigt sich uns am
deutlichsten der Unterschied zwischen dem prius natura und dem

prius tempore, den wir oben betonten. Dafs nämlich in Gott
ein zeitliches Nacheinander der Indifferenz und des Wollens un-

1 So meint u. a. Marsilius de Inghen (In II Sent dist. 1 q. 1

a. 2): „Quoniam causa naturalis non est necesse, quod tempore prae-
cedat effectuai suum, ut patet in splendore solis, qui est in eodem instanti
cum ipso sole a quo procedit; caeterum causa quae operatur per liber-
täte m necesse est tempore praecedat suum effectum".



204 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigenWeltschöpfung.

möglich ist, liegt auf der Hand: alle seine Willensentschlüsse

sind, wie alles übrige in ihm, ewig. Die Indifferenz in Gott
besteht also darin, dafs er in jenem prius natura, welches wir
seiner Entschliefsung vorauf denken, nicht mit Naturnotwendigkeit

auf eines, sei es das Schaffen oder das Nicht-schaffen, das

So- oder Anders-schaffen, angewiesen ist, sondern aus sich
unentschieden in Bezug auf beides ist. Die Entscheidung zu
einem aus ihnen kann also nicht von seiner Natur als solcher
herkommen, sondern nur von ihr, insoweit sie sich selbst
bestimmt, d. h. von der freien Wahl seines Willens. Diese

Entscheidung oder dieser Entschlufs ist indessen, wie vorher
gesagt, ebenso ewig wie die Natur Gottes selbst.

Dagegen liefse sich jedoch in folgender Weise streiten.
Die Freiheit des Schöpferaktes erfordert notwendig, dafs Gott
die Welt auch habe nicht-schaffen können. Wenn aber Gott

von Ewigkeit geschaffen hätte, liefse sich dieses nicht aufrecht
halten. Man könnte nicht sagen: er habe nicht-schaffen können,

bevor er thatsächlich schuf, denn damit würde man ja Zeit vor
der Weltschöpfung zugeben, diese also als ewige preisgeben.
Man könnte ebensowenig sagen : er habe nicht-schaffen können,

als er schuf. Denn unter der Voraussetzung, dafs Gott schafft,
kann er nicht nicht-schaffen. Jedes Ding ist ja, insoweit es ist,
notwendig. Wenn es ist, und solange es ist, kann es nicht
zugleich nicht-sein. Endlich liefse sich auch nicht sagen: Gott
habe nicht-schaffen können, nachdem er einmal geschaffen hatte,
denn das hiefse ja Unmögliches möglich, nämlich etwas
Geschehenes ungeschehen machen. — Diese Ausführung enthält ein

ganzes Nest von Unrichtigkeiten oder Mifsverständnissen.
Unzweifelhaft erfordert die Freiheit eines Aktes die Möglichkeit
des Gegenteils, also hier in Gott die Möglichkeit nicht zu schaffen.

Diese Möglichkeit bliebe aber in Gott ungeschmälert, auch wenn
er von Ewigkeit geschaffen hätte. Sie wäre vorhanden gewesen

vor der Schöpfung — nicht der Zeit, sondern der Natur nach,
insofern die Schöpfung nicht der Natur, sondern dem Willen
Gottes entstammte, also nicht notwendig, sondern frei wäre, mithin,

wenn Gott nicht gewollt hätte, nicht erfolgt wäre. — Auch



Unentschiedenheit u. Wollen fallen in Gott nicht auseinander. 205

mit der Schöpfung besteht diese Möglichkeit, nicht zu schaffen,

fort, zwar nicht in sensu composito, als wenn Gott beides

zugleich könnte: schaffen und nicht-schaffen, sondern in sensu di-

viso, insofern er, auch wenn er eines thut, doch die Möglichkeit
oder Fähigkeit bewahrt, gesondert das andere zu thun. Die

Unmöglichkeit, beides zugleich zu thun, liegt vielmehr auf
Seiten der Wirkung als der Ursache, insofern das Gesetz des

Widerspruches es unmöglich macht, dafs beides zugleich werde.
Die Ursache dagegen verhält sich als könnend unterschiedslos

zu dem einen wie zu dem andern. Die Auswahl des einen ist
also eine Ausübung, aber keineswegs eine Vernichtung der
Freiheit. Der Auswahl folgt allerdings auf Seiten des

Ausgewählten hypothetische Notwendigkeit.1 Dafs eine solche

Notwendigkeit aber nicht mit der Freiheit in Widerspruch steht,
dieselbe nicht ausschliefst, ist klar. — In dem angeführten Sinne

(in sensu diviso) besteht die Freiheit Gottes auch fort nach
der erfolgten Schöpfung, nicht so (in sensu composito), dafs er
die geschehene Erschaffung ungeschehen machen könnte : sondern

so, dafs die Niehtschöpfung, an sich und absolut betrachtet, stets
in seiner Gewalt und Freiheit gestanden, und dafs nur ein freier
Willensentschlufs ihn zum Gegenteil bestimmte.

Gregorius von Rimini2 — schon der dritte von uns

angeführte grofse Scholastiker aus dem Augustiner-Orden, der
in dieser Frage völlig mit dem hl. Thomas übereinstimmt —
sagt in der Beantwortung des vorstehenden Einwurfes: man
könne in derselben Weise ebensogut eine Ketzerei beweisen,
nämlich, dafs Gott niemanden von Ewigkeit vorherbestimmt (prae-

destiniert) habe. Hätte er nämlich jemanden vorherbestimmt —

so könnte man "in dieser trügerischen Spitzfindigkeit darthun

1 Nach dem Grundsatz: „unumquodque, dum est, necesse est
esse" — hätte die Welt also, auch wenn sie als ewig angenommen würde,
nur bedingungsweise Notwendigkeit gehabt, nämlich nur unter der Voraussetzung

des von Gott empfangenen Seins. Das Empfangen des Seins
wäre also der Natur nach (nicht der Zeit nach) dem Haben des
Seins vorangegangen. Nur durch einen Trugschlufs liefse sich also aus
der Ewigkeit der Welt ihre Notwendigkeit herleiten.

s In II Sent. dist. 1 q. 3 a. 1.



206 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

— so könnte dieses nicht anders als notwendig geschehen
sein: das aber kann offenbar nicht zugegeben werden. Die
Notwendigkeit der Vorherbestimmung aber würde sich mit derselben

Leichtigkeit ergeben, wie die Notwendigkeit der ewig erschaffenen

Welt: Gott hätte ja nicht nicht-vorherbestimmen können, als er
vorherbestimmte; ebensowenig vor h er oder nach her ; also war
die Vorherbestimmung notwendig. — Damit ist der vorstehend

widerlegte Einwurf vollends ad absurdum geführt. Gregorius
Ariminensis macht aber auch noch auf die unrichtige Vorstellung
aufmerksam, die ihm zu Grunde liegt. Man bildet sieh nämlich

ein, die Erschaffung habe in einem bestimmten Zeitpunkt, einem

Augenblick, stattgefunden. Nur so nämlich kann man reden von
Etwas, das i n oder vor oder nach jenem Augenblick der Eall

gewesen wäre.
Das ist der Eehler, in den die Gegner des hl. Thomas

in dieser Frage am häufigsten fallen, dafs sie von der als
selbstverständlich aufgefafsten Annahme ausgehen, die Schöpfung der
Welt habe einmal, in einem bestimmten Augenblick,
in einem ersten „Jetzt" stattgefunden, während dieses doch

erst zu beweisen wäre, da es sich um die Widerlegung der
Annahme einer von Ewigkeit geschaffenen Welt handelt.

DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN.

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

III.
Die Bedeutung dieses realen Unterschiedes im Lehrsystem

des englischen Meisters.
Es erscheint befremdend, dafs der hl. Thomas in seinen

Werken so oft über den realen Unterschied zwischen der
Wesenheit und dem Dasein des Geschöpfs spricht. Mehrere


	Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung

