Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Zur Religionsphilosophie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR RELIGIONSPHILOSOPHIE. !
II.
Von Dr. M. GLOSSNER.

—_ e

Im Gegensatz zu Webers Dualismus vertritt die Religions-
philosophie Vatkes den Standpunkt des pantheistischen Monismus.
Trotz gelegentlicher Polemik gegen Hegel vermag sie doch die
Abhangigkeit von dem gewaltigen Logiker des Pantheismus nicht
zu verleugnen. KEs ist daher auch die vorgebliche vollstindige
Voraussetzungslosigkeit und Freiheit von jeder Autoritdt und
Tradition leerer Schein; denn es wird nicht blofs ein Gegebenes,
als zu durchdringendes und zu begreifendes Material der religions-
philosophischen Forschung (S. 1 f.), sondern ein bestimmter philo-
sophischer Standpunkt vorausgesetzt, der an den Autor durch
s Lradition“ gekommen ist, und an dem er wie an einer unan-
tastbaren ,,Autoritat festhalt.

Ziwar sucht V, seinen philosophischen Standpunkt zu recht-
fertigen und der gesamte erste Teil der umfangreichen Schrift
ist diesem Versuche gewidmet. Wie namlich Weber seine
dualistische Rechtfertigung des Christentums, so baut auch V.
seine monistische Auffassung und Kritik der Religion im allge-
meinen und des Christentums im besondern auf der Grundlage
einer bestimmten Erkenntnistheorie auf. Als die richtige
Erkenntnistheorie aber gilt ihm eben nur die monistische. Die
Hauptdifferenz aller philophischen Systeme und unmittelbar aller
Religionen liege in der verschiedenen Darstellung des Verhilt-
nisses des Idealen und Realen. Der Schopfungsbegriff sei nicht
philosophisch, denn die Philosophie habe nicht mit Wundern zu
thun. Allgemein (?) verstehe man unter real das Auseinander-
seiende, im Raum Erscheinende. Reales und Ideales aber seien
untrennbar, nach dem Tode miisse die Seele wenigstens einen
neuen Leib haben, ,,da eine nackte Seele auch in der Religion
nicht denkbar ist“. Am néchsten sei daher Schelling der Wahr-
heit gekommen, sofern er bestrebt war, Ideales und Reales so
zu fassen, dals eines das andere als Moment an sich hat. (8. 24.)
Geistiges und Materielles, Form und Stoff sind sonach im Prinecip

1 Wilhelm Vatkes Religionsphilosophie. — Religionsphilosophie
von Dr. L. W. E. Rauwenhoff, weiland Professor in Leiden. Ubersetzt
und herausgegeb. von Dr. Hanne. 1889. Vgl. Pfleiderer, die religions-

philosophischen Werke von Rauwenhoff und Martinean. Jahrbiicher
fiir protestantische Theologie. 1888. 1. Heft S. 1 ff,



Zur Religionsphilosophie. 151

ein und dasselbe. Wenn man in der Vorstellung Gottes in ganz
abstrakter Auffassung ein Ideales (d. h. nach unserem Sprach-
gebrauch ein reines (Geistwesen) sehen wolle, so spreche dagegen
der lebendige Zusammenhang Gottes mit der Welt; die Erfahrung
gebe uns ein solches abstrakt gottliches Wesen nicht, erfahrungs-
méfsig kennen wir Gottes Offenbarung in der Welt. (S. 30.) Diese
Aulserungen lauten charakteristisch genug. Nur Erfahrungser-
kennen ist reales Erkennen und gibt iiber Dasein und Wirklich-
keit Aufschlufs. Nun haben wir weder von reinem Geistsein
noch von einer Schiopfung aus Nichts Erfahrungs-, d. 1. intuitive
Erkenntnis, also wird durch keinen dieser beiden Begriffe etwas
real Denkbares erkannt. Diese der neueren Philosophie eigen-
timlichen ,Principien gelten als ausgemachte Wahrheiten und
bilden die leitende Norm fiir die folgende erkenntnistheoretische
Darstellung, die wir nur in den fliichtigsten Umrissen kenn-
zeichnen wollen. Die Untersuchung zerfallt in empirische Psy-
chologie und metaphysische Principienlehre. Obgleich der Vrf.
die Wahrnehmung von der Vorstellung, mit der man sie von
Cartesius bis Kant vermischt habe, unterscheidet, so fafst er
doch das Wahrnehmen als getriibtes Vorstellen auf und stellt
sich auch hierin auf die Seite des philosophischen Rationalismus.
Bewulstsein ist Selbstvermittlung eines Allgemeinen durch ein
Besonderes. Denken und Erkennen sind verschieden, Anschauung
ist der eigentliche Ausgangspunkt bei ailem Erkennen.

Die metaphysische Erklirung des Erkenntnisprocesses um-
fafst den Grund des Bewufstseins, das Verhéltnis des Bewulst-
seins in der Sinnenthitigkeit zur objektiven Welt, Raum und
Zeit, die Kategorien, schlielslich die Zusammenfassung des Ganzen
als Inhalt der sich selbst vermittelnden Vernuntt. V.
bekdmpft den kritisch skeptischen Idealismus, gibt aber zu, dafs
die Sinne das Objekt assimilierend (wie Ahnliches im Verdauungs
procels geschieht) verdndern, dagegen unterscheide der Verstand
Subjekt und Objekt und erkenne nicht nur die Erscheinung,
sondern auch das Ansich. Man kounte fragen, ob nicht im
Denken der Gegenstand ebenfalls verindert werde, und wenn
nicht, wie wir dariiber Gewilsheit haben konnen? V. entgeht
auch in der That nicht dem Idealismus, denn die sich selbst
vermittelnde Vernunft ist keineswegs das Ansich der Dinge.

Gegen Kant werden die Begrifflichkeit und Objektivitdt von
Raum und Zeit, sowie die Objektivitdt der Kategorien verteidigt.
Treffend in geschichtlicher Beziehung ist die Bemerkung, Kant
habe Wolffs Einteilung der Metaphysik — Seele, Welt und
Gott zu ,,Jdeen® erhoben.



152 Zur Religionsphilosophie.

An die Darstellung der Erkenntnislehre schlielst sich als
zweiter Abschnitt der Vorbereitung eine synthetische Entwicklung
der Principien alles Seins und alles Wissens. Drei Untersuchun-
gen sind darin eingeschlossen 1. iiber die einfachen Principien,
2. die konkreten Dinge und ihr gegenseitiges Verhdltnis, 3. die
hoheren Einheiten. Die einfachen Principien sind das Sein
und die Existenz mit ihren Formen Quantitat, Qualitit, Bewegung.
Existierendes Sein besteht nur in Abhdngigkeit von denkenden
Wesen; Bewegung aber findet sich auch im absoluten Sein, denn
auch dieses mufls in den Procels der Entwicklung, also der Ver-
anderung eintreten. Die konkreten Dinge kommen nach den
Kategorien von Substanz, Ursache und Wechselwirkung in Be-
tracht; keine Substanz ohne Accidenzen, weshalb die hochste
Einheit nicht (mit Spinoza) als Substanz begriffen werden konne.
Vom Standpunkt der Kausalitit und Wechselwirkung sei ein
allgemeiner notwendiger, jeden Zufall ausschlielsender Zusammen-
hang anzunehmen, wiewohl der hohere Standpunkt der folgenden
Untersuchung die Begriffe des Zwecks und der Freiheit fordere.
Die hoheren Einheitsformen némlich seien: Zweckbestimmung,
die Théatigkeit der Universalien und die Einheit des Unbedingten.

Die Teleologie des Verfassers ist die pantheistische, die
sich weigert, den letzten Schritt in dieser Richtung zu thun,
ndmlich auf eine selbstbewulste, zwecksetzende Intelligenz iiber
der Natur zu schliefsen; denn unbewulste, immanente Zweck-
thiatigkeit, wie sie den Organismen zukommt und auch im
tierischen Instinkte sich dulsert, kann ohne ein sie begriindendes
zwecksetzendes Denken und dieses nicht ohne Bewulstsein be-
griffen werden. — Dagegen nimmt der Verfasser mit Recht an,
dals das ganze Universum zweckmilsig gestaltet sein miisse,
da die zweckmilsige Entwicklung der Organismen vom Vor-
handensein geeigneter Mittel abhingig ist. Aulserdem aber
fihrt zu derselben Auffassung der Begriff der wesentlichen
Form, unter den auch die unorganischen Korper fallen und den
V. selbst mit dem Zweckbegriff in Beziehung setzt. Die Zweck-
bestimmung namlich ist ihm allgemein der abstrakte Ausdruck
der hoheren Einheit als Form: ein Verhéltnis, das zur Betrach-
tung der Universalien fiihrt. Das Allgemeine existiere zwar
nicht fiir sich, sondern verbunden und vereint mit dem Beson-
deren, somit als das Ideale in den Dingen, das mit dem Realen
den umfassendsten Begriff bilde. Die Objektivitit der Univer-
salien gebe sich darin kund, dals das ideale Princip das ord-
nende und gestaltende ist, durch welches erst ein bestimmter
Gang der Natur und hohere Gesetzmilsigkeit vermittelt ist.



Zur Religionsphilosophie. 153

(S. 98.) Es gebe aber keinen allgemeinen iibergreifenden Be-
griff, also auch nicht eine solche Idee, und das Unbedingte sei
aus diesem Grunde in den Universalien nicht zu finden.

Hegel finde das Unendliche in der einfachen Kategorie
des Seienden zwar zu friih, aber doch im ganzen richtig. ,,Un-
endlich ist, was in seiner Unterscheidung von anderem kein
wirklich Begrenzendes gegeniiber hat, sondern im anderen eine
Erscheinung seiner selbst findet.“ (8. 99.) Gegen diese monistische
Bestimmung des Unendlichen ist zu erinnern, dals eine endliche
Erscheinung des Unendlichen eine Selbstbegrenzung bedeuten
wiirde, die unmoglich ist. Ist dagegen das Endliche schopferisches
Produkt des Unendiichen, so kann nicht gesagt werden, dals es
durch ein ihm Gegeniiberstehendes begrenzt werde.

In der Bestimmung des Unendlichen verwirft V. den Stand-
punkt der Substanz (Spinoza) der Kausalitit (Schleiermacher),
den er mit dem kosmologischen des Theismus verwechselt, der
zwecksetzenden Vernunft, weil eigentlich die Teleologie (als
Schlufs auf eine zwecksetzende Intelligenz) eine blofse Form
zum Princip erhebe und eine Intelligenz ohne Materie iiberhaupt
nicht denkbar sei. Diese letztere Behauptung entspricht aller-
dings dem monistischen Standpunkt der Identitit des Idealen
und Realen, nicht aber der Wahrheit; denn im Gegenteil ist
die Intelligenz nur als immaterielle Substanz denkbar.

Auch die Hegelschen Bestimmungen der hochsten Kinheit
als absolute Idee und absoluter Geist befriedigen V. nicht, denn
dies seien lauter endliche Bestimmungen. Das Unbedingte sei
ewige, iiberschwengliche Potenz. Diese aber sei nicht als Aktus
zu denken, da jeder Aktus eine Verdnderung voraussetze. KEs
selen daher zwel Standpunkte notwendig. Der eine fasse das
Unbedingte als unverinderliche Einheit, der andere mit demselben
Recht als Evolution. ,,In der That ist Evolution und Potenzialitit
in ewiger Weise verbunden, und beides geeint bildet erst den
bestimmten Begriff des Unbedingten.“ Bewulfstsein ist nicht
hochste Konzentration, sondern nur Erscheinung des Unbedingten.
Gleichwohl spricht V. von unbedingter Freiheit des Willens im
Unbedingten, sofern dieses selbst alle Bedingungen seines Daseins
und sich selbst alle Schranken setzt. ,,Es ist dieser Punkt (der
sich selbst vermittelnden Einheit) eben nur theoretisch zu be-
stimmen, nie zu durchleben, weil iiberschwenglich und unbegreif-
bar.“ (8. 121.) Gleichwohl verwirft V. den Schopfungsbegriff
gerade aus dem Grunde, weil er nicht erfahren werden kann,
nicht zu durchleben ist. Die richtige Konsequenz wére der
Positivismus. Der Verfasser zieht dieselbe nicht und bleibt so



154 Zur Religionsphilosophie.

zwischen Hegel und den Positivisten in einer unhaltbaren Mitte
schwebend.

Das Resultat des ersten Teiles ist nach seiner negativen
Seite die Leugnung eines iiberweltlichen, personlichen Schopfers
der Welt, nach seiner positiven ein Pantheismus der Immanenz
im strengsten Sinne, denn was wir von Gott erkennen, ist nur
scine Erscheinung, seine ewige Evolution. Ein zweiter Teil
wire nun eigentlich iiberfliissig; denn gibt es keinen Gott, den
ich anbeten kann und dessen Willen ich mich unterwerfen mulfs,
g0 ist die Religion Téduschung und kein ernstlicher Gegenstand
der Wissenschaft. Doch der Vrf. schreibt eine Religionsphilosophie:
folglich muls ein zweiter Teil folgen, der von der Religion handelt.

Die Darstellung der Religion und Theologie zerfillt in
einen theoretischen und geschichtlichen Teil. Jener handelt vom
Wesen der Religion, das auf Grund der thatsichlichen Religionen
zu bestimmen gesucht wird. Der allgemeine Begriff der Religion
ist nach V. nicht von den niedersten, sondern von den héheren
Formen zu abstrahieren. Die Religion ist ein geistiger Prozels,
eine innere Vermittlung des endlichen und unendlichen Geistes,
theoretisch betrachtet als Manifestation, denn die Weltbetrachtung
kann den Gedanken Gottes nicht geben, und nur durch Gott
kann man von Gott wissen, praktisch als Aufnahme des gott-
lichen Princips in den Willen und die Gesinnung. In der
leligion ist also a) das Moment der Manifestation. Manifestieren-
des Princip und Objekt, dem manifestiert wird, sind im Akt der
Manifestation eins, eines (Gott) ist nicht ohne das andere
(Menschengeist). Der menschliche Geist nimmt eine &dulsere
Manifestation nie unmittelbar, sondern nur durch Selbstmanifestation
auf, und jeder einzelne ist nur fdhig, von aulsen empfangene
Offenbarung kraft der im Selbstbewulstsein vollzogenen Mani-
festation sich anzueignen. (8. 129.)

Nach der praktischen Seite (Aufnahme des gottlichen Prin-
cips in die Gesinnung) tritt der unendliche Wille dem endlichen
als gebieterisch gegeniiber, die Autonomie wird gleichwohl nicht
aufgehoben, weil das Gottliche im Menschen das Gesetz gibt.

Es bedarf kaum eines ndheren Nachweises, dals diese
Auffassung der Religion das Wesen derselben zerstort; denn
ist Gott und Mensch eins, so betet der Mensch in Gott sich
selbst an, wie er nach der praktischen Seite sich selbst das
Gesetz gibt. Soll also auf diesem Standpunkt noch ein Kult
bestehen, so kann es nur der der Humanitit sein; denn die
hochste uns zugiingliche Manifestation des Géttlichen ist der
Mensch.



Zur Religionsphilosophie. 155

Anstatt dem Verf. auf seinem nédchsten Wege, der Dar-
stellung der Religion in ihren psychologischen Erscheinungs-
formen des Gefiihls, der Anschauung (Vorstellung, Denken) und
des Willens zu folgen, wenden wir uns, um das Bild der aulser-
halb der katholischen Kirche augenblicklich herrschenden religions-
philosophischen Richtungen zu vervollstindigen, dem sorgfiltig
geschriebenen und in seiner Art vorziiglichen Werke des nieder-
ldndischen Gelebrten Rauwenhoff zu, der in einem #hnlichen
Verhéltnis zu Kant, wie Vatke zu Hegel steht. Zwar ist der
Rationalismus, der weder vom Supernaturalismus noch auch von
einer Schopfung aus Nichts etwas wissen will, beiden gemein-
sam; dagegen spricht sich Rauwenhoff iiber die Erkennbarkeit
des letzten Grundes der Dinge mit jener skeptischen Reserve
aus, welche die kritische Schule kennzeichnet.

Die Religionsphilosophie Rauwenhoffs zerfdllt in drei Teile
und behandelt 1. den Ursprung und die Entwicklung, 2.
Wesen und Recht, 3. die Erscheirung der Religion und
des religiosen Glaubens. Obgleich der Vrf. einen bestimmten
erkenntnistheoretischen Standpunkt einnimmt, so gelangt derselbe
doch nicht, wie bei Vatke, zu einer besonderen systematischen
Darstellung, sondern nur zu gelegentlicher Aussprache, bleibt
also Voraussetzung, die indes aus dem Inhalt des Werkes un-
schwer sich abstrahieren lalst.

Dem kritischen Standpunkt R.’s, der eine objektive Gottes-
erkenntnis ausschlieflst, entspricht der subjektive Mafsstab, der
bei der Untersuchung iiber den Ursprung der Religion ange-
wendet wird. Vorauszusetzen sei, dals, was iiberhaupt als Re-
ligion anerkannt werden soll, von derselben Art sein miisse, wie
das, was uns als Religion gilt. Wie der Embryo aus dem er-
wachsenen Organismus, so seien die ersten Regungen der Religion
rach der entwickelten Form zu beurteilen. Die Religion diirfe
weder aus einer supernaturalistisch verstandenen gottlichen Offen-
barung, noch aus einem urspriinglichen keimhaften Gottesbewulst-
sein, noch aus dem Kausalitatstrieb abgeleitet werden; das letztere
nicht, weil in dieser Erkldrung der Grund, warum wir hihere
Michte verehren, nicht angegeben, und die Religion als Ver-
standessache aufgefalst werde, da sie doch zuvor Sache des
Gemiits und der in seinem Interesse gestaltenden Phantasie sei.
Die von Feuerbach und anderen gegebene Erklirung aber aus
einem Konflikt des Selbstgefihls mit dem Notgefiihl konnte es
nur zu dem Versuche bringen, hhere Méchte im Kampf mit
der Natur zu Bundesgenossen zu gewinnen, oder auch zu pro-
metheischem Trotze dem Urheber der Naturordnung gegeniiber,



156 Zur Religionsphilosophie.

nicht aber zur Religion, die Verehrung iibersinnlicher Macht ist.
Der Ursprung der Religion miisse vielmehr in dem Gefiihl der
Achtung, das sowohl Dankbarkeit als Ehrfurcht und Furcht sein
konnte, und das man nicht zu scharf bestimmen wollen darf,
gesucht werden. Dieses Gefiihl wurde zuerst im Verhéltnis zu
hoher stehenden Menschen geweckt und dann auf Naturwesen
iibertragen, die als lebendige Wesen vorgestellt wurden. In
der Achtung aber liegt ein sittliches Moment. Der Antang der
Religion fallt also zusammen mit der ersten Entwicklung des
Rittlichen im Menschen. Religion bringt zum Sittlichen die Vor-
stellung einer iibersinnlichen Macht hinzu, ist aber nicht eine
Frage der Weltanschauung, wie Naturismus und Animismus,
sondern eine Frage der personlichen Beziehung zu einer in der
Welt vorausgesetzten Macht, die deshalb in jeder Weltanschau-
ung, die eigentlich materialistische ausgenommen, vorkommen
kann. (8. 67.)

Betrachtet man die Religion und den religiosen Glauben
in ihrer Entwicklung, so erscheint dieselbe nach R. von zwel
Faktoren abhéingig: 1. der Ausbreitung der Naturerkenntnis,
die solange mit der Religion vereinbar ist, als wenigstens die
Moglichkeit des Glaubens an eine iibersinnliche Macht,
sel es auch nur eine objektive sittliche Ordnung (denn mit einem
blofsen sittlichen Ideal vermag allerdings Religion nicht zu be-
stehen) anerkannt wird; 2. der fortschreitenden sittlichen Ent-
wicklung, die ihre Nahrung aus den viel zahlreicheren sittlichen
Motiven des personlichen, Familien- und socialen Lebens zieht;
denn die staatlich-politischen Verhéltnisse sind zunéchst rechtliche
und werden zu sittlichen vielmehr durch Einwirkung der ,na-
tiirlichen Pflichten. ,,Gesellschaft und Staat sind an und fir
sich nur Rechtsverhaltnisse, keine sittlichen Verbindungen.®
(S. 89.) Das Sittliche kann nicht in Gegensatz zur Religion
treten, das sittliche Ideal nicht iiber den Willen Gottes gestellt
werden, weil der Einfluls der hoheren Sittlichkeit notwendig
die religiose Vorstellung umgestaltet. ,Das sich lauternde sitt-
liche Bewulstsein setzt sich fortwdhrend in veredeltes Gottesbe-
wulstsein um.“ (S..91.) In dieser Entwicklung wird dem ger-
manischen Geiste eine ganz besondere Rolle in dem Sinne zu-
geschrieben, dals er in der Anwendung des religiosen Princips
noch iiber das Christentum hinausgehe, die Religion weniger
transcendent als Verehrung des Unendlichen, denn als Heiligung
des Endlichen auffassend. Wie man sieht, gestattet der ,,ethische*
Standpunkt des ,,germanischen” Religionsphilosophen eine bis
an die &dufsersten Grenzen gehende Verflichtigung des Gottes-



Zur Religionsphilosophie, 157

begriffs, den er doch als ,jiibersinnliche Macht“, die den Gegen-
stand der religiosen Verehrung bildet, nicht ganz entbehren
kann und will. Doch enthalten wir uns noch einen Augenblick
der Kritik und vernehmen wir noch, wie der Vrf. iiber die ,,Ent-
wicklungsgesetze der Religion und des religiosen Glaubens sich
dufsert. Er findet, dafs ihre Erkenntnis und Feststellung eine
besondere Schwierigkeit darbiete; die bisherigen Versuche hitten
nicht weiter als zur Aufstellung von Gesetzen gefiihrt, die der
geistigen Entwicklung iiberhaupt zukommen. Gleichwohl tréten
drei Eigentiimlichkeiten der Religion deutlich erkennbar hervor,
die gottliche Autoritdt, die sie fiir sich beanspruche, die Be-
deutung der Personlichkeit und der Kultus, der, urspriinglich
ein Ausdruck des Glaubens, allmihlich, wenn das allgemeine
Fiihlen und Denken sich ihm entfremdet, zu einem Hindernis
des Fortschritts werde.

Werfen wir auf die im Obigen skizzierte Auffassung des
Ursprungs und der Entwicklung der Religion einen kritischen
Blick, so konnen wir dem bekannten deutschen Religionsphilo-
sophen Pfleiderer nicht beistimmen, wenn er zwar die positive
Seite derselben bestreitet, soweit die Religion nicht allein iiber-
haupt aus dem ,,Vernunftgefiihl der Pietdt“, sondern aus dem
sittlichen Bewulstsein abgeleitet werde, die negative Seite aber
als richtiy zugesteht. (Jahrb. fiir protest. Theologie 1888,
Heft 1.) Denn es kann weder der wirkliche Ursprung der that-
siichlichen Religion aus gottlicher Offenbarung, noch auch die
Moglichkeit einer natiirlichen Religion durch Anwendung des
Kausalitétsprincips auf die Thatsachen der #ufseren und inneren
Erfahrung mit Fug bestritten werden. Was das letztere betrifft,
so ist allerdings die Religion nicht blofse Verstandessache, son-
dern vor allem auch Sache des Willens und selbst des Gefiihls,
aber Wille und Gefiihl setzen die Erkenntnis Gottes voraus und
diese ist absolut gesprochen, auf dem Wege der Kausalitdt er-
reichbar. Was aber die thatsichliche Religion betrifft, so weisen
ja gerade die zugestandenen aus der Geschichte abstrahierten
sogenannten Kigentiimlichkeiten der Religion, der Anspruch auf
gottliche Autoritdit und die Bedeutung der Personlichkeit aunf
einen positiven Ursprung der Religionen aus gottlicher Offenbarung
hin. Das Zeugnis der Geschichte stimmt hiermit iberein, denn
je weiter wir die religiosen Vorstellungen der historischen Vélker,
die hier allein in Betracht kommen konnen, zuriickverfolgen, desto
wahrer und lauterer treten sie uns entgegen. Die religiosen
Vorstellungen der Semiten, Indogermanen, Agypter, Chinesen
gleichen konvergierenden Strahlen, die auf den Punkt einer



158 Zur Religionsphilosophie.

gemeinsamen monotheistischen Urreligion zuriickweisen, von dem
sie ausgegangen sind, um in ihrer weiteren Entwicklung statt
sich zu vervollkommnen, vielmehr in Dualismus, Polytheismus
und Mythologie auszulaufen.

Die eigene positive Erkldrung, die Rauwenhoff vom Ur-
sprung der Religion gibt, ist begrifflich und historisch gleich
unhaltbar. Nicht die reineren sittlichen Begriffe fiihren zu ge-
lduterten Vorstellungen von Gott, sondern umgekehrt. Es sei
hier nur an den Buddhismus erinnert, dem R. eine hohe sittliche
Bedeutung beimiflst, der aber jenen veredelnden Einfluls auf die
religiosen Begriffe, die man nach R.s Theorie von ihm erwarten
mufste, nicht ausgeiibt hat. Auch Pfeiderer ist der Ansicht,
dafs ,sittliche Idealbegriffe“ nicht Voraussetzung, sondern Folge
,religiosen Gﬁtterglaubens“ seien. Um auch die Auffassung dieses
Rehglonsphllosophen der in dem modernen Chorus den theoso-
phischen oder, wie andere sagen wiirden, panentheistischen Stand-
punkt vertritt, beizufiigen, so erklirt er das ,,religiose Ehrfurchts-
gefiihl* aus einer Verbindung des Mitgefiithls mit dem Abhéingig-
keitsgefithl in ihrer Beziehung auf die iibermenschlichen Wesen
der primitiven Naturanschauung; jenes sei Quelle aller socialen
Verpflichtungsgefiihle geworden. Ubrigens konnten Religion und
sittliches Gefiihl als natiirliche Gottesoffenbarung gedacht werden,
worin ,,sich unser Gebundensein an die weltordnende Vernunft
des gottlichen Willens unmittelbarder Menschheit fiihlbar machte.*
(Jahrbiicher u. s. w. 8. 7.) Die Ansicht, Gesellschaft und Staat
seien an sich nicht sittliche, sondern nur rechtliche Verbindungen,
sei positivistisch und zu verwerfen, denn Staat und Recht lassen
sich nicht aus Utilitatsgriinden ableiten: eine Bemerkung, die
wir nur billigen konnen, so sehr auch die sonstige Auffassung
Pfleiderers, seine Fassung‘ des Offenbarungsbegriffs nicht ausge-
nommen, gegen unsere Uberzeugungen verstolst.

Wie Vatke betrachtet auch Rauwenhoff die Religion in
den drei psychologischen Erscheinungsformen des Verstandes,
Gemiites und Willens, denen als ebensoviele Entartungen der
Intellektualismus, Mysticismus und Moralismus entgegenstehen.
Nach R. ist der Intellektualismus teils rationalistisch, teils or-
thodox, jener verkenne die gemiitliche Seite der Religion, kidnne
aber um so niitzlicher fiir die Belebung des Sittlichen sein, dieser
aber lege iibermélsiges Gewicht auf den Inhalt des Glaubens,
wodurch das Thun beeintrichtigt werde (8. 110). — Als eigent-
liche Sphare der Religion betrachtet R. das Gemiitsleben. Gefiihl
sel etwas rein Formelles, das der Bestimmung durch ein hinzu-
tretendes Objekt bediirfe; demnach sei das religiose Gefiihl ein



Zur Religionsphilosophie. 159

Bewegtwerden des Innern durch etwas Ubersinnliches; einseitig
zur Geltung gebracht, gestalte es sich zum Mysticismus, zu dessen
allgemeinsten Merkmalen das Streben nach unmittelbarer Ver-
einigung mit dem Gegenstande der Verehrung gehore, woher
die Neigung der Mystiker zu pantheistischer W eltanschauung. —
Die einseitige Herrschaft des Willens im Religiésen ist Moralis-
mus, fiir die wahre Religion verhéngnisvoll, weil sie die unio
mystica, den Gemiitsdrang nach inniger Beziehung zu Gott und
damit die grolse Triebkraft verkennt, um die Sittlichkeit iiber
die Legalitdt hinauszuheben, doch der Religion nicht in dem-
selben Grade gefdhrlich, wie Intellektualismus und Mysticismus.
(8. 207.)

Diesen psychologischen Formen reihen sich die theolo-
gischen, d. h. die verschiedenen Vorstellungen von der Gottheit
an, die sowohl fiir die Klassifikation als besonders fiir die Dar-
stellung der Entwicklungsformen der Religion einen Exponenten
von hervorragender Wichtigkeit bilden. Uber die religidsen
Vorstellungen des primitiven Menschen sind nach Rauwenhoff,
der sich in diesem Punkte ganz von den Principien der Dar-
winistischen Entwicklungstheorie leiten ldfst, nur Vermutungen
aufzustellen: um einige psychologische Wahrscheinlichkeit zu
erreichen, brauchen wir nur niedrig genug zu denken, um an-
nehmen zu konnen, dafs er wirklich damit begonnen. Auf sol-
cher Grundlage behauptet R., dals ,die Entstehung der Religion
aus dem Zusammentreffen der naturistischen und animistischen
Naturanschauung mit dem Entstehen etwelcher (!) sittlicher Ge-
miitsbewegung im Menschen erkldart werden miisse.“ (8. 130.)
Das Urspriingliche ist wohl Henotheismus, d. h. Verehrung eines
Gegenstandes ohne Polytheismus; dieser mag entstanden sein
durch Erweiterung des Gesichtskreises des Einzelnen oder durch
Zusammenfassung der von mehreren verehrten Gottheiten. —
In der letzten Bemerkung liegt eine gewisse Wahrheit. Die
Geschichte aber lehrt uns, dafs der Monotheismus an der Wiege
der Menschheit stand, und diese infolge des sittlichen Verfalles
in Polytheismus verfiel. Der ,,Henotheismus®“ aber ist ein un-
haltbarer Begriff.

Strenggenommen nicht eine theologische Form, sondern
philosophische Weltanschauung ist nach R. der Pantheismus.
Man kann fragen, ob mit dem Pantheismus auch Religion be-
stehen konne. ,,Gédhnt hier — so friagt R. anldfslich des Mysti-
cismus des Angelus Silesius — nicht der Abgrund des Atheis-
mus, an dessen Rande die pantheistische Mystik sorglos spielt?*
Die Schwierigkeit sei nicht, wie es eine pantheistische Mystik

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VI. 11



160 Zur Religionsphilosophie.

gebe, denn diese erkldre sich aus Uberreizung des Gefiihls als
pathologische KErscheinung, wobei religiose Motive mitwirksam
seien: sondern die Schwierigkeit liege in der Frage, ob mit
dem Monismus Religion, die den Gegensatz von Gott und Mensch
voraussetze, bestehen konne, und sie steigere sich dadurch, dafs
die moderne Wissenschaft ihre Erfolge gerade ihren monistischen
Voraussetzungen zu verdanken glaube. (8. 150.) Der Vrf. lafst
die Frage an diesem Orte ungelost. Seine Antwort aber geht
dahin, dafs der Religion die Uberzeugung von einer objektiven
sittlichen Weltordnung geniige. Wir werden hierauf zuriick-
kommen miissen.

Der Monotheismus — fiihrt R. weiterhin aus — mulfs vom
Henotheismus unterschieden werden, womit viel Mifsverstand
weggerdumt werde. Jener aber sei entweder kosmologischer
Monotheismus, richtiger Monarchianismus, wenn ein Gott iiber
die Vielheit der Gotter erhoben werde, oder ethischer Mono-
theismus (Religion der Propheten, die nach R. den friiheren
henotheistischen Jehovakultus in diesem Sinne umbildeten), mit
welchem die Menschheit den Weg einschlug, auf dem sie die
Religion zur hochsten Entwicklung bringen konnte im Christen-
tum, das ,,Weltreligion im Sinne eines christlichen Universalis-
mus“ ist. Das Bediirfnis des religiosen Gefiihls befriedige aber
nicht die deistische Auffassung des Monotheismus, (womit R. den
Glauben an einen iiberweltlichen Schopfer, also gerade den wahren
christlichen Theismus meint), sondern der Theismus, d. h. die
Verbindung der Transcendenz und Immanenz, die jedoch nur
als negative Bestimmungen zu nehmen seien und zwar, was die
Theorie betrifft, von einem blofs hypothetischen Charakter. Der
Vrf. zeigt sich, wie wir sehen, gegeniiber den verschiedenen
Auffassungen des Christentums sehr weitherzig, nur gegen das
Christentum, wie es sich selbst gibt, das supernaturalistische
des sich offenbarenden personlichen Schopfers exklusiv.

Ebenso exklusiv gegen den Schopfungsbegriff verhilt sich
auch Vatke. Er wendet sich gegen die Vorstellung einer zeit-
lichen Schopfung aus dem Grunde, weil die ewig waltenden
gottlichen Lebensméchte unmoglich vor einer solchen zeitlichen
Schopfung geruht haben konnten. (8. 162.) Dieser Einwand
hitte Gewicht, wenn die Schopfung statt als das freie und zeit-
liche Produkt einer ewigen Allmacht als Wirkung eines ver-
dnderlichen und in die Zeit fallenden Thuns begriffen wiirde.
Der Gedanke einer solchen Macht iibersteigt zwar unser ge-
samtes Wahrnehmen und Vorstellen, mufs aber angenommen
werden, wenn wir nicht den Widerspriichen des Pantheismus



Zur Religionsphilosophie. 161

verfallen wollen. — Als erste Erscheinungsform der Religion
betrachtet auch Vatke das Gefiihl, wiewohl er den Inhalt des-
selben aus der Intelligenz stammen ldfst. Im Gefiihl schlielst
sich das Subjekt mit seinem Inhalt in eins zusammen; ,das
Gefiihl setzt seinen Inhalt als das die ganze geistige 1nnere
Sphire Durchdringende, nicht als objektive, sondern als unmittel-
bar subjektive, zusammengeschlossene einheitliche Bestimmtheit.*
Wire diese Bestimmung des Gefiihls richtig, so konnte es ent-
weder ein religioses Gefiihl iberhaupt nicht geben, oder es
miifste, wenn es ein solches giibe, dasselbe als die iiberzeugendste
Bestitigung des Pantheismus gelten. Mit keinem Worte ist wohl
mehr Milsbrauch getrieben worden, als mit dem Worte Gefiihl.
Wir haben an diesem Orte keine Theorie des (refiihls zu geben.
Es geniigt, zu bemerken, dals das Gefiihl nicht ein selbsténdiges
Vermogen, sondern eine Seelenstimmung ist, die nicht blofs vom
Begehren, beziehungsweise Wollen unzertrennlich, sondern als
Zustand desselben zu begreifen ist und daher ebenso wie alles
Begehren und Wollen ein wenn auch noch so unklares Vorstellen
zur notwendigen Voraussetzung hat. Daher kann kein Fiihlen
den Namen religios beanspruchen, das nicht auf einer Vorstellung
des Géottlichen als eines vom Fiihlenden Verschiedenen beruht.

Der Abschnitt iiber die Religion ,im Klemente des Den-
kens“ in V.s Religionsphilosophie enthélt eine Kritik der Be-
weise fiir Gottes Dasein. Charakteristisch ist die Art, wie diese
Argumente von den drei Autoren, mit denen wir nns beschaf-
tigen, behandelt werden. Auf die Stellung, die Rauwenhoff und
Pfleiderer zu denselben einnehmen, werden wir ausfiithrlicher zu
reden kommen. Hier handelt es sich um eine vergleichende
Nebeneinanderstellung. Von der Annahme eines Unterschiedes
von Denken und Erkennen ausgehend, stellt R. die Beweis-
barkeit des Daseins Gottes in Abrede, weil Wirklichkeit nur
durch Erkennen, nicht durch Denken erreicht werden konne,
erkannt aber werde nur durch Wahrnehmung, die immer sinn-
lich ist. V. dagegen behauptet vom Hegelschen Standpunkte
der Identitdt des Denkens und Erkennens, die ihm zugleich
Einheit des Denkens und Seins ist, diese Beweisbarkeit, be-
wiesen aber werde nur ein immanenter Gott, der Gott des
Pantheismus. Pfleiderer endlich setzt an die Stelle jener Iden-
titdt die Wesenseinheit von Gott und Menschen und glaubt auf
Grund derselben einen dem Menschen wesensdhnlichen, der Welt
teils immanenten, teils sie transcendierenden Gott erschlielsen
zu konnen.

Vatke also nimmt wie Hegel die Argumente fiir Gottes

11*



162 Zur Religionsphilosophie.

Dasein in Schutz; gegen Jakobi insbesondere bemerkt er, dals
er die Beweiskraft derselben mit recht unbedeutenden Griinden
bestritten habe, ndmlich weil das Unbedingte nicht aus dem Be-
dingten gefolgert werden, also dadurch bedingt sein konne; es
handle sich aber nur um ein Bedingtsein fiir das diskursive
Denken: was vollkommen zutrifft. Dagegen ist er der Meinung,
jene Argumente bewiesen nicht, was man ehedem damit beweisen
wollte, eine transcendente Gottheit, sondern ein immanentes Un-
bedingtes. Obgleich er an Hegel tadelt, dals er, den Wert der
Begriffe iiberschétzend, das ontologische Argument fiir das hochste
gehalten, geht er doch selbst von dem ndmlichen Argumente
aus, das allein nicht blofs die Notwendigkeit des Unbedingten,
wie angeblich die iibrigen Beweise, sondern die Realitdt des-
selben beweise. Der Sinn, der diesem Argumente untergelegt
wird, ist, wie bei Hegel, der pantheistische. ,,So liegt also in
der Manifestation Gottes, welche das Wissen von ihm und seine
Existenz umfalst, der tiefere Sinn des ontologischen Beweises,
das freilich Anselm auch nicht einmal ahnte. Es ist ein Beweis
des gottlichen und menschlichen Geistes in ihrer Vermittelung.®
(S. 186.)

Sicherlich hatte der hl. Anselm von den kiinftigen Schick-
salen seines Argumentes keine Ahnung. Es spiegelt sich darin
die Geschichte der modernen Verirrungen. Deskartes schlielst
aus dem vermeintlich klaren und anschaulichen (intuitiven) Be-
griff Gottes auf das Dasein; Kant acceptiert die Voraussetzung
insofern, als nach seiner Meinung, wenn ein Beweis fiir Gottes
Dasein gefiihrt werden konnte, dies nur auf dem ontologischen
Wege moglich wire, ndmlich durch ein unmittelbares Ergreifen
des Daseins durch den Gedanken, bestreitet aber das Zutreffen
dieser Voraussetzung. Hegel endlich nimmt das Argument in
dem Sinne wieder auf, dafs in der That der Gedanke unmittel-
bar das Sein verbiirge, weil der Begriff das wahrhaft Seiende
sei. — Bemerkenswert ist V.s Urteil iiber die Kantsche Fassung
des moralischen Beweises; er findet sie schwach und ungebildet,
mehr habe die dltere Form desselben fiir sich, aber auch diese
miisse ontologisch, d. h. immanent verstanden werden.

An die Kritik der Gottesbeweise reiht sich bei V. die
Darstellung der verschiedenen Formen der religiosen und theolo-
gischen Erkenntnis. Er unterscheidet zwei abweichende Rich-
tungen, nach der einen, metaphysischen, liegen Atheismus, Pan-
theismus, Deismus, Theismus, nach der anderen, namlich der
Seite des Verhiltnisses der Vernunft zu Gott — Rationalismus
und Supernaturalismus. Der Theismus hat nach V. vor dem



Zur Religionsphilosophie. 163

Deismus die immanente Thiatigkeit Gottes voraus, ist aber eben
nur fiir den populiren Standpunkt. Die Theosophie ist speku-
lativer Rationalismus, in der inaddquaten Weise der Phantasie
und des Gefiihls gefalst.

In dem Abschnitte, der die Religion im Elemente des
Willens behandelt, ist es der Begriff des Bosen, der unsere
Aufmerksamkeit auf sich zieht. Der Standpunkt der ,,Autonomle“
gestattet nicht, in der Ubertretung des Gesetzes, dem Ungehorsam
gegen den gottlichen Willen das Wesen der Sunde zu erblicken.
Vielmehr wird die Siinde und das Bose im Verhalten des Be-
sondern zum Allgemeinen gesucht. Gut ist jede Thatigkeit,
welche die harmonische Gliederung des menschlichen Geistes in
der Gemeinschaft fordert, das ihr Entgegengesetzte ist bose. Wie
nahe liegt da der Gedanke, dafls das Gesetz des Staates als
der absoluten Form ,der harmonischen Gliederung des mensch-
lichen Geistes in der Gemeinschaft bestimmt, was gut und was
bose ist! Wie nahe beriihren sich Hegel und Hobbes, Pantheis-
mus und Materialismus auch in den Fragen der Moral und
Politik! — Die Harmonie der moralischen Personlichkeit wird
gesetzt in die Unterwerfung unter die sittliche Weltordnung, in
der der Geist nur seine eigene Natur erkennt, also sich selbst
bestimmt. — Gott gegeniiber ist der Mensch frei, weil ihm Gott
nicht wie ein hoheres Wesen gegeniibersteht, sondern sich als
immanentes Princip verhdlt durch die der menschlichen Natur
mitgeteilte Seite des Unbedingten, die das hohere Wesen des
Menschen selbst ist. — Wir brauchen kaum zu sagen, dals
diese Bestimmungen nicht die Religion, sondern die ,Irrreligion
im Elemente des Willens“ bedeuten.

Intellekt und Wille einigen sich zur harmonischen Religio-
sitait in der Frommigkeit. Hiervon handelt der Abschnitt:
das religiose Selbstbewufstsein als Einheit oder- die wirkliche
Religion als Frommigkeit. Die verschiedenen Erscheinungen des
privaten wie offentlichen religiosen Lebens kommen hier zur
Sprache, die Erorterung aber bietet kein anderes Interesse, als
die Art und Weise, wie die Auflserungen der Frommigkeit und
die Formen des Kultus ihres wahren Gehaltes entleert und in
die Formeln des pantheistischen Systems gekleidet werden. Ein
Beispiel moge geniigen. Als solches diene die Bestimmung des
Glaubens. Der Glaube ist ,nichts anderes als die sich einfach
in sich selbst vermittelnde Frommigkeit, die auf sich beruhende,
einfache fromme Gesinnung.“ (8. 245.) — Die Vollendung des
religiosen Lebens ist in der Idee des Reiches Gottes ausgesprochen.
Was macht aus dieser Idee die pantheistische Weltanschauung?



164 Zur Religionsphilosophie,

Das ewige Reich Gottes gewinnt einen ,konkreten Hintergrund®,
wenn ,man unser Sonnensystem nur fir ein Moment im All, in
der Zeit geworden und in der Zeit vergehend, aber unendlich
viele Sonnensysteme ebenfalls fir Offenbarungsstitten des Geistes‘
hélt; denn das Ewige ist nur im Zeitlichen offenbar, Seele und
Leiblichkeit bilden die Basis des Geistigen. Was die personliche
Unsterblichkeit betrifft, so hort hier ein eigentliches Wissen auf]
,religios aber ist die Formel: der Geist ist in Gott, womit eben
die endliche Individualitit aufgehoben ist, der Geist aber fiir
die ideale Totalitdt erhalten wird.”“ (3. 289.)

Bevor wir auf den zweiten, besonderen Teil des Vatkeschen
Werkes eingehen, wenden wir uns zu Rauwenhoff zuriick, der
der Frage vom ,,Wesen und Recht“ der Religion einen der
umfangreichsten und sorgfiltigsten Abschnitte seines Werkes
widmet. Der Gedankengang entfaltet sich ungeféhr in folgender
Weise: .

Das Recht des religiosen Glaubens ist nicht von dem Nach-
weis der objektiven Wahrheit des Gottesglaubens abhéingig zu
machen, sondern nach dem Malsstab der W ertschitzung, worauf
die Verehrung der iibersinnlichen Macht beruht, zu beurteilen.
Das unbedingte Pflichtbewulstsein ist Grundlage des religiosen
Glaubens. (Gegen die objektive Bedeutung dieses Bewulstseins
kann die von Kant und Fichte bewiesene Falschheit des Dog-
matismus nicht als Instanz angefiihrt werden; denn obgleich wir
zunichst nur Bewulstseinsthatsachen erkennen und daher all unser
Erfahren und Wissen auf dem Glauben an die Ubereinstimmung
unserer Vorstellungen mit der vorausgesetzten Wirklichkeit be-
ruht, auf dem Vertrauen auf das Gesetz unseres Geistes, das
sich mit Notwendigkeit geltend macht, so kann doch die Be-
rechtigung dieses Glaubens nicht bestritten werden, wenn man
nicht an der Moglichkeit aller Erkenntnis absolut verzweifeln
will. Der aus der Subjektivitit des Pflichtbewulstseins ent-
nommene Einwand ist also nicht berechtigt. Ebensowenig aber
ist die Berufung auf die Willkiirlichkeit der Werturteile statt-
haft; denn ist diese beziiglich des sinnlich Angenehmen und
Unangenehmen nicht zu leugnen, so lifst sie sich schon weniger
vom Asthetischen behaupten, vollends aber ist das sittliche Urteil
(freilich nur nach seiner formellen Seite, die Pflicht um ihrer
selbst willen zu thun) ein schlechthin Notwendiges, aus zufélligen
Ursachen (Vererbung, Gewohnheit) nicht zu Erkldrendes. ,,Wenn
die einzige Erklarung, die dem gegeniibersteht, die des Evolu-
tionismus, sich nicht hinreichend erweist, dann ist man wohl
genotigt, aus dem Faktum des Pflichtbewulstseins auf eine darin



Zur Religionsphilosophie. 165

sich offenbarende sittliche Anlage des Menschen zu schliefsen.*
(S. 219.) Das unbedingte Pflichtgefihl aber, das sich als ein
Gesetz unserer Natur geltend macht, an welches wir ebenso
glauben miissen, wie an unser Wahrnehmungs- und Denkvermogen,
erfordert eine solche Beschaffenheit der Welt, dals dieses darin
bestehen kann. Wir miissen daran glauben: ein Glaube, der
Postulat heilst, weil er ,das wirkliche Sein des Postulierten
enthdlt.“ Der Glaube an eine sittliche Weltordnung ist also
eine Forderung, ein Postulat des unbedingten Pflichtbewn(stseins,
und zwar das einzige Postulat. Kant tduschte sich also darin,
dafs er auch das Dasein Gottes, die menschliche Freiheit und
die Unsterblichkeit der Seele als Forderungen des Pflichtbewulst-
seins betrachtete und dafiir Glauben postulierte. In jenem Glauben
an eine sittliche Weltordnung liegt das Wesen der Religion.

An diesen Ausfiihrungen Rauwenhoffs iibt Pfleiderer eine
wohlberechtigte, aber nicht genug umfassende Kritik. Uber den
fundamentalen, erkenntnistheoretischen Irrtum, dals allem Er-
kennen des Wirklichen ein Glauben und Vertrauen zu Grunde
liege, geht Pfl. mit einem Stillschweigen hinweg, das, wie es
scheint, als Zustimmung zu deuten ist. Seinerseits aber vermiflst
er die klare Bestimmung des rhetorischen Begriffs der sittlichen
Weltordnung, die thatséchlich bestehende sei nicht Gegenstand
religiosen Glaubens, als ideale gefafst aber sei sie subjektiv,
nicht aber objektive iibersinnliche Macht. s helfe auch nichts, wenn
mit dem Begriff der sittlichen Weltordnung der des Sittengesetzes
vertauscht und dieser zu einem allgemeinen Natur und Geist
aomfassenden erweitert werde. Mit alledem sei der Positivismus
nicht zu iiberwinden. Die Ordnung sei Produkt einer Macht,
nicht selbst die postulierte iibersinnliche Macht, .die auch nach
Rauw. Gegenstand religiosen Glaubens sein solle. Denken wir
uns aber die iibersinnliche Macht als ordnendes Wesen, so haben
wir ,,Gott“ gedacht. (Jahrb. u. s. w. S. 13 f)

An die Erkldrung des religiosen Glaubens schliefst Rauw.
die Rechtfertigung desselben an, die in der Verteidigung der
Teleologie besteht, wobei aber der Schlufs von der Zweckmalsig-
keit auf eine zwecksetzende Ursache als nicht konkludent ver-
worfen wird. R. bleibt bei der allem Seienden als organisieren-
der Faktor innewohnenden Potenz stehen. Aus diesem Ab-
schnitte moge eine uns speciell interessierende Auflserung iiber
den Supernaturalismus hervorgehoben werden. Die Geschichte
des Supernaturalismus, meint R., sei seit der Renaissance eine
Leidensgeschichte, auf der einen Seite stehe der Katholicismus,
der den Supernaturalismus immer mehr zu befestigen und ab-



166 Znr Religionsphilosophie.

zurunden suche, was er iibrigens mit zunehmender Aufopferung
der Frommigkeit und Wahrheit (die Begrindung fiir diese Be-
hauptung bleibt R. schuldig) bezahlt habe, wihrend der Pro-
testantismus durch sein eigenes Princip immer weiter auf der
schiefen Ebene fortgetrieben werde, unbewulst geschaftig, das
System, das er nicht preisgeben will, zu unterminieren. (8. 273.)

Der dritte Teil des Rauwenhoffschen Werkes handelt von
den Erscheinungen der Religion in Dogmen und Kulthandlungen.
Das Resultat der Kritik des Gottesbegriffs ist ein negatives, die
objektive Realitdt desselben, das Dasein Gottes kann nach R.
nicht wissenschaftlich bewiesen, § 1 A, aueh nicht durch philo-
sophische Spekulation bestitigt werden (B), die Glaubensvor-
stellungen, den Gottesbegriff eingeschlossen, sind vielmehr Er-
eignisse der dichtenden Phantasie (D).

Die Kritik, die R. an den Argumenten fiir das Dasein
Gottes iibt, richtet sich gegen die Fassung, in welcher sie von
Pfleiderer vorgetragen werden. Die von letzterem hiergegen
versuchte Verteidigung kann nicht als durchweg gliicklich be-
zeichnet werden. Die Kantschen Vorurteile, in die auch Pfl.
verwickelt ist, hemmen wie schwere Ketten seine Schritte. Zu-
ndchst wird bemerkt, dafs von der Philosophie nicht mathema-
tische und naturwissenschaftliche Beweise verlangt werden diirfen,
sondern nur der Nachweis der zur Annahme einer Hypothese
bestimmenden Vernunftgriinde (Jahrb. a. a. O. S. 16). Was
den kosmologischen Beweis betrifft, so wiirde der Schlufs von
einer Vielheit von Krédften und Wirkungen auf einen einheit-
lichen Realgrund, wiec er von Pfl. gefalst wird, allerdings, wie
Rauw. einwendet, nur die HExistenz einer weltimmanenten Sub-
stanz begriinden, nicht aber die Existenz Gottes, wie der religiose
Glaube sie fordert. Den Ausgangspunkt bilden aber nicht end-
liche Wirkungen und Kréfte, zu denen die Substanz gesucht
wird, sondern die endlichen, verdnderlichen und zufilligen Wesen,
die eine von ihnen verschiedene Ursache, also einen iiber- und
aulserweltlichen Gott voraussetzen: ein , Uber’ und ,,Aulser®,
das freilich nicht sinnlich genommen, aber auch nicht, wie von
Pfl. geschieht, durch eine panentheistische Auffassung illusorisch
gemacht werden darf. — Die Bemerkungen Pfleiderers iiber
die Berechtigung des teleologischen Beweisgangs sind zwar nach
ihrem speciellen Inhalt begriindet, werden aber wieder ihrer
besten Kraft beraubt durch die Zuriickfiihrung der Objektivitit
des Erkenunens auf einen Parallelismus der subjektiven und ob-
jektiven Ordnung. — Mit Recht wird inbesondere gegen den
Einwand Rauwenhoffs, durch Annahme gottlicher Zwecke werde



Zur Religionsphilosophie. 167

Gott vermenschlicht, geltend gemacht, dals es zwischen den von
R. behaupteten Extremen, entweder auf die Analogie der mensch-
lichen Zweckthitigkeit zu verzichten, oder Gott auf die Linie
des Menschen herabzusetzen, ein Mittleres gebe, ndmlich die
gottliche Zweckthatigkeit nicht als eine deliberative, sondern
als eine intuitive zu denken. Nur vertrdgt sich mit der An-
nahme einer bewulsten, zwecksetzenden Intelligenz nicht der von
Pfl. eingenommene Standpunkt einer Immanenz, mit welcher er
vergeblich die Transcendenz zu verbinden sucht, da auf diesem
Standpunkt Immanenz und Transcendenz wie Realitit und Idea-
litdt sich verhalten wiirden.

Durch die, auch von Pfl. anerkannte Kantsche Lehre, dafs
Wirklichkeit nur erfahren werden konne, von R. in die Enge
getrieben, spricht Pfl. von einer mittelbaren Erfahrung durch
Schliisse und meint, dafs es in einem gewissen Sinne eine Kr-
fahrung von Gott gebe. Hier zeigt sich die ganze Unhaltbarkeit
des Pfl.schen Standpunkts der zu verbindenden Immanenz und
Transcendenz; denn sofern Gott immanent ist und ,,in gewissem
Sinne*“ erfahren wird, ist er nicht wahrhaft Gott (wir reden
vom Standpunkt Pfl.s), sofern er aber transcendent und wahr-
haft Gott ist, kann er nur erschlossen, also (vom Standpunkt
Pfl.s) nicht wahrhaft erkannt werden. Mit Recht riigt R. die
Inkonsequenz Pfl.s der vom Sittengesetz auf einen Urheber,
also eine letzte Ursache schlieflst, obgleich er dem kosmologischen
Argument einen solchen Schlufs nicht gestatten will.

Der erkenntnistheoretische Irrtum, dals die Objektivitat
der Erkenntnis nicht durch das unmitteibare oder mittelbare Be-
stimmtwerden des Subjektes durch das Objekt, sondern durch
den Parallelismus der Ordnung des Erkennens mit der Ord-
nung des Seins garantiert werde, tritt recht scharf in der Art
hervor, wie Pfl. das ontologische Argument behandelt. Ausgehend
von der (Vatkes Ansicht entgegengesetzten) Annahme, dafls
dieses Argument die Notwendigkeit des Daseins Gottes be-
weise, behauptet Pfl, der Nerv desselben liege in der Uberein-
stimmung unseres notwendigen Denkens mit dem wirklichen
Sein. Kants Kritik habe zu dem Resultate gefiihrt, dafs die
Gesetze unseres Denkens nicht aus der Erfahrung stammen und
doch mit dieser zusammenstimmen: eine Thatsache, die sich nur
aus der uuserem Denken und dem Weltdasein gemeinsam zu
Grunde liegenden Einheit von Denken und Sein erklire. Nicht
ganz mit Unrecht urteilt Rauw. von dieser Fassung, dals sic
mit dem wirklichen ontologischen Argument nichts als den Namen
gemeinsam habe. Dieses sucht aus dem Begriffe Gottes das



168 Zur Religionsphilosophie.

Dasein zu folgern, setzt also voraus, dals durch Denken objek-
tives Sein erkannt werde; der Irrtum desselben aber liegt darin,
dafs ein Gottesbegriff aufgestellt wird, der allerdings das Dasein
impliciert, dessen innere Moglichkeit und Realitdit aber nicht
erwiesen ist. Ist das Dasein eines denkbaren Hochsten ander-
weitig festgestellt, so folgt freilich die Notwendigkeit dieses
Daseins; das ontologische Argument setzt also das zu Bewei-
sende voraus und macht sich einer petitio principii schuldig.

Grofsere Zugestandnisse gegeniiber dem theoretischen Rechte
des Gottesglaubens macht, wie auch Pfl. hervorhebt, R. in dem
Abschnitte iiber die Gottesvorstellung (8. 522 f.), insofern er
einrdumt, dals teleologisches Wirken dem Ursprnng nach we-
nigstens fiir uns nur durch die Beziehung auf eine bewulste
Intelligenz denkbar sei. Zwar versaumt R. nicht, (nach Pfl.s
Ausdruck) Vorsorge zu treffen, um sich durch die Behauptung,
das Hinlibergehen zu einer gottlichen Intelligenz und einem
gottlichen Willen beruhe auf dem Drang der Phantasie, auf
seinen Skepticismus zuriickzuziehen; hiergegen aber lege seine
eigene Darstellung, derzufolge jener Drang vielmehr ein unab-
weisliches Bediirfnis des Denkens ist, Verwahrung ein.

Weiterhin sucht R. nachzuweisen, dals eine Bestimmung
des Wesens Gottes durch die Attribute der Ewigkeit, Heiligkeit
und Liebe nicht zuldssig sei, selbst wenn das Dasein Gottes
wissenschaftlich sichergestellt werden konnte, denn Ewigkeit sei
ein negativer Begriff, Heiligkeit und Liebe aber konnten ohne
Anthropomorphismus nicht auf Gott iibertragen werden. — Auch
diese Positionen sucht Pfl. zu verteidigen, jedoch, was die Ewig-
keit betrifft, keineswegs mit Gliick, denn indem er in das gott-
liche Bewulstsein Succession hineintrigt, zerstort er die Unver-
dnderlichkeit Gottes und hebt damit, wie R. zeigt und wohl
von selbst einleuchtet, den Begriff der Ewigkeit auf. Dagegen
weist er den Angriff R.s auf die gottliche Heiligkeit, deren
Begriff er mit Sittlichkeit im Sinne von Pflichtgemélsheit ver-
wechselt, die Gott allerdings nicht zukommen kann, siegreich
zuriick. Seine Bemerkungen aber iiber die gottliche Liebe sind
durch seinen panentheistischen Standpunkt, auf welchem Wesens-
einheit und reales Wechselverhaltnis zwischen Gott und Menschen
angenommen wird, getriibt. |

Als Kern des Vorsehungsglaubens betrachtet R. den Glau-
ben an eine sittliche Weltordnung, in deren Dienst aller Kausal-
zusammenhang stehe, und hélt deshalb eine Theodicee fiir un-
notig. Derselbe Glaube bilde auch die Grundlage des Erlosungs-
glaubens. Siinde und Erlésungsbewulstsein seien nichts anderes



Zur Reli glonsphllosophle 169

als das Bewulstsein eines gewissen in uns vorhandenen Verhlt-
nisses von Wirklichkeit und Ideal, und aller Erlosungsglaube
Vertrauen auf die stets fortschreitende Verwirklichung des Ideals
in uns. Der Glaube endlich an eine persdnliche Fortdauer nach
dem Tode enthalte aufser dem animistischen ein religioses Moment,
namlich die Hoffnung auf Verwirklichung des sittlichen Ideals.
Fir diese sei eine psychologische Voraussetzung anzunehmen,
die jedoch nur Produkt religiéser Dichtung, nicht philosephischer
Beweisfiihrung sei. Doch lasse sich als Grund der Verniinftig-
keit des Unsterblichkeitsglaubens der (Gedanke angeben, dals
die sittliche Personlichkeit, in welcher das Sittliche zur vollen
Herrschaft gelangt ist, nicht durch einen physischen Procels
vernichtet werde.

Der letzte Abschnitt des R.schen Werkes bhehandelt den
Kultus und die religiose Gemeinschaft. Der einseitig cthische
Standpunkt des Vrf.,, dem die Gottheit eigentlich nur die dich-
terische Personifikation der sittlichen Weltordnung ist, macht
ihm insbesondere jedes Verstdndnis des katholischen Kultus un-
moglich. Der Kultus ist ihm ausschliefslich Produkt der Phan-
tasie, anschaulich gemachter Glaube, der sich der Zucht des
Denkens entzieht. Gleichwohl nimmt der Vrf. vom religiésen
Standpunkt das Bittgebet in Schutz. Den specifischen Charakter
der religiosen Gemeinschaft sucht er in der Einheit der Glau-
bensiiberzeugung und dem Verlangen, nach dieser Uberzeugung
das Leben zu gestalten. Die naturgemélseste Form der religiosen
Gemeinschaft sei die ortliche, natiirlich gewordene, selbstdndige
(Gemeinde. Vom (superna.t;urahstlsehen) Kirchenbegriff urteilt der
Vrf., dafs ihm der sittliche Charakter fehle, daher seine Aufserung:
Wehe der Religion wegen der Kirche, und das Schlufswort: die
Kirche hat ausgedient, die Gemeinde kann zu ihrem Rechte
kommen. '

Wir verlassen Rauwenhoff mit dem Eindruck, dals sein
von Kant beherrschtes Denken in der Auffassung der Religion
selbst noch hinter dem Konigsberger Philosophen zuriickbleibt
und die grofsen geschichtlichen Thatsachen der Religion, des
Christentums und der Kirche als ungeloste Rétsel zuriicklalst.
Die Absicht, durch einen zweiten, historischen Teil das Werk
abzuschliefsen, hat der Tod vereitelt. — Wir wenden uns zu
Vatke zuriick, der uns eine Geschichte der Religion und zu-
gleich den Beweis gibt, dals der naturalistische Pantheismus
jene Raétsel zwar zu zerhauen, nicht aber zu ldsen vermag.

»Nach synthetischer Erkenntnis a priori®, jemer von Kant
eingefiihrten Erkenntnisweise, die sich unter den Hénden seiner



170 Zur Religionsphilosophie.

Nachfolger zur Konstruktion a priori, der mit Recht verrufenen
,,Begriflsromantik* gestaltete, ld(stV., dem Zeugnis der Geschichte
zum Trotz, die Menschheit von unten auf aus einem Zustand
tierischer Roheit zur Freiheit und Geistigkeit sich entwickeln,
zu welchem Behuf das Alter der Menschheit auf ein paar Hundert-
tausende geschétzt wird. Als erste Stufe in der religiosen
Entwicklung wird die Naturreligion und zwar zunfchst der
Fetischismus der sog. Naturvilker angenommen. Uber diesen
hinaus bezeichne einen Fortschritt sowohl die chinesische Reli-
gion als auch die altarische Moral, die nicht mehr durchweg
als Naturreligionen gewertet werden diirfen. Die chinesische
Religion sei reine Verstandesreligion, die Taolehre aber mehr
ein Fortschritt der Philosophie als der Religion. Die chinesische
Sittlichkeit ist wesentlich Verstandesberechnung. (Uber die
chinesische Religion vgl. man V. v. Straufs u. Torney, der alt-
chinesische Monotheismus 8. 9 ff)

Vom Brahmanischen System urteilt V., es sei nicht Mo-
notheismus. Brahm ist urspriinglich Agni Brahmanaspati, Herr
des Gebetes, dann Produkt des (iebetes, der hochsten Abstrak-
tion, mit dem Gedanken des Betenden eins. — Der Buddhismus
entstand aus der Negation der brahmanischen Anschauungsweise
und ist nicht Gottlosigkeit, da das Leere, woraus die Welt wird,
das vom Geiste erfalste reine Sein ist. Der Buddhismus bleibt
in der Form der Substanz, erreicht nicht die des Geistes (S.
360 f.). Der Religion der iranischen Volker sei eine einfachere
Naturanschauung vorangegangen, der Dualismus des Ahuramazda
und Angromainyus ein rein praktischer, das beide umfassende
Princip aber, die Zrvana Akarana, sei reine Abstraktion. Die
persische Religion gilt V. als die erste von weltgeschichtlicher
Bedeutung, durch ihren von ihm behaupteten Einfluls auf Juden-
tum und Christentum.

Von den arischen Religionen geht V. zu den semitischen
sogenannten Naturreligionen iiber. Die Semiten werden durch
das Vorherrschen des Verstandes charakterisiert. Im Einzelnen
stehe die babylonische durch ihr astronomisches System hoher,
dagegen sonst tiefer als die eranische Teleologie. Bel werde als
Lebenssubstanz gefalst und daher Mylitta, urspriinglich Erdgottin,
als weibliches Princip ihm beigesellt. Der mittelsemitische
Melkarth wird mit Simson zusammengestellt und als Baal —
der Sonnengott — erklart. Die agyptische Religion sei noch
ein ungelostes Problem, fiir die religiose Gesamtanschauung seien
wir noch immer auf die klassischen Quellen angewiesen; Osiris
sel Sonne, Isis Erde, nicht Mond. . V. verkennt, wie man sieht,



Zur Religionsphilosophie. 171

die zweifellosen Spuren einer der geschlechtlichen Differenziierung
und Herabziehung des Gdottlichen in den Naturprocels voran-
gehenden reineren Auffassung. — Auf eine solche weist auch,
wie aus V.s Darstellung selbst erbellt, die griechische Religion
hin, in welcher V. die religiose Entwicklung auf die hohere
Stufe ,,des endlichen Geistes und der geistigen Subjektivitat®
sich erheben ldfst. Der Polytheismus ist hier sekundar, die
spatere Frucht der Mythenbildung; die Gotterwelt Hesiods und
Homers Ergebnis reflektierender und dichterischer Anschauungs-
weise. Wie die arische in Indien, so stellt die griechische
Religion ein Urwesen, Grott schlechthin, an die Spitze, das nicht
in den Procefs des Endlichen eingeht. — In der romischen
Religion, die durch Geisterglaube und Mangel an Mythen sich
charakterisiert, prage sich die praktische Richtung des romischen
Geistes aus, Fiir die — vom Vrf. als. das Urspriingliche nach
,Erincipien a priori* fingierte — romische Naturreligion sei man
auf Schliisse aus der allgemeinen Analogie der religiésen
Entwicklung, angewiesen. Der allgemeinen Form des Welt-
reichs gibt auch nach V. erst das Christentum tiefen, unend-
lichen Gehalt.

Nicht das Erste, sondern die hochste Vollendung ist nach
d. Vrf. der Monotheismus. Von der eranischen Lichtreligion
ausgehend habe er sich zuerst in einem kleinen Kreise eines
unbedeutenden Volkes entwickelt. Er sei teils aus vorhandenen
Elementen, teils durch absolute Krhebung des Geistes, und da
der Geist darin sein eigenes Wesen ergreife, durch
Offenbarung Gottes entstanden. (8. 485.) Die geschichtliche
Darstellung, die der Vrf. auf Grund der um jede Tradition un-
bekiimmerten destruktiven Bibelkritik gibt, verkehrt die Ordnung
lex et prophetae in das Gegenteil: der Pentateuch ist spéter als
die prophetischen Biicher: so verlangt es die innere Entwicklung
des Geistes. V. vermifst im alten Testamente die rein ideale
Auffassung des Geistes, die sich iibrigens auch bei den alten
Philosophen nicht finde; Aristoteles lasse den Geist von aulsen
in den Leib kommen. Gott erscheine in der Schrift als iiber-
weltlicher Geist im Lichtgewand nach seiner Transcendenz, nach
seiner Immanenz aber als bewegender Geist. (Woher dann das
Verbot, von Gott ein Bild zu machen? — Aristoteles aber lifst
die menschliche Seele von auflsen in den Leib kommen, gerade
weil sie wegen ihrer Immaterialitdt nicht auf dem Wege der
Zeugung entstehen kann.) In der Schopfungsgeschichte findet
V. nicht Geschichte, sondern ,Religionsanschauung®, was im
Grunde ein verbliimter Ausdruck fiir Mythe ist. Den Abschnitt



172 Zur Religionsphilosophie.

iiber das Christentum (8. 516 fI.) eroffnet ein unwiirdiger Aus-
fall gegen die katholische Religion, dessen verletzender Ton
gegen den sonstigen wissenschaftlichen Charakter dieser ,Reli-
gionsphilosophie® grell absticht. (Ahnliches 8. 314 und 358.)
Charakter und Entstehung des Christentums werden so erklart:
Grundprineip derselben ist die Idee der Menschwerdung Gottes,
die am Ende des bis dahin gewesenen Weltlaufs eintritt zur
Erlosung ans der Gewalt des Bosen; es stehe also der arische
Dualismus mit der Erscheinuug Gottes auf Erden im genauesten
Zusammenhang. Das Christentum habe praktisch begonnen mit
der Vorbereitung aut eine Umgestaltung des Gottesreiches, woraus
sich erst die Umgestaltung der Lehre als Gebot der Notwendig-
keit ergeben habe. Die aprioristische Konstruktion des Christen-
tams (das nicht aus einer pantheistisch gemeinten Idee der
Menschwerdung Gottes, sondern aus der gottmenschlichen Per-
son Christi begriffen werden will), wird durch eine zersetzende
Kritik der Quellen des Christentums gestiitzt. Da die Briefe
des Apostels Paulus (die in die Jahre 52—61 verlegt werden)
in schroffem Widerspruch mit der obigen Annahme stehen und
das wunderbare Wesen Christi darin vorausgesetzt wird, so
verlangt die vom Vrf. geiibte Logik des Unglaubens, dals die
vorgebliche Umgestaltung der Lehre in der kurzen Zeit vor der
Thatigkeit Pauli vor sich gegangen sei.

Uber die hypothetische evangelische Urschrift sowie die
Unterscheidung der beiden Richtungen, der petrinischen und
paulinischen (die durch das Zugestindnis, dals sie in keiner
Schrift zur reinen Darstellung gelange, wieder hinfillig gemacht
wird) gehen wir mit dieser Aundeutung hinweg. Aus den vor-
handenen Quellen, gesteht V., sei der Ursprung des Christen-
tums schwer zu ergriinden; anerkannt sei, dals Christus die
Logosidee auf seine Person nicht anwandte, als Messias bhabe er
sich erst bei seinem Einzuge in die Hauptstadt kundgegeben, in
friihere Reden sei erst nachtriglich die messianische Beziehung
hineingetragen worden. Dem wirklichen Verlauf gegeniiber (den
V. und die Kritik der Hegelschen Schule wohl besser kennt als
der Lieblingsjiinger des Herrn) stelite sich Johannes am un-
giinstigsten. Gleichwohl wird seine geistige Erhabenheit ge-
riihmt. — Die Behauptungen V.s richten sich durch ihre Willkiir
von selbst. Johannes, der Apostel, ist entweder nicht der Ver-
fasser des vierten Kvangeliums — dann erhebt sich die Frage,
ob es dem einstimmigen Zeugnis des Altertums und dem Selbst-
zeugnis des Evangeliums zum Trotz ein anderer sein kdnne? —-
oder Johannes, wenn es erlaubt ist, Gottliches mit Menschlichem



Zur Religionsphilosophie, 173

zu vergleichen, der Platon des christlichen Sokrates, ist ein
verriickter Schwirmer, wenn nicht ein frecher Betriiger. V.
gleitet leichtfertig iiber alle diese Schwierigkeiten hinweg.

Die Erscheinungen des Auferstandenen gelten V. als Visi-
onen der Jiinger, die sie hatten, als sie sich wieder ihrem ein-
fachen Gewerbe hingaben. — V. gibt sich alle Miihe, die Gott-
heit Christi und den Personunterschied in Gott aus der Schrift
hinwegzudeuten, seine eigene Darstellung aber zeigt, dals bei
Paulus und Johannes iiber die Gottheit Christi nicht hinwegzu-
kommen sei. Wo es nicht mehr angeht, zu leugnen, wird die
Hegelsche Unterscheidung von Anschauung und Begriff zu Hilfe
gerufen. — Das Verhéltnis Christi zum Geist wird in das des
Individuellen zum Allgemeinen umgedeutet, Christus habe sterben
miissen, damit der Geist komme; nicht der historische Christus,
sondern der Geist, Gott als immanenter, sei Gegenstand der
Anbetung. (Biblisch ist allein die Lehre, dals die Sendung des
Geistes die Verkldrung, nicht aber die Vernichtung der
Individualitdt Christi voraussetzt.) Bei Paulus erscheine der hl.
Geist als die hohere Form des Selbstbewulstseins, 1 Cor. 2,
9—12 liege ,offenbar die Einheit des im Menschen wirkenden
hochsten Princips mit demselben Princip ausgesprochen, welches
in Gott das Selbstbewulstsein bildet.“ (8. 557.) Die Einheit
sei jedoch nur in der Form der Vorstellung gegeben.

V. vermag sich die Uberweltlichkeit Gottes nur raumlich
zu denken und wendet daher gegen die Unterscheidung imma-
nenter und transcendenter Beziehungen in Gott ein, Gott sei
Idee (!), also nicht im Raume. (8. 559.) — Schliefslich wird
als Kern der biblischen Lehre von der Person Christi und der
Trinitat bezeichnet: die lebendige Gottesidee als geistiger Lebens-
procels, alles andere seien Eiemente der Anschauung, die kirch-
liche Entwicklung aber habe sich durch falsche Verstandeskon-
sequenzen von der einfachen lebendigen Tiefe der biblischen
Anschauung entfernt. (S. 566.)

In demselben Geiste und nach der nédmlichen, d. h. ratio-
nalistisch-spekulativen und pantheistischen Methode wie die Per-
son wird auch das Werk Christi behandelt und gedeutet. Die
Vorstellung von einer stellvertretenden Siihne sei deutero-jesa-
janisch, der Knecht Gottes eine Personifikation der frommen
Theokratie (!). Die stellvertretende Genugthuung sei von den
Vitern mythologisch, von Auselm juridisch, erst von Socin rich-
tig, d. 1. moralisch gedeutet. Als Schlufsurteil iiber die biblische
Theologie der Erlosung ergibt sich V. folgendes: es sei ,nicht
zu verkennen, dals darin auflserordentlich tief geistige Eiemente,



174 Zur Religionsphilosophie.

aber daneben doch auch viele teils unvermittelte, schroffe Ge-
gensitze, teils sinnlich angeschaute und ungeistige Ziige gegeben
sind.“ (8. 575.) Diese angeblich ungeistigen Ziige aber existieren
nur in der Phantasie des ,spekulativen Religionsphilosophen,
der allen Ernstes der Schrift, z. B. die , Vorstellung* imputiert,
das Paradies sei eine Abteilung des Hades, nur durch eine Kluft
von der Gehenna getrennt. Und der Schofs Abrahams ist dann
wohl auch wortlich zu nebmen!

In der Entwicklung der christlichen Religion nach der
Lehre und socialen (restalt werden drei Abschnitte unterschie-
den; der erste umfalst das Urchristentum mit seinem Haupt-
wendepunkte, der Christianisierung des Staates, sowie die Zeit
bis zum Beginn des Mittelalters, dieses bildet das zweite Haupt-
stadium. Endlich die dritte und herrlichste Periode des Christen-
tums beginnt mit der Reformation. ,,Die gegenwartige Zeit freier
wissenschaftlicher Erkenntnis ist in Beziehung auf die Entwick-
lung des Christentums die vollendetste.“ (8. 580.) Bekanntlich
hat Straufs, Vatkes Gesinnungsgenosse, gefragt: Sind wir noch
Christen? und darauf im Numen der modernen ,Kultur® mit
Nein geantwortet. V. zieht es vor, die Maske des Christentums
noch ldnger zu tragen, und was andere als ,,Selbstzersetzung
des (protestantischen) Christentums® hinstellen, als dessen hdchste
Bliite zu feiern.

Als allgemeines Resultat der kirchlichen Lehrentwicklung
wird angegeben, dafs die einfache Lehre des Christentums nicht
wissenschaftlich (d. h. im Geiste Hegelscher Spekulation), son-
dern durch Verstandesspekulationen fortgebildet worden und in-
folge dessen der unaufgeloste Widerspruch entstanden und als
Mysterium verehrt worden sei. (S. 389.) Um den Geist, der die
zahlreichen Einwénde, die V. gegen die Kirchenlehre erhebt,
beseelt, beurteilen zu konnen, fiilhren wir nur eine Probe an.
Gegen die Unterscheidung innerer und &ufserer Beziehungen,
von welchen die letzteren gemeinsam sind, sofern die drei Per-
sonen als eine Wesenheit und Natur nach aulsen wirken, wird
geltend gemacht, das opus ad intra sei ja die Einheit und opus
ad extra nichts als die Differenz (S. 588): eine Bemerkung, die
den Hegelschen Begriff von der sich selbst verwirklichenden
und in die Vielheit eingehenden Einheit zum Mafsstab der Kir-
chenlehre macht. — Von gleicher Art sind die Einwendungen
gegen die Lehrentwicklung des Dogmas der Inkarnation. Wenn
Christus als vollstindiger Mensch und wahrer Gott bestimmt
wird, so hiefse das Gott auf die eine und den Menschen auf die
andere Seite stellen, als ob der Mensch ohne Gott vollkommen



Zur Religionsphilosophie. 175

und Gott ohne den Menschen real sein komne (S. 595).
In Christus ist nach V. die Person oder das entwickelte Selbst-
bewulstsein (?) von der potenziellen Basis im Logos zu unter-
scheiden, der Person kommen also die Eigenschaften des Logos,
Allmacht u. s. w. nicht zu. Christus ist demnach fiir V. nur ein
hervorragender Mensch. ,Der Unterschied Christi und der
Gldubigen besteht allein in der historischen Prioritdt Christi, in
dem Ausgezeichneten seiner Personlichkeit, in dem Urspriing-
lichen seines Gottesbewulstseins und in dem Gewaltigen seiner
geistigen Einwirkung auf alle spéteren Zeiten. Durch diese
Auffassung vom Gottmenschen hat sich V. das Verstindnis der
Lehre von Gnade und Freiheit sowie von der Kirche génzlich
unmoglich gemacht; die Kirche sei als Heilsanstalt infolge des
grofsen und nachhaltigen Eindrucks gestiftet worden, den die
Erscheinung Christi, seine Grifse im Leiden hervorgebracht. Die
Neuschopfung geschehe wirksam durch die gottliche Substanz
im einzelnen, durch die Gemeinschaft, die ihren Ausgangspunkt
in Christo und seinem Tode habe, werde sie angeregt., — Fir
die sichtbare Kirche, ihre Allgemeinheit, Einheit, Heiligkeit zeigt
V. kein Verstindnis, wiewohl er zugesteht, dals der Staat der
Kirche als der Trigerin und Beschiitzerin der echt christlichen
Gesinnung bediirfe, ohne welche kein Staat wahrhaft gesund und
kriaftig sich entwickle. (8. 632.) Fiir die innere Sphire fordert
er volle Selbstindigkeit der Kirche. — Den protestantischen
Begriff der sichtbaren Kirche sucht V. vergeblich von seinen
inneren Widerspriichen zu befreien. Die himmlische Kirche ist
ihm nichts weiter als die hohere gottliche Verklarung der Welt.
Die Schrift diirfe nicht ferner als bindende Norm geltend ge-
macht werden, ein neues Evangelium des Geistes sei es daher
auch, wonach die Gebildeten der neueren Zeit sich sehnen. Wie
fir die wirkliche Kirche Christi hat V. auch keinen Sinn fiir
die christliche Vollkommenheit, fiir Colibat und Monchtum, ob-
gleich er zugibt, dals diese Richtung bei den vortrefflichsten
Ménnern gefunden werde. (S. 637.)

Das umfassende und an Details iiberreiche, zugleich aber
vielfach aphoristische, der letzten vollendenden Hand entbehrende
religios-philosophische Werk schliefst mit der Darstellung des
Mohammedanismus (8. 640 ff.), der nach einer frither (5. 307)
gegebenen Charakteristik in der ,abstraktesten und sinnlichsten®
Weise, aber ohne eigentliche Originalitdt die Einheit Gottes fest-
gehalten und die Immanenz Gottes bis auf eine ungeniigende
Form aufgehoben habe.

Wenn wir das Bild, das sich vor unseren Augen von dem

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VI. 12



176  Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

gegenwirtigen Stande der auf modernen Principien beruhenden
Religionsphilosophie entrollte, mit einem priifenden Blicke iiber-
schauen, so ist es zundchst der Mangel an Originalitit, der uns
auffallt. Wir erhalten auch hier den Eindruck, dafs der Kreis-
lauf der modernen philosophischen Entwicklung geschlossen ist.
Kant, Hegel, Schelling — Kriticismus, Pantheismus, Theosophis-
mus miissen abwechselnd den Schliissel darbieten, der die Ratsel
der Religion und des Christentums erschliefsen soll. Eine weitere
Uberzeugung aber dringt sich auf, dals keines jener Systeme
den genannten grofsen Thatsachen gerecht zu werden vermag:
Griinde genug, um uns in dem Bestreben zu bestirken, die
Philosophie auf solideren Grundlagen, als der moderne Gedanke
bietet, aufs neue aufzubauen.

S NP —

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZUGLICH DER |
MOGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHOPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord Praed.
111

2. Von dem Begriff der bewirkenden oder hervor-
bringenden Ursache aus wurde versucht, die Unmoglichkeit
einer anfangslos erschaffenen Welt darzuthun, insofern es scheint,
dafs dieselbe notwendig ihrer Wirkung vorangehen miisse. Es
wurde jedoch bereits frither auf den Unterschied zwischen all-
méahlich und sofort eintretenden Wirkungen hingewiesen.
Handelt es sich um eine Hervorbringung der ersteren, so mufs
allerdings die wirkende Ursache vom Beginn des Werdenspro-
zesses an vorhanden und thétig sein: sie geht also notwendig dem
schliefslichen Eintreten der beabsichtigten Wirkung der Zeit nach
voraus. KErfolgt aber das Eintreten einer Wirkung sogleich,
so ist es nicht unbedingt notwendig, dals die Ursache der
Dauer nach frither da sei: Licht und Leuchten z B. sind zu-
gleich. Die schopferische Thatigkeit Gottes aber setzt ihre Wir-
kung sogleich; ,junde dicunt — nédmlich die Verteidiger der Mog-
lichkeit einer ewigen Weltschopfung — quod non sequitur ex



	Zur Religionsphilosophie

