
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Zur Religionsphilosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR RELIGIONSPHILOSOPHIE. 1

II.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Ina Gegensatz zu Webers Dualismus vertritt die Religions-
philosophie Vatkes den Standpunkt des pantheistischen Monismus.
Trotz gelegentlicher Polemik gegen Hegel vermag sie doch die
Abhängigkeit von dem gewaltigen Logiker des Pantheismus nicht
zu verleugnen. Es ist daher auch die vorgebliche vollständige
Voraussetzungslosigkeit und Freiheit von jeder Autorität und
Tradition leerer Schein -, denn es wird nicht blols ein Gegebenes,
als zu durchdringendes und zu begreifendes Material der
religionsphilosophischen Forschung (S. 1 f.), sondern ein bestimmter
philosophischer Standpunkt vorausgesetzt, der an den Autor durch
„Tradition" gekommen ist, und an dem er wie an einer
unantastbaren „Autorität" festhält.

Zwar sucht V. seinen philosophischen Standpunkt zu
rechtfertigen und der gesamte erste Teil der umfangreichen Schrift
ist diesem Versuche gewidmet. Wie nämlich Weber seine
dualistische Rechtfertigung des Christentums, so baut auch V.
seine monistische Auffassung und Kritik der Religion im
allgemeinen und des Christentums im besondern auf der Grundlage
einer bestimmten Erkenntnistheorie auf. Als die richtige
Erkenntnistheorie aber gilt ihm eben nur die monistische. Die
Hauptdifferenz aller philophischen Systeme und unmittelbar aller
Religionen liege in der verschiedenen Darstellung des Verhältnisses

des Idealen und Realen. Der Schöpfungsbegriff sei nicht
philosophisch, denn die Philosophie habe nicht mit Wundern zu
thun. Allgemein verstehe man unter real das Auseinanderseiende,

im Raum Erscheinende. Reales und Ideales aber seien
untrennbar, nach dem Tode müsse die Seele wenigstens einen
neuen Leib haben, „da eine nackte Seele auch in der Religion
nicht denkbar ist". Am nächsten sei daher Schelling der Wahrheit

gekommen, sofern er bestrebt war, Ideales und Reales so
zu fassen, dafs eines das andere als Moment an sich hat. (S. 24.)
Geistiges und Materielles, Form und Stoff sind sonach im Princip

1 Wilhelm Vatkes Religionsphilosophie. — Religionsphilosophie
von Dr. L. W. E. Rauwenhoff, weiland Professor in Leiden. Übersetzt
und herausgegeb. von Dr. Hanne. 1889. Vgl. Pfleiderer, die
religionsphilosophischen Werke von Rauwenhoff und Martineau. Jahrbücher
für protestantische Theologie. 1888. 1. Heft S. 1 ff.



Zur Religionsphilosophie. 151

ein und dasselbe. Wenn man in der Vorstellung Gottes in ganz
abstrakter Auffassung ein Ideales (d. h. nach unserem
Sprachgebrauch ein reines Geistwesen) sehen wolle, so spreche dagegen
der lebendige Zusammenhang Gottes mit der Welt; die Erfahrung
gebe uns ein solches abstrakt göttliches Wesen nicht, erfahrungs-
mäfsig kennen wir Gottes Offenbarung in der Welt. (S. 30.) Diese
Aufserungen lauten charakteristisch genug. Nur Erfahrungser-
kennen ist reales Erkennen und gibt über Dasein und Wirklichkeit

Aufschlufs. Nun haben wir weder von reinem Geistsein
noch von einer Schöpfung aus Nichts Erfahrungs-, d. i. intuitive
Erkenntnis, also wird durch keinen dieser beiden Begriffe etwas
real Denkbares erkannt. Diese der neueren Philosophie
eigentümlichen „Principien" gelten als ausgemachte Wahrheiten und
bilden die leitende Norm für die folgende erkenntnistheoretische
Darstellung, die wir nur in den flüchtigsten Umrissen
kennzeichnen wollen. Die Untersuchung zerfällt' in empirische
Psychologie und metaphysische Principienlehre. Obgleich der Vrf.
die Wahrnehmung von der Vorstellung, mit der man sie von
Cartesius bis Kant vermischt habe, unterscheidet, so fafst er
doch das Wahrnehmen als getrübtes Vorstellen auf und stellt
sich auch hierin auf die Seite des philosophischen Rationalismus.
Bewufstsein ist Selbstvermittlung eines Allgemeinen durch ein
Besonderes. Denken und Erkennen sind verschieden, Anschauung
ist der eigentliche Ausgangspunkt bei allem Erkennen.

Die metaphysische Erklärung des Erkenntnisprocesses um-
fafst den Grund des Bewufstseins, das Verhältnis des ßewufst-
seins in der Sinnenthätigkeit zur objektiven Welt, Raum und
Zeit, die Kategorien, schliefslich die Zusammenfassung des Ganzen
als Inhalt der sich selbst vermittelnden Vernunft. V.
bekämpft den kritisch skeptischen Idealismus, gibt aber zu, dafs
die Sinne das Objekt assimilierend (wie Ahnliches im Verdauungs-
procefs geschieht) verändern, dagegen unterscheide der Verstand
Subjekt und Objekt und erkenne nicht nur die Erscheinung,
sondern auch das Ansich. Man könnte fragen, ob nicht im
Denken der Gegenstand ebenfalls verändert werde, und wenn
nicht, wie wir darüber Gewifsheit haben können? V. entgeht
auch in der That nicht dem Idealismus, denn die sich selbst
vermittelnde Vernunft ist keineswegs das Ansich der Dinge.

Gegen Kant werden die Begrifflichkeit und Objektivität von
Raum und Zeit, sowie die Objektivität der Kategorien verteidigt.
Treffend in geschichtlicher Beziehung ist die Bemerkung, Kant
habe Wolffs Einteilung der Metaphysik — Seele, Welt und
Gott zu „Ideen" erhoben.



152 Zur Religionsphilosophie.

An die Darstellung der Erkenntnislehre schliefst sich als
zweiter Abschnitt der Vorbereitung eine synthetische Entwicklung
der Principien alles Seins und alles Wissens. Drei Untersuchungen

sind darin eingeschlossen 1. über die einfachen Principien,
2. die konkreten Dinge und ihr gegenseitiges Verhältnis, 3. die
höheren Einheiten. Die einfachen Principien sind das Sein
und die Existenz mit ihren Formen Quantität, Qualität, Bewegung.
Existierendes Sein besteht nur in Abhängigkeit von denkenden
Wesen; Bewegung aber findet sich auch im absoluten Sein, denn
auch dieses mufs in den Procefs der Entwicklung, also der
Veränderung eintreten. Die konkreten Dinge kommen nach den
Kategorien von Substanz, Ursache und Wechselwirkung in
Betracht; keine Substanz ohne Accidenzen, weshalb die höchste
Einheit nicht (mit Spinoza) als Substanz begriffen werden könne.
Vom Standpunkt der Kausalität und Wechselwirkung sei ein
allgemeiner notwendiger, jeden Zufall ausschliefsender Zusammenhang

anzunehmen, wiewohl der höhere Standpunkt der folgenden
Untersuchung die Begriffe des Zwecks und der Freiheit fordere.
Die höheren Einheitsformen nämlich seien: Zweckbestimmung,
die Thätigkeit der Universalien und die Einheit des Unbedingten.

Die Teleologie des Verfassers ist die pantheistische, die
sich weigert, den letzten Schritt in dieser Richtung zu thun,
nämlich auf eine selbstbewufste, zwecksetzende Intelligenz über
der Katur zu schliefsen; denn unbewufste, immanente Zweck-
thätigkeit, wie sie den Organismen zukommt und auch im
tierischen Instinkte sich äufsert, kann ohne ein sie begründendes
zwecksetzendes Denken und dieses nicht ohne Bewufstsein
begriffen werden. — Dagegen nimmt der Verfasser mit Recht an,
dafs das ganze Universum zweckmäfsig gestaltet sein müsse,
da die zweckmässige Entwicklung der Organismen vom
Vorhandensein geeigneter Mittel abhängig ist. Aufserdem aber
führt zu derselben Auffassung der Begriff der wesentlichen
Form, unter den auch die unorganischen Körper fallen und den
V. selbst mit dem Zweckbegriff in Beziehung setzt. Die
Zweckbestimmung nämlich ist ihm allgemein der abstrakte Ausdruck
der höheren Einheit als Form: ein Verhältnis, das zur Betrachtung

der Universalien führt. Das Allgemeine existiere zwar
nicht für sich, sondern verbunden und vereint mit dem Besonderen,

somit als das Ideale in den Dingen, das mit dem Realen
den umfassendsten Begriff bilde. Die Objektivität der Universalien

gebe sich darin kund, dafs das ideale Princip das
ordnende und gestaltende ist, durch welches erst ein bestimmter
Gang der Katur und höhere Gesetzmäfsigkeit vermittelt ist.



Zur Religionsphilosophie. 153

(S. 98.) Es gebe aber keinen allgemeinen übergreifenden
Begriff, also auch nicht eine solche Idee, und das Unbedingte sei
aus diesem Grunde in den Universalien nicht zu finden.

Hegel finde das Unendliche in der einfachen Kategorie
des Seienden zwar zu früh, aber doch im ganzen richtig.
„Unendlich ist, was in seiner Unterscheidung von anderem kein
wirklich Begrenzendes gegenüber hat, sondern im anderen eine
Erscheinung seiner selbst findet." (S. 99.) Gegen diese monistische
Bestimmung des Unendlichen ist zu erinnern, dafs eine endliche
Erscheinung des Unendlichen eine Selbstbegrenzung bedeuten
würde, die unmöglich ist. Ist dagegen das Endliche schöpferisches
Produkt des Unendlichen, so kann nicht gesagt werden, dafs es
durch ein ihm Gegenüberstehendes begrenzt werde.

In der Bestimmung des Unendlichen verwirft V. den Standpunkt

der Substanz (Spinoza), der Kausalität (Schleiermacher),
den er mit dem kosmologischen des Theismus verwechselt, der
zwecksetzenden Vernunft, weil eigentlich die Teleologie (als
Schlufs auf eine zwecksetzende Intelligenz) eine blofse Form
zum Princip erhebe und eine Intelligenz ohne Materie überhaupt
nicht denkbar sei. Diese letztere Behauptung entspricht allerdings

dem monistischen Standpunkt der Identität des Idealen
und Realen, nicht aber der Wahrheit; denn im Gegenteil ist
die Intelligenz nur als immaterielle Substanz denkbar.

Auch die Hegeischen Bestimmungen der höchsten Einheit
als absolute Idee und absoluter Geist befriedigen V. nicht, denn
dies seien lauter endliche Bestimmungen. Das Unbedingte sei

ewige, überschwengliche Potenz. Diese aber sei nicht als Aktus
zu denken, da jeder Aktus eine Veränderung voraussetze. Es
seien daher zwei Standpunkte notwendig. Der eine fasse das
Unbedingte als unveränderliche Einheit, der andere mit demselben
Recht als Evolution. „In der That ist Evolution und Potenzialität
in ewiger Weise verbunden, und beides geeint bildet erst den
bestimmten Begriff des Unbedingten." Bewufstsein ist nicht
höchste Konzentration, sondern nur Erscheinung des Unbedingten.
Gleichwohl spricht V. von unbedingter Freiheit des Willens im
Unbedingten, sofern dieses selbst alle Bedingungen seines Daseins
und sich selbst alle Schranken setzt. „Es ist dieser Punkt (der
sich selbst vermittelnden Einheit) eben nur theoretisch zu
bestimmen, nie zu durchleben, weil überschwenglich und unbegreifbar."

(S. 121.) Gleichwohl verwirft V. den Schöpfungsbegriff
gerade aus dem Grunde, weil er nicht erfahren werden kann,
nicht zu durchleben ist. Die richtige Konsequenz wäre der
Positivismus. Der Verfasser zieht dieselbe nicht und bleibt so



154 Zur Religionsphilosophie.

zwischen Hegel und den Positivisten in einer unhaltbaren Mitte
schwebend.

Das Resultat des ersten Teiles ist nach seiner negativen
Seite die Leugnung eines überweltlichen, persönlichen Schöpfers
der Welt, nach seiner positiven ein Pantheismus der Immanenz
im strengsten Sinne, denn was wir von Gott erkennen, ist nur
seine Erscheinung, seine ewige Evolution. Ein zweiter Teil
wäre nun eigentlich überflüssig; denn gibt es keinen Gott, den
ich anbeten kann und dessen Willen ich mich unterwerfen mufs,
so ist die Religion Täuschung und kein ernstlicher Gegenstand
der Wissenschaft. Doch der Vrf. schreibt eine Religionsphilosophie:
folglich mufs ein zweiter Teil folgen, der von der Religion handelt.

Die Darstellung der Religion und Theologie zerfällt in
einen theoretischen und geschichtlichen Teil. Jener handelt vom
Wesen der Religion, das auf Grund der thatsächlichen Religionen
zu bestimmen gesucht wird. Der allgemeine Begriff der Religion
ist nach V. nicht von den niedersten, sondern von den höheren
Formen zu abstrahieren. Die Religion ist ein geistiger Prozefs,
eine innere Vermittlung des endlichen und unendlichen Geistes,
theoretisch betrachtet als Manifestation, denn die Weltbetrachtung
kann den Gedanken Gottes nicht geben, und nur durch Gott
kann man von Gott wissen, praktisch als Aufnahme des
göttlichen Princips in den Willen und die Gesinnung. In der
Religion ist also a) das Moment der Manifestation. Manifestierendes

Princip und Objekt, dem manifestiert wird, sind im Akt der
Manifestation eins, eines (Gott) ist nicht ohne das andere
(Menschengeist). Der menschliche Geist nimmt eine äufsere
Manifestation nie unmittelbar, sondern nur durch Selbstmanifestation
auf, und jeder einzelne ist nur fähig, von aufsen empfangene
Offenbarung kraft der im Selbstbewufstsein vollzogenen
Manifestation sich anzueignen. (S. 129.)

Nach der praktischen Seite (Aufnahme des göttlichen Princips

in die Gesinnung) tritt der unendliche Wille dem endlichen
als gebieterisch gegenüber, die Autonomie wird gleichwohl nicht
aufgehoben, weil das Göttliche im Menschen das Gesetz gibt.

Es bedarf kaum eines näheren Nachweises, dafs diese
Auffassung der Religion das Wesen derselben zerstört; denn
ist Gott und Mensch eins, so betet der Mensch in Gott sich
selbst an, wie er nach der praktischen Seite sich selbst das
Gesetz gibt. Soll also auf diesem Standpunkt noch ein Kult
bestehen, so kann es nur der der Humanität sein; denn die
höchste uns zugängliche Manifestation des Göttlichen ist der
Mensch.



Zur Religionsphilosophie. 155

Anstatt dem Verf. auf seinem nächsten Wege, der
Darstellung der Religion in ihren psychologischen Erscheinungsformen

des Gefühls, der Anschauung (Vorstellung, Denken) und
des Willens zu folgen, wenden wir uns, um das Bild der aufser-
halb der katholischen Kirche augenblicklich herrschenden
religionsphilosophischen Richtungen zu vervollständigen, dem sorgfältig
geschriebenen und in seiner Art vorzüglichen Werke des
niederländischen Gelehrten Rauwenhoff zu, der in einem ähnlichen
Verhältnis zu Kant, wie Vatke zu Hegel steht. Zwar ist der
Rationalismus, der weder vom Supernaturalismus noch auch von
einer Schöpfung aus Nichts etwas wissen will, beiden gemeinsam;

dagegen spricht sich Rauwenhoff über die Erkennbarkeit
des letzten Grundes der Dinge mit jener skeptischen Reserve
aus, welche die kritische Schule kennzeichnet.

Die Religionsphilosophie Rauwenhoffs zerfällt in drei Teile
und behandelt 1. den Ursprung und die Entwicklung, 2.
Wesen und Recht, 3. die Erscheinung der Religion und
des religiösen Glaubens. Obgleich der Vrf. einen bestimmten
erkenntnistheoretischen Standpunkt einnimmt, so gelangt derselbe
doch nicht, wie bei Vatke, zu einer besonderen systematischen
Darstellung, sondern nur zu gelegentlicher Aussprache, bleibt
also Voraussetzung, die indes aus dem Inhalt des Werkes
unschwer sich abstrahieren läfst.

Dem kritischen Standpunkt R.'s, der eine objektive
Gotteserkenntnis ausschliefst, entspricht der subjektive Mafsstab, der
bei der Untersuchung über den Ursprung der Religion
angewendet wird. Vorauszusetzen sei, dafs, was überhaupt als
Religion anerkannt werden soll, von derselben Art sein müsse, wie
das, was uns als Religion gilt. Wie der Embryo aus dem
erwachsenen Organismus, so seien die ersten Regungen der Religion
nach der entwickelten Eorm zu beurteilen. Die Religion dürfe
weder aus einer supernaturalistisch verstandenen göttlichen
Offenbarung, noch aus einem ursprünglichen keimhaften Gottesbewufst-
sein, noch aus dem Kausalitätstrieb abgeleitet werden; das letztere
nicht, weil in dieser Erklärung der Grund, warum wir höhere
Mächte verehren, nicht angegeben, und die Religion als
Verstandessache aufgefafst werde, da sie doch zuvor Sache des
Gemüts und der in seinem Interesse gestaltenden Phantasie sei.
Die von Feuerbaeh und anderen gegebene Erklärung aber aus
einem Konflikt des Selbstgefühls mit dem Notgefühl könnte es
nur zu dem Versuche bringen, höhere Mächte im Kampf mit
der Natur zu Bundesgenossen zu gewinnen, oder auch zu pro-
metheischem Trotze dem Urheber der Naturordnung gegenüber,



156 Zur Religionsphilosophie.

nicht aber zur Religion, die Verehrung übersinnlicher Macht ist.
Der Ursprung der Religion müsse vielmehr in dem Gefühl der
Achtung, das sowohl Dankbarkeit als Ehrfurcht und Furcht sein
konnte, und das man nicht zu scharf bestimmen wollen darf,
gesucht werden. Dieses Gefühl wurde zuerst im Verhältnis zu
höher stehenden Menschen geweckt und dann auf Naturwesen
übertragen, die als lebendige Wesen vorgestellt wurden. In
der Achtung aber liegt ein sittliches Moment. Der Anfang der
Religion fällt also zusammen mit der ersten Entwicklung des
Sittlichen im Menschen. Religion bringt zum Sittlichen die
Vorstellung einer übersinnlichen Macht hinzu, ist aber nicht eine
Frage der Weltanschauung, wie Naturismus und Animismus,
sondern eine Frage der persönlichen Beziehung zu einer in der
Welt vorausgesetzten Macht, die deshalb in jeder Weltanschauung,

die eigentlich materialistische ausgenommen, vorkommen
kann. (S. 67.)

Betrachtet man die Religion und den religiösen Glauben
in ihrer Entwicklung, so erscheint dieselbe nach R. von zwei
Faktoren abhängig: 1. der Ausbreitung der Naturerkenntnis,
die solange mit der Religion vereinbar ist, als wenigstens die
Möglichkeit des Glaubens an eine übersinnliche Macht,
sei es auch nur eine objektive sittliche Ordnung (denn mit einem
blofsen sittlichen Ideal vermag allerdings Religion nicht zu
bestehen) anerkannt wird; 2. der fortschreitenden sittlichen
Entwicklung, die ihre Nahrung aus den viel zahlreicheren sittlichen
Motiven des persönlichen, Familien- und socialen Lebens zieht;
denn die staatlich-politischen Verhältnisse sind zunächst rechtliche
und werden zu sittlichen vielmehr durch Einwirkung der
„natürlichen Pflichten". „Gesellschaft und Staat sind an .und für
sich nur Rechtsverhältnisse, keine sittlichen Verbindungen."
(S. 89.) Das Sittliche kann nicht in Gegensatz zur Religion
treten, das sittliche Ideal nicht über den Willen Gottes gestellt
werden, weil der Einflufs der höheren Sittlichkeit notwendig
die religiöse Vorstellung umgestaltet. „Das sich läuternde
sittliche Bewufstsein setzt sich fortwährend in veredeltes Gottesbe-
wufstsein um." (S. 91.) In dieser Entwicklung wird dem
germanischen Geiste eine ganz besondere Rolle in dem Sinne
zugeschrieben, dafs er in der Anwendung des religiösen Princips
noch über das Christentum hinausgehe, die Religion weniger
transcendent als Verehrung des Unendlichen, denn als Heiligung
des Endlichen auflassend. Wie man sieht, gestattet der „ethische"
Standpunkt des „germanischen" Religionsphilosophen eine bis
an die äufsersten Grenzen gehende Verflüchtigung des Gottes-



Zur Religionsphilosophie. 157

begriff's, den er doch als „übersinnliche Macht", die den Gegenstand

der religiösen Verehrung bildet, nicht ganz entbehren
kann und will. Doch enthalten wir uns noch einen Augenblick
der Kritik und vernehmen wir noch, wie der Vrf. über die
„Entwicklungsgesetze" der Religion und des religiösen Glaubens sich
äufsert. Er findet, dafs ihre Erkenntnis und Feststellung eine
besondere Schwierigkeit darbiete; die bisherigen Versuche hätten
nicht weiter als zur Aufstellung von Gesetzen geführt, die der
geistigen Entwicklung überhaupt zukommen. Gleichwohl träten
drei Eigentümlichkeiten der Religion deutlich erkennbar hervor,
die göttliche Autorität, die sie für sich beanspruche, die
Bedeutung der Persönlichkeit und der Kultus, der, ursprünglich
ein Ausdruck des Glaubens, allmählich, wenn das allgemeine
Fühlen und Denken sich ihm entfremdet, zu einem Hindernis
des Fortschritts werde.

Werfen wir auf die im Obigen skizzierte Auffassung des

Ursprungs und der Entwicklung der Religion einen kritischen
Blick, so können wir dem bekannten deutschen Religionsphilosophen

Pfleiderer nicht beistimmen, wenn er zwar die positive
Seite derselben bestreitet, soweit die Religion nicht allein
überhaupt aus dem „Vernunftgefühl der Pietät", sondern aus dem
sittlichen Bewufstsein abgeleitet werde, die negative Seite aber
als richtig zugesteht. (Jahrb. für protest. Theologie 1888.
Heft 1.) Denn es kann weder der wirkliche Ursprung der that-
sächlichen Religion aus göttlicher Offenbarung, noch auch die
Möglichkeit einer natürlichen Religion durch Anwendung des

Kausalitätsprincips auf die Thatsachen der äufseren und inneren
Erfahrung mit Fug bestritten werden. Was das letztere betrifft,
so ist allerdings die Religion nicht blofse Verstandessache,
sondern vor allem auch Sache des Willens und selbst des Gefühls,
aber Wille und Gefühl setzen die Erkenntnis Gottes voraus und
diese ist absolut gesprochen, auf dem Wege der Kausalität
erreichbar. Was aber die thatsächliche Religion betrifft, so weisen
ja gerade die zugestandenen aus der Geschichte abstrahierten
sogenannten Eigentümlichkeiten der Religion, der Anspruch auf
göttliche Autorität und die Bedeutung der Persönlichkeit auf
einen positiven Ursprung der Religionen aus göttlicher Offenbarung
hin. Das Zeugnis der Geschichte stimmt hiermit überein, denn
je weiter wir die religiösen Vorstellungen der historischen Völker,
die hier allein in Betracht kommen können, zurückverfolgen, desto
wahrer und lauterer treten sie uns entgegen. Die religiösen
Vorstellungen der Semiten, Indogermanen, Ägypter, Chinesen
gleichen konvergierenden Strahlen, die auf den Punkt einer



158 Zur Religionsphilosophie.

gemeinsamen monotheistischen Urreligion zurückweisen, von dem
sie ausgegangen sind, um in ihrer weiteren Entwicklung statt
sich zu vervollkommnen, vielmehr in Dualismus, Polytheismus
und Mythologie auszulaufen.

Die eigene positive Erklärung, die Rauwenhoff vom
Ursprung der Religion gibt, ist begrifflich und historisch gleich
unhaltbar. Nicht die reineren sittlichen Begriffe führen zu
geläuterten Vorstellungen von Gott, sondexm umgekehrt. Es sei
hier nur an den Buddhismus erinnert, dem R. eine hohe sittliche
Bedeutung beimifst, der aber jenen veredelnden Eiuflufs auf die
religiösen Begriffe, die man nach R.s Theorie von ihm erwarten
mufste, nicht ausgeübt hat. Auch Pfleiderer ist der Ansicht,
dafs „sittliche Idealbegriffe" nicht Voraussetzung, sondern Folge
„religiösen Götterglaubens" seien. Um auch die Auffassung dieses
Religionsphilosophen, der in dem modernen Chorus den theoso-

phi8chen oder, wie andere sagen würden, panentheistischen Standpunkt

vertritt, beizufügen, so erklärt er das „religiöse Ehrfurchtsgefühl"

aus einer Verbindung des Mitgefühls mit dem
Abhängigkeitsgefühl in ihrer Beziehung auf die übermenschlichen Wesen
der primitiven Naturanschauung; jenes sei Quelle aller socialen
Verpflichtungsgefühle geworden. Übrigens könnten Religion und
sittliches Gefühl als natürliche Gottesoffenbarung gedacht werden,
worin „sich unser Gebundensein an die weltordnende Vernunft
des göttlichen Willens unmittelbarder Menschheit fühlbar machte."
(Jahrbücher u. s. w. S. 7.) Die Ansicht, Gesellschaft und Staat
seien an sich nicht sittliche, sondern nur rechtliche Verbindungen,
sei positivistisch und zu verwerfen, denn Staat und Recht lassen
sich nicht aus Utilitätsgriinden ableiten: eine Bemerkung, die
wir nur billigen können, so sehr auch die sonstige Auffassung
Pfieiderers, seine Fassung des Offenbarungsbegriffs nicht
ausgenommen, gegen unsere Überzeugungen verstöfst.

Wie Vatke betrachtet auch Rauwenhoff die Religion in
den drei psychologischen Erscheinungsformen des Verstandes,
Gemütes und Willens, denen als ebensoviele Entartungen der
Intellektualismus, Mysticismus und Moralismus entgegenstehen.
Nach R. ist der Intellektualismus teils rationalistisch, teils
orthodox, jener verkenne die gemütliche Seite der Religion, könne
aber um so nützlicher für die Belebung des Sittlichen sein, dieser
aber lege übermäfsiges Gewicht auf den Inhalt des Glaubens,
wodurch das Thun beeinträchtigt werde (S. 110). — Als eigentliche

Sphäre der Religion betrachtet R. das Gemütsleben. Gefühl
sei etwas rein Formelles, das der Bestimmung durch ein
hinzutretendes Objekt bedürfe; demnach sei das religiöse Gefühl ein



Zur Religionsphilosophie. 159

Bewegtwerden des Innern durch etwas Übersinnliches; einseitig
zur Geltung gebracht, gestalte es sich zum Mystieismus, zu dessen

allgemeinsten Merkmalen das Streben nach unmittelbarer
Vereinigung mit dem Gegenstande der Verehrung gehöi*e, woher
die Neigung der Mystiker zu pantheistischer Weltanschauung. —
Die einseitige Herrschaft des Willens im Religiösen ist Moralismus,

für die wahre Religion verhängnisvoll, weil sie die unio
mystica, den Gemütsdrang nach inniger Beziehung zu Gott und
damit die grofse Triebkraft verkennt, um die Sittlichkeit über
die Legalität hinauszuheben, doch der Religion nicht in
demselben Grade gefährlich, wie Intellektualismus und Mystieismus.
(S. 207.)

Diesen psychologischen Formen reihen sich die
theologischen, d. h. die verschiedenen Vorstellungen von der Gottheit
an, die sowohl für die Klassifikation als besonders für die
Darstellung der Entwicklungsformen der Religion einen Exponenten
von hervorragender Wichtigkeit bilden. Über die religiösen
Vorstellungen des primitiven Menschen sind nach Rauwenhoff,
der sich in diesem Punkte ganz von den Principien der
Darwinistischen Entwicklungstheorie leiten läfst, nur Vermutungen
aufzustellen: um einige psychologische Wahrscheinlichkeit zu
erreichen, brauchen wir nur niedrig genug zu denken, um
annehmen zu können, dafs er wirklich damit begonnen. Auf
solcher Grundlage behauptet R., dafs „die Entstehung der Religion
aus dem Zusammentreffen der naturistischen und animistischen
Naturanschauung mit dem Entstehen etwelcher sittlicher
Gemütsbewegung im Menschen erklärt werden müsse." (S. 130.)
Das Ursprüngliche ist wohl Henotheismus, d. h. Verehrung eines
Gegenstandes ohne Polytheismus; dieser mag entstanden sein
durch Erweiterung des Gesichtskreises des Einzelnen oder durch
Zusammenfassung der von mehreren verehrten Gottheiten. —
In der letzten Bemerkung liegt eine gewisse Wahrheit. Die
Geschichte aber lehrt uns, dafs der Monotheismus an der Wiege
der Menschheit stand, und diese infolge des sittlichen Verfalles
in Polytheismus verfiel. Der „Henotheismus" aber ist ein
unhaltbarer Begriff.

Strenggenommen nicht eine theologische Eorm, sondern
philosophische Weltanschauung ist nach R. der Pantheismus.
Man kann fragen, ob mit dem Pantheismus auch Religion
bestehen könne. „Gähnt hier — so fragt R. anläfslich des
Mystieismus des Angelus Silesius — nicht der Abgrund des Atheismus,

an dessen Rande die pantheistische Mystik sorglos spielt?"
Die Schwierigkeit sei nicht, wie es eine pantheistische Mystik

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 11



Zur Religionsphilosophie.

gebe, denn diese erkläre sich aus Überreizung des Gefühls als

pathologische Erscheinung, wobei religiöse Motive mitwirksam
seien: sondern die Schwierigkeit liege in der Frage, ob mit
dem Monismus Religion, die den Gegensatz von Gott und Mensch
voraussetze, bestehen könne, und sie steigere sich dadurch, dafs
die moderne Wissenschaft ihre Erfolge gerade ihren monistischen
Voraussetzungen zu verdanken glaube. (S. 150.) Der Vrf. läfst
die Frage an diesem Orte ungelöst. Seine Antwort aber geht
dahin, dafs der Religion die Uberzeugung von einer objektiven
sittlichen Weltordnung genüge. Wir werden hierauf
zurückkommen müssen.

Der Monotheismus — führt R. weiterhin aus — rnufs vom
Henotheismus unterschieden werden, womit viel Mifsverstand
weggeräumt werde. Jener aber sei entweder kosmologischer
Monotheismus, richtiger Monarchianismus, wenn ein Gott über
die Vielheit der Götter erhoben werde, oder ethischer
Monotheismus (Religion der Propheten, die nach R. den früheren
henotheistischen Jehovakultus in diesem Sinne umbildeten), mit
welchem die Menschheit den Weg einschlug, auf dem sie die
Religion zur höchsten Entwicklung bringen konnte im Christentum,

das „Weltreligion im Sinne eines christlichen Universalismus"

ist. Das Bedürfnis des religiösen Gefühls befriedige aber
nicht die deistische Auffassung des Monotheismus, (womit R. den
Glauben an einen überweltlichen Schöpfer, also gerade den wahren
christlichen Theismus meint), sondern der Theismus, d. h. die
Verbindung der Transcendenz und Immanenz, die jedoch nur
als negative Bestimmungen zu nehmen seien und zwar, was die
Theorie betrifft, von einem blofs hypothetischen Charakter. Der
Vrf. zeigt sich, wie wir sehen, gegenüber den verschiedenen
Auffassungen des Christentums sehr weitherzig, nur gegen das

Christentum, wie es sich selbst gibt, das supernaturalistische
des sich offenbarenden persönlichen Schöpfers exklusiv.

Ebenso exklusiv gegen den Schöpfungsbegriff verhält sich
auch Vatke. Er wendet sich gegen die Vorstellung einer
zeitlichen Schöpfung aus dem Grunde, weil die ewig waltenden
göttlichen Lebensmächte unmöglich vor einer solchen zeitlichen
Schöpfung geruht haben könnten. (S. 162.) Dieser Einwand
hätte Gewicht, wenn die Schöpfung statt als das freie und
zeitliche Produkt einer ewigen Allmacht als Wirkung eines
veränderlichen und in die Zeit fallenden Thuns begriffen würde.
Der Gedanke einer solchen Macht übersteigt zwar unser
gesamtes Wahrnehmen und Vorstellen, mufs aber angenommen
werden, wenn wir nicht den Widersprüchen des Pantheismus



Zur Religionsphilosophie. 161

verfallen wollen. — Als erste Erscheinungsform der Religion
betrachtet auch Yatke das Gefühl, wiewohl er den Inhalt
desselben aus der Intelligenz stammen läfst. Im Gefühl schliefst
sich das Subjekt mit seinem Inhalt in eins zusammen; „das
Gefühl setzt seinen Inhalt als das die ganze geistige innere
Sphäre Durchdringende, nicht als objektive, sondern als unmittelbar

subjektive, zusammengeschlossene einheitliche Bestimmtheit."
Wäre diese Bestimmung des Gefühls richtig, so könnte es
entweder ein religiöses Gefühl überhaupt nicht geben, oder es

müfste, wenn es ein solches gäbe, dasselbe als die überzeugendste
Bestätigung des Pantheismus gelten. Mit keinem Worte ist wohl
mehr Mifsbrauch getrieben worden, als mit dem Worte Gefühl.
Wir haben an diesem Orte keine Theorie des Gefühls zu geben.
Es genügt, zu bemerken, dafs das Gefühl nicht ein selbständiges
Vermögen, sondern eine Seelenstimmung ist, die nicht blofs vom
Begehren, beziehungsweise Wollen unzertrennlich, sondern als
Zustand desselben zu begreifen ist und daher ebenso wie alles
Begehren und Wollen ein wenn auch noch so unklares Vorstellen
zur notwendigen Voraussetzung hat. Daher kann kein Eühlen
den Kamen religiös beanspruchen, das nicht auf einer Vorstellung
des Göttlichen als eines vom Eühlenden Verschiedenen beruht.

Der Abschnitt über die Religion „im Elemente des
Denkens" in V.s Religionsphilosophie enthält eine Kritik der
Beweise für Gottes Dasein. Charakteristisch ist die Art, wie diese

Argumente von den drei Autoren, mit denen wir nns beschäftigen,

behandelt werden. Auf die Stellung, die Rauwenhoff und
Pfleiderer zu denselben einnehmen, werden wir ausführlicher zu
reden kommen. Hier handelt es sich um eine vergleichende
Nebeneinanderstellung. Von der Annahme eines Unterschiedes
von Denken und Erkennen ausgehend, stellt R. die Beweisbarkeit

des Daseins Gottes in Abrede, weil Wirklichkeit nur
durch Erkennen, nicht durch Denken erreicht werden könne,
erkannt aber werde nur durch Wahrnehmung, die immer sinnlich

ist. V. dagegen behauptet vom Hegelsehen Standpunkte
der Identität des Denkens und Erkennens, die ihm zugleich
Einheit des Denkens und Seins ist, diese Beweisbarkeit,
bewiesen aber werde nur ein immanenter Gott, der Gott des
Pantheismus. Pfleiderer endlich setzt an die Stelle jener Identität

die Wesenseinheit von Gott und Menschen und glaubt auf
Grund derselben einen dem Menschen wesensähnlichen, der Welt
teils immanenten, teils sie transcendierenden Gott erschliefsen
zu können.

Vatke also nimmt wie Hegel die Argumente für Gottes

li*



162 Zur Religionsphilosophie.

Dasein in Schutz; gegen Jakobi insbesondere bemerkt er, dafs
er die Beweiskraft derselben mit recht unbedeutenden Gründen
bestritten habe, nämlich weil das Unbedingte nicht aus dem
Bedingten gefolgert werden, also dadurch bedingt sein könne; es
handle sich aber nur um ein Bedingtsein für das diskursive
Denken: was vollkommen zutrifft. Dagegen ist er der Meinung,
jene Argumente bewiesen nicht, was man ehedem damit beweisen
wollte, eine transcendente Gottheit, sondern ein immanentes
Unbedingtes. Obgleich er an Hegel tadelt, dafs er, den Wert der
Begriffe überschätzend, das ontologische Argument für das höchste
gehalten, geht er doch selbst von dem nämlichen Argumente
aus, das allein nicht blofs die Notwendigkeit des Unbedingten,
wie angeblich die übrigen Beweise, sondern die Realität
desselben beweise. Der Sinn, der diesem Argumente untergelegt
wird, ist, wie bei Hegel, der pantheistische. „So liegt also in
der Manifestation Gottes, welche das Wissen von ihm und seine
Existenz umfafst, der tiefere Sinn des ontologischen Beweises,
das freilich Anselm auch nicht einmal ahnte. Es ist ein Beweis
des göttlichen und menschlichen Geistes in ihrer Vermittelung."
(S. 186.)

Sicherlich hatte der hl. Anselm von den künftigen Schicksalen

seines Argumentes keine Ahnung. Es spiegelt sich darin
die Geschichte der modernen Verirrungen. Deskartes schliefst
aus dem vermeintlich klaren und anschaulichen (intuitiven)
Begriff Gottes auf das Dasein; Kant acceptiert die Voraussetzung
insofern, als nach seiner Meinung, wenn ein Beweis für Gottes
Dasein geführt werden könnte, dies nur auf dem ontologischen
Wege möglich wäre, nämlich durch ein unmittelbares Ergreifen
des Daseins durch den Gedanken, bestreitet aber das Zutreffen
dieser Voraussetzung. Hegel endlich nimmt das Argument in
dem Sinne wieder auf, dafs in der That der Gedanke unmittelbar

das Sein verbürge, weil der Begriff das wahrhaft Seiende
sei. — Bemerkenswert ist V.s Urteil über die Kantsche Fassung
des moralischen Beweises; er findet sie schwach und ungebildet,
mehr habe die ältere Form desselben für sich, aber auch diese
müsse ontologisch, d. h. immanent verstanden werden.

An die Kritik der Gottesbeweise reiht sich bei V. die
Darstellung der verschiedenen Formen der religiösen und
theologischen Erkenntnis. Er unterscheidet zwei abweichende
Richtungen, nach der einen, metaphysischen, liegen Atheismus,
Pantheismus, Deismus, Theismus, nach der anderen, nämlich der
Seite des Verhältnisses der Vernunft zu Gott — Rationalismus
und Supernaturalismus. Der Theismus hat nach V. vor dem



Zur Religionsphilosophie. 163

Deismus die immanente Thätigkeit Gottes voraus, ist aber eben
nur für den populären Standpunkt. Die Theosophie ist
spekulativer Rationalismus, in der inadäquaten Weise der Phantasie
und des Gefühls gefafst.

In dem Abschnitte, der die Religion im Elemente des

Willens behandelt, ist es der Begriff des Bösen, der unsere
Aufmerksamkeit auf sich zieht. Der Standpunkt der „Autonomie"
gestattet nicht, in der Übertretung des Gesetzes, dem Ungehorsam
gegen den göttlichen Willen das Wesen der Sünde zu erblicken.
Vielmehr wird die Sünde und das Böse im Verhalten des
Besondern zum Allgemeinen gesucht. Gut ist jede Thätigkeit,
welche die harmonische Gliederung des menschlichen Geistes in
der Gemeinschaft fördert, das ihr Entgegengesetzte ist böse. Wie
nahe liegt da der Gedanke, dafs das Gesetz des Staates als
der absoluten Form „der harmonischen Gliederung des menschliehen

Geistes in der Gemeinschaft" bestimmt, was gut und was
böse ist Wie nahe berühren sich Hegel und Hobbes, Pantheismus

und Materialismus auch in den Fragen der Moral und
Politik! — Die Harmonie der moralischen Persönlichkeit wird
gesetzt in die Unterwerfung unter die sittliche Weltordnung, in
der der Geist nur seine eigene Natur erkennt, also sich selbst
bestimmt. — Gott gegenüber ist der Mensch frei, weil ihm Gott
nicht wie ein höheres Wesen gegenübersteht, sondern sich als
immanentes Princip verhält durch die der menschlichen Natur
mitgeteilte Seite des Unbedingten, die das höhere Wesen des
Menschen selbst ist. — Wir brauchen kaum zu sagen, dafs
diese Bestimmungen nicht die Religion, sondern die „Irrreligion
im Elemente des Willens" bedeuten.

Intellekt und Wille einigen sich zur harmonischen Religiosität

in der Frömmigkeit. Hiervon handelt der Abschnitt:
das religiöse Selbstbewufstsein als Einheit oder die wirkliche
Religion als Frömmigkeit. Die verschiedenen Erscheinungen des

privaten wie öffentlichen religiösen Lebens kommen hier zur
Sprache, die Erörterung aber bietet kein anderes Interesse, als
die Art und Weise, wie die Aufserungen der Frömmigkeit und
die Formen des Kultus ihres wahren Gehaltes entleert und in
die Formeln des pantheistisehen Systems gekleidet werden. Ein
Beispiel möge genügen. Als solches diene die Bestimmung des
Glaubens. Der Glaube ist „nichts anderes als die sich einfach
in sich selbst vermittelnde Frömmigkeit, die auf sich beruhende,
einfache fromme Gesinnung." (S. 245.) — Die Vollendung des

religiösen Lebens ist in der Idee des Reiches Gottes ausgesprochen.
Was macht aus dieser Idee die pantheistische Weltanschauung?



164 Zur Religionsphilosophie.

Das ewige Reich Gottes gewinnt einen „konkreten Hintergrund",
wenn „man unser Sonnensystem nur für ein Moment im All, in
der Zeit geworden und in der Zeit vergehend, aber unendlich
viele Sonnensysteme ebenfalls für Offenbarungsstätten des Geistes"
hält; denn das Ewige ist nur im Zeitlichen offenbar, Seele und
Leiblichkeit bilden die Basis des Geistigen. Was die persönliche
Unsterblichkeit betrifft, so hört hier ein eigentliches Wissen auf;
„religiös aber ist die Formel: der Geist ist in Gott, womit eben
die endliche Individualität aufgehoben ist, der Geist aber für
die ideale Totalität erhalten wird." (S. 289.)'

Bevor wir auf den zweiten, besonderen Teil des Vatkeschen
Werkes eingehen, wenden wir uns zu Rauwenhoff zurück, der
der Frage vom „Wesen und Recht" der Religion einen der
umfangreichsten und sorgfältigsten Abschnitte seines Werkes
widmet. Der Gedankengang entfaltet sich ungefähr in folgender
Weise:

Das Recht des religiösen Glaubens ist nicht von dem Nachweis

der objektiven Wahrheit des Gottesglanbens abhängig zu
machen, sondern nach dem Mafsstab der Wertschätzung, worauf
die Verehrung der übersinnlichen Macht beruht, zu beurteilen.
Das unbedingte Pflichtbewufstsein ist Grundlage des religiösen
Glaubens. Gegen die objektive Bedeutung dieses Bewufstseins
kann die von Kant und Fichte bewiesene Falschheit des
Dogmatismus nicht als Instanz angeführt werden; denn obgleich wir
zunächst nur Bewufstseinsthatsachen erkennen und daher all unser
Erfahren und Wissen auf dem Glauben an die Übereinstimmung

o
unserer Vorstellungen mit der vorausgesetzten Wirklichkeit
beruht, auf dem Vertrauen auf das Gesetz unseres Geistes, das
sich mit Notwendigkeit geltend macht, so kann doch die
Berechtigung dieses Glaubens nicht bestritten werden, wenn man
nicht an der Möglichkeit aller Erkenntnis absolut verzweifeln
will. Der aus der Subjektivität des Pflichtbewufstseins
entnommene Einwand ist also nicht berechtigt. Ebensowenig aber
ist die Berufung auf die Willkürlichkeit der Werturteile statthaft;

denn ist diese bezüglich des sinnlich Angenehmen und
Unangenehmen nicht zu leugnen, so läfst sie sich schon weniger
vom Ästhetischen behaupten, vollends aber ist das sittliche Urteil
(freilieh nur nach seiner formellen Seite, die Pflicht um ihrer
selbst willen zu thun) ein schlechthin Notwendiges, aus zufälligen
Ursachen (Vererbung, Gewohnheit) nicht zu Erklärendes. „Wenn
die einzige Erklärung, die dem gegenübersteht, die des
Evolutionismus, sich nicht hinreichend erweist, dann ist man wohl
genötigt, aus dem Faktum des Pflichtbewufstseins auf eine darin



Zur Religionsphilosophie. 165

sich offenbarende sittliche Anlage des Menschen zu schliefsen."
(S. 219.) Das unbedingte Pflichtgefühl aber, das sich als ein
Gesetz unserer Natur geltend macht, an welches wir ebenso
glauben müssen, wie an unser Wahrnehmungs- und Denkvermögen,
erfordert eine solche Beschaffenheit der Welt, dafs dieses darin
bestehen kann. Wir müssen daran glauben: ein Glaube, der
Postulat heifst, weil er „das wirkliche Sein des Postulierten
enthält." Der Glaube an eine sittliche Weltordnung ist also
eine Forderung, ein Postulat des unbedingteu Pflichtbewnfstseins,
und zwar das einzige Postulat. Kant täuschte sich also darin,
dafs er auch das Dasein Gottes, die menschliche Freiheit und
die Unsterblichkeit der Seele als Forderungen des Pflichtbewufst-
seins betrachtete und datür Glauben postulierte. In jenem Glauben
an eine sittliche Weltordnung liegt das Wesen der Religion.

An diesen Ausführungen Rauwenhoffs übt Pfleiderer eine
wohlberechtigte, aber nicht genug umfassende Kritik. Über den
fundamentalen, erkenntnistheoretischen Irrtum, dafs allem
Erkennen des Wirklichen ein Glauben und Vertrauen zu Grunde
liege, geht Pfl. mit einem Stillschweigen hinweg, das, wie es
scheint, als Zustimmung zu deuten ist. Seinerseits aber vermifst
er die klare Bestimmung des rhetorischen Begriffs der sittlichen
Weltordnung, die thatsächlich bestehende sei nicht Gegenstand
religiösen Glaubens, als ideale gefafst aber sei sie subjektiv,
nicht aber objektive übersinnliche Macht. Es helfe auch nichts, wenn
mit dem Begriff der sittlichen Weltordnung der des Sittengesetzes
vertauscht und dieser zu einem allgemeinen Natur und Geist
umfassenden erweitert werde. Mit alledem sei der Positivismus
nicht zu überwinden. Die Ordnung sei Produkt einer Macht,
nicht selbst die postulierte übersinnliche Macht, die auch nach
Rauw. Gegenstand religiösen Glaubens sein solle. Denken wir
uns aber die übersinnliche Macht als ordnendes Wesen, so haben
wir „Gott" gedacht. (Jahrb. u. s. w. 8. 13 f.)

An die Erklärung des religiösen Glaubens schliefst Rauw.
die Rechtfertigung desselben an, die in der Verteidigung der
Teleologie besteht, wobei aber der Schlufs von der Zweckmäfsig-
keit auf eine zwecksetzende Ursache als nicht konkludent
verworfen wird. R. bleibt bei der allem Beienden als organisierender

Faktor innewohnenden Potenz stehen. Aus diesem
Abschnitte möge eine uns speciell interessierende Äufserung über
den Supernaturalismus hervorgehoben werden. Die Geschichte
des Supernaturalismus, meint R., sei seit der Renaissance eine
Leidensgeschichte, auf der einen Seite stehe der Katholicismus,
der den Supernaturalismus immer mehr zu befestigen und ab-



166 Zur Religionsphilosophie.

zurunden suche, was er übrigens mit zunehmender Aufopferung
der Frömmigkeit und Wahrheit (die Begründung für diese
Behauptung bleibt R. schuldig) bezahlt habe, während der
Protestantismus durch sein eigenes Princip immer weiter auf der
schiefen Ebene fortgetrieben werde, unbewufst geschäftig, das

System, das er nicht preisgeben will, zu unterminieren. (S. 273.)
Der dritte Teil des Rauwenhoffschen Werkes handelt von

den Erscheinungen der Religion in Dogmen und Kulthandlungen.
Das Resultat der Kritik des Gottesbegriffs ist ein negatives, die
objektive Realität desselben, das Dasein Gottes kann nach R.
nicht wissenschaftlich bewiesen, § 1 A, auch nicht durch
philosophische Spekulation bestätigt werden (B), die Glaubensvorstellungen,

den Gottesbegriff eingeschlossen, sind vielmehr
Ereignisse der dichtenden Phantasie (D).

Die Kritik, die R. an den Argumenten für das Dasein
Gottes übt, richtet sich gegen die Fassung, in welcher sie von
Pfleiderer vorgetragen werden. Die von letzterem hiergegen
versuchte Verteidigung kann nicht als durchweg glücklich
bezeichnet werden. Die Kantschen Vorurteile, in die auch Pfl.
verwickelt ist, hemmen wie schwere Ketten seine Schritte.
Zunächst wird bemerkt, dafs von der Philosophie nicht mathematische

und naturwissenschaftliche Beweise verlangt werden dürfen,
sondern nur der Kachweis der zur Annahme einer Hypothese
bestimmenden Vernunftgründe (Jahrb. a. a. 0. S. 16). Was
den kosmologischen Beweis betrifft, so würde der Schlufs von
einer Vielheit von Kräften und Wirkungen auf einen einheitlichen

Realgrund, wie er von Pfl. gefafst wird, allerdings, wie
Rauw. einwendet, nur die Existenz einer weltimmanenten
Substanz begründen, nicht aber die Existenz Gottes, wie der religiöse
Glaube sie fordert. Den Ausgangspunkt bilden aber nicht
endliche Wirkungen und Kräfte, zu denen die Substanz gesucht
wird, sondern die endlichen, veränderlichen und zufälligen Wesen,
die eine von ihnen verschiedene Ursache, also einen über- und
aufserweltlichen Gott voraussetzen: ein „Über" und „Aufser",
das freilich nicht sinnlich genommen, aber auch nicht, wie von
Pfl. geschieht, durch eine panentheistische Auffassung illusorisch
gemacht werden darf. — Die Bemerkungen Pfleiderers über
die Berechtigung des teleologischen Beweisgangs sind zwar nach
ihrem speciellen Inhalt begründet, werden aber wieder ihrer
besten Kraft beraubt durch die Zurückführung der Objektivität
des Erkennens auf einen Parallelismus der subjektiven und
objektiven Ordnung. — Mit Recht wird inbesondere gegen den
Einwand Rauwenhoffs, durch Annahme göttlicher Zwecke werde



Zur Religionsphilosopliie. 167

Gott vermenschlicht, geltend gemacht, dafs es zwischen den von
R. behaupteten Extremen, entweder auf die Analogie der menschlichen

Zweckthätigkeit zu verzichten, oder Gott auf die Linie
des Menschen herabzusetzen, ein Mittleres gebe, nämlich die
göttliche Zweckthätigkeit nicht als eine deliberative, sondern
als eine intuitive zu denken. Nur verträgt sich mit der
Annahme einer bewufsten, zwecksetzenden Intelligenz nicht der von
Pfl. eingenommene Standpunkt einer Immanenz, mit welcher er
vergeblich die Transcendenz zu verbinden sucht, da auf diesem
Standpunkt Immanenz und Transcendenz wie Realität und Idealität

sich verhalten würden.
Durch die, auch von Pfl. anerkannte Kantsche Lehre, dafs

Wirklichkeit nur erfahren werden könne, von R. in die Enge
getrieben, spricht Pfl. von einer mittelbaren Erfahrung durch
Schlüsse und meint, dafs es in einem gewissen Sinne eine
Erfahrung von Gott gebe. Hier zeigt sich die ganze Unhaltbarkeit
des Pfl.sehen Standpunkts der zu verbindenden Immanenz und
Transcendenz; denn sofern Gott immanent ist und „in gewissem
Sinne" erfahren wird, ist er nicht wahrhaft Gott (wir reden
vom Standpunkt Pfl.s), sofern er aber transcendent und wahrhaft

Gott ist, kann er nur erschlossen, also (vom Standpunkt
Pfl.s) nicht wahrhaft erkannt werden. Mit Recht rügt R. die
Inkonsequenz Pfl.s der vom Sittengesetz auf einen Urheber,
also eine letzte Ursache schliefst, obgleich er dem kosmologischen
Argument einen solchen Schlufs nicht gestatten will.

Der erkenntnistheoretische Irrtum, dafs die Objektivität
der Erkenntnis nicht durch das unmittelbare oder mittelbare
Bestimmtwerden des Subjektes durch das Objekt, sondern durch
den Parallelismus der Ordnung des Erkennens mit der
Ordnung des Seins garantiert werde, tritt recht scharf in der Art
hervor, wie Pfl. das ontologische Argument behandelt. Ausgehend
von der (Vatkes Ansicht entgegengesetzten) Annahme, dafs
dieses Argument die Notwendigkeit des Daseins Gottes
beweise, behauptet Pfl., der Nerv desselben liege in der
Übereinstimmung unseres notwendigen Denkens mit dem wirklichen
Sein. Kants Kritik habe zu dem Resultate geführt, dafs die
Gesetze unseres Denkens nicht aus der Erfahrung stammen und
doch mit dieser zusammenstimmen: eine Thatsache, die sich nur
aus der unserem Denken und dem Weltdasein gemeinsam zu
Grunde liegenden Einheit von Denken und Sein erkläre. Nicht
ganz mit Unrecht urteilt Rauw. von dieser Fassung, dafs sie
mit dem wirklichen ontologischen Argument nichts als den Namen
gemeinsam habe. Dieses sucht aus dem Begriffe Gottes das



168 Zur Religionsphilosophie.

Dasein zu folgern, setzt also voraus, dafs durch Denken objektives

Sein erkannt werde ; der Irrtum desselben aber liegt darin,
dafs ein Gottesbegriff aufgestellt wird, der allerdings das Dasein
impliciert, dessen innere Möglichkeit und Realität aber nicht
erwiesen ist. Ist das Dasein eines denkbaren Höchsten anderweitig

festgestellt, so folgt freilich die Notwendigkeit dieses
Daseins; das ontologisehe Argument setzt also das zu Beweisende

voraus und macht sich einer petitio principii schuldig.
Gröfsere Zugeständnisse gegenüber dem theoretischen Rechte

des Gottesglaubens macht, wie auch Pfl. hervorhebt, R. in dem
Abschnitte über die Gottesvorstellung (8. 522 f.), insofern er
einräumt, dafs teleologisches Wirken dem IJrsprnng nach
wenigstens für uns nur durch die Beziehung auf eine bewufste
Intelligenz denkbar sei. Zwar versäumt R. nicht, (nach Pfl.s
Ausdruck) Vorsorge zu treffen, um sich durch die Behauptung,
das Hinübergehen zu einer göttlichen Intelligenz und einem
göttlichen Willen beruhe auf dem Drang der Phantasie, auf
seinen Skepticismus zurückzuziehen; hiergegen aber lege seine
eigene Darstellung, derzufolge jener Drang vielmehr ein unab-
weisliches Bedürfnis des Denkens ist, Verwahrung ein.

Weiterhin sucht R. nachzuweisen, dafs eine Bestimmung
des Wesens Gottes durch die Attribute der Ewigkeit, Heiligkeit
und Liebe nicht zulässig sei, selbst wenn das Dasein Gottes
wissenschaftlich sichergestellt werden könnte, denn Ewigkeit sei
ein negativer Begriff, Heiligkeit und Liebe aber könnten ohne
Anthropomorphismus nicht auf Gott übertragen werden. — Auch
diese Positionen sucht Pfl. zu verteidigen, jedoch, was die Ewigkeit

betrifft, keineswegs mit Gliiek, denn indem er in das
göttliche Bewufstsein Succession hineinträgt, zerstört er die TJnver-
änderlichkeit Gottes und hebt damit, wie R. zeigt und wohl
von selbst einleuchtet, den Begriff der Ewigkeit auf. Dagegen
weist er den Angriff R.s auf die göttliche Heiligkeit, deren
Begriff er mit Sittlichkeit im Sinne von Pflichtgemäfsheit
verwechselt, die Gott allerdings nicht zukommen kann, siegreich
zurück. Seine Bemerkungen aber über die göttliche Liebe sind
durch seinen panentheistischen Standpunkt, auf welchem Wesens-
einheit und reales WechselVerhältnis zwischen Gott und Menschen

angenommen wird, getrübt.
Als Kern des Vorsehungsglaubens betrachtet R. den Glauben

an eine sittliche Weltordnung, in deren Dienst aller
Kausalzusammenhang stehe, und hält deshalb eine Theodicee für
unnötig. Derselbe Glaube bilde auch die Grundlage des Erlösungsglaubens.

Sünde und Erlösungsbewufstsein seien nichts anderes



Zur Religionsphilosophie. 169

als das Bewufstsein eines gewissen in uns vorhandenen Verhältnisses

von Wirklichkeit und Ideal, und aller Erlösungsglaube
Vertrauen auf die stets fortschreitende Verwirklichung des Ideals
in uns. Der Glaube endlich an eine persönliche Fortdauer nach
dem Tode enthalte aufser dem animistischen ein religiöses Moment,
nämlich die Hoffnung auf Verwirklichung des sittlichen Ideals.
Für diese sei eine psychologische Voraussetzung anzunehmen,
die jedoch nur Produkt religiöser Dichtung, nicht philosophischer
Beweisführung sei. Doch lasse sich als Grund der Vernünftigkeit

des Unsterblichkeitsglaubens der Gedanke angeben, dafs
die sittliche Persönlichkeit, in welcher das Sittliche zur vollen
Herrschaft gelangt ist, nicht durch einen physischen Procefs
vernichtet werde.

Der letzte Abschnitt des R.schen Werkes behandelt den
Kultus und die religiöse Gemeinschaft. Der einseitig ethische
Standpunkt des Vrf., dem die Gottheit eigentlich nur die
dichterische Personifikation der sittlichen Weltordnung ist, macht
ihm insbesondere jedes Verständnis des katholischen Kultus
unmöglich. Der Kultus ist ihm ausschliefslich Produkt der Phantasie,

anschaulich gemachter Glaube, der sich der Zucht des
Denkens entzieht. Gleichwohl nimmt der Vrf. vom religiösen
Standpunkt das Bittgebet in Schutz. Den specifischen Charakter
der religiösen Gemeinschaft sucht er in der Einheit der Glau-
bensiiberzeugung und dem Verlangen, nach dieser Überzeugung
das Leben zu gestalten. Die naturgemäfeeste Form der religiösen
Gemeinschaft sei die örtliche, natürlich gewordene, selbständige
Gemeinde. Vom (supernaturalistischen) Kirchenbegriff urteilt der
Vrf., dafs ihm der sittliche Charakter fehle, daher seine Äufserung :

Wehe der Religion wegen der Kirche, und das Schlufswort: die
Kirche hat ausgedient, die Gemeinde kann zu ihrem Rechte
kommen.

Wir verlassen Rauwenhoff mit dem Eindruck, dafs sein
von Kant beherrschtes Denken in der Auffassung der Religion
selbst noch hinter dem Königsberger Philosophen zurückbleibt
und die grofsen geschichtlichen Thatsachen der Religion, des
Christentums und der Kirche als ungelöste Rätsel zurückläfst.
Die Absicht, durch einen zweiten, historischen Teil das Werk
abzuschliefsen, hat der Tod vereitelt. — Wir wenden uns zu
Vatke zurück, der uns eine Geschichte der Religion und
zugleich den Beweis gibt, dafs der naturalistische Pantheismus
jene Rätsel zwar zu zerhauen, nicht aber zu lösen vermag.

„Nach synthetischer Erkenntnis a priori", jener von Kant
eingeführten Erkenntnisweise, die sich unter den Händen seiner



170 Zur Religionsphilosophie.

Nachfolger zur Konstruktion a priori, der mit Recht verrufenen
„Begriffsromantik" gestaltete, läfstV., dem Zeugnis der Geschichte
zum Trotz, die Menschheit von unten auf aus einem Zustand
tierischer Roheit zur Freiheit und Geistigkeit sich entwickeln,
zu welchem Behuf das Alter der Menschheit auf ein paar Hunderttausende

geschätzt wird. Als erste Stufe in der religiösen
Entwicklung wird die Naturreligion und zwar zunächst der
Fetischismus der sog. Naturvölker angenommen. Uber diesen
hinaus bezeichne einen Fortschritt sowohl die chinesische Religion

als auch die altarische Moral, die nicht mehr durchweg
als Naturreligionen gewertet werden dürfen. Die chinesische
Religion sei reine Verstandesreligion, die Taolehre aber mehr
ein Fortschritt der Philosophie als der Religion. Die chinesische
Sittlichkeit ist wesentlich Verstandesberechnung. (Über die
chinesische Religion vgl. man V. v. Straufs u. Torney, der
altchinesische Monotheismus S. 9 ff.)

Vom Brahmanischen System urteilt V., es sei nicht
Monotheismus. Brahm ist ursprünglich Agni Brahinanaspati, Herr
des Gebetes, dann Produkt des Gebetes, der höchsten Abstraktion,

mit dem Gedanken des Betenden eins. — Der Buddhismus
entstand aus der Negation der brahmanischen Anschauungsweise
und ist nicht Gottlosigkeit, da das Leere, woraus die Welt wird,
das vom Geiste erfafste reine Sein ist. Der Buddhismus bleibt
in der Form der Substanz, erreicht nicht die des Geistes (S.
360 f.). Der Religion der iranischen Völker sei eine einfachere
Naturanschauung vorangegangen, der Dualismus des Ahuramazda
und Angromainyus ein rein praktischer, das beide umfassende
Princip aber, die Zrvàna Akarana, sei reine Abstraktion. Die
persische Religion gilt V. als die erste von weltgeschichtlicher
Bedeutung, durch ihren von ihm behaupteten Einflufs auf Judentum

und Christentum.
Von den arischen Religionen geht V. zu den semitischen

sogenannten Naturreligionen über. Die Semiten werden durch
das Vorherrschen des Verstandes charakterisiert. Im Einzelnen
stehe die babylonische durch ihr astronomisches System höher,
dagegen sonst tiefer als die eranische Teleologie. Bei werde als
Lebenssubstanz gefafst und daher Mylitta, ursprünglich Erdgöttin,
als weibliches Princip ihm beigesellt. Der mittelsemitische
Melkarth wird mit Simson zusammengestellt und als Baal —
der Sonnengott — erklärt. Die ägyptische Religion sei noch
ein ungelöstes Problem, für die religiöse Gesamtanschauung seien
wir noch immer auf die klassischen Quellen angewiesen; Osiris
sei Sonne, Isis Erde, nicht Mond. V. verkennt, wie man sieht,



Zur Religionsphilosophie. 171

die zweifellosen Spuren einer der geschlechtlichen Differenziierung
und Herabziehung des Göttlichen in den Naturprocefs
vorangehenden reineren Auffassung. — Auf eine solche weist auch,
wie aus V.s Darstellung selbst erhellt, die griechische Religion
hin, in welcher V. die religiöse Entwicklung auf die höhere
Stufe „des endlichen Geistes und der geistigen Subjektivität"
sich erheben läfst. Der Polytheismus ist hier sekundär, die
spätere Erucht der Mythenbildung ; die Götterwelt llesiods und
Homers Ergebnis reflektierender und dichterischer Anschauungsweise.

Wie die arische in Indien, so stellt die griechische
Religion ein Urwesen, Gott schlechthin, an die Spitze, das nicht
in den Procefs des Endliehen eingeht. — In der römischen
Religion, die durch Geisterglaube und Mangel an Mythen sich
charakterisiert, präge sich die praktische Richtung des römischen
Geistes aus. Für die — vom Vrf. als das Ursprüngliche nach
„Principien a priori" fingierte — römische Naturreligion sei man
aufSchlüsse aus der allgemeinen Analogie der religiösen
Entwicklung, angewiesen. Der allgemeinen Form des
Weltreichs gibt auch nach V. erst das Christentum tiefen, unendlichen

Gehalt.
Nicht das Erste, sondern die höchste Vollendung ist nach

d. Vrf. der Monotheismus. Von der eranischen Lichtreligion
ausgehend habe er sich zuerst in einem kleinen Kreise eines
unbedeutenden Volkes entwickelt. Er sei teils aus vorhandenen
Elementen, teils durch absolute Erhebung des Geistes, und da
der Geist darin sein eigenes Wresen ergreife, durch
Offenbarung Gottes entstanden. (S. 485.) Die geschichtliche
Darstellung, die der Vrf. auf Grund der um jede Tradition
unbekümmerten destruktiven Ribelkritik gibt, verkehrt die Ordnung-
lex et prophetae in das Gegenteil: der Pentateuch ist später als
die prophetischen Bücher: so verlangt es die innere Entwicklung
des Geistes. V. vermifst im alten Testamente die rein ideale
Auffassung des Geistes, die sich übrigens auch bei den alten
Philosophen nicht finde; Aristoteles lasse den Geist von aufsen
in den Leib kommen. Gott erscheine in der Schrift als
überweltlicher Geist im Lichtgewand nach seiner Transcendenz, nach
seiner Immanenz aber als bewegender Geist. (Woher dann das
Verbot, von Gott ein Bild zu machen? — Aristoteles aber läfst
die menschliche Seele von aufsen in den Leib kommen, gerade
weil sie wegen ihrer Immaterialität nicht auf dem Wege der
Zeugung entstehen kann.) In der Schöpfungsgeschichte findet
V. nicht Geschichte, sondern „Religionsanschauung", was im
Grunde ein verblümter Ausdruck für Mythe ist. Den Abschnitt



172 Zur Religionsphilosophie.

über das Christentum (S. 516 ff.) eröffnet ein unwürdiger Ausfall

gegen die katholische Religion, dessen verletzender Ton
gegen den sonstigen wissenschaftlichen Charakter dieser
„Religionsphilosophie" grell absticht. (Ähnliches S. 314 und 358.)
Charakter und Entstehung des Christentums werden so erklärt:
Grundprincip derselben ist die Idee der Menschwerdung Gottes,
die am Ende des bis dahin gewesenen Weltlaufs eintritt zur
Erlösung ans der Gewalt des Bösen; es stehe also der arische
Dualismus mit der Erscheinuug Gottes auf Erden im genauesten
Zusammenhang. Das Christentum habe praktisch begonnen mit
der Vorbereitung auf eine Umgestaltung des Gottesreiches, woraus
sich erst die Umgestaltung der Lehre als Gebot der Kotwendig-
keit ergeben habe. Die aprioristische Konstruktion des Christentums

(das nicht aus einer pantheistisch gemeinten Idee der
Menschwerdung Gottes, sondern aus der gottmenschlichen Person

Christi begriffen werden will), wird durch eine zersetzende
Kritik der Quellen des Christentums gestützt. Da die Briefe
des Apostels Paulus (die in die Jahre 52 — 61 verlegt werden)
in schroffem Widerspruch mit der obigen Annahme stehen und
das wunderbare Wesen Christi darin vorausgesetzt wird, so

verlangt die vom Vrf. geübte Logik des Unglaubens, dals die

vorgebliche Umgestaltung der Lehre in der kurzen Zeit vor der
Thätigkeit Pauli vor sich gegangen sei.

Über die hypothetische evangelische Urschrift sowie die
Unterscheidung der beiden Richtungen, der petrinischen und
paulinischen (die durch das Zugeständnis, dals sie in keiner
Schrift zur reinen Darstellung gelange, wieder hinfällig gemacht
wird) gehen wir mit dieser Andeutung hinweg. Aus den
vorhandenen Quellen, gesteht V., sei der Ursprung des Christentums

schwer zu ergründen ; anerkannt sei, dals Christus die
Logosidee auf seine Person nicht anwandte, als Messias habe er
sich erst bei seinem Einzüge in die Hauptstadt kundgegeben, in
frühere Reden sei erst nachträglich die messianische Beziehung
hineingetragen worden. Dem wirklichen Verlauf gegenüber (den
V. und die Kritik der Hegeischen Schule wohl besser kennt als
der Lieblingsjünger des Herrn) stellte sich Johannes am
ungünstigsten. Gleichwohl wird seine geistige Erhabenheit
gerühmt. — Die Behauptungen V.s richten sich durch ihre Willkür
von selbst. Johannes, der Apostel, ist entweder nicht der
Verfasser des vierten Evangeliums — dann erhebt sich die Frage,
ob es dem einstimmigen Zeugnis des Altertums und dem
Selbstzeugnis des Evangeliums zum Trotz ein anderer sein könne? —
oder Johannes, wenn ^es erlaubt ist, Göttliches mit Menschlichem



Zur Religionsphilosophie. 173

zu vergleichen, der Piaton des christlichen Sokrates, ist ein
verrückter Schwärmer, wenn nicht ein frecher Betrüger. Y.
gleitet leichtfertig über alle diese Schwierigkeiten hinweg.

Die Erscheinungen des Auferstandenen gelten V. als Visionen

der Jünger, die sie hatten, als sie sich wieder ihrem
einfachen Gewerbe hingaben. — V. gibt sich alle Mühe, die Gottheit

Christi und den Personunterschied in Gott aus der Schrift
hinwegzudeuten, seine eigene Darstellung aber zeigt, dafs bei
Paulus und Johannes über die Gottheit Christi nicht hinwegzukommen

sei. Wo es nicht mehr angeht, zu leugnen, wird die
Hegeische Unterscheidung von Anschauung und Begriff zu Hilfe
gerufen. — Das Verhältnis Christi zum Geist wird in das des
Individuellen zum Allgemeinen umgedeutet, Christus habe sterben
müssen, damit der Geist komme ; nicht der historische Christus,
sondern der Geist, Gott als immanenter, sei Gegenstand der
Anbetung. (Biblisch ist allein die Lehre, dafs die Sendung des
Geistes die Verklärung, nicht aber die Vernichtung der
Individualität Christi voraussetzt.) Bei Paulus erscheine der hl.
Geist als die höhere Form des Selbstbewufstseins, 1 Cor. 2,
9 —12 liege „offenbar die Einheit des im Menschen wirkenden
höchsten Princips mit demselben Princip ausgesprochen, welches
in Gott das Selbstbewufstsein bildet." (S. 557.) Die Einheit
sei jedoch nur in der Form der Vorstellung gegeben.

V. vermag sich die Überweltlichkeit Gottes nur räumlich
zu denken und wendet daher gegen die Unterscheidung
immanenter und transcendenter Beziehungen in Gott ein, Gott sei
Idee also nicht im Räume. (S. 559.) — Schliefslich wird
als Kern der biblischen Lehre von der Person Christi und der
Trinität bezeichnet: die lebendige Gottesidee als geistiger Lebens-
procefs, alles andere seien Elemente der Anschauung, die kirchliche

Entwicklung aber habe sich durch falsche Verstandeskonsequenzen

von der einfachen lebendigen Tiefe der biblischen
Anschauung entfernt. (S. 566.)

In demselben Geiste und nach der nämlichen, d. h.
rationalistisch-spekulativen und pantheistischen Methode wie die Person

wird auch das Werk Christi behandelt und gedeutet. Die
Vorstellung von einer stellvertretenden Sühne sei deutero-jesa-
janisch, der Knecht Gottes eine Personifikation der frommen
Theokratie Die stellvertretende Genugthuung sei von den
Vätern mythologisch, von Auselm juridisch, erst von Socin richtig,

d. i. moralisch gedeutet. Als Schlufsurteil über die biblische
Theologie der Erlösung ergibt sich V. folgendes: es sei „nicht
zu verkennen, dafs darin aufserordentlich tief geistige Elemente,



174 Zur Religionsphilosophie.

aber daneben doch auch viele teils unvermittelte, schroffe
Gegensätze, teils sinnlich angeschaute und ungeistige Züge gegeben
sind." (S. 575.) Diese angeblich ungeistigen Züge aber existieren
nur in der Phantasie des „spekulativen" Religionsphilosophen,
der allen Ernstes der Schrift, z. B. die „Vorstellung" imputiert,
das Paradies sei eine Abteilung des Hades, nur durch eine Kluft
von der Gehenna getrennt. Und der Schofs Abrahams ist dann
wohl auch wörtlich zu nehmen

In der Entwicklung der christlichen Religion nach der
Lehre und socialen Gestalt werden drei Abschnitte unterschieden;

der erste umfafst das Urchristentum mit seinem
Hauptwendepunkte, der Christianisierung des Staates, sowie die Zeit
bis zum Beginn des Mittelalters, dieses bildet das zweite
Hauptstadium. Endlich die dritte und herrlichste Periode des Christentums

beginnt mit der Reformation. „Die gegenwärtige Zeit freier
wissenschaftlicher Erkenntnis ist in Beziehung auf die Entwicklung

des Christentums die vollendetste." (S. 580.) Bekanntlich
hat Straufs, Vatkes Gesinnungsgenosse, gefragt: Sind wir noch
Christen? und darauf im Namen der modernen „Kultur" mit
Nein geantwortet. V. zieht es vor, die Maske des Christentums
noch länger zu tragen, und was andere als „Selbstzersetzung
des (protestantischen) Christentums" hinstellen, als dessen höchste
Blüte zu feiern.

Als allgemeines Resultat der kirchlichen Lehrentwicklung
wird angegeben, dafs die einfache Lehre des Christentums nicht
wissenschaftlich (d. h. im Geiste Hegelscher Spekulation),
sondern durch Verstandesspekulationen fortgebildet worden und
infolge dessen der unaufgelöste Widerspruch entstanden und als
Mysterium verehrt worden sei. (S. 589.) Um den Geist, der die
zahlreichen Einwände, die V. gegen die Kirchenlehre erhebt,
beseelt, beurteilen zu können, führen wir nur eine Probe an.
Gegen die Unterscheidung innerer und äufserer Beziehungen,
von welchen die letzteren gemeinsam sind, sofern die drei
Personen als eine Wesenheit und Natur nach aufsen wirken, wird
geltend gemacht, das opus ad intra sei ja die Einheit und opus
ad extra nichts als die Differenz (S. 588) : eine Bemerkung, die
den Hegeischen Begriff von der sich selbst verwirklichenden
und in die Vielheit eingehenden Einheit zum Mafsstab der
Kirchenlehre macht. — Von gleicher Art sind die Einwendungen
gegen die Lehrentwicklung des Dogmas der Inkarnation. Wenn
Christus als vollständiger Mensch und wahrer Gott bestimmt
wird, so hiefse das Gott auf die eine und den Menschen auf die
andere Seite stellen, als ob der Mensch ohne Gott vollkommen



Zur Religionsphilosophie. 175

und Gott ohne den Menschen real sein könne (S. 595).
In Christus ist nach V. die Person oder das entwickelte Selbst-
bewufstsein von der potenziellen Basis im Logos zu
unterscheiden, der Person kommen also die Eigenschaften des Logos,
Allmacht u. s. w. nicht zu. Christus ist demnach für V. nur ein
hervorragender Mensch. „Der Unterschied Christi und der
Gläubigen besteht allein in der historischen Priorität Christi, in
dem Ausgezeichneten seiner Persönlichkeit, in dem Ursprünglichen

seines Gottesbewufstseins und in dem Gewaltigen seiner
geistigen Einwirkung auf alle späteren Zeiten. Durch diese
Auffassung vom Gottmenschen hat sich V. das Verständnis der
Lehre von Gnade und Freiheit sowie von der Kirche gänzlich
unmöglich gemacht; die Kirche sei als Heilsanstalt infolge des

grofsen und. nachhaltigen Eindrucks gestiftet worden, den die
Erscheinung Christi, seine Gröfse im Leiden hervorgebracht. Die
Keuschöpfung geschehe wirksam durch die göttliche Substanz
im einzelnen, durch die Gemeinschaft, die ihren Ausgangspunkt
in Christo und seinem Tode habe, werde sie angeregt. — Für
die sichtbare Kirche, ihre Allgemeinheit, Einheit, Heiligkeit zeigt
V. kein Verständnis, wiewohl er zugesteht, dafs der Staat der
Kirche als der Trägerin und Beschützerin der echt christlichen
Gesinnung bedürfe, ohne welche kein Staat wahrhaft gesund und

kräftig sich entwickle. (S. 632.) Für die innere Sphäre fordert
er volle Selbständigkeit der Kirche. — Den protestantischen
Begriff der sichtbaren Kirche sucht V. vergeblich von seinen
inneren Widersprüchen zu befreien. Die himmlische Kirche ist
ihm nichts weiter als die höhere göttliche Verklärung der Welt.
Die Schrift dürfe nicht ferner als bindende Horm geltend
gemacht werden, ein neues Evangelium des Geistes sei es daher
auch, wonach die Gebildeten der neueren Zeit sich sehnen. Wie
für die wirkliche Kirche Christi hat V. auch keinen Sinn für
die christliche Vollkommenheit, für Cölibat und Mönchtum,
obgleich er zugibt, dafs diese Richtung bei den vortrefflichsten
Männern gefunden werde. (S. 637.)

Das umfassende und an Details überreiche, zugleich aber
vielfach aphoristische, der letzten vollendenden Hand entbehrende
religiös-philosophische Werk schliefst mit der Darstellung des
Mohammedanismus (S. 640 ff.), der nach einer früher (S. 307)
gegebenen Charakteristik in der „abstraktesten und sinnlichsten"
Weise, aber ohne eigentliche Originalität die Einheit Gottes
festgehalten und die Immanenz Gottes bis auf eine ungenügende
Form aufgehoben habe.

Wenn wir das Bild, das sich vor unseren Augen von dem

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 12



176 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

gegenwärtigen Stande der auf modernen Principien beruhenden
Religionsphilosophie entrollte, mit einem prüfenden Blicke
überschauen, so ist es zunächst der Mangel an Originalität, der uns
auffällt. Wir erhalten auch hier den Eindruck, dafs der Kreislauf

der modernen philosophischen Entwicklung geschlossen ist.
Kant, Hegel, Schelling — Kriticismus, Pantheismus, Theosophismus

müssen abwechselnd den Schlüssel darbieten, der die Bätsei
der Beligion und des Christentums erschliefsen soll. Eine weitere
Überzeugung aber drängt sich auf, dafs keines jener Systeme
den genannten grofsen Thatsachen gerecht zu werden vermag:
Gründe genug, um uns in dem Bestrehen zu bestärken, die
Philosophie auf solideren Grundlagen, als der moderne Gedanke
bietet, aufs neue aufzubauen.

5-<g^-C

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER

MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord Praed.

III.
2. Von dem Begriff der bewirkenden oder

hervorbringenden Ursache aus wurde versucht, die Unmöglichkeit
einer anfangslos erschaffenen Welt darzuthun, insofern es scheint,
dafs dieselbe notwendig ihrer Wirkung vorangehen müsse. Es
wurde jedoch bereits früher auf den Unterschied zwischen
allmählich und sofort eintretenden Wirkungen hingewiesen.
Handelt es sich um eine Hervorbringung der ersteren, so mufs

allerdings die wirkende Ursache vom Beginn des Werdensprozesses

an vorhanden und thätig sein : sie geht also notwendig dem

schliefslichen Eintreten der beabsichtigten Wirkung der Zeit nach

voraus. Erfolgt aber das Eintreten einer Wirkung sogleich,
so ist es nicht unbedingt notwendig, dafs die Ursache der
Dauer nach früher da sei: Licht und Leuchten z. B. sind
zugleich. Die schöpferische Thätigkeit Gottes aber setzt ihre
Wirkung sogleich; „unde dicunt — nämlich die Verteidiger der
Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung — quod non sequitur ex


	Zur Religionsphilosophie

