
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Die Systematik in den Quaestiones Disputatae des Hl. Thomas von
Aquin

Autor: Portmann, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SYSTEMATIK IN DEN QUAESTIONES
DISPUTATAE DES HL. THOMAS YON AQUIN.

Von Kanonikus Professor A. PORTMANN.

8. Die Quaest. disput.: de veritate und de potentia.
—• Das ausgesprochenste und grofsartigste System der quaest.
disput. bilden unbedingt die zwei, auch extensiv gröfsten
Abhandlungen de veritate und de potentia. Die geschichtliche
Betrachtung hat gezeigt, dafs die erstere im Anfang der öffentlichen

Lehrthätigkeit des Heiligen in Paris, die letztere am
Schlufs derselben eben dort entstanden ist und gleichsam die
logische Ergänzung der erstem bildet; ebenso dafs von cp. 21
de veritate an ein ganz neuer Abschnitt de bono beginnt, der
nicht mehr unter den allgemeinen Titel pafst. Daraus schlössen
wir, dafs unter den zwei Aufschriften de veritate et potentia
eigentlich drei Abhandlungen enthalten sind: de veritate, de
bonitate oder voluntate und de potentia, welche von cp. 8 de

potentia an geschlossen werden mit einer Betrachtung der
Trinität, die die drei Potenzen: Macht, Weisheit und Güte in
urbildlieher Vollkommenheit und persönlich darstellt. Eine
übersichtliche Darlegung beweist nun auch aus innern Gründen die
systematische Zusammengehörigkeit der drei Traktate. Logisch,
nämlich unter dem Gesichtspunkt der trinitarischen Urbildlichkeit
würde dabei in erster Linie in Betracht kommen: de potentia,
weil die Macht dem Vater appropriiert wird, allein methodische
Gründe lassen uns hier besser historisch vorgehen, um zu sehen,
wie das ganze System aus dem ersten Ansatz, sich ergänzend,
herauswächst und so kommt zuerst in Betracht:

a) Die quaest. disput.: de veritate. Wie bereits
bemerkt, geht die Abhandlung de veritate eigentlich nur bis zu qu. 21
unter besagtem Titel, von wo an dann de bono beginnt; nur bis
hierher wollen wir daher auch hier den Gegenstand betrachten.
Und da zeigt sich denn, dafs dieser Traktat vielleicht die
universalste Erkenntnislehre ist, die jemals geschrieben wurde, die
in gewaltigen Konturen die ganze Erkenntnisthätigkeit von den
höchsten bis zu den niedrigsten Intelligenzen in absteigender
Reihe zeichnet: in Gott, seinen Ideen, dem Logos der Providenz

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 9



128 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

und Prädestination, qu. 1—8; in den Engeln und ihren
absteigenden Erleuchtungen und Lokutionen, qu. 8 u. 9; im Menschen
und zwar nach seiner natürlichen und übernatürlichen Erkenntnis-
weise und gegenseitigen Belehrung: in Vernunft, Glauben, Ekstase,
urständlicher und jenseitiger Erkenntnis, qu. 10 — 20; und endlich
in der Menschheit Christi, in welcher sich wieder alle absteigend
betrachtete Erkenntnis der Kreaturen in höchster Einheit sammelt
und mit dem Ausgangspunkt, der göttlichen, hypostatisch verbindet,
qu. 20. Dies in kurzen Zügen die grofsartige Konzeption des Ganzen.

Eingeleitet wird dasselbe durch eine Abhandlung über die
Wahrheit im allgemeinen, de veritate, qu. 1. Es wird der
Begriff der Wahrheit bestimmt: sie ist nicht schlechthin identisch
mit dem Sein, sondern bezeichnet eine Beziehung dazu, nämlich
die adaequatio rei cum intellectu od. intellectus cum re
(subjektive und objektive Wahrheit), a. 1. Man kann nun die Dinge
zunächst auf das göttliche Denken beziehen. Insofern sie alle
in Gottes Geist ideell vorgebildet sind, ist die WGahrheit primär
in ihm, die göttlichen Ideen sind das Mafs aller Wahrheit, die
Dinge sind nur insofern wahr, als sie ihnen entsprechen, und
die menschliche Wahrheit ist erst eine sekundäre, aus den in
den göttlichen Ideen begründeten Dingen entnommene, a. 2. Sie
besteht wesentlich in dem richtigen Urteil, a. 3; darum gibt es
in Gott eigentlich nur Eine Wahrheit, im menschlichen Intellekte
soviele als richtige Urteile, a. 4; die Wahrheit der Dinge ist auch
in Gottes Ideen eine ewige, dagegen in dem menschlichen Denken
eine zeitliche und veränderliche; in den Dingen selbst liegt etwas
Ewiges, ihr begriffliches Wesen, und etwas Zeitliches, die kon-
tingente Veränderlichkeit, a. 5 u. 6. Endlich, da alle Wahrheit
der Dinge in Gott begründet ist, stammt auch alle Wahrheit von
ihm; in der subjektiven Aufnahme derselben dagegen in den
menschlichen Geist, ist zwar kein Irrtum im Sinneneindruk, wohl
aber in dem falschen Urteil des Geistes, a. 8—12. Each dieser
Begriffsbestimmung der Wahrheit von höchsten Gesichtspunkten
aus werden nun die verschiedenen Erkenntnisweisen der Wahrheit

näher untersucht; zunächst die göttliche.
a) Von der göttlichen Erkenntnis, de scientia Dei handeln

qu. 2—8. In kühnem Gedankenfluge erhebt sich hier der heilige
Lehrer zu den höchsten Ahnungen des absoluten Erkennens und
betrachtet dasselbe zunächst an und für sich, qu. 2, dann in der
göttlichen Ideenwelt, qu. 3, die ausgesprochen ist in dem Logos,
qu. 4, und endlich in den Plänen der Vorsehung, qu. 5, und
Prädestination, qu. (1, die gleichsam niedergeschrieben ist in dem
über vitae, qu. 7. Auch nur ein flüchtiger Uberblick über den



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 129

Inhalt dieser Quästionen zeigt die Reichhaltigkeit und die
logische Vollständigkeit der grandiosen Untersuchung.

In qu. 2 de scientia Dei wird einleitend gezeigt, dafs das

göttliche Erkennen real eins ist mit seinem Wesen und darum
ebenso absolut und unendlich wie dieses, a. 1. Dann aber fragt
es sich nach seinem Objekt; und dieses ist zuerst Gott selbst,
die göttliche Selbsterkenntnis, a. 2, dann das Kreatiirliche, a. 3,
und nun wird nachgewiesen, besondex-s gegen die Averroisten,
dafs Gott auch die einzelnen Wesen eigentlichst erkennt, a. 4
u. 5, und nicht nur das, sondern auch alle blofsen Möglichkeiten,
a. 7—11, besonders dann auch die zukünftig freien Handlungen
der Geschöpfe, a. 12 u. 13, und das Böse, a. 15, was eben von
den Averroisten geleugnet wurde.

Als im Weltschöpfer mufs in Gottes Erkenntnis besonders
die Erkenntnis oder der Plan der Weltdinge gelegen sein, die
Betrachtung dessen führt zu einer christlichen Ideenlehre.
Qu. 3 behandelt dieselbe viel weitläufiger als die parallele qu. 15
der S. theol. Sie umfafst 8 art., wie jene nur 3, insbesondere
wird die gegen die platonische Ideenlehre wichtige Frage näher
untersucht, ob die Ideen sich decken mit den Gattungs- und
Artbegriffen oder ob sie auch auf die accidentia und singularia
gehen und wird letzteres bejaht, a. 7 u. 8. — Diese göttliche
Selbsterkenntnis und Ideenwelt wird nun ausgeprochen im Logos,
und so kommt in diesem Zusammenhang die Logoslehre zur
Sprache, qu. 4. Es wird zunächst entwickelt, wie die göttliche
Erkenntnis zu einem persönlichen Ausdruck gelangt, a. 1—4;
besonders schön und tiefsinnig aber ist die Ausführung, welche
die Logoslehre unmittelbar mit der Ideenlehre kombiniert; wie
nämlich der Vater im Logos den Begriff oder die Idee jeglicher
Kreatur ausspricht, a. 4 wie die Dinge deshalb sogar wahrer
im Logos als in sich selbst sind, a. 6, und so in ihm gleichsam
Leben und geistigen, ewigen Bestand haben, a. 8. —

Wird die göttliche Erkenntnis kombiniert zugleich mit dem
Willen, so entsteht daraus die Vorsehung und Prädestination,
wovon qu. 5 — 8. Die Lehre von der Providenz, qu. 5, wird hier
nicht in der Ausdehnung gelehrt wie in dem gewaltig konzipierten
Traktat: de gubernatione rerum der Summ, theol. Doch werden
immerhin einzelne Punkte genauer als dort untersucht, besonders
wie sich die Vorsehung auch auf die vernunftlosen Wesen aus-
d ehne und die Defekte in ihnen keine Instanz gegen jene bilden,
a. 3—5, spec. 6. Dabei kommt wie in der Summ, der Gedanke
zur Ausführung, dafs Gott teilweise unmittelbar die Plane seiner
Vorsehung ausführt, teils mittelbar, besonders durch die Engel

9*



130 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

und dies insbesondere auch rücksichtlich der körperlichen
Kreaturen, a. 8—10. — Die Yorsehung bezüglich des ewigen Heiles
der vernünftigen Kreaturen wird Prädestination genannt und
davon handeln qu. 6 u. 7. Auch diese Abhandlung stimmt so
ziemlich mit der gleichnamigen in der Summ, theol. I qu. 23
u. 24, nur bietet die Betrachtung des über vitae hier 8 wie dort
3 art. und wird insbesonders das Appropriationsverhältnis
desselben zum Logos näher untersucht. — So wird also in den

qu. 2—8 die Wahrheit und Erkenntnis zunächst von höchsten
Gesichtspunkten aus in Gott selbst und nach all ihren Beziehungen
betrachtet: als scientia theoretica in der göttlichen Selbsterkenntnis
und als practica in der Providenz und Prädestination. Yon da
steigt nun der hl. Lehrer hinab zu der Betrachtung der geschöpflichen

Wahrheit und Erkenntnis, und zwar zunächst der obersten
und höchsten in den Engeln.

ß) Die Abhandlung de cognitione angelorum umfafst qu. 8
u. 9 und gliedert sich in eine Betrachtung der englischen Erkenntnis
an und für sich, qu. 8, und der Mitteilung der Erkenntnis an andere,
qu. 9. — Was den erstem Punkt anbetrifft, so werden wesentlich
die gleichen Fragen aufgestellt wie in der S. theol., nur ist hier
die Abhandlung über die Gotteserkenntnis eine viel eingehendere
als dort. Es bestimmt nämlich der hl. Lehrer die Erkenntnis
der Engel näher nach ihrem Objekt: als Erkenntnis dessen,,
was über dem Engel, Gott; dessen, was in ihm, die
Selbsterkenntnis; und dessen, was unter ihm ist, Mensch und Katur.
Uber ihm erkennt der Engel Gott, a. 1—6, aber durch seine blofs
natürlichen Erkenntniskräfte schaut er nicht sein Wesen, sondern
erkennt ihn nur analog, a. 1. Das Wesen Gottes erkennt auch
der reine Geist wie die Seligen nur durch das lumen gloriae,
ohne es jedoch auch so jemals ganz zu begreifen, a. 2 u. 3; in
dieser Gottesschau erkennt nun der Engel auch die Ideen der
Dinge und durch sie mittelbar die Dinge selbst, aber nicht alle,
sondern nach Mafsgabe der mehr oder weniger vollkommenen
Gotteserkenntnis, a. 4 u. 5. — Die Selbsterkenntnis des reinen
Geistes ist eine Selbstdurchschauung seiner einfachen Geistsubstanz,

a. 6 u. 7 ; die materiellen Dinge aber erkennt er durch
anerschaffene Ideen, und da kommt denn die Theorie von den
anerschaffenen Ideen der Engel zur Entwicklung, ähnlich wie in
der Summe, a. 8—12. Mit der Ausführung, dafs die Geister bei
aller Vollkommenheit ihrer Erkenntnis doch nicht das Zukünftige
und die innern Gedanken des Menschen erkennen, a. 12 u. 13,
wird die Grenze derselben angegeben. Die ganze Untersuchung
wird geschlossen mit der Bestimmung der augustinischen Aus-



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 131

-drücke cognitio matutina und vespertina, d. i. die englische
Erkenntnis der Dinge durch die Schau der göttlichen Ideen oder
durch die eigenen Ideen, a. 16.

Der leitende tiefsinnige Gedanke über die illuminatio und
locutio angelorum, qu. 9, ist der wie in der Summe, dafs eine
Erleuchtung immer nur von oben nach unten ausgeht, also von
den höhern Engelkreisen auf die niedern, die dadurch auch eine
purgatio ab ignorantia erfahren, a. 1—7 u. cf. S. theol. I. qu. 106.
— Von der Betrachtung der Erkenntnis der Engel steigt der

-englische Lehrer hinab zu der nächstniedern, nämlich derjenigen
•des Menschen.

y) De cognitione humana handeln qu. 10—20. Es ist
eine vollständige philosophisch theologische Erkenntnislehre, aber
auch da wieder nach absteigender Ordnung angelegt: indem
zuerst die Erkenntnis betrachtet wird, die an die nächsthöhere
der Engel angrenzt: de mente, qu. 10, und die Mitteilung
derselben an Niederere analog der locutio angelor. : de magistro,
qu. 11; dann deren übernatürliche Erhebung in der prophetia,
qu. 12, dem raptus, qu. 13, und dem fides, qu. 14, hierauf, wieder
absteigend, die ratio inferior, qu. 15, die synderesis, qu. 16, und
conscientia, qu. 17, und endlich, noch auf die andern Erkenntnisweisen

des Menschen vor- und rückwärts schauend : de cognitione

primi hominis, qu. 18, und de cognitione animae post mortem,
qu. 19. Es ist das eine so grofsartige Konzeption des ganzen
Gegenstandes, gleichsam auf deduktivem Wege abwärts steigend,
dafs wohl keine gewaltiger aufgefafste und universaler gedachte
Erkenntnislehre aufzuweisen sein dürfte.

Mit der Abhandlung de mente von der Vernunft, qu. 10,
knüpft, wie bemerkt, Thomas unmittelbar an die vorher betrachtete

cognitio angelor. an, indem nach seiner Ansicht es in der
Natur so geordnet ist, dafs das Höchste der nächstniedern species
der Kreaturen in einer höchsten Analogie an das Niederste der
nächsthöhern species anstreift (cf. qu. 15 a. 1). Und so ist ihm
der mens das höchste im menschlichen Geiste, illud quod est
altissimum in virtute ipsius, a. 1, darum aber doch nicht, wie
später gezeigt wird (ibid. qu. 15), eine von der ratio spezifisch
verschiedene Seelenpotenz oder gar im pseudomystischen Sinn
aliquid divinum, sondern das Vermögen der ruhenden, oder nach
Analogie der intuitiven Erkenntnis der Engel, der kontemplativen
Betrachtung der höchsten Wahrheiten nach dem schliefsenden
induktiven Aufstieg der ratio. Er ist insofern nicht die
Seelensubstanz, sondern deren höchste Potenz, a. 1, welche, weil man
ein sinnliches und geistiges Gedächtnis unterscheiden mufs, auch



132 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

ihre habitus in sich aufbewahrt, a. 2 u. 3. Es wird nun das-

Objekt der Vernunfterkenntnis bestimmt, riicksichtlich dessen,,
was unter ihr ist, das Materielle, was in ihr ist, die
Selbsterkenntnis, a. 8. u. 9, und was über ihr ist, die Gotteserkenntnis.
Weil die Abstraktion des Menschen vom Sinnlichen ausgeht, sa
mufs sie auch Materielles erkennen, a. 4 u. 6, aber dasselbe nur
durch die Sinne und Vorstellung konkret, von sich aus aber
abstrakt auffassen, a. 5. Weil dann der mens oder die
Vernunft die höchste Seelenpotenz ist, so mufs in ihrer höchsten
Bethätigung, also im Gottesgedanken, vor allem ein Abbild der
Trinität gelegen sein, a. 7, und mit ihrem Auge, obwohl es durch
die Sünde verdunkelt ist (a. 9. c. 6), vermag der Mensch zwar
nicht Gott zu schauen, a. 11, aber doch mit Gewifsheit seine
Existenz zu beweisen, a. 12, dagegen nicht die Dreiheit der
göttlichen Personen, a. 13. — Wie nun die Erleuchtungen der höhern
Engel durch illuminatio und locutio an die niedern mitgeteilt,
werden können, so können die Engel selbst wieder belehrend
auf den Menschen und der aktuell die Weisheit besitzende
Mensch auf den andern, der dieselbe erst potentiell besitzt, als
Lehrer erleuchtend einwirken. In diesem Zusammenhang wird
darum, qu. 11, de magistro abgehandelt, eine Quaestio, welche
mehr noch als die parallele der S. theol. I. qu. 117 a. 1 manche
interessante pädagogische Gesichtspunkte eröffnet.

Immerhin vermag aber doch alle kreatürliche Belehrung den
Menschen nicht über eine blofs natürliche Erkenntnis zu erheben;,
das vermag nur Gott durch seine höhere Erleuchtung in
Prophétie, raptus, und fides und so wird dann in diesem Gedankengang

die höhere, übernatürliche Erkenntnis des Menschen
betrachtet. Und zwar vorab: de prophetia, qu. 12. Die
Prophétie ist nächst dem raptus die höchste Erleuchtung, die der
Mensch hienieden erhalten kann; welche gleichsam die Mitte
hält zwischen der visio beatifica in den Seligen und der gewöhnlichen

Glaubensgnade, die aber selbst wieder verschiedene Grade
hat. Als mehr in die Theologie gehörend wird der Gegenstand
im allgemeinen weitläufiger in der Summa behandelt, (cf. II. II.
qu. 171—175), doch werden einzelne spezielle höchst interessante
Fragen hier einläfslicher besprochen, wie: ob es auch eine natürliche

Disposition zur Prophétie gebe, a. 3 u. 4, was abgewiesen
wird; ob der Prophet im Spiegel der Ewigkeit schaue, a. 6,
inwiefern der menschliche Geist durch Erleuchtung der Engel zur
Aufnahme des göttlichen prophetischen Lichtes disponiert werde,,
a. 8, und je nach dem Vorherrschen des letztern der prophetische

Zustand ein vollkommener sei und dgl. a. 7—14. —



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 13a

Höher noch als in der Prophétie ist die übernatürliche Erleuchtung
im raptus, in der „Entrückung", qu. 13, a. 1 — 5. Im Begriff
„Entrückung" liegt die abstraetio a sensibus und die momentane
visio beatifica. Each 2 Cor. 12. 2 hatte diese der hl. Paulus,
und es ist nicht konvenient für ihn, den Völkerapostel, dies nicht
anzunehmen, wo schon etwas Ähnliches vom gröfsten Propheten
des Alten Bundes, Moses, angenommen werden mul's, nach Hum.
12. 8. — Der gewöhnliche Grad der übernatürlichen Erleuchtung
endlich ist der Glaube. Die Untersuchung de fide qu. 14
behandelt, wie das für eine Erkenntnislehre entsprechend ist, hier
mehr nur die psychologische und noëtische Seite des
Gegenstandes und entspricht insofern besonders der qu. 1, 2 u. 4,
der gleichnamigen Abhandlung in der S. th. II. II., wo daneben
dann mehr noch die theologischen und moralischen Fragen zur
Betrachtung kommen. Dagegen sind dann die psychologischen
Fragen hier um so weitläufiger und einläfslicher besprochen : Es
wird die Definition, credere est cum assensu cogitare, begründet,
a. 1, die Bestimmung des Glaubens Hebr. 11, 1 fides est
substantia rerum sperandarum, argumentum non apparentium spekulativ

gerechtfertigt, a. 2, die Seelenpotenz, die Trägerin des
Glaubens ist, bestimmt, a. 4, die Freiheit desselben verteidigt
a 3, die Frage über lebendigen und toten Glauben lichtvoll
erörtert, a. 5, G u. 7, bei der Bestimmung des Objektes des
Glaubens, a. 8, besonders auch die Kontroverse disputiert utrum
fides possit esse de rebus scitis, was Thomas negiert, a. 9, und
endlich wird die Notwendigkeit des Glaubens zum Heile, und
zwar eines mehr oder weniger expliciten, bewiesen, a. 10 u. 11,
wo dann auch die tröstliche Entwicklung vorkommt, dafs Gottes
Vorsehung jedem Menscheu, auch dem Heiden, die notwendigen
Stücke des Glaubens vermittle vel per internum inspirationem,
vel per aliquem fidei praedicatorem, cf. a. 11 ad. 1. Der Glaube
aber ist durch alle Zeiten derselbe: die wahre Religion in der
vor- und nachchristlichen Zeit, die nur in der Zahl der
Offenbarungen und deren Definitionen gewachsen, sich aber nicht
innerlich verändert hat, a. 12.

Nachdem so die übernatürliche Erleuchtung und Ergänzung
des höchsten intellektiven Teiles des Menschen, des mens,
erörtert ist, steigt der hl. Thomas zur Betrachtung des niedern
Teiles des Intellektes, nämlich des Verstandes hinab in der
qu. 15 de superiori et inferiori ratione. Er führt aber da gleich
aus, was gegen alle Pseudomystik wichtig ist, dafs an und für sich
Verstand und Vernunft nicht verschiedene Seelenvermögen, sondern
nur verschiedene Bethätigungen derselben Potenz sind, insofern



134 Die Sj-stematik in den Quaestiones disputatae etc.

man nämlich das abstrakte Denken nnd Schliefsen Verstand, die
kontemplative Betrachtung der zu höchst erschlossenen Wahrheiten

oder das höchste Schliefsen und Denken Vernunft nennt,
a. 1 u. 2. In diesem Zusammenhang wird dann die Entwicklung
des Erkenntnisprozesses geschildert und besonders im Verhältnis
zu Engel und Natur der Gedanke ausgeführt, dafs im Menschen
die Erkenntnis der Dinge über und unter ihm sei: per modum
cognoscentis. Weil nun so der Verstand mehr auf das Irdische
und damit auch auf die praktische Thätigkeit geht, so kommt
deswegen wohl hier auch die Erage auf die moralische Impu-
tabilität der intellektiven Thätigkeit, a. 3, utrum in ratione supe-
riori vel inferiori possit esse peccatum etc., a. 4 u. 5; und das

leitet dann konsequent über zu der Abhandlung: de synderesi
et conscientia, indem sich hier eine Erkenntnisthätigkeit
rücksichtlich der operabilia geltend macht.

Die Synderesis qu. 1 (5 oder das moralische Bewufstsein
ist der habitus der obersten moralischen Prinzipien, analog dem
habitus der obersten Denkgesetze. Zu beiden gelangt der Mensch
mit einer gewissen Unmittelbarkeit, nicht so fast durch diskursives

Denken, und hat insofern, wie mit dem mens, wieder etwas
an die nächsthöhere Erkenntnisstufe der Engel analog Angrenzendes:

„es hat die Menschenseele in dem, was in ihr das Höchste
ist, etwas, womit sie anstreift an das, was sonst der Engelsnatur
eigen ist, dafs sie nämlich einiges unmittelbar und ohne
Untersuchung erkennt" und dahin gehört eben auch die Erkenntnis
von Gut und Bös, a. 1. Und wie es in den obersten
Denkprinzipien keinen Irrtum geben kann, sondern erst in deren
Anwendung, so ist auch in der Synderesis keine Sünde, sie zieht
immer zum Guten et remurmurat malo, widerstrebt dem Bösen.
Sie ist insofern eines jener welterhaltenden und ordnenden
Prinzipe, die ein Reflex der unabänderlichen lex aeterna sind
und in der so selbst etwas Ewiges liegt, a. 2. Sie kann darum
auch niemals im Menschen ganz ausgelöscht oder vertilgt werden
a. 3. — Die Anwendung der obersten moralischen Prinzipien
auf den einzelnen Fall aber besorgt das Gewissen. De conscientia

handelt darum qu. 17. In ihm kann nun allerdings ein
Irrtum eintreten, wie auch die Denkgesetze im Schlüsse falsch
angewendet werden können, aber auch die scientia erronea ist
bindend, a. 1 — 5.

Nachdem im Bisherigen die Erkenntnis des Menschen
bestimmt worden ist, wie sie sich verhält im gegenwärtigen Zustand,
erübrigt noch, dieselbe zu bestimmen in wesentlich verschiedenen
Zuständen, und das ist vor dem jetzigen der Urständ, und nach



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 135

•dem jetzigen der Zustand der abgeschiedenen Seelen. Von erstem
handelt: qu. 18 de eognitione primi hominis in statu
•innocentiae. Nun ist gewifs, dafs die Erkenntnis des ersten
Menschen eine vollkommenere war, als die des jetzt geborenen;
und zwar eine vollkommenere übernatürliche wegen der höhern
Gnadenerleuchtung; und eine vollkommenere natürliche wegen der
Stellung Adams als Erzieher der Menschheit. Immerhin hat er
aber doch nicht das Wesen Gottes geschaut, a. 1, sondern er
mufste ihn nach seiner natürlichen Erkenntnis, wie auch wir durch
die Kreaturen erkennen, doch hatte er daneben noch eine höhere
Gotteserkenntnis durch Inspiration, die sich aber nicht zur visio
beatifica steigerte, a. 2; insofern fand sich in ihm auch der Glaube,
a. 3. Als Erzieher der Menschheit dann mufste er von dem eine
aktuelle Erkenntnis besitzen, zu was er die Menschheit erziehen
sollte, also immerhin eine explicite Erkenntnis von dem, was in
den Denkprinzipien implicite enthalten ist, dagegen nicht von
dem „was man aus den ersten Prinzipien nicht erschliefsen kann,
z. B. die zukünftig freien Handlungen", a. 4. Die Engel
vermochte Adam, wie Thomas sagt ut mihi videtur, nicht zu schauen,
a. 5, dagegen, weil im Urständ keine corruptio bestehen konnte,
durfte in seinem Intellekt keine falsitas, kein Irrtum, was eine
corruptio des Intellektes ist, bestehen, und die Verführung mufs
also bei ihm vom Willen den Anfang genommen haben und dann
erst die Täuschung auf den Intellekt übergegangen sein, a. 6.

Die Kinder Adams würden auch im nicht gefalleneu Zustand
der allmählichen Aktualisierung der Erkenntnis durch Erziehung
bedürftig gewesen sein, a. 7 u. 8. —

Der urständlichen Erkenntnis, als der vor dem jetzigen
Zustand, steht gleichsam entgegen die nach der jetzigen
Erkenntnisweise, also die Erkenntnis der abgeschiedenen Seele.
Davon handelt darum die folgende qu. 19 de eognitione
animae post mortem. Weil diese nicht mehr mit dem Körper
verbunden ist, dieser aber dem Denken durch die Phantasmen
oder Vorstellungsbilder gleichsam die Materie subministriert, so
möchte man meinen, sie könne nicht mehr erkennend thätig sein.
Allein die Menschenseele als forma subsistens hat etwas mit den
niedern Naturformen und etwas mit den Engeln gemein, und
zwar nach ihrem Abscheid mehr mit den Engeln. Darum
gestaltet sich dann auch ihre Erkenntnis analog der der Engel:
und vollzieht sich deshalb einerseits mit den beibehaltenen species
intelligibiles, und anderseits durch von Gott eingeprägte Ideen,
a. 1, durch welch letztere besonders sie auch Einzelnes, Konkretes
zu erkennen vermag, a. 2.



136 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

6) Nachdem so in absteigender Ordnung die Erkenntnis der
Kreaturen betrachtet worden ist, wird zum Schlufs gleichsam
noch einmal alles zusammengefafst und wie in einen Brennpunkt
gesammelt in der Betrachtung der Erkenntnis der menschlichen
Natur Christi: de scientia animae Christi, qu. 20. Es ist
darunter selbstverständlich nur zu verstehen die Erkenntnis Christi,
insofern er Mensch ist, nicht seine Allwissenheit als Gott, also-
die Erkenntnis der vernünftigen Seele Christi. Eine solche
Erkenntnis im Unterschied von der göttlichen ist aber anzunehmen,
weil in ihm neben der vollen göttlichen auch die vollständige
menschliche Natur mit Leib und Seele und ihren Bethätigungs-
weisen anzunehmen ist, a. 1. Diese menschliche Seele Christi
war nun aber von dem ersten Moment der Inkarnation an nicht
nur mit allen natürlichen Gaben, sondern auch mit aller Fülle
der übernatürlichen Gnaden ausgestattet. Deshalb befand sie sich
schon hienieden in statu viae in der Anschauung Gottes. Und
so kam Christus eine doppelte Erkenntnisweise auch als Mensch

zu, eine natürliche und eine übernatürliche, und zwar stand die
übernatürliche höher als die Gaben der prophetia, des raptus und
fides, und die natürliche höher als die Adams als Erziehers der
Menschheit. Durch die übernatürliche vollkommene Erleuchtung
schaute und schaut die Seele Christi habituell den Logos, a. 2.
Mit der natürlichen Erkenntnis, deren Vollendung nach einigen
darin bestände, „dafs in der Seele die Anordnung des ganzen
Kosmos abgebildet wäre", hatte Christus „eine Wissenschaft (durch
göttliche Eingiefsung resp. anerschaffener Ideen), die vollkommener
war als die im paradiesischen Urständ und sogar als die der
Engel nach ihrer natürlichen Erkenntnis," a. 3. In der Anschauung
des Logos schaut dann die Seele Christi nach ihrer übernatürlichen

Erkenntnisweise auch die Ideen der Dinge im Logos, „deshalb
erkennt sie in ihm alles Gegenwärtige, Vergangene und Zukünftige",

a. 4, dagegen, weil selbst die Seele Christi etwas
Endliches ist, erfafst sie nicht alle unendlichen Möglichkeiten der
göttlichen Ideen und itirer Abbildlichkeiten und erkennt darum
auch nicht alles, was Gott erschaffen und wirken könnte, a. 5.
Und auch mit der natürlichen Erkenntnis reicht zwar die Natur
Christi soweit als überhaupt die Natur reichen kann, aber nicht
zum Unendlichen, und zum Ubernatürlichen nur durch die
geschilderte Gnadenerleuchtung und soweit als diese reicht, a. 6. —
Und so erscheint die Erkenntnis der menschlichen Seele Christi als
der Inbegriff aller kreatürlichen Erkenntnis, sowohl der Engel
als der Menschen, sowohl der natürlichen als der übernatürlichen,
die selbst wieder zurückbiegt wie in einem Zirkel in den Ur-



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 137

sprung alles Wissens, in Gott, durch die hypostatische Union mit
dem Logos.

Die ganze Erkenntnis der Kreaturen aber stellt sich nach
den Ausführungen des gewaltig angelegten Traktates dar: als
nichts anderes, denn als ein kreatiirlicher Ausflufs des göttlichen
Lichtes der Erkenntnis, der, gleichsam als ein „fliefsendes Licht
der Gottheit", in absteigender Reihe in immer geringerer,
beschränkterer, diffenzierterer und das Niedere vom Höhern
erleuchteter Weise wirkt, bis er sich wieder in Eins sammelt im
Mikrokosmos Christus.

b) Die quaest. disput.: de voluntate (resp. bonitate).
— Nachdem im Vorhergehenden die Erkenntnis in ihrer
göttlichen Urbildlichkeit und in ihrer kreatürlichen Nachbildlichkeit
und natürlichen sowie übernatürlichen Verzweigung dargestellt
worden ist, geht der hl. Lehrer mit qu. 21 auf ein ganz neues
Thema über, das mit de veritate gar nichts zu schaffen hat,
sondern das von dem andern geistigen Grundvermögen, dem Willen,
und zwar in seiner Eigenschaft als Streben nach dem Guten,
abhandelt und das wir deshalb aus innern und aus historischen
Gründen als einen eigenen Traktat von dem de veritate
ausschieden. Da, wie sich früher gezeigt hat, die allgemeinen Titel
erst später über die Quaest. disput. gestellt worden sind, und
sich der de veritate offenbar von qu. 21 an als unzutreffend
erweist, so nehmen wir uns die Freiheit, mit gleichem oder mit
besserm Recht als die Frühern dieser Abhandlung eine eigene
Überschrift zu geben, und zwar analog zu de veritate : de voluntate

oder de bonitate. Die Anlage des Ganzen ist auch innerlich
ganz analog der de veritate: Es wird zuerst der Begriff von
Gut und dem Strebevermögen oder Willen festgestellt, qu. 21
u. 22; dann der Wille in Gott betrachtet, qu. 23, hierauf dessen
geschöpfliches Nachbild im Menschen, und zwar vorab in seiner
natürlichen Ausstattung, nach seiner höhern geistigen Seite, qu. 24,
und nach seiner niedern sinnlichen Seite, de sensualitate, qu. 25,
und de passionibus, qu. 26; dann dessen übernatürliche Erhebung,
qu. 27, de gratia und Heilung, qu. 28, de justificatione impii;
die Abhandlung wird auch hier geschlossen mit der höchsten
kreatürlichen Zusammenfassung der Willensthätigkeit in Christus,
qu. 29, de gratia Christi. —

Wie im Traktat de veritate zuerst der Begriff „wahr"
festgestellt wurde, weil die Erkenntnis auf das Wahre geht, so also
auch hier einleitend der Begriff „gut": qu. 21, de bono (in
communi), indem das Objekt des Willens das Gute ist. Es
entspricht die Quaest. der gleichnamigen qu. 5 der S. theol., nur



138 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

dafs hier einige Fragen gestellt werden, die dort nicht, wie z. B.
statt wie dort: utrum bonum sit prius quam ens, so hier: utrum
bonurn secundum rationem sit prius quam verum, vielleicht gerade
aus dem systematischen Grunde, um damit die Abhandlung de
bonitate unmittelbarer an die de veritate anzufügen. Auch wird
hier, der ganzen deduktiven Entwicklung von höchsten Gesichtspunkten

aus entsprechend, alles Gute als ein Abglanz des

Urguten dargestellt: utrum omnia sint bona bonitate prima, a. 4.

— Im einzelnen wird die Begriffsbestimmung des Guten nach
althergebrachter Weise und ähnlich wie in d. S. theol. gegeben:
Gut ist an und für sich eins mit Sein, nur dafs der Begriff' gut
noch eine Relation zu Sein hinzufügt, nämlich das „erstrebenswert

sein", bonum est ens inquantum est appetibile „vel respectum
perfectivi", a. 1 ; insofern sind sie W echselbegriffe, convertuntur,
a. 2, weil das „Erstrebenswerte" die Erkenntnis voraussetzt, so ist
auch „gut" begrifflich später als verum, a. 3, ferner weil Sein
und Gut sich decken, so ist alles gut, insofern es Sein hat, und
durch sein eigenes Sein, nicht etwa, wie der Pantheismus meint,
durch das allgemeine göttliche Sein, wohl aber durch Nachbildung
desselben, a. 4 u. 5, speziell besteht das bonum creaturae in
modo, specie et ordine. a. 6. (cf. S. th. qu. 5 a. 5).

Indem so das Gute als ein ens inquantum est appetibile
hingestellt wird, führt dies nun über zu der Betrachtung des
dem Guten entsprechenden Vermögens. Wie dem verum die
scientia, so entspricht dem bonum der appetitus boni, der voluntas
oder das Strebevermögen; davon qu. 22. Schön und tiefsinnig
wird gezeigt, dafs alles irgendwie nach dem Guten strebt und
darum auch indirekt aber nicht direkt alles nach Gott, a. 1 u. 2,
dagegen eine eigentliche Willensthätigkeit im strengen Sinne
findet sich nur in den vernünftigen Wesen; und so wird dann
im folgenden über die Willensfreiheit abgehandelt, und zwar:
a. 3 u. 4 über den Unterschied von Willen und Intellekt, von
höherm und niederm Strebevermögen; a. 5— 7 über die Freiheit
des Willens; a. 8 über den physischen Einflufs Gottes auf den

Willen; a. 9 über den moralischen Einflufs der Kreatur auf
denselben; a. 10—12 über das Verhältnis von Intellekt und Willen
nach ihrer "Würdigkeit und gegenseitigen Abhängigkeit; a. 13—15
über die verschiedenen Bethätigungen des Willens: intentio, electio,
voluntas directa et indirecta. Es sind dies Fragen, die zum Teil
weitläufiger in der S. theol. I. qu. 80—83 und I. II. qu. 6 — 17
behandelt werden, wozu sich aber in den quaest. disp. wertvolle
Parallelstellen finden.

Nachdem so das Strebevermögen, das dem Guten entspricht



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 139'

wie das Erkenntnisvermögen dem Wahren, bestimmt ist, wird
nun die Willensthätigkeit, ähnlich wie früher die Erkenntnis,
absteigend vom höchsten, betrachtet, also zuerst in Gott: qu. 23
de voluntate Dei. Weil nun das Streben um so freier ist,
je mehr es in einer geistigen Substanz wurzelt, um so unfreier
je mehr es im Körperlichen und Konkreten gebunden ist, und
weil die Freiheit des Willens wesentlich die Geistigkeit der
Substanz zur Voraussetzung hat, so mufs Gott Willen, und
zwar als das allergeistigste Wesen, auch den allerfreiesten Willen
haben, a. 1. Nicht an sich, wohl aber in seinen Wirkungen auf
die Kreatur kann man dann an ihm unterscheiden einen voluntas
antecedens und consequens, und einen voluntas beneplaciti und
signi, d. i. die W illensäufserung, a. 2 u. 3. — Mit dieser
Unterscheidung ist bereits das Verhältnis des göttlichen Willens zur
Kreatur angedeutet, und da denn wird des nähern ausgeführt,
dafs der Wille Gottes in seiner Thätigkeit auf die Schöpfung
durchaus frei ist, a. 4, dais er auch wegen seiner Unveränder-
lichkeit die Freiheit der Kreaturen nicht aufhebt, a. 5. Vergleicht
man umgekehrt den geschöpfliehen Willen mit dem göttlichen,
so hat er für seine Richtigkeit oder Gerechtigkeit sein Mafs und
Vorbild im göttlichen, mufs sich aber unter der Leitung der
sekundären Regel, der Vernunft, demselben frei konformieren,
a. 6—8.

Damit ist nun die Uberleitung gewonnen zur Betrachtung
des kreatürlichen Willens. Entsprechend der Abhandlung de
veritate müfste nun auch hier zuerst der Wille der Engel zur
Besprechung kommen. Gerade da aber zeigt sich, dafs die
Abhandlung de voluntate mehr nur eine nachträgliche Ergänzung
zu de veritate und darum kürzer gehalten ist, weil dieser Punkt
übergangen und gleich zur Untersuchung über den menschlichen
Willen fortgeschritten wird: qu. 24 de libero arbitrio. Nachdem

in qu. 22 über das Strebevermögen im allgemeinen und
dessen Einteilung und Relationen abgehandelt worden, wird nun
hier die Anwendung aufs einzelne gemacht und gezeigt, dafs wie
in Gott Willen und zwar freier Wille sich findet, so auch im
Mensehen, in diesem aber ein höheres und niederes Strebevermögen.

Von ersterem, dem freien Willen, handelt diese Quaestio,
von letzterem die folgenden zwei. Zuerst wird der Beweis für
die menschliche "Willensfreiheit geleistet und dieselbe verglichen
nach unten mit dem Strebevermögen der vernunftlosen Wesen
und nach oben mit der noch vollkommenem des absoluten Geistes,
Gott, a. 1—4; dann wird das Vermögen näher bestimmt, in
welchem die Willensfreiheit wurzelt, a. 4—7. Ein Vermögen



140 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

kann einen habitus zur guten oder bösen Bethätigung sich
aneignen, darum davon im folgendeu. Weil nun der kreatürliche
Wille als solcher kontingent und defektibel ist, so ist bei ihm
nicht das Sündigenkönnen ausgeschlossen wie bei Gott, a. 7, und
so wird dann untersucht, wie ein guter habitus durch natürliche
und übernatürliche Mittel gewonnen, a. 8 —10, wie aber auch ein
böser habitus, aber hienieden nicht eine Notwendigkeit zum
Sündigen angeeignet werden kann, a. 10—12, woraus sich auch
ergibt, inwiefern die Gnade zum Enthalten vom Bösen, a. 12—14,
und zum Ausüben des Guten notwendig ist, a. 14 u. 15.

Von dem geistigen Strebevermögen oder dem freien Willen
ist verschieden und tiefer stehend das sinnliche Strebevermögen,
die vis appetitiva sensibilis, und davon handeln, wieder absteigend,
qu. 25 u. 26 de sensualitate et passionibus. Die sensualitas
geht auf das sinnlich Angenehme, das delectabile, und insofern
Konkrete, während der geistige Wille auf das bonum als solches geht;
insofern steht sie tiefer als die Willensfreiheit, aber höher als
die Naturnotwendigkeit; und man unterscheidet an ihr eine
doppelte Seite, die concupiscibilitas, d. i. das schlechthinnige Streben
nach einem sinnlichen Gute, und die irascibilitas, d. i. der Widerstand

gegen dem erstrebten Gut im Wege stehende Hindernisse,
a. 1—4. Das sinnliche Strebevermögen macht sich vorreflexiv
geltend, darum, solange es dem Urteil der Vernunft vorausgeht,
kann in seiner unrichtigen Bethätigung nur eine läfsliche Schuld
liegen, anders dagegen bei vollem Bewufstsein der Vernunft;
dagegen besteht infolge der Ursünde eine corruptio, ein krankhafter
Zustand in der Sinnlichkeit, der ohne Wunder hienieden nie

ganz geheilt wird, a. 4 — 7. — Der sensualitas entsprechen in
der Seele gewisse passiones, Leidenschaften, qu. 25, das ist eine
Abhängigkeit und Veränderung der Zuständlichkeiten des Leibes
von der Seele und umgekehrt, weil diese forma und motor
corporis ist; a. 1—4. Und zwar unterscheidet man besonders
vier Leidenschaften: Hoffnung und Furcht, welche der Irascibi-
lität, und Freude und Trauer, welche der Concupiscibilität
entsprechen, a. 4—6. Von der Vernunft beherrscht und recht geleitet
sind die Leidenschaften als solche noch nichts Böses, sondern
sogar etwas Gutes, die unter Umständen selbst ein höheres
Verdienst zur Folge haben, a. 6 — 8, weswegen sie sich in ihrer
inkorrupten Gestalt auch in Christus finden, a. 8—10.

Wie im Traktat de veritate gezeigt wurde, dafs die natürliche

Erkenntnis übernatürlich erhoben wird durch prophetia,
raptus und fides; so wird nun auch hier die übernatürliche
Erhebung des Willens geschildert. Es geschieht dieselbe durch die



Die Systematik in den Quaestioues disputatae etc. 141

Gnade, und so kommt in diesem Zusammenhang die Abhandlung
de gratia, qu. 27 u. 28. Es hat aber die Gnade auf den Willen
eine doppelte Wirkung, eine positive und eine negative: die Heiligung

und die Rechtfertigung, und so handelt denn qu. 27 de gratia
sanctificante und qu. 28 de justiflcatione impii. — In den
Ausgaben ist qu. 27 nur de gratia betitelt; es sollte aber streng
genommen heifsen: de gratia sanctificante oder gratum faciente,
denn nur von dieser, also von der positiven Seite der
Gnadenwirksamkeit handelt die Quaestio. Es wird gezeigt, wie die
Gnade eine übernatürliche Zugabe zu den natürlichen Gütern
in der Seele des Begnadigten, aliquid creatum, gleichsam der
Same der einstigen Verklärung und nicht nur die Gunst Gottes
ist, a. 1, es wird die Kontroverse berührt, inwiefern Gnade und
Liebe Gottes dasselbe seien, a. 2, es wird als alleinige causa
efficiens der Gnade Gott hingestellt, a. 3, während die ordentliche

causa instrumentais derselben die Sakramente sind, a. 4,
endlich wird das Subjekt der Gnade näher bestimmt und als solches
die ganze Seelensubstanz bezeichnet (cf. Scotist. Kontroverse),
a. 5 — 7. — Die negative Wirksamkeit der Gnade ist die Sünden-
nachlassung oder die Rechtfertigung. De justiflcatione impii
handelt darum qu. 28. Es ist die Quaestio ein kurzer Abrifs
der Rechtfertigungslehre: Wesen der Rechtfertigung, a. 1 u. 2,

Vorbereitung zur Rechtfertigung, a. 3 —6, Verhältnis von
Rechtfertigung und Gnadeneingiefsung, a. 6 — 9, wo besonders der
Gedanke ausgeführt wird, dafs logisch und kausal das Frühere die
Eingiefsung der heiligmachenden Gnade ist, woraus dann die
Sündennachlassung folgt.

Den Traktat schliefst die Abhandlung: de gratia Christi,
qu. 28. Es entspricht das wieder der systematischen Anordnung
der quaest. de veritate. Wie dort in absteigender Ordnung gezeigt
wurde, wie die göttliche Erkenntnis kreatürlich nachgebildet
wird und dann alle geschöpfliche Erkenntnis in Christus sich
wieder gleichsam wie in einem Brennpunkt sammelt und am
vollkommensten darstellt: so wurde hier im Bisherigen ausgeführt,
wie die göttliche Willensthätigkeit im kreatürlichen Streben, ins-
besonders im freien Willen seine geschöpf liche Kachbildung findet,
und zwar am höchsten in dessen übernatürlicher Erhebung durch
die Gnade; und nun wird wiederum abschliefsend nachgewiesen,
wie der Inbegriff aller Gnade für sich und die Menschheit sich
in Christus findet, so dafs er, auch unter dieser Rücksicht
betrachtet, nicht nur in der Erkenntnis, nach seiner menschlichen
Natur der Abschlufs der Schöpfung ist, in welchem sich die in den
vielen Kreaturen zerstreuten Strahlen der göttlichen Abbildlichkeit



142 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

wiederum in Eins sammeln. Im einzelnen wird zuerst gezeigt,
dafs in Christus seiner menschliehen Natur nach wegen der
hypostatischen Union mit dem Logos, sich die Fülle der
habituellen Gnade findet, so dafs er darum schon in statu viae die-

visio beatifica besafs, a. 1—4; dann wird Christus betrachtet als
Haupt der Kirche, und ausgeführt, wie diese Gnadenfiille nicht nur
für ihn persönlich gegeben ist, sondern von ihm als dem Haupte
nun auch hinüberflutet in seinen mystischen Leib, die Kirche;
a. 4—6, und endlich wird dargethan, dafs Christus wegen dieser
seiner Gnadentülle und hypostatischen Union unendlich verdienstliche

Werke vollbringen und, weil Haupt der Kirche, sie stellvertretend

für die Sünden der Menschheit Gott aufopfern konnte, a. 6—8.
So wird auch diese Abhandlung de voluntate wieder in

universalster Weise durch die Darstellung der höchsten Begnadigung

des Willens in Christus abgeschlossen und es erübrigt
nun nur noch, die andere Seite des Willens, die Macht, in ihrer
göttlichen Urbildlichkeit im Vater und ihrer kreatürlichen
Nachbildung zu betrachten; dieses aber thut der-letzte Traktat der
quaest. disput. : de potentia.

c) Die quaest. disput.: de potentia. — Nach den
historischen Ausführungen sind die quaest. disput. de potentia der
Zeit nach zuletzt entstanden, nämlich innert den Jahren 1269—71
zu Paris, während sie. in den Ausgaben gewöhnlich an erster
Stelle stehen. Aus der zeitlich spätem Entstehung schlössen wir,
dafs sie als eine Art beabsichtigter Ergänzung zu den quaest.
de veritate zu fassen sind, und das ergibt sich nun auch aus
einer Betrachtung ihres Inhaltes und Gedankenganges. — Die
zwei Grundvermögen des Geistes, des göttlichen sowohl wie des

kreatürlichen, sind Erkenntnis und Willen, und davon handelten
die Traktate: de veritate und de voluntate. Der Wille aber hat
eine doppelte Seite: er ist einerseits Strebevermögen, Streben
nach einem Gute, und dieses behandelten die quaest.: de voluntate;

er ist aber anderseits auch Macht, Kraft, Thatkraft, Schöpferund

Schaffensmacht; und es ist das eine ebenso wichtige Seite
desselben; er ist nicht nur voluntas, sondern auch potentia; im
Kreatürlichen könnte man vielleicht sagen: ersterem entspricht
besonders die Concupiscibilität, letzterem die Irascibilität; im
Göttlichen sehen wir das erste besonders dargestellt in der
Liebesthätigkeit der Hauchung des hl. Geistes; das zweite in
der Zeugungs- und Schöpfermacht des Vaters. ATon letzterem
mufste also noch abgehandelt werden, wenn die grofsen Traktate
de veritate und voluntate ihre vollständige logische Ergänzung
finden sollten, und das Ganze mufste schliefsen mit einer urbild-



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 143

liehen Begründung der drei kreatürlichen Seelenpotenzen in der
Trinität selbst: in der Macht des Vaters, der Weisheit des Sohnes
und der Liebe des hl. Geistes. Diesen Abschlufs aber bietet in
der That der Traktat: de potentia.

In 10 quaest. wird darin nämlich abgehandelt: zunächst von
der Macht resp. Allmacht Gottes im allgemeinen, qu. 1, de potentia
Dei; dann von der innergöttlichen Zeugungsmacht, qu. 2, de
potentia generativa iu divinis und von der göttl. Schöpfermacht
nach aufsen, qu. 3, de creatione, und, qu. 4, de creatione materiae
in formis; dann von der Allmacht in der Welterhaltung, qu. 5, de
conservatione rerum in esse a Deo; und in der Wunderwirksamkeit,

qu. 6, de miraculis; das Ganze aber wird abgeschlossen und
gekrönt mit einem Abrifs der Trinitätslehre, qu. 7, de divinae
essentiae simplicitate, qu. 8 de relationibus in divinis, qu. 9 de

personis divinis und qu. 10 de processione divinarum personarum.
In qu. 1 de potentia wird wieder zuerst, wie in den andern

zwei Abhandlungen der Begriff von verum und bonum, so hier
der von potentia festgestellt, aber, wie durch den ganzen Traktat
alles bedeutend kürzer, woraus man den ergänzenden Charakter
desselben abnehmen kann. „Die potentia liegt vor allem in dem

Wirken, in der operatio: weil nun Gott reine Wirklichkeit oder
forma, so mufs ihm' vor allem potentia zukommen," a. 1, und
zwar ist seine Macht eine unendliche oder Allmacht, die nicht
ihre Grenzen, sondern nur ihre Bestimmung hat an dem logisch
und metaphysisch Möglichen, a. 2—-7. — Am höchsten und
vollkommensten bethätigt sich nun, um vom Allgemeinen zum
Einzelnen überzugehen, diese göttliche Wirksamkeit in der
innergöttlichen Zeugungsmacht, qu. 2, de potentia generativa in divinis.
„In der Natur einer jeden Wirksamkeit liegt es nämlich, so viel
als möglich sich andern mitzuteilen, auf anderes überzugehen;
die göttliche Natur aber ist reinste Wirklichkeit, und so kommt
ihr auch die Selbstmitteilung am vollkommensten zu," diese aber
ist durch Zeugung, a. 1. Nachdem nun diese geistige Zeugung
theologisch näher bestimmt, a. 2 — 5, und als die vollkommenste
Frucht der göttlichen Wirksamkeit und Allmacht hingestellt
worden ist, a. 5, so wird dieselbe selbst wieder als der Grund
und das Vorbild der göttlichen Schöpfermacht dargestellt, a. 6,
und damit der Übergang gewonnen zu:

qu. 3 de creatione. „Die Schöpfung ist die erste Wirkung
der göttlichen Allmacht" heifst es gleich einleitend zu dieser
Quaestio, und wird damit das Folgende als „Wirkung" der
göttlichen Macht hingestellt. In 19 art. wird abgehandelt über die
Schöpfung aus Nichts, als eine ausschliefsliche Wirkung Gottes

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 9



144 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

a. 1—7, über das Verhältnis von Schöpfung und Entstehung der
Dinge spec, den Ursprung der Seele (Kreatianismus), a. 7—13,
(wo auch a. 7 die göttl. AllWirksamkeit behandelt wird1); endlich
über die im Mittelalter viel kontrovertierte Frage von der
Zeitlichkeit der Weltschöpfung, a. 13 —19. Die folgende qu. 4 de
creatione materiae informis mit 2 art. ist nur als eine Ergänzung
zur vorhergehenden zu fassen, womit nur um so energischer aller
Dualismus und Hylozoismus zurückgewiesen wird. Erscheint so
die Schöpfung als die erste „Wirkung" der göttlichen Macht
nach aufsen, so die Erhaltung der Dinge als die zweite.

Die göttliche Welterhaltung ist gleichsam eine fortgesetzte
Weltschöpfung und deshalb eben eine fernere Bethätigung der
göttlichen Allmacht. Qu. 5 de conservatione rerum in esse
bestimmt dieselbe näher, und zwar, a. 1 — 5, positiv und negativ:
die Erhaltung, die aus der Kontingenz der Weltdinge gefolgert
wird; und die Annihilation, die nur die Kehrseite der Erhaltung
ist, darum auch nur Gott zukommen kann, aus teleologischen
Gründen aber nicht angewendet wird. Von a. 5—10 wird dann
gefragt, ob die Welterhaltung auch ihr Ende habe, wenigstens
rücksichtlich des motus coeli, der nach aristotelischer Auffassung
ewig und von dem überhaupt alle Generation und Korruption
im Sinnlichen abhängig wäre; und da denn kommt gleichsam
die Kehrseite der Frage über die Zeitlichkeit der Weltschöpfung
in' Betracht: nämlich, ob das Ende der Welt ex ratione bewiesen
werden könne, und auch hier neigt sich Thomas der Ansicht zu,
dafs wir das mehr nur aus dem Glauben wissen, magis fide
tenetur; eine Meinung, welche die moderne Naturwissenschaft
kaum mehr teilen würde.

Die letzte unmittelbare und ausschliefsliche Thätigkeit der
göttlichen Allmacht im Kreatürlichen ist die WunderWirksamkeit,
und davon handelt noch qu. 6 de miraculis. Es wird zunächst
der Begriff des Wunders festgestellt: es ist eine unmittelbare
Wirkung der göttlichen Allmacht in der Natur, die von dem
gesetzmäfsigen Naturlauf abgeht, a. 1—3. Deshalb können
Kreaturen, Engel oder Heilige in eigener Kraft nicht Wunder wirken,
sondern nur auf Gebet hin, orando, a. 3; potestative aber, d. i.
ohne Gebet auf eigenen Befehl hin, durch die Gnadengabe der
Wunderwirksamkeit, wodurch der göttliche Befehl über die Natur
durch sie an die Natur vermittelt wird, gleichsam wie das Sonnenlicht

durch die erleuchtete Luft an die Erde, „und es ist das

nicht zu verwundern, da ja umgekehrt Gott auch die Natur in
1 Eine der wichtigsten Stellen in der Kontroverse über die prae-

motio physica.



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 145

den Sakramenten zum Instrument der Gnadenmitteilung an den
Menschen gebrauchen kann," a. 4. Koch weniger als die guten
Geister vermögen die Dämonen in eigener Kraft eigentliche Wunder
zu wirken, auch benutzt sie Gott nicht als Werkzeuge seiner
Wunderwirksamkeit wie die Engel und Heiligen; dagegen
vermögen sie wegen ihrer höhern natürlichen Kraft in der Natur
Wirkungen hervorzubringen, durch schnelle Veränderung oder
durch Sinnentäuschung, die dem oberflächlichen Blick des Menscheu
als Wunder erscheinen könnten, es aber in Wirklichkeit nicht
sind, sondern nur Kunststücke, artes oder signa, a. 5. (Hier wird
nun auch mit dem zusammenhängend ein Exkurs eingeschaltet
über die Erage, inwiefern Geister, gute oder böse, Körper
annehmen und darin handeln können oder nicht, a. 6—9.) Die
ganze Abhandlung aber wird geschlossen mit der Untersuchung
über die Disposition zum Wunderwirken resp. zu dämonischem
Blendwerk. Die Guten disponiert ein fester Glaube zum Wunderwirken,

insofern auf denselben hin eher jene Gnadengabe der
Befehlsvermittlung an die Natur verliehen wird und sie mächtiger

und unabhängiger über der Natur dastehen, a. 9. Die
Bösen aber vermögen durch magische Künste zwar nicht die
Dämonen zu zwingen und sich dienstbar zu machen; das können
nur der Natur nach über ihnen stehende, also Gott und höhere
Dämonen, wohl aber ziehen sie sie damit an, weil ihnen solche
Zaubereien angenehm sind und sie sich gerne darein mischen, a. 10.

Damit ist die Abhandlung de potentia abgeschlossen.
Entsprechend den zwei andern Traktaten : de veritate und de voluntate
wären nun auch hier noch die geschöpflichen Abbilder der
göttlichen Macht wie dort der Weisheit und des Willens zu
betrachten. Thomas übergeht dies, um mit qu. 7—10 sogleich,
wie sich zeigen wird, zu einem gemeinsamen Abschlufs aller
drei Abhandlungen durch die Trinitätslehre überzugehen. Auch
daraus ergibt sich der blofs ergänzende und darum kürzer
gehaltene Charakter der quaest. de potentia. Es ist zu bedauern,
dafs diese Ausführungen sich hier nicht mehr finden, es könnte
dadurch der Traktat mit dem de veritate an Grofsartigkeit
wetteifern; doch läfst sich durch die Analogie mit jenem immerhin
das Schema für diesen einigermafsen ahnen und andeuten. In
absteigender Reihe würde offenbar zunächst in Betracht kommen
die Macht und Kraft der Engel, die ja nach der Bibel besonders
als die potentes virtute erscheinen, und deren Mitwirkung bei
der göttlichen Weltschöpfung und Regierung. Dann folgte die
Betrachtung der Nachbildung der göttlichen Macht in der Menschheit.

Als Nachbild der Macht überhaupt würde sich hier dar-
9*



146 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

stellen die potestas voluntatis als solche; speziell als Imitation
der potestas generativa in divinis (qu. 2) „alle Vaterschaft im
Himmel und auf Erden" Eph. 3. 15, insbesondere die übernatürliche

in der Regeneration durch die Gnade; ein Schatten der
göttlichen Schöpfermacht wäre die ars, die Kunstthätigkeit des
Menschen, und endlich ein schwaches Abbild der göttlichen
Welterhaltung und Regierung die Herrsch er thätigkeit im Irdischen;
in der Wunderwirksamkeit aber, wovon der Schlufs der qu. 6
noch explicite abhandelt, greift Gott selbst mit seiner Allmacht
in die Menschheit ein und erhebt den Wunderthäter als sein
Werkzeug zum höchsten Nachbild seiner Macht, wo dann wieder
Christus als der Inbegriff kreatürlicher Macht spec, als der höchste
Wunderthäter hingestellt werden könnte.

Nachdem mitqu. 6 die Ausführungen de potentia abgeschlossen
sind, mufs es jedermann auf den ersten Blick auffallen, wie nun
von qu. 7 an bis zu Ende auf einen Gegenstand übergegangen
wird, der mit der „göttlichen Macht" gar nichts gemein hat. Da
wird abgehandelt qu. 7 de divinae essentiae simplicitate, qu. 8
de relationibus in divinis, qu. 9 de personis divinis, qu. 10 de

processione divinarum personarum. Offenbar gehen diese Dinge
logisch nicht mehr unter den Titel de potentia, sowenig als früher
die de voluntate unter den de veritate, und man hätte somit
auch hier scheinbar das volle Recht, dafür eine eigene Überschrift
zu wählen, etwa: de simplicitate divinae essentiae et de plura-
litate personarum. — Allein, die Sache etwas näher besehen,
steht doch dieser Abschlufs der quaest. disput. in einem viel
nähern innerlichen Bezug zu dem Vorhergehenden als man,
oberflächlich betrachtet, meinen möchte; nur darf man nicht diese

quaestiones nur als einen Abschlufs der quaest. de potentia fassen,
sondern als einen solchen aller drei Traktate: de veritate, de
voluntate und de potentia, gleichsam als eine Krönung des grofsen
ganzen Werkes.

Es erhellt das aus Eolgendem : Offenbar ist der hl. Lehrer
in den drei Abhandlungen von drei Eigenschaften Gottes
ausgegangen, die mit der Trinität in nächster appropriativer
Beziehung stehen: von der Allmacht, Weisheit und Willen resp.
Liebe, und hat dann auf deduktivem, absteigendem Wege gezeigt,
wie sich diese Eigenschaften im Kreatürlichen bethätigen resp.
geschöpflich nachgebildet werden. Was war nun logisch näher
gelegen, als, nachdem gleichsam die prismatische Strahlenbrechung
dieser Eigenschaften im Geschöpflichen nachgewiesen war, diese
Strahlen wieder in Eins zu fassen und zu zeigen, wie sie in



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 147

der göttlichen Einfachheit als wie in ihrem "Brennpunkt zusammenlaufen

und in der Trinität ihr höchstes Urbild, ihren Prototypus
finden? So möchten wir diese letzten vier Quaest. nicht so fast
als einen Abschlufs der quaest. de potentia fassen, denn vielmehr
als einen solchen aller drei Abhandlungen: de veritate, de volun-
tate und de potentia. Eine kurze Darstellung des Inhaltes
derselben wird das bestätigen.

Die Quaest. 7 de divinae essentiae simplicitate mit ihren
11 art. zerfällt in drei Teile. Art. 1—4 bestimmt schlechthin
die Einfachheit des göttlichen Wesens; art. 4—8 führen aus,
dafs in Gott bonum, justum et sapiens real eins seien; während
art. 8—11 die Beziehungen dieses göttlichen einfachen Wesens
zu den Kreaturen bestimmen. Sogleich mufs nun auffallen,
warum gerade für diese drei Eigenschaften, das bonum justum
et sapiens, die reale Einheit nachgewiesen wird. Es entsprechen
nämlich diese drei Eigenschaften den bisherigen drei Traktaten:
das sapiens dem de veritate, das bonum dem de voluntate und
das justum dem de potentia. Es wollen also damit diese im
Vorhergehenden vereinzelt betrachteten Eigenschaften wieder in
Eins zusammengefafst werden, und während früher deren Ab-
bildlichkeit in den Kreaturen nachgewiesen wurde, so wird nun
hier von art. 8 an abstrakt und principiell das Verhältnis, die
rclatio der drei Eigenschaften zum Kreatiirlichen festgestellt. Dafs
die Quaest. de simplicitate divinae essentiae gerade so angeordnet
ist und nicht anders, wie etwa in der Summ, theol. I qu. 11,
dürfte wohl deutlich beweisen, dafs dieselbe mit Rücksicht auf
das Vorhergehende und nicht abstrakt und abgesehen davon
geschrieben wurde.

In dem Schlufsartikel der qu. 7 werden die relationes ad
creaturas als solche temporales genannt. An diesen Gedanken
knüpft die folgende qu. 8 an und handelt von den relationes,
quae dicuntur de Deo ab aeterno. Es sind dieselben gleichsam
das Urbild jener zeitlichen zu den Kreaturen. Sie sind real
von einander unterschieden und haben eben deshalb die
Dreipersönlichkeit der Gottheit zur notwendigen Konsequenz, a. 3

u. 4. — Von diesen Personen handelt darum qu. 9 de personis
divinis. Es wird zunächst der Personenbegriff genau festgestellt:
das Verhältnis von Person und Substanz, a. 1, der Begriff von Person
im Unterschied zu Natur, a. 2, und dann die Anwendung auf die
Trinität gemacht und gezeigt, dafs infolge der realen Verschiedenheit

der Relationen eine Mehrpersönlichkeit in Gott angenommen
werden mufs, a. 3 — 5, die richtig mit Zahlenbegriffen und zwar
mit der Dreizahl näher bestimmt wird, a. 5—9. — Diese Drei-



148 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

persönlichkeit und die reale Verschiedenheit der Relationen in
Gott hat aber selbst wieder ihren tiefern Grund in den sog.
Processiones oder Produkten von Erkenntnis und Liebe, und davon
handelt endlich noch qu. 10 de processione divinarum personarum.
Auch hier wird zuerst der Begriff von processio bestimmt, a. 1,
dann gezeigt, wie göttl. Erkenntnis und Liebe zwei innere
geistige Produkte haben, a. 2, wie sich processio und relatio zu
einander verhalten, a. 3, und dann besonders noch den Griechen
gegenüber das filioque im Ausgang des hl. Geistes bewiesen,
und gezeigt, dafs, wenn man dasselbe aufgeben würde, man auch
nicht mehr den Personenunterschied von Geist und Sohn
festhalten könnte, a. 4 u. 5. —

In kurzen Umrissen wird in dieser Weise hier eineTrini-
tätslehre zum Schlüsse geboten und dieselbe logisch unmittelbar
angeschlossen an das Vorhergehende durch die Zusammenstellung
der Begriffe von relationes temporales und aeternales. So wenig
nun auch im Einzelnen der quaest. de trinitate auf den Zusammenhang

mit den quaest. de potentia et veritate Bezug genommen
wird und jeder artic. eine Abhandlung für sich zu sein scheint,
so ist doch durch jene Zusammenstellung der ewigen und
zeitlichen Relationen Gottes das Ganze als solches mit dem Vorigen
verbunden und im Zusammenhang gedacht. Es werden die
zeitlichen Relationen durch die ewigen begründet und die Weisheit,
Güte und Macht als zuhöchst abgeschlossen dargestellt in den
ewigen Produkten der göttlichen Erkenntnis und Liebe. Damit
aber ist der grofsartigste Abschlufs der quaest. disput. de veritate

et potentia gewonnen, der sich denken läfst. Gleichsam wie
in einem gotischen Dome die drei Grundformen Kreuz,
Spitzbogen und Strebepfeiler unzähligemal durch den ganzen Bau
durchgeführt und variiert sind und alles zuletzt gipfelt und
zusammenläuft in der Kreuzblume: so ist in diesen drei gewaltigen
Traktaten gezeigt, wie die drei göttlichen Grundeigenschaften:
Allmacht, Weisheit und Liebe in absteigender Reihe im
Geschöpflichen immer mannigfaltiger nachgebildet werden, in dem
göttlichen Wesen aber in absoluter Einfachheit bestehen und
hier in ihrer unendlichen Vollkommenheit und fruchtbaren Uberfülle

zu den persönlichen Produkten der Weisheit und Liebe in
Logos und im hl. Geiste führen. So erscheint dann die Trinität
als der höchste Abschlufs und das ewige Urbild der drei kreatür-
lichen Grundvermögen und höchsten Bethätigungsweisen des
Menschen: Macht, Weisheit und Liebe.

* ^



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 149

Durch die bisherige Analyse der quaest. disp. des hl. Thomas
dürfte sich nun auch aus innern, nicht nur aus Wahrscheinlich-
keits- und äufsern historischen Gründen ergeben haben, dafs
wirklich in diesen scheinbar lose aneinander gereihten Abhandlungen

ein einheitlicher Grundgedanke herrscht, der sie zu drei
einheitlichen Systemen zusammenfügt; am wenigsten hervortretend
in den quaest. disput.: de anima, de spirtualibus creaturis und
de unione Verbi incarnati, wo der Gedanke von der unio das
bindende Moment ist; klar und deutlich in den quaest.: de vir-
tutibus et malo, die ein kurzes Kompendium der Moral bieten;
grandios und in der höchsten Einheit abschliefsend in den quaest. :

de veritate et potentia. Es hat diese kurze Übersicht zugleich
auch bewiesen, dafs die Quaest. disp. ein reiches Material für
Parallelstellen zu der Summ, theol. bieten, Einzelfragen viel
weitläufiger ausführen und so für das Studium des hl. Thomas nicht
umgangen werden können. Durch die zwei Eigenschaften der
„Untersuchungen" aber: die minutiöse Detailarbeit und die
einheitliche grofsartige Auffassung erscheint der englische Lehrer
ebensowohl als der gröfste Gelehrte wie als der gröfste Syste-
roatiker seiner Zeit und hat, unter dieser Rücksicht betrachtet,
eine gewisse Ähnlichkeit mit den grofsen Malern des Mittelalters,
wie mit einem Giotto und Orcagna, die einerseits mit einer fast
peinlichen Genauigkeit alle kleinsten Details ihrer Werke ausführten
und anderseits in ihren grofsen cyklischen Darstellungen diese
Details zu einem gewaltigen, Himmel und Erde, Heils- und
Weltgeschichte umfassenden Ganzen zusammenfügten. Hält man endlich

die Systeme der Quaestiones zusammen mit den andern der
Summ, theol., der Summ, philos., des Compendium theol. und
des thomist. „Katechismus", so beobachtet man, dafs besonders
zwei Grundgedanken die systematische Weltauffassung des
englischen Lehrers beherrscht haben: entweder alles zu betrachten
unter der Rücksicht der Trinität: so im Katechismus, Kompendium
und den Quaestiones; oder aber unter der Rücksicht der
Trinität und Christologie: von Gott, durch Christus, zu Gott, so in
der Summ, theol. und philos. Möchte unsere Zeit bei ihrer
weitgehenden Detailforschung in der Wissenschaft an dieser
gewaltigen Systematik des Aquinaten lernen, neuerdings das Viele
und Einzelne zu einem einheitlichen Ganzen zusammenzufügen,
von einem einheitlichen höhern Gesichtspunkte aus zu betrachten,
der auch jetzt noch kein anderer sein kann als der des hl. Thomas:
der des christlichen Lehrbegrifles.


	Die Systematik in den Quaestiones Disputatae des Hl. Thomas von Aquin

