Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Analytische und synthetische Phantasie. Von Dr. Hans
Schmidkunz. Halle a. d. S., Pfeffer. 1889.

2. Yon der Abstraktion. Von demselben Verfasser. Halle
u. s. w. 188Y.

3. Der Substanzbegriff. Ein Beitrag zur Geschichte und Kritik

der philosophischen Grundvorstellungen. Von Dr. Ferdinand
Zitscher. 1. Heft. Leipzig, Fock. 1889.

4. Der Begriff der Wahrnehmung. FEine Studie zur Psycho-

logie und Erkenntnistheorie von Dr. Wilhelm Enoch. Ham-
burg, Carly. 1890.

5. Cause efficiente et cause finale par E. Domet de Vorges.
Extrait des annales de philosophie chrétienne. Paris 1889,

1. Ohne in eine Untersuchung iiber das Verhiltnis von Phantasie und
Verstand unter sich wie zum Schonen und Asthetischen einzugehen, vielmehr
einfach den ,,modernen‘* Begriff der Phantasie und ,,das, was wir produktive
Einbildungskraft (S. 8) nennen‘‘ voraussetzend, behandelt die erste unter den
vorliegenden Schriften die verschiedenen ,,Bewegungsrichtungen‘* der Phan-
tasie im kiinstlerischen Schaffen und Genielsen und fiihrt sie auf Analysis
und Synthesis zuriick. Der Gegenstand wird in einer mehr skizzenhaften,
aber vielseitigen und anregenden Weise unter Anfiihrung zahlreicher Aus-
spriiche von Dichtern, Kiinstlern und Asthetikern zuerst im besondern,
d, h. im engern, isthetischen Kreise dargestellt (S. 1—20), dann ankniipfend
an die aristotelische Lehre von einem mehrfachen mgorepoy auf einer
breiteren Grundlage, indem auch die ,,allgemeinen Verhiltnisse aulserhalb
des Kunstbezirkes, welche fiir die isthetischen Behauptungen (des Vfs.) als
Analogieen aufgestellt werden konnen‘ (S. 31), in Betracht gezogen werden.
Als solche werden erortert: Realgrund und Erkenntnisgrund, Deduktion
und Induktion, Einzelnes und Allgemeines, analytische und synthetische
Urteile u. s. w. Der Vf. ist sich indes der nahen Beriihrung des Analo-
gischen mit dem Aquivoken bewulst und lobt den Aristoteles, der die in
der dquivoken Bedeutung vieler philosophischer Begriffe liegende Schwierig-
keit mit Nachdruck hervorgehoben habe, wihrend sich die neuere Philosophie
ziemlich riicksichtslos gegen solche Verschiedenheiten verhalte (S. 21), Im
dritten und vierten Teile geht der Verfasser auf das Verfahren der
schaffenden (S. 33—53) wie der genielsenden Phantasie (S. 54—70) niiher
ein. Die iibrigen Teile der Schrift verbreiten sich iiber Ahnlichkeil und
Verschiedenheit der isthetischen Analysis und Synthesis mit den gleich-
namigen Verfahrungsweisen der theoretischen Vernunft (,,Beziehung zur
Erkenntnis‘“) und mit den ,,schaffenden Thiitigkeiten der Natur® sowie iiber
die Frage nach dem Werte. Der Vf. rdumt der analytischen Methode mit
Riicksicht auf Ordnung, Anschaulichkeit, Zusammenhang, auf Verstindnis,
Reichtum der Associationen und Wahrheit den Vorzug ein, schlielst aber
mit dem Goetheschen Worte, dals nur Analyse und Synthese zusammen,
wie Aus- und Einatmen, das Leben der Kunst moglich machen (S. 103).

Wir halten es fiir iiberfliissig, ausdriicklich zu bemerken, dals wir den
erkenntnistheoretischen Standpunkt und die psychologischen Voraussetzungen

73



100 Litterarische Besprechungen.

des Vfs. nicht teilen. Sympathisch aber beriihrt uns die Riicksicht, welche
auf die aristotelischen Theorieen tiber Kunst und kiinstlerisches Schaffen
genommen ist (vgl. S. 49. 8. 102). Alles in allem genommen enthilt die
Schrift einen niitzlichen Beitrag zur angewandten Methodik.

2. Eine interessante Studie iiber das Wesen der Abstraktion (S. 3
—24) und die Grenzen von konkret und abstrakt (S. 25—42). Im ersten
Teile seiner Abhandlung sucht der V{. ein gemeinsames, die verschiedenen
Weisen der Abstraktion zusammenfassendes Merkmal und glaubt dasselbe
weder in dem negativen des Weglassens (der aristotelischen dgaipgoig)
noch in der Verallgemeinerung, sondern in der psychischen und logischen
sverstirkung*, durch die das Absehen und Weglassen erst ermoglicht
werde, zu finden. Dieses Element der Verstirkung darf nach dem Vf.
weder einfach der Aufmerksamkeit gleichgesetzt werden, noch bedeutet
es eine blofse Intensititssteigerung; vielmehr liege eine Neubildung vor.
,»An Stelle der roten Dinge in der Natur schaffen wir unser Geistesprodukt
— die abstrakte Rote, und sind durch nichts behindert, dasselbe gegen
alle Einmischungen abzugrenzen.“ (S. 17.) Im Abstrakten ist, was im
Konkreten nebenséchlich, verborgen, implicit war, in den Vordergrund ge-
treten, offen, entwickelt, explicit geworden. (8. 19.) Die Sprache bestitige
dieses Resultat durch die Ausscheidung der konkreten und abstrakten
Namen, die Bezeichnungen von Gegenstand und Attribut. ,,Wie wir seiner-
zeit gesehen haben, dals diese logische Verstirkung nicht ohne eine gleich-
zeitige negierende Thétigkeit vor sich gehen kann, so erfahren wir es auch
hier; die Kosten jener Verstirkung der Mithezeichnung zur Bezeichnung
mufs die urspriingliche unmittelbare Bezeichnung tragen, der Gegenstand
des konkreten Namens. Er weicht seinem Attribut. Die Seele hat extensiv
verloren, was sie intensiv gewann.‘ (8. 37.) — Dafs indes der Verf. sein
Problem nicht in der ganzen Tiefe erfaflst, scheint er selbst mit den Worten
einzugestehen: , Wir kimen bei weiterer Verfolgung dieses Problems tief
in das ganz nah verwandte von Materie und ¥ orm hinein.* (8. 34.)
Ein tieferes Eindringen fithrt zur Erkenntnis, dals die wahre Natur der
Abstraktion in der Vergeistigung des Sinnlichen, also in der Erhebung des
Materiellen in eine héhere Sphire, d. h. aus der potenziellen in die aktuelle
Intelligibilitit besteht. Eine solche findet statt, sowohl wenn wir die
Eigenschaft fiir sich in Unterscheidung von ihrem Triger, als auch wenn
wir das Individuum durch einen allgemeinen Begriff auffassens Je nach
der stufenweisen Vergeistigung oder Entsinnlichung werden dann auch die
Grade der Abstraktion zu bestimmen sein. — Erfreulich ist die Art, wie
der Vf. auf die groflsen Scholastiker, besonders den hl. Thomas von Aquin,
Riicksicht nimamt; eine tiefer eindringende Untersuchung wiirde ihn, wie
wir nicht zweifeln, mit der Abstraktionstheorie des genannten Denkers
inniger befreunden und auch zu einem besseren Verstindnis der aristotelischen
Auffassung der Abstraktion fiihren.

3. In den landliufigen Vorurteilen iiber die Scholastik ist dagegen
der Verfasser des Schriftchens iiber den Substanzbegriff befangen, wenn
er von einer Wiiste der Scholastik realistischer oder nominalistischer Ten-
denz spricht, in welchen das grofse, von den Eleaten aufgeworfene Problem
vom Sein des Einen und Vielen iiberhaupt nicht mehr verstanden worden
sei. Sogar der metaphysische Trieb des Verstandes, der im unaufhérlichen
Wechsel der Erscheinungen das Beharrende, das Identische, das Seiende,
das wahrhaft Wirkliche suchte und zu diesem Zwecke den Seinsbegriff
formulierte, scheine in der éden unfruchtbaren Wortkramerei erloschen. Die
Scholastik sei nie dariiber ins Reine gekommen, ob gewisse Worte, wie
z. B. genus, species, proprium, accidens u. s. w. fiir blofse Worte oder fiir



Litterarische Besprechungen. 101

Realitiiten, Wesenheiten, Substanzen zu halten seien. (S. 11. 12) Den
Beweis fiir diese Behauptungen bleibt der Vf. schuldig; wir konnen ihn
tibrigens dahin belehren, dafs die klassische Scholastik iiber den letzten
Punkt vollkommen im reinen war und die Universalien (genus u. s. w.)
weder als Worte noch als Realititen, sondern als in der Wirklichkeit wohl-
begriindete Verstandesgebilde (zweite Intentionen) betrachtet, eine Auffassung,
fiir die der Verf.,, dem die platonische und aristotelische Ontologie ein
, Labyrinth* ist, allerdings kaum ein Verstindnis besitzen diirfte. — Wenn
der Vf. trotz seines eleatischen Standpunktes seine Erorterungen an die
empiristischen Theorieen Lockes ankniipft, so motiviert er dies mit der
..epochemachenden Bedeutung‘‘ des Lockeschen Versuchs iiber den mensch-
lichen Verstand, in welchem zum ersten Male (?) dieses Werkzeng des
Denkens zum Gegenstand der Untersuchung gemacht und die psychologische
Analyse, die in Kant ihren Abschlufs gefunden habe, erdffnet worden sei.
(8. 1.) Substanz ist ihm ein ,selbstgenugsames, autonomes, absolutes
Ding*‘; da er aber nur , Krifte und einen allgemeinen Kausalzusammen-
hang oder vielmehr die allgemeine Form der Kausalitit als das wahrhaft
Seiende anerkennt, so entbehrt nach seiner Ansicht der Substanzbegriff
tiberhaupt der objektiven Realitdt. Der Begriff der geistigen Substanz 16st
sich ihm in das Selbstbewulstsein als dem ,.einheitlich idealen Beziehungs-
punkt aller Vorstellungen, dem subjektiven Mittel- und Schwerpunkt unserer
Vorstellungswelt*, der Begriff der kirperlichen Substanz in den ,,rein for-
malen Begriff von einem letzten Grunde der Dinge* iiberhaupt auf (S. 69).
Geistiges und kérperliches Sein aber sind ihm dasselbe, da angeblich in
beiden die gleichen Kriifte und Gesetze walten. — Den Beweis fiir seine
Auffassung scheint der Verf. in den Verlegenheiten und Widerspriichen zu
suchen, in welche Locke durch den Substanzbegriff und seine Anwendung
auf die empirischen Dinge gefiihrt warde. Hiergegen aber ist zu erinnern,
dals solche Verlegenheiten und Widerspriiche nur dann entstehen, wenn
man entweder, wie Locke, nach einem sinnlich-empirischen Ursprung des
Substanzbegriffs sucht, oder, wie der Vf,, einen Substanzbegriff zu Grunde
legt, mit welchem entweder das Dasein von Substanzen iiberhaupt oder
wenigstens veriinderlicher, dem FEntstehen und Vergehen unterworfener
Substanzen unvereinbar ist.

4. Die an vierter Stelle angefiihrte ,,Studie’ {iber die Wahrneh-
mung enthélt in vier Kapiteln eine von Scharfsinn und Kenntnis der
neueren Litteratur zeugende Erdrterung des Begriffs der Wahrnehmung
sowohl im allgemeinen als auch nach seinem Verhiltnis zu den Begriffen
der Erkenntnis, Vorstellung, Anschauung, Erinnerung, Empfindung, ins-
besondere aber des Denkens (S. 41—91), endlich des Gefiithls und Willens.
Die Absicht des Vf.s geht dahin, den Anteil, den die verschiedenen Seelen-
funktionen (um den heutzutage so vielfach bestrittenen Begriff von Seelen-
vermogen zu umgehen) an der Wahrnehmung nach des Vf.s Ansicht haben,
aufzuzeigen und so den Unterschied derselben von Empfindung, Erinnerung
und Denken, ja selbst von Gefiihl und Willen als einen fliefsenden zu
erweisen. Thatsichlich also dient die Schrift dem Bestreben, dem Monis-
mus auf psychologischem Gebiete Vorschub zu leisten. — Soweit es sich
um den Anteil der Erinnerung und des Denkens an der Wahrnehmung
handelt, vermag der Verfasser seinen Erorterungen einen Schein von Wahr-
heit zu geben, der seinen Grund in der Zweideutigkeit des Wortes Wahr-
nehmung hat. Die Sprache ndmlich gestattet uns nicht blofs zu sagen,
ich nehme Rotes, Hartes, Weiches u. s. w., sondern auch, ich nehme einen
Stern, eine Wiese, eine Uhr, einen Menschen wahr. An der letztern Art
von Wahrnehmung haben zweifellos Erinnerung und Denken wesentlichen



102 Litterarische Besprechungen.

Anteil. Der Trugschluls nun, dessen sich Physiologen und Philosophen
hiufig schuldig machen, liegt darin, dafs sie die in Bezug auf Wahrneh-
mung im letzteren Sinne richtige Auffassung auf die erste, allem Erinnern
und Denken vorangehende Erfassung individueller Sinnesobjekte (Farben,
Téne u. s. w.) anwenden. Begiinstigt wird dieses Sophisma durch das
herrschende, wiewohl der natiirlichen Uberzeugung widersprechende Vor-
urteil, dafls die Empfindung subjektiver Zustéinde aller objektiven Erkenntnis
(Wahrnehmung) vorangehe, dafs es also einer die letztere begriindenden
,»Objektivation'* bediirfe, die dann als Werk des urteilenden oder schlie-
[senden Denkens, der Spontaneitit, schlielslich des Willens hingestellt wird.
— Zur Begriindung unseres Urteils diene die sophistische Art, wie Wahr-
nehmung und Erinnerung einander genihert und fast identifiziert werden
in der Bemerkung, das gegenwértige Objekt schrumpfe fast (!) zu
nichts zusammen, wenn es nicht reichlich mit Erinnerungsinhalten ausge-
stattet werde (8. 92). Die Stiitzen der sophistischen Dialektik des Verf.
bilden teils der Mangel eines festen Princips behufs Unterscheidung der
Seelenfunktionen und Seelenvermogen (man vgl, was S. 94 iiber das Gefiihl
gesagt wird), teils Homonymieen (nach Aristoteles die Quelle zahlreicher
Irrtiimer) wie die gleiche Bezeichnung des Tastsinns und der Affekte durch
Gefiihl (S. 95). — Hervorgehoben verdient zu werden, dals der Verfasser,
obgleich der Psychologie Brentanos (in ihrem spiteren, empirischen Stadium,
d. h. der Schrift: Psychologie vom empirischen Standpunkt) nicht un-
sympathisch gegeniiberstehend, doch an seiner verfehlten Theorie des Urteils
eine im allgemeinen treffende Kritik bt (S. 81 ff.).

5. Der hervorragende franzosische Metaphysiker E. Domet de Vorges
bietet uns eine eingehende, durch Scharfsinn und Gelehrsamkeit ausgezeich-
nete Abhandlung iiber die wirkende und finale Ursache, die sich den
Freunden des Jahrbuchs durch ihren Anschlufs an Aristoteles und den
hl, Thomas empfiehlt und, so viel an ihr liegt, beweist, wie die peripatetische
Philosophie iiber die nationalen Gegensitze in der Philosophie zu erheben
geeignet ist. Die inhaltsreiche Schrift zerfillt in sechs Kapitel. Das erste
handelt im allgemeinen iiber Begriffe, universelle Wahrheiten und Axiome.
Das zweite Kapitel erdrtert ausfithrlich das Kausalitétsprineip in der Be-
schrinkung auf die wirkende Ursache. Dieses Princip unterscheidet sich
von dem in neuerer Zeit formulierten principium rationis sufficientis, das
nicht klarer ist, als jenes, und selbst des Bewcises bedarf (p. 83). Das
Princip der Kausalitit resultiert aus dem Begriffe der Thiitigkeit, dessen
wir in innerer Erfahrung gewils sind. Kein Thun ohne Subjekt; das Subjekt
aber, das Princip des Thuns ist, heilst Ursache, wenn es sich um ein
Wirken nach aufsen handelt; die hierdurch entstehende Wirkung wird als
solche durch die Neuheit, die Thatsache der Verinderung erkannt.
— Die Verinderlichkeit der Dinge, denen das Sein nicht wesentlich, son-
dern zufillig ist, fiihrt zur notwendigen Annahme einer hochsten, gottlichen
Kausalitit (Kapit. 8). Diese wird nach ihrem Dasein, nicht nach ihrem
Wesen erkannt; unter den Beweisen fiir jenes ist der teleologische der
populidrste, der aus der Kausalverkniipfung geschopfte der strengste und
fruchtbarste (p. 59). Dem von der Bewegung entnommenen, auf den un-
bewegten Beweger schliefsenden hat der hl. Thomas die vorziiglichste Form
gegeben, indem er gerade auf sein Ziel losgeht. Treffend ist die Kritik
des Anselmschen Arguments. Den spiteren Versuchen gegeniiber, dem
letzteren durch eine eingeborene Gottesidee eine feste Grundlage zu geben,
bewundert der Vf. die Besonnenheit der grofsen Scholastiker, denen es so
wenig als einem Malebranche an geistigem Schwung in Bezug auf gottliche



Litterarische Besprechungen. 103

Dinge fehlte, die sich aber nicht verleiten liefsen, Gefithle an die Stelle
der Vernunft und Wissenschaft zu setzen (L. c.).

Im vierten Kapitel wird gegen Leibnitz und Malebranche die wirk-
liche Aktivitit und Kausalitit der geschaffenen Dinge nachgewiesen. Die
kartesianische Bewegungstheorie, die von P. Secchi in seiner Studie iiber
die Einheit der Naturkrifte ihre vollstindige Entwickelung erhielt, bedarf
einer wesentlichen Umgestaltung. Die aristotelische Zuriickfiihrung der
Bewegung auf ein Unbewegtes in einer tiefon, fast mathematischen Erorte-
rung ist allen zu empfehlen, die wie P. Secchi es fiir absurd halten, dafs
Bewegung in der Materie einen anderen Grund als wieder Bewegung habe
(p. 79). Bewegung ist nicht Zustand, sondern Ubergang, Verinderung ;
ihre Erhaltung bedarf der fortdauernden wirkenden Ursache, ist ohne aktive
Kraft in den Korpern nicht zu erkliren (p. 81 f.). — In Wirklichkeit ist
zwar alles bestimmt, determiniert; gleichwohl besteht nicht absolute Not-
wendigkeit, sondern nur bedingungsweise. Das Zusammentreffen der grolsen
Kausalreihen bedarf der Determination. Die Naturursachen miissen ent-
weder, um wirken zu konnen, einen Anstofs von aufsen erhalten, oder
verlangen wenigstens einen Stoff, einen Gegenstand fiir ihre Kraftiulserung.
Der Vi. fithrt uns durch die verschiedenen Gattungen geschipflicher Xau-
salitit hindurch bis hinauf zur Willensfreiheit, die er mit Recht als aktive
Indifferenz begreift, deren Wurzeln in der objektiven Indifferenz der parti-
kuldren Giiter und der subjektiven der Selbstbestimmungsmacht des Willens
liegen.

Das sechste oder Schlufskapitel enthilt eine kurze Betrachtung der
Finalursache, die in den Intelligenzen als Zweckthédtigkeit, in den
ibrigen Wesen als Zielstrebigkeit sich #dufsert und daher mit Recht
von Aristoteles unter die ersten und wesentlichen Bedingungen des Seins
geziahlt wird (p. 1°1—136).

Wenn wir auch Punkte von nicht untergeordneter Bedeutung hervor-
heben sollen, in denen wir von der Ansicht des Vf. abweichen, so ist es
unter anderen die Bezeichnung der scholastischen Theorie von Materie und
Form als einer Hypothese, die einseitige Begriindung des Kausalitits-
princips durch innere Erfahrung. vor allem aber die Auftassung des mensch-
lichen Intellekts als eines aktiven Vermogens, dessen Thiitigkeit nur der
Anregung und Gelegenheit der Sinne bediirfe, um die Idee des Seins (die
durch die Verstandesthitigkeit unmittelbar repriisentiert werde) zur Fiille
der Ideeen zu gestalten. Auch halten wir die Bemerkungen iiber die
eingebornen Sinnesenergiecen der modernen Wissenschaft nicht fiir zntreffend.
Uberschwenglich und mifsverstdndlich ist die Bezeichnung der Geschopfe
als von Gott gedachter und durch Denken gefestigter (verkorperter, qu’il-
solidifie) Modi und Figuren. :

Die geistvolle, wenn auch von ontologischen Nachklingen, wie uns
scheint, nicht ganz freie, im ganzen auf der soliden DBasis kirchlicher
Wissenschaft sich bewegende Studie schlielst mit einem begeisterten Riick-
blick auf die alles mit ihrer Gegenwart durchdringende und belebende
absolute gottliche Kausalitiit.

Ingolstadt. Dr. M. Glofsner.

Henri Kleffler: La conscience naturelle et la conscience
réligieuse. Paris, Fischbacher; Genéve, Stapelmohr. 1890,

Der Verfasser dieser Abhandlung steht nicht auf dem Boden der
iibernatiirlichen Offenbarung. Er will gegeniiber den Anspriichen der Reli-
gion die Rechte des personlichen oder natiirlichen Gewissens wahren und



104 Litterarische Besprechungen,

dem Privaturteil es anheimstellen, iiber die Dogmen und iiber das Gesetz
Gottes zu richten. ,,Der Glaube in Christus war Instinkt (la foi de
J. Ch. fut instinctive), der in den Aposteln Ergebnis der Belehrung
(doctrinaire), der des Mittelalters war auf Dogmen gegriindet, der in der
Neuzeit wird mehr und mehr der Vernunft angepalst (rationnelle), der
wahre Glaube aber mufs der logische (logique) d. h. er muls durch die
Vernunft klar formuliert und durch das Gewissen bestitigt sein (nettement
formulée par la raison et confirmée par la conscience). Die letzte Art von
Glauben allein kann die Verséhnung herbeifiihren mit dem Instinktglauben
Christi und kann ihn vervollstindigen, ohne den Sinn zu #ndern‘ (S. 7).
Diese Ideeen werden in 7 Abschnitten entwickelt. Sie sind betitelt: Die
Einleitung, wo der Verf. seinen Standpunkt klarlegt; — das allgemeine
Gewissen (la conscience universelle): — das logische Gewissen; — Fata-
lismus und Freiheit; — das Gewissen und das Evangelium; — mein Heil;
_wo gezeigt wird, dals das Gewissen es nicht gestattet, das Heil der
Menschen von einem aufserhalb befindlichen Princip abhéingig zu machen ;
— das Gute und Bise; — Zusammenfassung und Schlufs.

Der Verf. spricht fortwihrend von der Vernunft und ihren unantast-
baren Rechten. Nun, es tastet diese Rechte niemand an, wie eben der
Verf. und jene wissenschaftl. Richtung, welcher er angehort. Am wenigsten
denkt der christliche Glaube daran, die Vernunft zu beengen oder gar derselben
ihr Gebiet streitig zu machen., Der Verf. wiirde dies leicht erkannt haben,
wenn er nicht immer unbestimmt von der Vernunft gesprochen hiitte.
Unsere, die menschliche Vernunft, ist eben nicht die Vernunft schlecht-
hin. Wir unterschreiben es ohne alles Bedenken, wenn der Vernunft nicht
zugemutet werden soll, die Richtschnur ihres Wirkens aufserhalb ihrer
selbst zu finden, oder wenn der Glaube am Ende, das religiose Gewissen,
zusammenfallen soll mit dem Wissen oder dem natiirlichen Bewulfstsein.
Aber damit ist nicht gesagt, dafs unsere Vernunft nicht naturgemils
und nach ihrer eigenen Bestimmung eine Regel fiir das Erkennen aufser-
halb ihrer selbst finde.

Oder ist denn unsere Vernunft die Vernunft? Wire dies der Fall, so
miifste sie als im héchsten Grade vollkommen dastehen, so zwar, dafs in ihrem
Bereiche eine hohere Vollkommenheit ausgeschlossen sein wiirde. Dies aber
wird durch die ganze Geschichte des menschl. Forschens bereits geleugnet ; es
ist gar nicht notwendig, auf das Wesen unserer Vernunft und den ihr eigens
entsprechenden Erkenntnisgegenstand einzugehen. Was heute ,,als das
endliche Ergebnis wissenschaftl, Forschung* betrachtet wird, das verwirft
man morgen und erklirt, man stehe hier vor einem Rétsel, dessen Losung
der Zukunft vorbehalten sei. Niemand spricht ja so gern von dem ,steten
Fortschritte wissenschaftlicher Entwicklung, dessen Ende nicht abzusehen
gei, wie der Verf. und dessen Richtung. Was aber unvollkommen und
noch weiter entwicklungsfihig ist, dies bedarf im entsprechenden Bereiche
der Existenz von etwas Vollkommenem und der Entwicklung Unfihigem.
Gébe es kein Licht, zu dessen Wesen es gehort, hell zu sein und das
deshalb immer und im héochsten Grade hell ist, von dem alle Helligkeit
abhiingt, so gibe es kein mehr oder minder hell erleuchtetes Zimmer, das
noch immer heller werden kann. Giibe es keinen Menschen, dessen Natur
nimlich es ist, Mensch zu sein, so wiirde man nicht von Menschlichem
sprechen, was ja im selben Grade-mehr oder minder menschlich ist, als
es dem Wesen ,,Mensch‘ nahesteht. Triigt etwas nicht dies in seinem Wesen
eingeschlossen, dafs es das Sein der Existenz hat, sondern kann es, von
seinem Wesen aus betrachtet, sein oder nicht sein, so muls es Sein em-
pfangen von aufsen her, ndmlich von jenem Sein, dessen Natur oder Wesen



Litterarische Besprechungen. 105

es ist, zu existieren und das deshalb nicht anders verstanden werden kann,
als dafs es Sein hat oder vielmehr das Sein ist,

Nun ebenso; kann unsere Vernunft bald mehr bald weniger, bald gar
nicht erkennen, so besteht notwendig eine Vernunft, deren Wesen es ist,
immer und alles zu erkennen. Denn was jetzt erkennt und jetzt nicht,
dessen Wesen ist es nicht, den ersten Grund oder Anstofs fiir das Er-
kennen in sich zu haben, sonst wiirde es, sowie es ja sein Wesen immer
behilt, immer auch den Grund fiir alles Erkennen in sich haben, denn es
wire eben selbst dieser Grund fiir das Erkennen; ist ja doch jegliches
Ding das, wovon es das Wesen in sich hat. Folglich muls unsere Ver-
nunft, die bald erkennt und bald nicht, bald das erkennt, bald jenes und
sonach es nicht in sich hat, immer und die ganze Wahrheit zu erkennen,
von aufsen her bestimmt werden fiir das Erkennen. Ks muls eine Vernunft
bestehen, die durchaus und dem ganzen Wesen nach Vernunft ist, die
volles Erkennen ist und somit auch selber als der erste mafsgebende Gegen-
stand des eigenen Erkennens dasteht. Unsere Vernunft selber also in ihrer
allgeitigen Abhingigkeit zeigt notwendig auf den Bestand einer unendlich
selbstindigen, ganz und gar vollkommenen, und zwar dem unverdnderlichen
Wesen nach vollkommenen Vernunft, von welcher an erster Stelle die
Erleuchtung aller andern Vernunft abhingt.

Bei dieser ewigen Vernunft, die allein als die Vernunft bezeichnet
werden kann, weil ihr Erkennen ein véllig unbeschrinktes ist und alles
andere Erkennen verursacht, gibt es keine Geschiedenheit von Glauben und
Wissen. In ihr ist alles oder vielmehr sie ist alles Wissen. Sie ist ihre eigene
Regel. Diesem Wissen der Urvernunft, also Grottes, ist aller Glaube unter-
geordnet, Aber unsere Vernunft, eben weil erfahrungsgemils unvoll-
kommen, strebt nach Vollendung, und diese kann ihr nur werden vermittelst
des Einflusses der Urvernunft. Da besteht also ein Unterschied von Glauben
und Wissen, insoweit beim Glauben der Grund des Erkennens einzig in
der Urvernunft bleibt, von wo die Erlenchtung kommt; beim Wissen aber
der Grund, warum es so ist und nicht anders, in unserer Vernunft selber
ist. Und natiirlich steht da der Glaube hoher als das Wissen, weil ein
Erkennen um so hoher ist, je hoher sein Grund ist. Der Glaube ist das
denkbar hochste Erkennen fiir unsere Vernunft, weil sein bestimmender
und mafsgebender Grund der denkbar hidchste ist, soweit ndmlich der
natiirliche Bereich des Erkennens in Betracht kommt. In Christus war
der Glaube Wissen, weil Christus, als Gott seiner Person nach, die Urver-
nunft selber ist; und deshalb erscheint seine Lehre von vornherein verpflich-
tend fiir unsere Vernunft; im selben Mafse, wie unsere Vernunft von Natur
verpflichtet ist, nach der eigenen Vervollkommnung zu streben.

Das Gewissen ist ein ,,allgemeines (universelle)*, insofern die Grund-
sidtze betrachtet werden, nach denen der einzelne sein Wissen auf das
praktische Handeln anwendet; es ist ein personliches, insoweit jeder diese
Anwendung macht unter seinen personlichen, vollig bestimmten Umstinden
und Verhiltnissen, unter seiner eigensten Verantwortung.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Ludwig Ballawf: Die Grundlehren der Psychologie
und ihre Anwendung auf die Lehre von der Erkenntnis.
2.-sehr vermehrte Aufl. Céthen, O. Schulze, 1890.

Dieses Werk beabsichtigt zuvorderst, die Leser in die Herbartschen
psychologischen Forschungen einzufithren, so dals sie in den Stand gesetzt
seien, auch die schwierigeren Untersuchungen dieses Philosophen zu ver-



106 Litterarische Besprechungen.

stehen. Es will aber zudem jenen, die nicht in der Lage sind, sich ein-
gehender mit der Psychologie zu beschiftigen, einen gewissen Abschluls
fiir ihre psychologischen Kenntnisse bieten. Der Herr Verfasser ist Schulmann
und wendet sich deshalb vorzugsweise an seine ,,Kollegen, die aus dem
Volksschullehrerstande mit eingeschlossen*. Die Beurteilung, welche Her-
bart findet, wird sich im grofsen Ganzen auch auf Ballaufs Grundlehren
anwenden lassen.

Man mag nun iiber das eigene philos. System Hartmanns denken, wie
man will, — wir sind gewils die letzten, die sich demselben anschlie(sen
mochten, — in der Kritik der anderen Systeme trifft er gewdhnlich das
Richtige. Und so versagen wir auch nicht seine Berechtigung dem Urteile,
das er iiber Herbart fillt und das sich in die Worte zusammenfassen
lifst: ,,Erschreckende Diirftigkeit an spekulativem Ideeengehalt* und
,,angstliche Kleinkrimerei, die den Schein der Kxaktheit erwecken will*
(Gesamm. Aufsitze S. 563). ,,Herbart hat‘, so Hartmann weiter, ,,dies
erkennen wir gern an, im einzelnen gewisse berechtigte Seiten zur Geltung
gebracht, die vorher vernachléissigt waren. Gegeniiber der inhaltlichen Asthetik
des Idealismus betonte er die Notwendigkeit der Betrachtung der auf die
rein formalen Verhiltnisse beziiglichen #sthetischen Urteile. Aber indem
er die gesamte Schonheit der Natur und Kunst zu einem vollig inhalts-
leeren Formalen machen wollte, verirrte er sich in eine zehnmal #rgere
Einseitigkeit, als die Vernachldssigung der rein formalen Verhiltnisse von
seiten der idealistischen Asthetik gewesen war. Gegeniiber der Vernunft-
moral Kants und der Gefithlsmoral der Schotten stellte er den sittlichen
Geschmack im weiteren Sinne als ethisches Princip auf. Indem er aber
die Bedeutung aller iibrigen ethischen Principien verkannte und dem Ge-
schmack anstatt einer relativen eine absolute Berechtigung zuschrieb, schuf
er eine Karikatur der Ethik. In der Psychologie bekimpfte er mit Recht
die Vielheit der Kantschen Szelenvermigen, obwohl er sich sowohl in dieser
Einheitstendenz mit Fichte, Schelling und Hegel auf gleichem Wege be-
fand, als auch mit Hegel den Fehler teilte, den Willen in seiner urspriing-
lichen und der des Vorstellens mindestens koordinierten Bedeutung zu
verkennen und aus dem Prozels der Vorstellungen als Resultat ableiten zu
wollen. Schlimmer als dies aber war, dafls er ganz in die von Kant iiber-
wundene rationale Psychologie und in die metaphysische Einfachheit ihres
Seclenwesens zuriickfiel und dafs er aus dieser Voraussetzung die Einfach-
heit der psychischen Funktion in jedem Augenblicke folgern zu miissen
glaubte, was mit der Erfahrung in auffilligem Widerspruche steht. Der
auf ganz unhaltharen Voraussetzungen errichtete mathematische Teil seiner
Psychologic ist der schlagendste Beweis fiir das vorangestellte allgemeine
Urteil iiber Herbart.*

Man kann ja gegen Einzelheiten in diesem Urteil manches einwenden,
wie z. B., dafs Hartmann die Art und Weise, wie Herbart die Einfachheit
der psychischen Funktionen nimmt, nicht genau wiedergegeben habe. Aber
die ecigengeartete Stellung, welche Herbart mit seinem System in der
deutschen Philosophie einnimmt, hat der Philosoph des Unbewulsten unseres
Erachtens richtig gekennzeichnet. Es wire nun verfehlt, zu meinen, dafs
Ballauf sich mechanisch oder sklavisch anlehne. Er stellt allerdings keine
eigenen Grundprincipien und keine eigene Methode auf. Aber er verkennt
in keiner Weise, dafs mit dem Herbartschen Fundamente fiir psychologische
Forschungen keineswegs das letzte Wort gesprochen ist. Darin liegt die
Bedeutung der Ballaufschen Arbeit. Der Verf. ist gewohnt, selbstindig
zu denken, das verrit jede Zeile seines Buches. Er téuscht sich nicht
iiber den Charakter der eigenen Begabung. Zur Auffindung eines ganz



Litterarische Besprechungen. 107

neuen Systems findet er sich nicht geeignet. Aber er versteht es sehr
gut, den Malsstab seiner personlichen Beobachtungen, der Ergebnisse aus
der modernen Naturwissenschaft und des vorurteilsfreien Denkens philo-
sophischer Grofsen an die Herbartsche Philosophie oder besser an deren
Resultate kritisch anzulegen. Man lernt aus dem Buche, wie viel den
Herbartschen Principien noch fehlt, um geeignet zu sein, dafls sie alle
Thatsachen des Seelenlebens erkliren oder auch nur gentigenden Aufschluls
geben iiber das Wesen der Seele. Der niichterne Ernst in seinem Forschen,
seine grofse Belesenheit in der entsprechenden Litteratur, eine feine Beob-
achtungsgabe, vorurteilsfreies kritisches Urteil, verbunden mit der Abwesen-
heit jeglicher Anmalsung und mit einer klaren, durchsichtigen Darstellungs-
gabe, befihigen den Verfasser, dem Leser zu zeigen, ein wie grofses Feld
fiir die psychologische Forschung die moderne Philosophie noch zuriick-
gelassen hat. KEs sind wenig Punkte im ganzen Buche, welche fiir den
Verfasser durchaus unzweifelhaft feststehen. Fast iiberall macht er mit
lobenswerter Offenheit auf die Schwierigkeiten aufmerksam, welche mit
einer betr. Behauptung verbunden sind. Er will nur vorarbeiten fiir einen
grofsen Umschwung in den psychol. Untersuchungen, den er von einer
nahen Zukunft erwartet. Diesen Zweck hat er sicher erreicht.

Der Verf. ist, wie bereits bemerkt. Schulmann. Es ist ja bekannt,
wie gerade Herbart als Grundlage fiir die moderne wissensch. Pidagogik
angesehen wird. Dies veranlalst uns, in unserer kritischen Besprechung
eingehender zu werden und zumal an einigen der Herbartschen Principien
zu priifen, ob denn dieses philos. System in der That einer gesunden
Entwicklung der pidagogischen Wissenschaft dienen kann. Damit der Leser
weils, woran er sel, stellen wir von vornherein unsere Ansicht folgendermafsen
fest. Die Einzelheiten im Herbartschen System, welche nach Hartmanns
spottischer Ausdrucksweise ,,nur trockene Schulmeisterseelen befriedigen
kénnen, mogen sich solche auch hie und da auf das Katheder verirren‘,
bestreiten wir nicht, obgleich wir denselben nicht den hohen wissensch,
Wert beimessen, wie dies Ballauf thut. Wir behaupten aber, dafls die
Principien Herbarts fiir dic wissenschaftliche Pidagogik, zum mindesten,
keinen Wert haben, wenn sie nicht verderblich sind. Moge man dazu
libergehen, die, sagen wir einmal so, mathematischen Schemata Herbarts an
die Principien der Alten anzukniipfen, deren hauptsichlicher Vertreter Thomas
ist; dann werden auch die Herbartschen Bestimmungen, die alle dufser-
lichen Einzelheiten der psychol. Erscheinungen regeln wollen, wissenschaftl.
Wert erhalten. Nur eben dann erlangen solche Einzelheiten wissenschaftl.
Bedentung, wenn sie als Anwendungen aus allgemeinen Principien sich
ergeben.

Zuerst aber skizzieren wir den Inhalt des Ballaufschen Buches. Der
Stoff wird in 7 Abschnitten verarbeitet. Der erste behandelt die Vorstel-
lungen und deren (regenstiinde : das Selbstbewulstsein, das Ich, die Trennung
von der Aufsenwelt, den Begriff der Seele und der Psychologie. Der
zweite Abschnitt hat zum Gegenstande die Leugnung von eigengearteten
Seelenvermigen. Der dritte Abschnitt schildert den Vorstellungsverlauf
und seine Ergebnisse im allgemeinen: also die sinnlichen Wahrnehmungen,
die einfachen Empfindungen, die Erinnerungsbilder, ihr Auftauchen, ihr
Verschwinden, die Bildung von Vorstellungsreihen, von Vorstellungsmassen,
die Verschmelzung des Gleichen, Gefiihle, Bestrebungen, die Moglichkeit
des dufseren Handelns, die Mitwirkung der leiblichen (lieder und die
Affekte. Der vierte Abschnitt ist der Entstehung der Vorstellungen von
Raum und Zeit gewidmet. Der fiinfte gehit iiber zum Denken, insoweit
dieses die sinnlichen Vorstellungen verarbeitet. Es kommt da zur Sprache



108 Litterarische Besprechungen.

die Natur der freien, der allgemeinen Vorstellungen, der Begriffe und
Urteile, der Begriff vom Sein, von Ursache und Wirkung, vom Moglichen,
Wirklichen, Notwendigen, die Zahlenlehre, Grofsenlehre, die Geometrie,
Mechanik, Wissen, Ahnen, Glauben und zuletzt der Verstand und wie von
Verstandesbildung die Rede sein kann. Der innere Sinn, die Apperzeption,
das Empfinden, Wollen, Handeln, Leiden, Vernunft, Freiheit, Selbstbewufst-
sein, Ideeenbildung findet seine Stelle im sechsten Abschnitte. Der siebente
endlich bespricht allgemelnere Fragen, wie Idealismus, Materialismus, die
Eigenschaften und den Wesenscharakter eines Atoms, die Einheit und den
Sitz der Seele, die Verbindung des Seelenlebens mit den leiblichen Thitig-
keiten, Elmudung, Schlaf, Unsterblichkeit. Den Schlufs bildet die Ergin-
zung dor Ueberzeugung von der Einheit und Einfachheit der Seele durch
den Glauben und die Widerlegung der Lotzeschen Einwiirfe gegen die
diesbeziiglichen Ansichten Herbarts.

Wollen wir nun die thomistischen Grundprincipien, welche hier in
Frage kommen, kurz vorlegen, so ist naturgeméls das erste jenes, welches
fiir das Erkennen als malsgebend betrachtet werden muls. Thomas tormu-
liert es mit den Worten des Aristoteles und {iberhaupt aller alten Philo-
sophen: ,,Das thatsichlich Erkennende ist das thatsdchlich Gekannte*;
intelligens actu est intellectum in actu. Wir kénnen wohl sagen, dals auch
die moderne Philosophie die Einheit des Erkennenden und Erkannten als
Grundlage des Erkennens festhilt, so dals dieses Princip an sich allge-
meine Geltung hat. Es kommt nur darauf an, zu erkliren, wie solche
Einheit, welche fiir das Erkennen erforderlich ist von Thomas aufgefalst
wird. Die Schwierigkeit ndmlich beginnt. wenn dargelegt werden soll, in
welcher Weise das, was aulsen ist, eine Einheit werde mit dem Erkennen-
den, also in denjenigen, der erkennt, eintrete. Bei Herbart ist hier das
subjektive Auffassen durchaus malsgebend. .,Wir versetzen das Gesehene*,
so heilst es bei Ballauf oft, ,,unbedingt nach aufsen‘. Wodurch? Durch
Angewohnheit. Es soll dadurch dem Idealismus, der sich um das Einzelne,
Besondere gar nicht kiimmert, vorgebeugt werden.

Thomas geht einerseits so weit wie kaum ein anderes phil. System in
der Auffassung der Einheit. Die letztere ist fiir ihn eine vollstindig
unbedingte, insofern das, was im Erkennbaren macht, dals es erkennbar
ist, durchaus das Eine, Selbe ist im Erkennenden, was da macht, dafs
dieser das bestimmt Vorliegende erkennt. Andcrerseits aber trennt er auch
so streng wie kein anderes System die Aufsenwelt als das Erkennbare vom
Erkennenden, insofern das wirklich bestehende Sein, welches erkannt wird,
nicht das wirklich bestehende einzelne Sein des Erkennenden sein kann,

Erldutern wir dies am verniinftigen Erkennen. Wir betonen jedoch
vorerst ausdriicklich, dafs der Grundsatz derselbe bleibt fiir alles Er-
kennen, auch fiir das sinnliche: Das, was aufsen macht, dals etwas sicht-
bar, horbar ete. ist, dieses Eine, Selbe, nicht etwa blofs ein einfaches Bild
oder ein Abglanz davon macht im Sehenden Horenden, dals dieser hort
oder sieht. In der That! Was wird denn 80 recht elgenthch verniinftig
erkannt? Darin sind auch alle einig. Nimlich das Allgemeine im Dlnoe
ist Gegenstand der verniinftigen Erkenntnis, Ist nun das Ding, welches
da vorliegt, in seinem Wirklichsein etwas Allgemeines? Ks ist, gemils
seinem Wirklichsein, geschieden von allem anderen; es ist nichts von dem,
was andere Dinge sind; es hat seine eigene, wie auch immer beschaffene
Selbstiindigkeit; also das, was im einzelnen Apfel z. B. macht, dafls von
ihm der allgemeine Gattungsbegriff ,,Apfel* ausgesagt wird und dafls der
einzelne Apfel somit Sein hat und ein Glied des All ist; dies ist nicht
dasselbe, wie das, was diesen selben einzelnen Apfel zn einem wirklich



Litterarische Besprechungen. 109

bestehenden macht. Denn nach der ersten Auffassung ist er eins mit allen
andern Apfeln, und nach der zweiten ist er geschieden von allen anderu.

Wenn also, wie dies alle sagen, der Gegenstand verniinftiger Kenntnis
das Allgemeine ist, so bedeutet dies im gegebenen Falle nichts anderes,
als dals der einzelne Apfel nur insofern von der Vernunft erkannt wird,
als er in sich das hat, was die Ursache ist des Gemeinsamen mit allen
andern Apfeln und vermittelst dessen die Ursache des Gemeinsamen mit
allen Dingen. Der einzelne Apfel ist zwar direkt Gegenstand des Erken-
nens, aber einzig unter der Form und dem Gesichtspunkte dieses allgemeinen
Moments; wie auch das Auge direkt den sichtbaren einzelnen Gegenstand
sieht, aber unter der Form des Sichtbaren und nicht insoweit dieser selbe
Gegenstand horbar oder fiihlbar ist.

Auch darin sind alle einig, dals man dieses Moment, wodurch im
Dinge das Allgemeine, als Grundlage der Aussage des Gattungsbegriffs,
hergestellt wird, die Substanz, das Wesen oder die Natur nennt.
Diese Substanz also im einzelnen Dinge, das Wesen, die Natur oder die
allgemeine Grattungsform fiir das einzelne Wirklichsein ist als eine selbe,
nicht durch irgend welches Bild oder irgend welchen Abglanz, im Erken-
nenden und heifst da, insoweit sie die Vernunft fiir den wirklichen einzelnen
Erkenntnisakt formt, 1dee. Es besteht hier keine Gleichheit, keine Ahn-
lichkeit, sondern absoluteste, unbedingteste Einheit oder Einselbigkeit.
Eine Gleichheit oder Ahnlichkeit besteht zwischen dem auflsen befindlichen
Wirklichsein, dem Einzeldinge, in welchem die Substanz die Zugehorigkeit
zur betr. allgemeinen Gattung herstellt, auf der einen Seite und dem einzelnen
Erkenntnisakt innerhalb des Erkennenden, in welchem Akte die Idee die
allgemeine Form ist, die auf das Einzelding auflsen richtet und deshalb ein
esse intentionale (in aliquid tendere, auf etwas sich richten) hat, auf der
andernSeite. Danach kann auch, d.h. mit Riicksicht auf das Einzeln-Wirkliche
auf beiden Seiten, von einem Bilde gesprochen werden, insofern der wirkliche
Erkenntnisakt ein Bild ist des einzeln aufsen Bestehenden. Aber was das
allgemeine Moment aulsen und innen anbelangt, was da aulsen zu einem der
allgemeinen (rattung entsprechenden Sein formt und innen zu einem ent-
sprechenden Erkenntnisakte, dies ist durchaus ein und dasselbe; nur dals
es aufsen formt gemils dem Stoffe, der das Sein der Gattung im einzelnen
tragen soll, und innen gemils dem Vernunftvermogen, das erkennen soll;
wie die eine selbe Form dessen, der sich im Spiegel beschaut, im Spiegel
ist und aufsen, nur ist sie im Spiegel gemils der Eigenheit des Glases
und aufsen gemifs dem Sein des Schauenden.

Wird gefragt, wie denn die Substanz aulsen zugleich die Idee innen
sein kann, so ist die Antwort sehr leicht. Was aufsen die Dinge scheidet,
was iiberhaupt macht, dals das eine Ding nicht das andere ist, dies ist
das Wirklichsein, die Einzelexistenz. Diese aber ist nicht im Erkennenden.
Der Apfel bleibt seinem Wirklichsein nach Apfel. Die Vernunft wird nicht
der einzelne Apfel, der cinzelne Stein, der einzelne Stern, den sie erkennt.
Aber wodurch dieser Apfel eins ist mit_den tausend andern und noch eins
gein kann mit endlos tausenden andern Apfeln; wodurch dieser Stein, dieser
Stern eins ist mit endlos vielen andern Steinen oder Sternen; durch das
allgemeine Gattungssein, also durch die zum Apfel-, Stein-, Sternsein be-
stimmende Form ist er auch eins mit dem Erkennenden. Diese substan-
tielle Wesensform ist weder das einzelne Wirklichsein, soust gidbe es nur
einen Apfel, nur einen Stein, nur einen Stern, wie es nur eine solche
Gattungsform gibt; noch verleiht sie das einzelne Wirklichsein, sonst wiirden
endlos viele Apfel, Steine, Sterne bestehen, da ja von seiten der Gattungs-
form dem nichts entgegensteht, dafs sie in endlos vielen Einzeldingen sein



110 Litterarische Besprechungen.

kann. Diese zum Gattungssein bestimmende Wesensform ist eben not-
wendig im Stande eines Vermogens fiir das wirkliche Sein der Existenz.
Von ihr allein aus ist es nichts als moglich, dals ein entsprechendes Einzelding
existiert. Sie schliefst in sich ein das Nichts flir die einzelne Wirklich-
keit, insoweit sie eben nicht notwendig mit dieser verbunden ist. Die
Wirklichkeit kommt von wo anders her. Ist aber die Substanz oder ge-
nauer diese bestimmende Wesensform indifferent gegen den einzelnen wirk-
lichen Bestand, kann sie ebenso gut unter solchen bestimmten einzelnen
Verhiltnissen sein wie unter andern, so steht dem nicht das mindeste ent-
cegen, dafs sie ebenso gut in der Vernunft, gemils deren Wesenscharakter,
zum einzelnen Erkenntnisakte formt, wie sie aulsen gemils dem Wesens-
charakter des betr. Stoffes zum wirklichen einzelnen Apfel-, Stein-, Sternsein
formt. Ahnlich ist ja auch die eine selbe konigliche Macht im Konige,
wie in den beliebig zu vervielfiltigenden Beamten. Aber im Konige ist sie
gemils ihrer Fiille, in den Beamten je nach deren Stufe; sie ist iiberall
je nach der Beschaffenheit desjenigen, der sie trigt. Das eine selbe Ge-
wicht macht, dals diese Wagschale hinauf- und jene herabgeht. Warum ?
Das Gewicht bildet blofs die Moglichkeit, das Vermdgen fiir das wirkliche
Heraufgehen da und das wirkliche Herabgehen dort. Dals hier diese
Wirklichkeit im einzelnen besteht, dort jene, dies hidngt von der Verfassung
der beiden Wagschalen ab.

Wir konnen noch weiter gehen. Wer iiber diesen Erkenntnisgrundsatz,
wie ihn Thomas auffafst, mit Ernst nachdenkt, wird finden, dals derselbe
weit genug ist, um das positiv Wahre in allen modernen Systemen in sich
zu enthalten. Wir haben eben gesagt, das einzelne Wirklichsein konne
nicht von der bestimmenden, allgemeinen Wesensform im Dinge verursacht
werden, schon weil diese ganz gleichgiiltig dagegen ist, hier oder dort, in
dieser oder jener Zahl der Wirklichkeit nach, unter solchen oder anderen
einzelnen Umstinden zu sein. Nun ist aber dieses einzelne Wirklichsein
der direkte oder materielle Gegenstand des verniinftigen Erkennens, insoweit
niamlich das Wirklichsein erkannt wird unter der Form oder unter dem
Malse des allgemeinen oder des substantiellen Vermdgens im Dinge. Ich
erkenne némlich den einzelnen Menschen nicht vermittelst der Vernunft,
insofern er 6 oder 7 Fufls hoch ist, insofern er am 3. oder 4. Mai geboren
ward u. 8. w., dies alles hat keinen Grund in der inneren Substanz oder
im Wesen ,,Mensch*. Ich erkenne vermittelst der Vernunft vielmehr, warum
er einen Korper, warum er Sinne, warum er Freiheit u. dgl. hat; dies hat
seinen bestimmenden Grund ndmlich in der Gattungsform ,,Mensch*. Was
also erkennt die Vernunft am Ende direkt als ihren {materialen) Gegen-
stand? Das, was nicht von der bestimmenden Richtung der Vernunft
abhingt; das, was nicht die in ihr bestimmende Form ist.

Driicken wir uns ganz bestimmt aus, so ist der direkte Gegenstand
unserer erkennenden Vernunft, soweit die in ihr bestimmende Form allein
in Betracht kommt, das Nichtsein, das, was vom Charakter des allge-
meinen (rattungsseins nicht beriihrt wird; das Einzelne, Wirkliche hat
vor der erkennenden Vernunft vielmehr ein Nichtsein wie ein Sein, insoweit
es nicht geregelt wird durch den Einflufs der Gattung. Die Aulsen-
welt existiert nach diesem Erkennen, wenn es auf sich selbst beschrinkt
wird, nicht; und deshalb kann ich auch bei meinem verniinftigen Erkennen
vom Einzelnen, Wirklichen absehen. Dals etwas in positiver Wirklichkeit
aulser mir existiert, diese Erkenntnis ist eine unmittelbar den Sinnen
gedankte und erst mittelbar der Vernunft. Damit die positive Wirklichkeit
aufsen ein direkter Gegenstand verniinftiger Erkenntnis werde, hedarf es
zuerst eines vermittelnden Schlusses auf die wirkende, allgemeine Ursache



Litterarische Besprechungen. 111

des Seins, und in dieser Ursache ist die Vernunft dann nicht mehr blofses
Vermogen, sondern Wesenheit, Thatséichlichkeit, Einzelsein selber.

Darum beginnt Thomas seine Beweise fiir das Dasein Gottes mit dem
sensu constat, aliqua moveri. Durch vernunftgemiflsen Schlufs gelangt
er von dem positiven Wirklichsein, soweit es der Sinn wahrnimmt, zu dem
positiven Wirklichsein, welches von sich aus Gegenstand der Vernunft ist.
Es ist dies an erster Stelle jenes Wirklichsein, welches Wesenheit und
deshalb Allgemeinheit ist: Gott. Von Gott erkennt die Vernunft dann
nur, dafs Er ist. Denn fiir eine Vernunft, deren natiirlicher Gegenstand
das Allgemeine ist, was nicht einzelne Wirklichkeit, sondern vielmehr
gleichgiiltic dagegen ist, kann nicht natiirlicher Gegenstand sein jenes
Allgemeine, was notwendig als Thatsichlichkeit oder einzelnes Wirklichsein
dasteht. An zweiter Stelle ist dasjenige positive Wirklichsein Gegenstand
der Vernunfterkenntnis, welches nur unter Gottes verursachender Kraft
besteht; wie thatsichlich Sichtbares nur dadurch dies ist, dals es vom
Lichte beriihrt ist, So ist das Wirklichsein, als Gegenstand unserer ver-
niinftigen Erkenntnis unter der Form des Allgemeinen, mit Riicksicht auf
diese Form selber, also mit Riicksicht auf die allgemeine Idee in der Ver-
nunft, vielmehr ein Nichtsein. KEs wird zu etwas Positivem erst, wenn es
bezogen wird auf die verursachende Kraft des ersten Urgrundes.

In dicser Weise aufgefalst bedeutet der an die Spitze gestellte Er-
kenntnisgrundsatz die richtige Mitte zwischen einseitigem Idealismus und
beschrinktem Realismus. Es wird das Aulsenbefindliche thatsichlich ge-
kannt. Denn die innere Richtschnur fiir das Erkennen ist eben die Richt-
schnur auch aufsen fiir das Sein geméfs dem Gattungsbegriffe und weiter geht
unser verniinftiges Erkennen nicht. Andercrseits aber ist das Erkennen
durchaus etwas Innerliches, innerhalb der Vernunft sich Vollziehendes.
Denn nur in dem Mafse erkennt die Vernunft, als sie in sich bethétigt ist
durch die Idee, d. h. durch die Wesensform fiir das Sein. Was aber kann
dem Auge innerlicher sein als das Lichtbild, durch welches es siecht; was
kann dem Holze innerlicher sein als das, wodurch es Holz ist und nicht
Stein; was kann dem beleuchteten Zimmer innerlicher sein wie das Licht!
Thomas gibt hier noch einen weiteren Fingerzeig, um die Bedeutung des
Innerlichen beim Erkennen eindringlich vorzulegen, Nicht wird, so sagt
er des ofteren, die Vernunft eins mit der Idee oder der Substanz aulfsen,
wie der Leib eins wird mit der Seele, wo ein Drittes entsteht, was weder
Leib noch Seele ist. Nein, die Vernunft selter erkennt.

Die Vernunft unterscheidet sich von der Idee, wie ein Vermdgen sich
unterscheidet von seiner Bethiitigung; wie z. B. eine Violine, die nicht
gespielt’ wird, sich unterscheidet von derselben Violine, wann sie gespielt
wird. Die ganze Vernunft wird zum Gegenstande, den sie erkennt, d. h.
dessen Wesensform in ihr als zur Thitigkeit bestimmende waltet. Die
Vernunft im Gértner wird in diesem Bereiche, im intentionalen oder idealen,
zur Pflanze und er erkennt alles andere in seiner Eigenschaft als Gértner
nur insoweit dieses Andere Beziehung hat zur Pflanze. Niemals kann sonach
die Vernunft zwei Gegenstinde erkennen, sie seien denn in einer idealen
Einheit miteinander verbunden; denn sie wird ganz zu dem, durch dessen
Form sie bethitigt wird. Der Girtner besorgt die Pflanze, wie wenn er
selber Pflanze wire; der Musiker besorgt sein Instrument, als ob er selber
dieses wire; der Leiter von Menschen soll sie leiten, will er anders der
eigenen Vernunft folgen, als ob das Beste derselben sein eigenes wire und
ihre Anlagen seine eigenen.

Das ist ein fruchtbarer Grundsatz fiir die Pddagogik, der aber nur
aus der thomistischen Auffassung von der durch das Erkennen geforderten



112 Litterarische Besprechungen.

Einheit fliefsen kann. Denn danach vermittelt eben das Erkennen den
Eintritt der aufsen bestehenden Verhiltnisse in uns, so dafs genau das
Eine, Selbe in uns malflsgebend wird, was in diesen Verhiltnissen als Malfs
und Richtschnur dasteht. Folgt man dem Herbartschen System, so muls
der hiirteste Subjektivismus folgen. Die Begriffe werden dann von uns
nach aufsen versetzt; die sinnlichen Vorstellungen sind unser eigenstes
und alleiniges Erzeugnis, danach allein kénnen wir verfahren; was auflsen
fir Anlagen, fir Bediirfnisse bestehen, gelangt nicht zu unserer Kenntnis;
was wir uns vorstellen, das versetzen wir nach aufsen. Leider herrschen
golche Ansichten als mafsgebende in der modernen Schulleitung. Biireau-
kratischer Zwang ersetzt die Anbequemung an die Bediirfnisse der Kinder:
,50 denke ich mir den menschlichen Geist, also muls er so sein‘‘; alle
Einfliisse von aufsen, die solche Anschauung #ndern konnten, gelten als
nicht vorhanden. Man stellt sich ein Gefiige der menschlichen Fihigkeiten
her und da hinein miissen nun alle Grundsitze fiir die Belehrung und
Erziehung eingezwingt werden. Es gibt keine Seelenvermigen, wird laut
verkiindet. Also sind alle Kinder von Natur einander gleich, denn die
menschliche Seele ist ja in allen dieselbe. Die menschliche Gattung, welche
durch die Seele eben hergestellt wird, ist ja in allen Menschen dieselbe.
Plato ist nicht mehr und nicht minder Mensch wie Thersites; Cisar nicht
mehr und nicht minder wie ein gewdhnlicher Soldat; das kleine Kind von
einem Tage hat als Mensch genau dieselben Rechte wie der erfahrene Greis.

Die verschiedenen Grade von Seelenvermdgen machen die Verschiedenheit
unter den Menschen aus. Aber, so wird gesagt, ,,Seelenvermdogen gibt es nicht.
,,Nur Seele existiert und diese hat in allen Menschen denselben Sitz, nimlich in
einem Punkte des Gehirns.** Also gibt es auch von den Menschen selber aus
keine Verschiedenheit, ausgenommen hochstens eine solche, die von aulfsen,
von den Umstinden, von der Angewdbnung kommt. Deshalb kann man
getrost schablonisieren in der Schule, Pldne fiir ganze grolse Reiche auf-
stellen, nach denen man um 8 Uhr dies, um 9 Uhr jenes, um 10 Uhr wieder
anderes vornimmt; beilcibe darf man nicht etwa da ein paar Minuten
zusetzen und dort absetzen. Alles nach der Schablone, wie sie ein An-
hiinger Herbarts fiir sich ausgedacht, der da meint, alle Menschen miilsten
durchaus sein, wie er sich die Einrichtung der menschl. Natur vorstellt. , Er
versetzt eben‘, weil er die regierende Grewalt hat, ,,seine Vorstellung nach
aufsen*‘, mag dariiber auch der Zweck der Schule durchaus vereitelt werden.
Es kann kein grilseres Verderben fiir Schulen gedacht werden, als solche
Ansichten, wonach die {ibrigen Menschen blofs Maschinen sind, zu leitenden
Principien zu machen fiir die Erziehung von Wesen, die von der Natur
selber mit ¥reiheit begabt worden.

Und worin #ulfsert sich diese Freiheit bereits beim Kinde? Darin, dafls
es dem Einflusse Gottes untersteht, der allein freie Wesen, dem Vermogen
der Freiheit geméls, zu ihrem jedesmaligen Zwecke geleiten kann. Freisein
heifst: nicht an natiirliche beschrinkte Ursachen gebunden sein. Das Her-
bartsche System will die Erziehung freier Wesen binden an die eigenen
subjektiven, willkiirlichen Vorstellungen, die dann wieder am Ende mit
mathematischer Genauigkeit von unkontrollierbaren Vorgingen im einzelnen
Individuum abhdngen. Willkiir besteht da blofs mit Riicksicht auf die
andern, die geleitet werden sollen; nicht mit Riicksicht auf die leitende
Person selber. Fiir den Quell aller wahren Freiheit, der allein, diesem
hochsten Vorzuge gemils, jeden nach dessen Weise filhren kann, hat das
Herbartsche System keinen Platz. Religion ist in demselben Gefiihl, nicht
frei von der Vernunft getragene Unterwiirfigkeit unter die hochste Vernunft.
Der Glaube dient beim Herbartschen System nur dazu, Liicken zu stopfen



Litterarische Besprechungen. 113

und Widerspriiche zu verhiillen; er ist nicht das einzig wiirdige Thor fiir
eine der menschlichen Natur voll entsprechende Erziehung.

Wir haben deshalb oben nicht ohne Absicht erwahnt, wie geméils der
thomistischen Auffassung das natiirliche Erkennen notwendig auf Gott
zeigt, wir mochten sagen, mit dem ersten Beginne an. Das Wirkliche
wird ja direkt erkannt. Wirklich aber ist etwas nur, insoweit es unter
der wirkenden Ursichlichkeit der reinsten Wirklichkeit steht, die nichts ist
als thatsichliches Erkennen, Gott selbst nimlich. Da ist das Thor weit
offen, so weit wie Wirkliches existiert, fiir den Zutritt Gottes. Da werden
die Eindriicke von aufsen her an erster Stelle geregelt durch Gott, den
Urquell aller Freiheit. Wer von Gott also, als der erstleitenden Richt-
schnur, bei der Erziehung und beinr Unterrichte absicht, der sieht eben ab
von der natiirlichen, objektiven Lage der Dinge und stellt an die Stelle
der lebendig einfliefsenden Freiheit den kalten Zwang, der da fiir den
Unterricht der Kinder eben solche Schablonen formt, wie fiir das Abfeuern
von Flinten und Kanonen.

2. DieSelbsterkenntnis, das Selbstbewu(stsein, das Ich macht
im Herbartschen Systeme viele Schwierigkeiten und kann am Ende gar nicht
erklirt werden. Die Voraussetzung niimlich, von der die betr. Untersuchungen
ausgehen, ist falsch. Deshalb kann auch das Ergebnis kein befriedigendes
sein. Das Ich wird nicht unmittelbar gewulst oder erkannt, sondern vermittelst
der eigenen Thitigkeit und demnach vermittelst der Gegenstinde, auf welche
die diesbeziigliche Thitigkeit sich richtet. So lautet ein weiteres Princip
des Aquinaten. Ich kann mein eigenes Ich erst dadurch erkennen, dals
ich iiberhaupt etwas erkenne. Und ich kann nur erkennen, wenn ich einen
erkennbaren Gegenstand vor mir habe. Ich unterscheide mich als handelnde
Person von anderen dadurch, dafs mein Erkennen zu mir zuriickkehrt,
nachdem es sich auf etwas anderes gerichtet hat, Ich erkenne dann mich als
handelnden oder erkennenden und das andere als das Gekannte, Es ist
falsch, von einer ,,Spaltung des Ich* zu sprechen, insoweit ich erkenne,
dafs ich nicht bin das, was ich erkenne. Es ist auch falsch, von einem
formellen Gegensatze, wie zwischen Schwarz und Weils, zu sprechen beim
Ich und Nicht-Ich, so dals alles andere nur das Nicht-Ich wire und nur
sowelt erkannt wiirde; wie Fichte das thut. Ich erkenne nicht zuerst, dals
ich erkenne, also mein Ich, und dann, dafs anderes besteht. Gerade umgekehrt
erkenne ich zuerst anderes und auf Grund dessen erkenne ich meine eigene
Thitigkeit. Dies thut die tigliche Erfahrung dar und ebenso kommt es
dem Wesenscharakter der menschlichen Natur zu. Das Kind erkennt vor-
erst vieles andere, ehe es weils, dafs es iiberhaupt erkennt; es spricht
zuerst von sich in der dritten Person, ndimlich wie es gehort, dals die
andern es nennen, ehe es dazu iibergeht, zu sagen: Ich will das; Ich
frage das.

Dem Wesenscharakter der menschlichen Natur aber kommt es zu, wie
wir eben gesehen, dals sie, an sich betrachtet, nicht von vornherein einzelne
Wirklichkeit sei; sonst giibe es ja nur einen wirklichen Menschen, wie es
nur eine menschliche Natur gibt. Die menschliche Natur an sich ist nur
ein Vermdgen fiir das Sein im einzelnen Menschen, ein Vermogen, welches
dasselbe bleibt in allen einzelnen Menschen und der Grund ist, dafls vom
Menschen ausgesagt wird, er sei Mensch. Also ist auch das Ich keines-
wegs thatséichliches Selbstbewufstsein oder, wie auch immer, etwas that-
sdchlich Gekanntes, sondern gleich der sonstigen menschlichen Natur bedarf
es der Bethitigung durch Erkenntnisakte, wenn. es auch, als berechtigtes
Vermigen fiir das Selbstbewulstsein, mit der menschlichen Natur zu sein
beginnt. Im Kinde besteht das Ich, aber es ist noch nicht bethitigt.

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VI. 8



114 Litterarische Besprechungen,

Deshalb erfreut sich auch das Kind aller Rechte, die mit einer freien
Personlichkeit verbunden sind, wie z, B. des Rechtes, erben zu kionnen,
trotzdemi es seine Freiheit noch nicht bethitigen kann.

Weit entfernt, dafs in dem Ich eine Spaltung oder ein Gegensatz sei,
insofern ich erkenne, was ich nicht bin, oder erkenne, dals ich nicht thiitig
bin, besteht zwischen dem eigenen Ich, als dem zu Bethitigenden, und
dem Nicht-Ich, nidmlich den andern Gegenstinden die Beziehung wie
zwischen Vervollkommnungsfihigem und Vervollkommnendem, Dadurch, dafs
und insoweit ich anderes erkenne, also insoweit meine Vernunft durch die
Idee bethiitigt wird, erkenne ich, wie viel ich erkennen kann, wie umfassend
also mein Ich ist. Das Ich, als Vermdogen fiir freies Selbsthewulstsein in
mir, ist der Entwicklung unzugiinglich, es ist in indivisibili, es ist gleichwie
die menschliche Natur immer dasselbe. Aber das Ich, als bethiatigtes
Selbstbewulstsein, kann noch weiter entwickelt werden durch zahlreichere
und eindringlichere Erkenntnisakte. Ich kann immer mehr sehen, ein wie
grofses Feld der Thiitigkeit mir meiner Natur nach offen steht und sonach
kann die Grofse des in mir befindlichen Vermigens fiir das Sein und
Erkennen immer offener vor mir liegen. Bewulster oder unbewulster kann
mir etwas sein, je nachdem die Kenntnis davon mehr oder minder mein
Erkenntnisvermégen durchdringt und ich mir diese meine Kenntnis zum
Goegenstande meines Erkenntnisaktes mache. Nur da, wo das Sein selber
und das Wesen Erkenntnisakt, wo also nichts erkannt werden kann, wie
das eigene Sein oder was unter der verursachenden Kraft desselben steht
und soweit es darunter steht; nur da, einzig also in Gott, ist das Erkennen
des eigenen Ich ein unmittelbares, d. h. nicht durch das Erkennen von
ctwas anderm vermitteltes.

Auch dieses Princip Herbarts — und in dieser oder jener Modifikation
der ganzen modernen Philosophie — vom unmittelbaren Erkennen des eigenen
Ich bringt, denen die es vertreten freilich unbewulst, verderbliche Friichte in
der modernen Pidagogik hervor. Das Erst- oder unmittelbar Erkannte muls
ja das Mafs und die Richtschnur sein fiir alles nachher Erkannte, wie
das Licht, was da an erster Stelle und unmittelbar Gegenstand des Sehens
ist, das Mafs und die Richtschnur ist fiir das Sehen von allem iibrigen.
Somit wird das Ich in den leitenden Mittelpunkt von allem Erkennen ein-
geriickt, was ja auch nichts anderes ist wie eine Folge aus dem vorher
behandelten Princip, aus der einseitigen Subjektivitit nidmlich der Vor-
stellungen und Begriffe. Der Mensch betrachtet sich geméi(s diesen Ideeen,
als ob er Gott wire, dessen Ich allein, weil reine Thatsidchlichkeit und
sonach reine Kraft, alle andere Kenntnis Gottes milst.

Die moderne Pidagogik stellt nicht an die Spitze das Wohl der Jugend,
sondern selbsiichtig einseitige Bestrebungen. Da soll die Schule einer poli-
tischen Parteirichtung dienen, dort der Germanisierung oder Russifizierung
oder sonst einer Sprache, dort wieder der Lieblingsansicht eines Schulrats oder
eines Ministers, Remunerationen, hohere Stellungen, Furcht vor Tadel und
Ahnliches sind die Motive, weshalb man sich beinahe um nichts anderes
kiimmert, als dafs die Jugend einen gewissen Firnis von Phrasen und aus-
wendig gelernten Formeln erhiilt, mit dem man glinzen kann; wihrend das Herz
leer bleibt und, hinausgeworfen in den Strudel der Welt, sich an das Erste,
Beste hilt, was ihm begegnet. Gegen jenes Ich, von dem allein jedes andere
Ich Dbethiitigt und gefestigt werden kann, schliefsen Principien, wie die
Herbartschen, ab; sie kennen als letztgiltige Instanz nur das eigene Ich,
dem alles andere dienen mulfs. Deshalb kennen Schulen, welche nach der-
gleichen piddagogischen Principien geleitet werden, Gott und die Religion
nur als Liickenbiifser oder als Produkt der Heuchelei, nicht aber als den



Litterarische Besprechungen. 115

Born, aus dem innere Kraft und inneres Leben in die jugendlichen Herzen
stromt.

3. Vernunftund Sinn stehen, nach allen Meinungen, beim Menschen in
einem innigen Wechselverhiiltnisse. Es handelt sich nur darum, zu bestimmen,
welcher Art dieses Verhiltnis sei. Herbart nimmt blofs, wie im Grunde
genommen die ganze moderne Philosophie, einen graduellen Unterschied
an. Die Vernunft ist ihm ein weiter entwickelter Sinn und der Sinn ist
ihm eine etwas weniger ausgebildete Vernunftthitigkeit. Er kennt keine
andere Weise, allgemeine Begriffe zu gewinnen, als die Induktion. Der
Sinn vergleicht weniger cinzelne Fille und kommt somit nicht zu einer
schlechthin umfassenden Allgemeinheit. Die Vernunft vergleicht mehrere
solcher einzelner Fille, kann aber ebenfalls nie gewils sein, dafs sie zu einer
wirklichen Allgemeinheit gelangt ist; es konnten doch noch Besonderheiten
vorkommen, die sich in die betr. Allgemeinheit des aufgefalsten Begriffes
nicht einfiigen. Aus dieser Behandlung von Sinn und Vernunft folgt von
selbst, dafs Herbart sich die verniinftige Thiitigkeit aus der sinnlichen
entwickeln lidlst, sie gewissermafsen iiber dieselbe aufbaut. Die sinnliche
iSst, sozusagen, der Quell, die verniinftige der aus dem Quell gewordene

trom.

So ist es nicht bei Thomas. Da unterscheidet sich die Thitigkeit der
Sinne ihrem ganzen Wesen nach von jener der Vernunft, die letztere hiingt in
ihrem Thitigsein in keiner Weise ab von den Sinnen. Sowie der Gegen-
stand auf beiden Seiten ein eigener, besonderer ist, der da erkannt wird,
bei der Vernunft das Wesen oder das Moment des Allgemeinen und bei den
Sinnen das Besondere oder Einzelne mit seinen charakteristischen Ligen-
schaften des Horbaren, Sichtbaren, Duftenden, Schmackhaften, Fiihlbaren;
so ist auch die Thiitigkeit auf beiden Seiten eine eigene, besondere, diesem
Gegenstande entsprechende. Die Sinne nehmen von Natur ihren Gegenstand
auf und die Vernunft empfingt mit Naturnotwendigkeit und als Voraus-
setzung aller ihrer Thitigkeit oder vielmehr als deren Grundlage, freilich
sich selber unbewufst, das Wesen oder die Substanz der Dinge in sich.
Sowie das Wesen in einem Dinge nicht ein Ergebnis von dessen Eigenschaften
ist, sondern vielmehr denselben zu Grunde liegt; dhnlich ist die Thitigkeit
der Vernunft kein Ergebnis derjenigen der Sinne, sondern vielmehr besteht
die letztere um der verniinftigen Thitigkeit willen.

Die eigentliche Thatigkeit der Vernunft nimlich hat den Zweck, die
Substanz oder die Wesenheit im vorliegenden Dinge, welche, unbewulst, mit
Naturnotwendigkeit, losgelost durch den praktischen Verstand, den intel-
lectus practicus, von der Wirklichkeit oder den Einzelheiten, welche sie
aufsen begleiten, sich in ihr, in der Vernunft ndmlich, befindet, dieser
gegenwiirtig zu halten. Es existiert ja keine allgemeine Gattung als all-
gemeine, sie muls in einem Einzeldinge sein. Und so kann sie auch nicht,
da eben die Dinge so erkannt werden sollen wie sie sind, verniinftig erkannt
werden, aufser sie, die Gattung, erscheine in einem Einzelsein und unter
den Einzelverhiiltnissen der Wirklichkeit. Das Licht wird nicht gesehen,
es sei denn dafs es auf einen besonderen, cinzelnen Gegenstand falle. Und
dhnlich wird die Gattungsform, die Substanz, nicht erkannt, es sei denn
sie werde wiedergestrahlt von Einzelheiten, wie solche sie in der Wirklich-
keit begleiten. '

Dazu nun dient die Thitigkeit der Sinne. Die Idee, als die das Erkennen
bestimmende Form, ist in der Vernunft kraft naturnotwendigen, unbewu(sten
Wirkens. Aber da.sie ganz und gar allgemein und sonach nicht im mindesten
fiir die Existenz bestimmt ist, da sie auch wesentlich Form, nimlich formende
Substanz aufsen ist und nicht fiir sich allein, ohne einzelne Wirklichkeit,

8*



116 Litterarische Besprechungen.

besteht, so kann sie nur erkannt werden, wenn sic inmitten der Einzel-
heiten des wirklichen Bestandes als formende vorgestellt wird. Die Sinne
stellen ein Bild dieser Einzelheiten, also der besonderen stofflichen Wirklichkeit;
her. Und darin wird nun der Vernunft die eigene, in ihr verborgene Idee
gegenwirtig. DieSinne also sind fiir das menschliche verniinftige Erkennen not-
wendig, einzig vom Gegenstande aus, ex parte objecti, nicht vom Thitig-
sein selber aus, ex parte agentis. Sie helfen nicht der Vernunft, dafls sie
ihre spezifische Thitigkeit entwickeln konne; sie sind nicht ex parte eli-
cientis actum. Sie vertreten die Stelle desjenigen, der dem Lesenden das
Buch vorhilt. Dadurch erlangt der Lesende nicht im mindesten die
Fahigkeit, wonach er lesen kann. Vermag er nicht zu lesen, so kann kein
Buch ihm helfen, welches man ihm vorhélt. Und doch, will er lesen, so muls
er ein Buch haben. Nach dieser Seite hin ist letzteres durchaus notwendig.
Nur jene Vernunft also bedarf keiner Sinne oder #hnlicher Mittel, darch
die der Gegenstand im einzelnen vorgehalten wird, vermittelst deren sie
das Geistige lesen kann, die da selbst ihr eigener Gegenstand, ihrem ganzen
Wesen nach, ist.

So bleibt die Vernunft durchaus selbstindig in ihrer Thitigkeit und
trotzdem bleibt ihre Verbindung mit den Sinnen eine natiirliche, sowie es
natiirlich ist, dafls die Vernunft die allgemeinen Wesenheiten in den Wirk-
lichkeiten der sichtbaren Welt liest. Es kann allerdings noch andere Mittel
oeben, als die Sinne, um das Buch herzustellen, in welchem die menschliche
Vernunft die geistige Wahrheit liest. Aber im Bereiche der Natur ist sie an
dic Sinne zu diesem Zwecke gewiesen. Wir sind mit den Herbartschen
Rechnungen iiber den mathematisch genau geregelten Einfluls der Aufsen-
welt auf die sinnlichen Vorstellungen einverstanden. Wir méchten darin sogar
noch weiter gehen. Aber wenn dann Herbart auch auf die Vernunft mit ihren
Anschauungen aus diesen Rechnungen schliefst, als ob diese Anschauungen
nur ein Ergebnis wiren des Einflusses von seiten der Aufsenwelt, soirrter. Er
vergilst dann durchaus der freien Selbsténdigkeit der Vernunft, die allerdings
nicht darin besteht, von den Einfliilssen und Bestimmungen der Aufsenwelt
ganz und gar unabhéangig zu sein, soll sie doch die Dinge erkennen, wie sie in
der Wirklichkeit sind. Aber diese Selbstéindigkeit im Thiitigsein der Vernunft
striubt sich dagegen, von jenen Einfliissen maschinenmifsig abhingig zu
sein, welche auf die Sinne wirken. Die Vernunft hat eben einen eigenen
Gegenstand ihrer Kenntnis und dieser kommt nicht auf dem Wege der
Sinne in sie; er hat seinen eigenen Weg, wie das Licht seinen eigenen
Weg hat in das Auge, der Ton in das Gehér. Wie vielmehr die Eigen-
schaften eines Dinges, die Gegenstinde der sinnlichen Xenntnis, ihre
Richtschnur zu erblicken haben im Wesen dieses selben Dinges, dem
Gegenstande der verniinftigen Kenntnis, so ist die letztere, weit entfernt,
in sklavischer Abhingigkeit von den sinnlichen Vorstellungen zu stehen,
vielmehr berufen, diese sinnlichen Vorstellungen aus eigener Kraft, gegebenen
Falles, zu berichtigen,

Auch hier lifst sich leicht auf die pidagogische Verderblichkeit des
Herbartschen Princips iiber das Verhidltnis von Sinn und Vernunft hin-
weisen. Man rithmt sehr die Methode des ‘Anschauungsunterrichts. Die
Methode ist ja sehr richtig, wenn ihr mit Mals gefolgt wird. Legt man aber
auf dieselbe, als auf die einzige Losung aller Schwierigkeiten beim Unter-
richten, als auf die einzige Thiire fiir das Eindringen von Licht in die
Vernunft des Kindes, Gewicht, so erscheint sie im hochsten Grade verderb-
lich. Denn sie fiihrt dann zu einer Mechanik des Unterrichtens, die sowohl
in den Kindern blofse Automaten sieht, als auch den Lehrer nur nach
aufsen blicken lifst als auf die Richtschnur beim Unterrichten. Wenn



Litterarische Besprechungen. 117

auch Herbart ,,in der Seele selber nichts kennt, was rein aus sich selbst
<einen neuen Lebensinhalt schaffen, was eine neue Folge von Zustinden rein
aus sich selbst beginnen konnte‘“; — so hindert dies nicht, dals in der
Wirklichkeit die Vernunft in sich die allgemeinen Ideeen selbstindig erzeugt,
welche dann kraft der Mitarbeit der Sinne im Gegenstande, wie solcher,
gemils seinem wirklichen Einzelbestande, durch die Phantasie vorgehalten
wird, sich selbst das in ihr ruhende geistige Vermdgen vergegenwirtigt.
Wenn auch sich selber im Anfange unbewufst, hat das Kind doch eine von
den Sinnen unabhingige, selbstindige Richtschnur in sich, nach welcher
-das #dulserlich Geschaute aufgenommen wird, Diese Selbstindigkeit in der
Verarbeitung des durch die Anschauung Gebotenen macht, dals kein Kind
in. derselben Weise wie das andere von der Methode des Lehrers profitiert.
Solche Verschiedenheit zu beachten, ist gerade die Hauptarbeit des Lehrers.
Herbart aber leugnet eben die Grundlage, auf der eine derartige Ver-
schiedenheit erwichst: die selbstindige Auffassung von seiten des verniinf-
tigen Geistes. Auch von dieser Seite her ist die Schablone das Losungs-
wort fiir das Unterrichten nach Herbartschen Principien. Eine Abrichtung
der Kinder kann da verbiirgt werden, kein Fortschritt ihres Geistes.

Wir beriihren blofs noch folgende Punkte im Herbartschen Lehrsystem, die
-aber nichts als Folgerungen sind aus den bisher dargelegten Grundprincipien.
Herbart leugnet Seelenvermdgen; — und am Ende stellt er in Wirklichkeit
80 viele auf, wie Nerven oder Nervenfasern sind. Denn die Seele sitzt fiir
ihn an einem Punkte des Gehirns. Also nur vermittelst der Nerven und
deren Bestandteilen kann sie Empfindungen aufnehmen; sie ist ja nicht
z. B. im Fufse, der Kilte empfindet. Diese selbe menschliche Seele ist
bald etwas Geistiges, bald ist sie die Empfindungen selber, bald ist (S. 76)
Seele und Leib wie Kolbhenstange und Schwungrad bei der Dampfmaschine.
Sie ist nur graduell verschieden von der Tierseele und hat mit dieser die
gleiche Unsterblichkeit; es konnen alle Seelen nach der Trennung vom
Leibe wieder zu Rohmaterial fiir beliebige Verwendung werden.

Wir geben dem Verfasser des vorliegenden Werkes recht, wenn er
sehr oft bei seinen Darlegungen Zweifel ausdriickt, ob denn dies der wirkliche
Weg zur Wahrheit sei. Dies bezeugt seine geistige Unabhingigkeit und zu-
gleich, wie die Herbartschen Principien ihm doch nicht das unverriickbare Ideal
einer Grundlage fiir Psychologie sind. Mit seiner Geistesschiirfe wire er viel
weiter gekommen, wenn er seine Forschungen auf das Fundament der Alten
aufgebaut hitte. Wir sind zudem durchaus nicht der Meinung, die ver-
derblichen Folgen fiir die Volksschulen, die wir eben angedeutet, triten
iiberall ein, wo der Lehrer die Herbartschen Principien als Grundsitze fiir
die Pidagogik annimmt. Die Natur der Dinge ist eben stirker als alle
Theorie und verbietet in der Praxis Anwendungen, die man theoretisch
machen mochte. Die Herbartschen Principien nun sind, im Gegensatze zu
denen des heil. Thomas, durchaus gegen die Natur der Dinge; sie sind
zumal gegen die Natur der menschlichen Seele.

Prof. Dr. Julius Marquardt: De fundamentis prin-
cipii illius reflexi: Lex dubia non obligat. Brunsbergae
1889.

Den index lectionum der theologischen Lehranstalt zu Braunsherg fiir
das Wintersemester von 1889 leitet eine Abhandlung ein iiber das Grund-
princip des Probabilismus: lex dubia non obligat. Der Verf, iibergeht den
Hauptpunkt der Frage. Nicht darum handelt es sich niimlich, dafs ein



118 Litterarische Besprechungen.

(esetz, welches nicht hinlinglich gekannt wird, keine unbedingt verpflich-
tende Kraft hat, sondern dies steht in Frage, ob, im Falle mehrere Griinde
sprechen fiir die Existenz des Gesetzes als fiir die Nichtexistenz, dann der
Mensch gegen das Gesetz handeln darf. Und da hitte der Verfasser die
Entscheidung im hl. Alphonsus gefunden, der von den Probabilisten ja iiberaus
hoch erhoben wird. Im morale systema heilst es: Quodsi opinio, quae stat
pro lege, videatur certe probabilior, ipsam omnino sectari tenemur; nec
possumus tunc oppositam, quae stat pro libertate, amplecti. Ratio, quia
ad licite operandum debemus in rebus dubiis veritatem inquirere et sequi.
At ubi veritas clare inveniri nequit, tenemur amplecti saltem opinionem
illam quae propius ad veritatem accedit, quae est opinio proba-
bilior. . .. Ad licite operandum non sufficit sola probabilitas. ...
unde in praefata dissertatione falsum reputavi effatum illud commune
inter Probabilistas, nimirum: ,Qui probabiliter agit, prudenter agit.

Es ist dies eben auch ein Gesetz, dals die menschliche Freiheit eine
verniinftige ist und somit dem Urteile der Vernunft zu folgen hat. Die
Vernunft nun vermittelt den Grund fiir das moralische Handeln; wie weit
demnach etwas begriindet erscheinet, soweit ist es verniinftig. Wo also mehr
Griinde sind fiir die eine Seite, wie fiir die gegeniiberstehende, ist es
grundlos, letzterer, im Gegensatze zur ersteren, anzuhingen. Dieses Gesetz
ist kein zweifelhaftes. '

Der Verfasser fiilhrt zudem den hl. Thomas an, indem er dessen Texte
so aus dem Zusammenhange losreilst, dafs der Sinn verindert wird. Th.
sagt allerdings (17 de verit. 3): Nullus ligatur per praeceptum aliquod
nisi mediante scientia illius praecepti; aber er fiigt hinzu — und dies
wird, wie nach ausdriicklicher Ubereinkunft, von allen probabilistischen
Autoren ausgelassen — nisi quatenus tenetur scire praeceptum,
und wie dies zu verstehen, erklirt er im Verfolge des Artikels. Danach
hat ndmlich Patutius ganz recht und Sylvius (S. 10 und 11) widerspricht
ihm durchaus nicht, wenn er sagt: Leges divinas ab aeterno promulgatas
fuisse et usque ab aeterno obligandi habuisse virtutem (Kraft), priusquam
creaturae legem audirent et cognoscerent. Von vornherein nimlich ver-
pflichten die Gesetze Gottes, die hier gemeint sind. Sobald der Mensch
zum Gebrauche seiner Vernunft kommt, ist er nimlich verpflichtet (tenetur),
dieselben zu kennen, sowie er verpflichtet ist, nach seinem mit der Natur
und somit von Gott gegebenen letzten Zwecke zu streben und dariiber
nachzudenken. Patutius also spricht von ,,virtute’, wihrend Sylvius be-
tont, dals die erwihnten Gesetze actualiter nicht binden von Ewigkeit.
Sie kénnen ja ganz wohl die Kraft haben, zu binden, von Ewigkeit; aber
sie binden thatsédchlich erst, wenn jener existiert, der gebunden werden
soll. Der Verfasser wiirde jedenfalls zu einem andern Resultate gekommen
sein, wenigstens mit Riicksicht auf Thomas, wenn er nicht der Gewohnheit
der Probabilisten gefolgt wire, blofs kurze, aus dem Zusammenhange ge-
rissene Stellen anzufiihren, anstatt dem Zusammenhange selber zu folgen..
Im Angelicus findet sich kein Artikel, den im Zusammenhange die Proba-
bilisten, auch nur von ferne, fiir sich anfiihren konnten.

Dr. Friedrich Marbach: Die Psychologie des Firmianus
Lactantius. Ein Beitrag zur Geschichte der Psychologie.
Halle, Pfeffer, 1889.

Wir haben hier einen wertvollen Beitrag zur Liésung von Schwierig-

keiten aus der Psychologie vor uns, soweit die Geschichte der diesbeziig-
lichen Forschungen solche Liosung erleichtern kann., Der Beitrag ist um



Litterarische Besprechungen. 119

80 wertvoller, als er sich von der Verquickung des Lehre des Lactanz mit
den oft hochst konfusen Ansichten der modernen Wissenschaft iiber die
menschliche Seele freihidlt. Es werden objektiv die einzelnen Meinungen
des berithmten Rhetors aus dessen Schriften vorgelegt und damit der
praktische Beweis gefiihrt, wie zeitig das Christentum offentlich, mit aller
moglichen Bestimmtheit, Stellung nahm fiir die Wahrheiten, welche die
blofse natiirliche Vernunft wissenschaftlich begriinden kann und die deshalb
bereits vor Christus von einzelnen Philosophen, wenn auch unvollkommen,
gefunden wurden. Kaum war das Christentum als Religion vom rémischen
Weltreiche anerkannt, so wurde nach den verschiedensten Seiten hin
dargethan, dals der geoffenbarte Glaube der innigste Freund ist alles des
Guten und Wahren, was in den menschl. Forschungen sich findet.

Nach einer Einleitung, die von diesem Gesichtspunkte ausgeht, be-
handelt im ersten Teile der Verfasser die Realitiit, die Substanz, die Ent-
stehung, die Einheit, den Sitz und die Thitigkeit der Seele, die Sinnes-
physiologie, Sprachtheorie und Erkenntnisfihigkeit des Menschen. Aus
dieser einfachen Aufziihlung ist bereits zu crsehen, wie reichhaltig die
Ausbeute ist, welche in den das Sein der Seele betreffenden Fragen der
Verf. gemacht hat. Wenn er Zweifel zu haben scheint, ob Lactanz nicht
in der That die Seele fiir etwas Korperliches gehalten habe, oder wenn er
darauf hindeutet, dals der betr. Kirchenschriftsteller mit sich selber in
diesem Punkte noch nicht einig gewesen sei, so mdchten wir betonen, dafls
bei den Alten corpus iiberhaupt sehr oft fiir Substanz, fiir etwas in sich
Selbstiindiges genommen wird, nicht gerade immer im engeren Sinne fiir
etwas Ausgedehntes. Dahin gehort die bekannte Frage Tertullians: ,,Wer
leugnet, dafs Gott ein Korper sei”’, quis neget, Deum esse corpus? Es ist
janach der ganzen Lehre Tertullians gar nicht daran zu zweifeln, dafls er, mit
allen iibrigen Viitern, Gott fiir einen reinen Geist gehalten hat. Und so werden
auch korperliche Eigenheiten, wie diinn, dicht, oft von der Seele im {iber-
tragenen Sinne ausgesagt. Was die Einheit und den Sitz der Seele an-
belangt, so hat der Verf. iiberseben, dafs Lactanz, gleichwie die gesamten
Viiter, unterscheidet zwischen der Substanz — anima — oder dem Wesen
der Seele und deren Vermigen. Die Vermogen haben, je nach ihrer Thiitig-
keit, einen verschiedenen Sitz in den verschiedenen Organen. Die Substanz
der Seele ist iiberall im Korper ganz. Das Vernunftvermogen oder der
(reist — mens — hat seinen Sitz im Gehirne, wie Lactanz meint, nicht
weil es, dem Wesen seiner Thitigkeit nach, an den Ort gebunden wiire,
sondern weil die Phantasiebilder ihm den Gegenstand seiner Thitigkeit
vorhalten, kraft deren es das Allgemeine oder die Ideeen abstrahiert von
den einzelnen im Stoffe befindlichen Wirklichkeiten. Interessant ist, wie
der Verfasser die Stellen hervorhebt, in denen Lactanz die Erschaffung
jeder einzelnen Seele von seiten Gottes betont. Man sieht, wie mit Bezug
darauf die Ansichten des Origenes bereits in der Kirche iiberwunden waren.
Wir mochten jedoch nicht so allgemein behaupten, ein grofser Teil der
Kirchenviiter sei dem Kreatianismus entgegen. Von eigentlichen, an-
erkannten Kirchenvitern konnte hier nur Augustin in Betracht kommen.
Dieser aber behauptet nicht den Generatianismus, sondern betont blofs die
Schwierigkeiten, welche der Kreatianismus den Verteidigern der Erbsiinde
bietet; er will sich aber weder fiir die eine noch fiir die andere Seite ent-
scheiden. — Spricht Lactanz von der Bewegung der Seele, so ist dieser
Ausdruck im weiteren Sinne zu verstehen; wie nidmlich Aristoteles und
nach ihm Thomas sagt, dals intelligere ebenfalls quoddam moveri sei, in
dem Sinne, dals die Vernunft in Thitigkeit tritt, nachdem sie im Vermigen
dafiir, also nicht théitig, war. Das intelligere oder geistige Verstehen wird



120 Litterarische Besprechungen.

da als actus perfecti bezeichnet und die stoffliche Bewegung von Ort zu
Ort als actus imperfecti, insofern ndmlich die Vernunft thitig ist, um zu
leiten oder zu bestimmen und zu vollenden, der Stoff aber bewegt wird,
um von aufsen her geleitet und bestimmt zu werden.

Der zweite Teil bespricht das Handeln der Seele und dabei den Wert-
unterschied zwischen Seele und Korper, die Willensfreiheit, den Unterschied
zwischen Mensch und Tier, die Affekte im allgemeinen, den Zorn, die Un-
sterblichkeit und deren Beweisgriinde, mit denen Lactanz den Lucrez
widerlegt. Es diirfte hier noch mehr wie im ersten Teile betont werden,
dafs Lactanz kein dogmatischer oder philosophischer Autor ist, der den
Zweck hat, schwierige Punkte aus der Philosophie oder Dowmatlk vorzu-
legen und zu erldutern. Lactanz schreibt fiir die grolse “Offentlichkeit.
Sein Zweck ist vorzugsweise ein apologetischer. Durch eine glinzende
rhetorische Form sucht er die christliche Wahrheit auch fiir Ungliubige
geniefsbar zu machen. FKs kann da ganz wohl vorkommen, dals vor der
strengen theologischen Kritik manche seiner Ausdrucksweisen nicht zu be-
stehen vermag, wenn sie auch, richtig und zumal nach der damaligen
Auffassung erkldrt, einen angemessenen Sinn zulassen.

Lic. Jos. Bautz: Grundziige der kath. Dogmatlk Zweiter
Teil: 1) Die Lehre von Gott dem Schiopfer; 2) die Lehre
von Gott dem Erloser. Mainz, Kirchheim; 206 S.

Es ist viel enthalten auf verhiltnismilsig wenigen Seiten. Aber man
kann nicht sagen, dals unter der knappen Form die Korrektheit des Inhalts
leidet. Wer die katholische Lehre nach ihren verschiedenen Seiten hin
klar hingestellt, positiv begriindet und die Einwinde dagegen kurz und
biindig zuruckgemesen sehen will, dem ist mit diesen , Grundzuofen“ ge-
dient. Ein eingehenderes Studium kann sich ganz wohl daran anschllel‘sen
denn der Verfasser verzeichnet mit Sorgfalt und guter Auswahl die ein-
schligliche Litteratur. Tiefere spekulative Erorteruvgen darf man freilich
nicht hier suchen; der Verfasser schlielst sie bereits durch den Titel aus.
Die Lehre von Gott dem Schopfer behandelt der Verf. in vier Abteilungen.
Dieselben haben den Titel : Die Schopfung im allgemeinen, die Werke “der
Schipfung im besonderen, die gottl. Vorsehung die Siinde in der Menschen-
welt. Es kommen also da zur Sprache die Freiheit der Weltschopfung,
-die Zeitlichkeit der Welt, das biblische Sechstagewerk mit Zuriickweisung
des Darwinismus, die Entstghung der menschlichen Seele, der Unterschied
zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem, die Ur-Gerechtigkeit im Para-
diese, der Siindenfall der Engel, die Erbsiinde und im Anschlusse daran
die unbefleckte Empfingnis. Im zweiten Teile wird die Lehre vom Erloser:
den beiden Naturen und ihrer hypostatischen Einigung behandelt und im
Anschlusse daran das Werk des Erlosers, die Erlosung im allgemeinen und
das dreifache Amt Christi, besprochen. Keine der zahlreichen an diese
Punkte sich anschliefsenden Kontroversen ist unberiicksichtigt gelassen. Die
Lehre von der Ur-Gerechtigkeit, der Erbsiinde und der unbefleckten Em-
pfingnis hitte an Klarheit und innerem Zusammenhange noch gewonnen,
wenn sich der Verf, streng an Thomas gehalten haben wurde der bekannt-
lich, mit allen alten Scholastikern, annlmmt das Wesen der Ur-Gereehtlg-
keit habe sich im Bereiche der natiirl. Krifte gehalten, ihr Ursprung
aber sei ein iibernatiirlicher, nimlich die heiligmachende Gnade in Adam,
und danach sei die Ur-GerechtwLelt selber etwas Ubernatiirliches, aliquid
supernaturale, wenn auch ihrer ‘Substanz nach keine gratia.



Litterarische Besprechungen. 121

G. J. Wajffelaert: Confessarius rite institutus ad im-
pugnandam blasphemiam. Brugis, Vandenberghe-Denaux,
1889.

Mit der logischen Schirfe, reichen Belesenheit und der gereiften,
crnsten Urteilskraft, welche den Verfasser auszeichnet, bekimpft in diesem
Schriftchen der riithmlichst bekannte Moralist zu Briigge die Siinde der
Gotteslidsterung, indem er dem Beichtvater die wahre Schwere dieser Siinde
lehrt, sowie die Art und Weise ihrer Bethitigung, und ihm die besten
Mittel angibt, mit den verschiedenen Klassen der Gotteslisterer zu déeren
Heile im Beichtstuhle zu verkehren. Es handelt sich hier um eine wahre,
leider immer weiter um sich greifende moralische Pest. TUnd nicht am
wenigsten befordern jene Beichtviter diese Pest, die, weil die Siinde der Gottes-
listerung eben so hidufig und gewohnheitsmilsig begangen wird, selber nach
und nach sich die Schwere derselben verbergen und nicht mit dem gehorigen
Ernste dagegen auftreten. Leider helfen darin so manche Moralbiicher.
Mégen recht viele Beichtviiter dieses Schriftchen lesen. Keiner wird es
ohne Nutzen fiir seine Seele aus der Hand legen.

Dr. Arthuwr Kénig, Professor der Theologie: Der katho-
lische Priester vor 1500 Jahren. Priester und Priestertum
nach der Darstellung des h. Hieronymus. Breslau, Aderholz.

Vorliegende Schrift ist der fast unverinderte Abdruck einer Reihe von
Artikeln, die im ,,Schlesischen Pastoralblatt‘‘ verdffentlicht wurden. Wir
wiinschten, dafls sie in jedes Priesters Hidnde kidme, so belehrend und
herzerwidrmend ist sie. Es kann gar nicht fehlen, dals der Priester, welcher
diese Stellen aus Hieronymus, wie sie der Verfasser verstindnisvoll gemils
den priesterlichen Obliegenheiten miteinander verbunden hat, nicht nur
liest, sondern tief betrachtet, von heiliger Begeisterung fiir seinen erhabenen
Beruf erfiillt wird. Wir sagen, man solle diese Stellen betrachten. Wir
heben damit nur hervor, was mit den da angefiihrten Worten des heiligen
Kirchenlehrers wie etwas Selbstverstindliches verbunden ist. Man kann
eben keine der vorgelegten Stellen lesen, ohne unwillkiirlich in das eigene
Herz zu greifen, Vergleiche anzustellen und entsprechende Vorsitze zu fassen.

Man spricht heutzutage viel vom verderblichen Einflusse des Staats-
kirchentums und fordert die unbeschrinkte Freiheit der Kirche. Gewils
mit vollem Recht. Aber worin besteht die erste Bedingung, um diesem
Einflusse vorzubeugen, ohne welche keinerlei Kampf gegen solches unbe-
rechtigtes Einmischen des Staates in kirchliche Verhiltnisse etwas niitzen
kann? Der Priester achte sich selbst. Er halte seine priesterliche Wiirde
fiir zu grofs, als dafs er bei staatlichen Behorden um eine gute Pfriinde
oder eine héhere Stellung betteln gehe; dadurch setzt er den von Gott ihm
tibertragenen Stand der Verachtung aus. Deshalb betonte Leo XIII. in
seinem Briefe an den Erzbischof von Koéln, in welchem er aussprach, er
hitte die Anzeigepflicht, unter noch zu bestimmenden Modalititen, dem
Staate zugestanden und so den aditus zum Frieden gedffnet; der Papst,
sagen wir, betonte, es seien ja nun die Priesterseminare wieder offen, in
welchem die Kandidaten des Priestertums mit echt priesterlichem Geiste
erfilllt werden konnen.

Leo XIII. wies damit auf den Anteil hin, den jeder Priester dadurch,
dafs er seine Wiirde achtet und damit dem echt kathol. Geiste geniigt, an
der Paralysierung alles unberechtigten Einflusses von seciten des Staates
nehmen kann., Sei jeder Priester, im Bewulstsein der Auserwihlung von



122 Litterarische Besprechungen.

oben her, die ihm zu teil geworden, innerlich unabhingig; dann ist dem
sog. Staatskirchentume der Giftzahn ausgebrochen.

Wir miissen jedes Extrem vermeiden. Das eine ist so gefihrlich wie
das andere. Bis hinauf zur Wahl der ersten Diakone hat die Kirche stets
einen gewissen Anteil an der Auswahl ihrer speciellen Diener den Laien
bewilligt. Die Art und Weise dieses Anteils ward, je naech den Um-
stinden, frei bestimmt von der hiochsten kirchlichen Obrigkeit. Nie hat die
Kirche gewollt, dafs ihr Priestertum eine vom Volke abgeschlossene Kaste
sei, die sich rein aus sich crginze. Das finden wir wohl bei vielen Sekten ;
jedoch nie bei der Kirche Gottes. Diese will im besten Sinne des Wortes
eine Volks-, eine katholische Kirche sein, wo die Gldubigen folgen den
einmal aufgestellten Priestern, diese aber, wie Augustin in seiner Regel
sagt, ,,in ihrem Herzen zu Fiifsen liegen den Gliubigen‘‘ und deren Bestes
allein zur malsgebenden Richtschnur ihres Handelns machen. Das besondere
Priestertum in der Kirche dient dem Allgemeinen, kraft dessen jeder
Gldubige sich selbst, nimlich seinen Besitz, seinen Korper und seinen Willen,
geistiger Weise aufopfert dem Allmichtigen. Dies ist die heilige Einheit,
welche die Kraft der Kirche bildet. Welcher Priester am vorziiglichsten
und am eifrigsten dient dem Besten der ihm anvertrauten Seelen und des
ganzen christlichen Volkes, der wird seiner Wiirde und, setzen wir dazu,
seiner Biirde, am ersten gerecht werden.

Diese Gedanken wurden unwillkiirlich in unserm Innern lebendig, als
wir in dieser neuen, geisterhebenden Schrift des Herrn Verfassers die Worte
lasen, mit welchen Hieronymus die Erhabenheit der priesterlichen Wiirde,
die Wichtigkeit und den weiten Umfang der dazu erforderten Vorbereitung,
die dem Priester notigen Tugenden und die hocherhabenen, schweren Ob-
liegenheiten des priesterlichen Amtes schildert. Die Bildung des Herzens
durch die schwersten Tugenden ist da nicht minder erheischt wie die
Bildung des Verstandes durch alle Arten von Wissenschaft. Man darf
beim Priester nicht fragen, was ist ihm notwendig; man muls da vielmehr
fragen, was ist ihm nicht notwendig. Profanwissenschaft geziemt sich
fiir den Priester ebenso gut wie die eigentl. theologische Wissenschaft,

Der Verfasser charakterisiert kurz, aber treffend die Frage nach dem
Nutzen der heidnischen Autoren fiir den Priester. Dies steht ja nicht in
Frage, ob iiberhaupt die sog. klassischen Autoren gelesen werden sollen.
Wer dies bestreiten wollte, wiirde sich mit dem ganzen christl. Altertum
und mit der ganzen Scholastik, den Aquinaten an der Spitze, in Wider-
spruch setzen. Aber dies ist verkehrt, dals man die klassischen Autoren
zur Grundlage aller weiteren Entwicklung im Schiiler machen will. Das
Christentum soll danach erst sich aufbauen auf der sog. klassischen Bildung.
Wollte man der Weisung folgen, die der hl. Hieronymus gibt und zuerst
das Herz und den Verstand des Knaben stufenweise durch die Wahrheiten
der heil. Schriften bilden, wie dies von unserm Kirchenlehrer S. 22 ge-
schildert wird, so wiirde das Studium des klassischen Altertums vielmehr den
Gesichtspunkt des Schiilers erweitern, als dals es denselben jetzt oft beengt
und ihn von der Wertschitzung der iibernatiirlichen Offenbarung abzieht.
Der Schiiler wiirde den Sinn auffassen, welcher den mythologischen Ideeen
des Altertums, gemils dessen ernstesten Vertretern selber, innewohnt, wihrend
er jetzt oft genug nur das Lidppische und Unreine an selbigen behilt und
allmahlich sein eigenes Herz dadurch verdirbt.

Es ist vollstindig verfehlt, unreifen Kindern als Geistesnahrung Ideeen,
die sich im Ovid oder auch im Homer oder Virgil finden, zu bieten; es
miifste denn damit zum mindesten Hand in Hand gehen, und zwar auf
seiten ein und desselben Lehrers, die ernste und anziehende Einfiihrung in



Sitzungsbericht der St. Thomas-Akademie. 123

die schonen Wahrheiten des Christentums, wie solche in den h, Schriften
und in den Biichern der Viter sich finden. Gegen das klassische Heiden-
tum, welches so viele fruchtbare Ideeen, einzig mit Hilfe der natiirl. Ver-
nunft, erkannt hat und in gewihltester, unerreicht dastehender Form vor-
legt, ist niemand, der von wahrhaft katholischem Geiste erfiillt ist. Aber
gegen das verdorbene Heidentum, gegen welches die ersten Leuchten
selber der heidnischen Wissenschaft und Kunst gekdmpft haben, mufs sich
jeder Christ und jeglicher, der den Fortschritt des Menschengeschlechts
liebt, mit aller Kraft wenden. Dieses verdorbene Heidentum besteht darin,
dafs man den Menschen abschliefsen will gegen alles Hohere, Geistige; und
besonders heutzutage besteht es darin, dals man die sogen. klassischen
Autoren mit aller Gewalt in Gegensatz bringt zum Christentum und somit
zum wenigsten die grofste Indifferenz gegen die Offenbarung aus ihnen
schopft, wihrend doch in Wahrheit die Lehren dieser letzteren die Samen-
korner der natiirlichen Vernunft nur befruchten konnen und zu h&herem
Leben befihigen.

Hieronymus selber war ja in der ganzen klassischen Litteratur, wie
kaum je einer, bewandert. Aber ihm diente sie, um desto hdher zu schitzen
die Weisheit Christi, welche berufen war, der schonen Form der Alten erst
ihren angemessenen, den Menschengeist beseligenden Inhalt zu geben.

Es wire sehr zu wiinschen, dals solche Ausspriiche iiber das katholische
Priesteramt und dessen erhabene Obliegenheiten auch aus andern Vitern
gesammelt wiirden. Derartige Arbeiten wiirden geeignet sein, jenen Geist
echt priesterlicher Opferwilligkeit und innerlicher Unabhingigkeit wieder zu
entziinden, welcher in den Jahrhunderten der grofsen christlichen Viter
so Staunenswertes leistete. Der Herr Verf. hat sich durch seine Schrift
Anspruch auf Dankbarkeit von seiten eines jeden Priesters erworben.

Floistorf, Commern, Kreis Schleiden.

Dr. C. M. Schneider,

Sitzungsbericht der St. Thomas-Akademie in Luzern. 1889
und 1890.

Das genannte Institut hielt im Jahre 1889 sieben Sitzungen: drei
offentliche, welchem nicht nur die Aktiv-, sondern anch die Passiv-Mitglieder
und andere eingeladene Zuhorer beizuwohnen pflegen, und vier Sitzungen,
an denen nur die Aktivmitglieder sich beteiligen. Die erste offentliche
Sitzung fand im grofsen Saale des Priesterseminars statt den 12, Mira.
An derselben hielt der Hochw. Herr Vice-Prises Portmann, Prof. theol., einen
Vortrag iiber ,,Freiheit und Toleranz* nach den Grundsitzen der Encyklika
Papst Leo XIII. ,,de libertate humana‘‘ (vd. Kathol. Schweizer-Blitter 1889.
2. Heft). — In der zweiten offentlichen Sitzung, den 18. Juni, hielt Hochw.
Herr Pfarrer Bieri von Romoos einen Vortrag iiber ,,die Weltschopfung aus
Nichts nach der Lehre des hl. Thomas®. (8. cont. Gent. 1. II. c. 15. 16.)
Er zeigte dabei, wie der hl. Lehrer die Irrtiimer des modernen Materialis-
mus zum voraus widerlegt hat (vd. Kathol. Schwz.-Bl. 1890. 1. Heft). —
Hieran schlofs sich ein Vortrag vom Hochw. Herrn Prises N. Kaufmann,
Prof. philos., iiber Giordano Bruno, sein Leben und seine Lehre. Der Vor-
tragende wies nach, dafs die Lehre des von den Freidenkern gefeierten
Bruno eine Verbindung des materialistischen Hylozoismus mit pantheistischer
Aftermystik enthilt, und der tiefere Grund der Bruno-Feier in Rom darin zu
suchen ist, dafs der Nolaner als Vorldufer des modernen Monismus betrachtet
wird, ,,Die monistische Wissenschaft in Deutschland erkennt im Pantheismus



124 Sitzungsbericht der St. Thomas-Akademie.

(. Brunos die antizipierte moderne Naturphilosophie*‘, so schrieb der
bekannte Darwinianer Professor Hickel an das romische Festkomitee, an
dessen Spitze der Materialist Moleschott stand (vd. Kath. Schwz.-Bl. 1889.
3. Heft), — In der dritten offentlichen Sitzung, den 26, November, sprach der
Hochw. Herr Sekretir Thiiring, Prof. theol., iiber ,,das Autoritdtsprincip in
der menschlichen Gesellschaft‘‘. (8. th. II. II. Qu. 104 u. 105.) Er zeigte,
wie wichtig die Betonung des Autoritdtsprincips gegeniiber den modernen
Umsturztheorieen der Sozialdemokraten ist. — Ferner trug der Hochw. Herr
Pfarrer Griiter von Ballwil vor iiber ,,die Moralstatistik und ihre Bedeu-
tung fiir die Sozialethik*.

In den Sitzungen der Aktivmitglieder wurde der Disputation iiber das
jeweilen vorgetragene Thema besondere Aufmerksamkeit geschenkt, wihrend
in den offentlichen Sitzungen in der Regel keine Diskussionen gehalten
werden. In der Sitzung vom 25. Januar referierte Herr Portmann iiber
die Encyklika Leo XIIL ,,De libertate humana‘; er zeigte dabei, wie sehr
die Lehren des Aquinaten vom Oberhaupte der Kirche in dieser herrlichen
Kundgebung des philosophisch und theologisch hochgebildeten Papstes
beriicksichtigt werden. Den 8. April referierte Herr Thiiring in Fortsetzung
der letztjahrigen Erorterungen in betreff der Anthropologie des hl. Thomas
iiber dessen Lehre von den menschlichen Seelenvermdgen im allgemeinen
(S. th. I. Qu. 77 u. 78). — Den 29. Oktober hielt Herr Portmann einen
Vortrag iiber das System in den Quaestiones disputatae des hl. Thomas.
Dieser Vortrag, den der Verfasser in erweiterter Form in dieser Zeitschrift
zu verdffentlichen gedenkt, wird ohne Zweifel anregen zum Studium des
bedeutungsvollen Werkes, das oft weniger beriicksichtigt wird als die beiden
Summen des hl. Lehrers. — Endlich in der Sitzung vom 27. November
sprach Herr N. Kaufmann iiber den Positivismus des franzosischen Phi-
losophen August Comte. (Verdffentlicht in den Kathol. Schweizer-Blittern
1890. 2. Hft.)

Im Jahre 1890 wurden acht Sitzungen gehalten: drei dffentliche und
fiinf der Aktiv-Mitglieder. In der ersten éffentlichen Sitzung, den 11. Mirz,
sprach Herr Portmann iiber ,,den hochsten Abschlufs der menschlichen
Erkenntnis nach der Lehre des hl. Thomas*“. (8. theol. I. Qu. 88.) — In
der zweiten Sitzung, den 17. Juni, sprach Hochw. Herr Seminarregens
Segesser, Prof. theol., iiber ,,die Bestimmung des Menschen*, ,,de fine
hominis** (S. theol. I. II. Qu. 1—5); Herr Griiter trug sodann die Fort-
setzung seiner Arbeit iiber die Moralstatistik vor. — In der dritten Gffent-
lichen Sitzung, den 18. November, fithrte Herr Thiiring die Lehre des
Aquinaten iiber die Willensfreiheit vor ,,de libero arbitrio. (8. theol. I.
Qu. 83. cf. 1. II. Qu. 10.) Er widerlegte dabei auch die Einwiirfe moderner
Gegner. — Sodann referierte Herr N. Kaufmann iiber die Sitzung der
philosophischen Sektion der Gorres-Gesellschaft zu Augsburg, den 3. Sept.
1890, besonders iiber seinen Vortrag ,,das Kausalititsprincip und seine
Bedeutung in der Philosophie*. (Wird im philos. Jahrbuch der Gérres-
Gesellschaft veroffentlicht werden.)

In den Sitzungen der Aktiv-Mitglieder wurden folgende Themata be-
handelt: In der Sitzung vom 31. Januar trug Herr Thiiring vor iiber die
intellektiven Vermodgen der menschlichen Seele ,,de potentiis intellectivis*
(S. theol. I. Qu. 79); den 28. Februar sprach Herr N, Kaufmann iiber die
Thitigkeiten des Intellektes (S. theol. 1. Qu. 84 ff)) und referierte dabet
iber seine Kontroverse in betreff der thomistischen Erkenntnislehre mit
Pfarrer Isenkrahe (vd. Philos. Jahrbuch der G.-G.). — Den 17. Juli fiihrte
Herr Pfarrer Griiter ein Bild vor von der Kanzelberedsamkeit des be-
rihmten Predigers in der Notre Dame in Paris, P. Monsabré O. P.; er



Zeitschriftenschau. 125

zeigte, wie sehr dieser Kanzelredner die Lehre des hl. Thomas in seinen
Vortragen beriicksichtigt. — Den 28. Oktober wurde im Anschlufs an einen
beziiglichen Vortrag des Herrn Thiiring disputiert iiber die Lehre des
Aquinaten von der Willensfreiheit. — Endlich den 16. Dezember gab Herr
Portmann im Anschlufs an seinen fritheren Vortrag iiber die Quaest. disput.
ein specielles Referat tiber die Quaest. ,,de Veritate‘.

Mébge die St. Thomas-Akademie in Luzern, welche zwar in-bescheidenen
Verhiltnissen wirkt, aber, wie der Leser aus dem obstehenden Bericht ent-
nehmen kann, eine rege, zielbewulste, wissenschaftliche Thétigkeit entfaltet,
unter dem hohen Protektorat der kirchlichen Lehrautoritit stetsfort bestens
gedeihen.

Luzern, im Dezember 1890.
N. Kaufmann, Canon.
Prof. philes., d. z. Prises.

ZEITSCHRIFTENSCHATU.

A. Zeitschriften fiir Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienme. CXXI, 5. u. 6. Heft, CXXII,
1. Heft 1891. M. Hébert: La métaphysique de I' inconscient 401. Ch.
Charauz: L’'Angelus 430. Ackermann: La notion de liberté chez les
grands philosophes; — chez S. Thomas et les scolastiques (Fortsetzung;
vgl. V, 510 dieses Jahrb.) 448. Awus. Franchi: Le criticisme et la science
moderne 497. Th. Desdouits: La contradiction radicale du déterminisme
524. L. Ollé-Laprune: La philosophie et le temps présent 535. 4. Bar-
beris: Des symboles mathématiques que 1'on pourrait employer en logique
553. CXXII, 58. P. Derennes: La division des facultés de I'dme d’aprés
les scolastiques 567. A. Ackermann: Les facultés de 1’ame chez les anciens
et chez les modernes 584. Domet de Vorges: La perception et la psycho-
logie thomiste; — des sens externes; de la vue 5. Van den Gheyn: La
deéfinition de la religion d’aprés S, Thomas 36. G. Léchalas: La géométrie
des espaces a parameétre positif 75. Mgr. d’ Hulst ; Résumé des conférences
de Notre-Dame: Les fondements de la moralité 80.

Divas Thomas. Vol. IV, (Annus XI) 11. — 14. fasciculus 1891
P. de Groot: De auctoritate S. Thomae Aqu. 161. 193. A. Rotelli: Com-
mentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. III qu. 1—26 (Forsetzung;
vgl. V, 510 a. a. O.) 165. 196. J. B. Chabot: Commentaria in quaestiones
D. Thomae S. theol. I qu. 27—43 (Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 169.
201. J. D. P.: Quarta via S. Thomae ad demonstrandam Dei existentiam
(Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 172. J. B.: De immaculata B. M.
Virginis conceptione (Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 174, 205. Semeria:
Analysis actus fidei iuxta S. Thomam et iuxta recentiores theologos (Fort-
setzung; vgl, V, 510 a. a. O0.) 182. 208. ZErmoni: Commentarium in
Opusculum S. Thomae Aqu. De verbo (Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 177.
Vinati: Relationum definitio et divisio ad mentem S. Thomae 185. Ermoni:
Existentia dei et philosophus christianus 214. Secundus conventus oecu-
menicus doctorum catholicorum 218. Ephemeridum pertractantium de re
philosopbica ac theologica annua recensio 222,



	Litterarische Besprechungen

