
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERAR! SCHE BESPRECHUNGEN.

1. Analytische und synthetische Phantasie. Von Dr. Hans
Schmidkunz. Halle a. d. S., Pfeffer. 1889.

2. Von der Abstraktion. Von demselben Verfasser. Halle
u. s. w. 1889.

3. Der Substanzbeg'riff. Ein Beitrag zur Geschichte und Kritik
der philosophischen Grundvorstellungen. Von Dr. Ferdinand
Zitscher. 1. Heft. Leipzig, Fock. 1889.

4. Der Begriff der Wahrnehmung. Eine Studie zur Psycho¬
logie und Erkenntnistheorie von Dr. Wilhelm Enoch. Hamburg,

Carly. 1890.
5. Cause efficiente et cause finale par E. Dornet de Vorges.

Extrait des annales de philosophie chrétienne. Paris 1889.
1. Ohne in eine Untersuchung über das Verhältnis von Phantasie und

Verstand unter sich wie zum Schönen und Ästhetischen einzugehen, vielmehr
einfach den „modernen" Begriff der Phantasie und „das, was wir produktive
Einbildungskraft (S. 8) nennen" voraussetzend, behandelt die erste unter den
vorliegenden Schriften die verschiedenen „Bewegungsrichtungen" der Phantasie

im künstlerischen Schaffen und Geniefsen und führt sie auf Analysis
und Synthesis zurück. Der Gegenstand wird in einer mehr skizzenhaften,
aber vielseitigen und anregenden Weise unter Anführung zahlreicher
Aussprüche von Dichtern, Künstlern und Ästhetikern zuerst im besondern,
d. h. im engern, ästhetischen Kreise dargestellt (S. 1—20), dann anknüpfend
an die aristotelische Lehre von einem mehrfachen uqoteqov auf einer
breiteren Grundlage, indem auch die „allgemeinen Verhältnisse aufserhalb
des Kunstbezirkes, welche für die ästhetischen Behauptungen (des Vfs.) als
Analogieon aufgestellt werden können" (S. 81), in Betracht gezogen worden.
Als solche werden erörtert: Bealgrund und Erkenntnisgrund, Deduktion
und Induktion, Einzelnes und Allgemeines, analytische und synthetische
Urteile u. s. w. Der Vf. ist sich indes der nahen Berührung des
Analogischen mit dem Äquivoken bewufst und lobt den Aristoteles, der die in
•1er äquivoken Bedeutung vieler philosophischer Begriffe liegende Schwierigkeit

mit Nachdruck hervorgehoben habe, während sieh die neuere Philosophie
ziemlich rücksichtslos gegen solche Verschiedenheiten verhalte (S. 21). Im
dritten und vierten Teile geht der Verfasser auf das Verfahren der
schaffenden (S. 33—53) wie der geniefsenden Phantasie (S... 54—70) näher
ein. Die übrigen Teile der Schrift verbreiten sich über Ähnlichkeit und
Verschiedenheit der ästhetischen Analysis und Synthesis mit den
gleichnamigen Verfahrungsweisen der theoretischen Vernunft („Beziehung zur
Erkenntnis") und mit den „schaffenden Thätigkeiten der Natur" sowie über
die Frage nach dem Werte. Der Vf. räumt der analytischen Methode mit
Bücksicht auf Ordnung, Anschaulichkeit, Zusammenhang, auf Verständnis,
Beichtum der Associationen und Wahrheit den Vorzug ein, schliefst aber
mit dem Goetheschen Worte, dafs nur Analyse und Synthese zusammen,
wie Aus- und Einatmen, das Leben der Kunst möglich machen (S. 103).

Wir halten es für überflüssig, ausdrücklieh zu bemerken, dafs wir den
erkenntnistheoretischen Standpunkt und die psychologischen Voraussetzungen

7*



100 Litterarische Besprechungen.

des Yfs. nicht teilen. Sympathisch aber berührt uns die Bücksicht, welche
auf die aristotelischen Theorieen über Kunst und künstlerisches Schaffen
genommen ist (vgl. S. 49. S. 102). Alles in allem genommen enthält die
Schrift einen nützlichen Beitrag zur angewandten Methodik.

2. Eine interessante Studie über das Wesen der Abstraktion (S. 3
—24) und die Grenzen von konkret und abstrakt (S. 25—42). Im ersten
Teile seiner Abhandlung sucht der Vf. ein gemeinsames, die verschiedenen
Weisen der Abstraktion zusammenfassendes Merkmal und glaubt dasselbe
weder in dem negativen des Weglassens (der aristotelischen àtpaipeoiç)
noch in der Verallgemeinerung, sondern in der psychischen und logischen
„Verstärkung", durch die das Absehen und Weglassen erst ermöglicht
werde, zu finden. Dieses Element der Verstärkung darf nach dem Vf.
weder einfach der Aufmerksamkeit gleichgesetzt werden, noch bedeutet
es eine blofse Intensitätssteigerung; vielmehr liege eine Neubildung vor.
„An Stelle der roten Dinge in der Natur schaffen wir unser Geistesprodukt
— die abstrakte Böte, und sind durch nichts behindert, dasselbe gegen
alle Einmischungen abzugrenzen." fS. 17.) Im Abstrakten ist, was im
Konkreten nebensächlich, verborgen, implicit war, in den Vordergrund
getreten, offen, entwickelt, explicit geworden. (S. 19.) Die Sprache bestätige
dieses Besultat durch die Ausscheidung der konkreten und abstrakten
Namen, die Bezeichnungen von Gegenstand und Attribut. „Wie wir seinerzeit

gesehen haben, dafs diese logische Verstärkung nicht ohne eine gleichzeitige

negierende Thätigkeit vor sich gehen kann, so erfahren wir es auch
hier; die Kosten jener Verstärkung der Mitbezeichnung zur Bezeichnung
mufs die ursprüngliche unmittelbare Bezeichnung tragen, der Gegenstand
des konkreten Namens. Er weicht seinem Attribut. Die Seele hat extensiv
verloren, was sie intensiv gewann." (S. 37.) — Dafs indes der Verf. sein
Problem nicht in der ganzen Tiefe erfafst, scheint er selbst mit den Worten
einzugestehen: „Wir kämen bei weiterer Verfolgung dieses Problems tief
in das ganz nah verwandte von Materie und Form hinein." (S. 34.)
Ein tieferes Eindringen führt zur Erkenntnis, dafs die wahre Natur der
Abstraktion in der Vergeistigung dos Sinnlichen, also in der Erhebung des
Materiellen in eine höhere Sphäre, d. h. aus der potenziellen in die aktuelle
Intelligibilität besteht. Eine solche findet statt, sowohl wenn wir die
Eigenschaft für sich in Unterscheidung von ihrem Träger, als auch wenn
wir das Individuum durch einen allgemeinen Begriff auffassen» Je nach
der stufenweisen Vergeistigung oder Entsinnlichung werden dann auch die
Grade der Abstraktion zu bestimmen sein. — Erfreulich ist die Art, wie
der Vf. auf die grofsen Scholastiker, besonders den hl. Thomas von Aquin,
Bücksicht nimmt; eine tiefer eindringende Untersuchung würde ihn, wie
wir nicht zweifeln, mit der Abstraktionstheorie des genannten Denkers
inniger befreunden und auch zu einem besseren Verständnis der aristotelischen
Auflassung der Abstraktion führen.

3. In den landläufigen Vorurteilen über die Scholastik ist dagegen
der Verfasser des Schriftehens über den Substanzbegriff befangen, wenn
er von einer Wüste der Scholastik realistischer oder nominalistischer Tendenz

spricht, in welchen das grofse, von den Eleaten aufgeworfene Problem
vom Sein des Einen und Vielen überhaupt nicht mehr verstanden worden
sei. Sogar der metaphysische Trieb des Verstandes, der im unaufhörlichen
Wechsel der Erscheinungen das Beharrende, das Identische, das Seiende,
das wahrhaft Wirkliche suchte und zu diesem Zwecke den Seinsbegriff
formulierte, scheine in der öden unfruchtbaren Wortkrämerei erloschen. Die
Scholastik sei nie darüber ins Beine gekommen, ob gewisse Worte, wie
z. B. genus, species, proprium, accidens u. s. w. für blofse Worte oder für



Litterarische Besprechungen. 101

Realitäten, Wesenheiten, Substanzen zu halten seien. (S. 11. 12) Den
Beweis für diese Behauptungen bleibt der Vf. schuldig; wir können ihn
übrigens dahin belehren, dafs die klassische Scholastik über den letzten
Punkt vollkommen im reinen war und die Universalien (genus u. s. w.)
weder als Worte noch als Realitäten, sondern als in der Wirklichkeit
wohlbegründete Verstandesgebilde (zweite Intentionen) betrachtet, eine Auffassung,
für die der Verf., dem die platonische und aristotelische Ontologie ein
,.Labyrinth" ist, allerdings kaum ein Verständnis besitzen dürfte. — Wenn
der Vf. trotz seines eleatischen Standpunktes seine Erörterungen an die
empiristischen Theorieen Lockes anknüpft, so motiviert er dies mit der
,,epochemachenden Bedeutung" des Lockeschen Versnchs über den menschlichen

Verstand, in welchem zum ersten Male dieses Werkzeug des
Denkens zum Gegenstand der Untersuchung gemacht und die psychologische
Analyse, die in Kant ihren Abschlufs gefunden habe, eröffnet worden sei.
(S. 1.) Substanz ist ihm ein „selbstgenugsames, autonomes, absolutes
Ding"; da er aber nur „Kräfte" und einen allgemeinen Kausalzusammenhang

oder vielmehr die allgemeine Form der Kausalität als das wahrhaft
Seiende anerkennt, so entbehrt nach seiner Ansicht der Substanzbegriff
überhaupt der objektiven Realität. Der Begriff der geistigen Substanz löst
sich ihm in das Selbstbewufstsein als dem „einheitlich idealen Beziehungspunkt

aller Vorstellungen, dem subjektiven Mittel- und Schwerpunkt unserer
Vorstellungswelt", der Begriff der körperlichen Substanz in den „rein
formalen Begriff von einem letzten Grunde der Dinge" überhaupt auf (S. 69).
Geistiges und körperliches Sein aber sind ihm dasselbe, da angeblich in
beiden die gleichen Kräfte und Gesetze walten. — Den Beweis für seine

Auffassung scheint der Verf. in den Verlegenheiten und Widersprüchen zu
suchen, in welche Locke durch den Substanzbegriff und seine Anwendung
auf die empirischen Dinge geführt wurde. Hiergegen aber ist zu erinnern,
dafs solche Verlegenheiten und Widersprüche nur dann entstehen, wenn
man entweder, wie Locke, nach einem sinnlich-empirischen Ursprung des

Substanzbegriffs sucht, oder, wie der Vf., einen Substanzbegriff zu Grunde
legt, mit welchem entweder das Dasein von Substanzen überhaupt oder
wenigstens veränderlicher, dem Entstehen und Vergehen unterworfener
Substanzen unvereinbar ist.

4. Die an vierter Stelle angeführte „Studie" über die Wahrnehmung
enthält in vier Kapiteln eine von Scharfsinn und Kenntnis der

neueren Litteratur zeugende Erörterung des Begriffs der Wahrnehmung
sowohl im allgemeinen als auch nach seinem Verhältnis zu den Begriffen
der Erkenntnis, Vorstellung, Anschauung, Erinnerung, Empfindung,
insbesondere aber des Denkens (S. 41—91), endlich des Gefühls und Willens.
Die Absicht des Vf.s geht dahin, den Anteil, den die verschiedenen
Seelenfunktionen (um den heutzutage so vielfach bestrittenen Begriff von
Seelenvermögen zu umgehen) an der Wahrnehmung nach des Vf.s Ansicht haben,
aufzuzeigen und so den Unterschied derselben von Empfindung, Erinnerung
und Denken, ja selbst von Gefühl und Willen als einen fiiefsenden zu
erweisen. Thatsächlich also dient die Schrift dem Bestreben, dem Monismus

auf psychologischem Gebiete Vorschub zu leisten. — Soweit es sich
um den Anteil der Erinnerung und des Donkens an der Wahrnehmung
handelt, vermag der Verfasser seinen Erörterungen einen Schein von Wahrheit

zu geben, der seinen Grund in der Zweideutigkeit des Wortes
Wahrnehmung hat. Die Sprache nämlich gestattet uns nicht blofs zu sagen,
ich nehme Rotes, Hartes, Weiches u. s. w„ sondern auch, ich nehme einen
Stern, eine Wiese, eine Uhr, einen Menschen wahr. An der letztern Art
von Wahrnehmung haben zweifellos Erinnerung und Denken wesentlichen



102 Litterarische Besprechungen.

Anteil. Der Trugschlufs nun, dessen sich Physiologen und Philosophen
häufig schuldig machen, liegt darin, dafs sie die in Bezug auf Wahrnehmung

im letzteren Sinne richtige Auffassung auf die erste, allem Erinnern
und Denken vorangehende Erfassung individueller Sinnesobjekte (Farben,
Töne u. s. w.) anwenden. Begünstigt wird dieses Sophisma durch das
herrschende, wiewohl der natürlichen Überzeugung widersprechende
Vorurteil, dafs die Empfindung subjektiver Zustände aller objektiven Erkenntnis
(Wahrnehmung) vorangehe, dafs es also einer die letztere begründenden
„Objektivation" bedürfe, die dann als Werk des urteilenden oder
schliefsenden Denkens, der Spontaneität, schiiefslich des Willens hingestellt wird.
— Zur Begründung unseres Urteils diene die sophistische Art, wie
Wahrnehmung und Erinnerung einander genähert und fast identifiziert werden
in der Bemerkung, das gegenwärtige Objekt schrumpfe fast zu
nichts zusammen, wenn es nicht reichlich mit Erinnerungsinhalten
ausgestattet werde (S. 92). Die Stützen der sophistischen Dialektik des Verf.
bilden teils der Mangel eines festen Princips behufs Unterscheidung der
Seelenfunktionen und Seelenvormögen (man vgl. was S. 94 über das Gefühl
gesagt wird), teils Homonymieen (nach Aristoteles die Quelle zahlreicher
Irrtümer) wie die gleiche Bezeichnung des Tastsinns und der Affekte durch
Gefühl (S. 95). — Hervorgehoben verdient zu werden, dafs der Verfasser,
obgleich der Psychologie Brentanos (in ihrem späteren, empirischen Stadium,
d. h. der Schrift: Psychologie vom empirischen Standpunkt) nicht
unsympathisch gegenüberstehend, doch an seiner verfehlten Theorie des Urteils
eine im allgemeinen treffende Kritik übt (S. 81 ff.).

5. Der hervorragende französische Metaphysiker E. Dornet deVorges
bietet uns eine eingehende, durch Scharfsinn und Gelehrsamkeit ausgezeichnete

Abhandlung über die wirkende und finale Ursache, die sich den
Freunden des Jahrbuchs durch ihren Anschlufs an Aristoteles und den
hl. Thomas empfiehlt und, so viel an ihr liegt, beweist, wie die peripatetische
Philosophie über die nationalen Gegensätze in der Philosophie zu erheben
geeignet ist. Die inhaltsreiche Schrift zerfällt in sechs Kapitel. Das erste
handelt im allgemeinen über Begriffe, universelle Wahrheiten und Axiome.
Das zweite Kapitel erörtert ausführlich das Kausalitätsprincip in der
Beschränkung auf die wirkende Ursache. Dieses Princip unterscheidet sich
von dem in neuerer Zeit formulierten principium rationis sufficientis, das
nicht klarer ist, als jenes, und selbst des Beweises bedarf (p. 33). Das
Princip der Kausalität resultiert aus dem Begriffe der Thätigkeit, dessen
wir in innerer Erfahrung gewifs sind. Kein Thun ohne Subjekt; das Subjekt
aber, das Princip des Thuns ist, heifst Ursache, wenn es sich um ein
Wirken nach aufsen handelt; die hierdurch entstehende Wirkung wird als
solche durch die Neuheit, die Thatsache der Veränderung erkannt.
— Die Veränderlichkeit der Dinge, denen das Sein nicht wesentlich,
sondern zufällig ist, führt zur notwendigen Annahme einer höchsten, göttlichen
Kausalität (Kapit. 3). Diese wird nach ihrem Dasein, nicht nach ihrem
Wesen erkannt ; unter den Beweisen für jenes ist der teleologische der
populärste, der aus der Kausalverknüpfung geschöpfte der strengste und
fruchtbarste (p. 59). Dom von der Bewegung entnommenen, auf den
unbewegten Beweger schliefsenden hat der hl. Thomas die vorzüglichste Form
gegeben, indem er gerade auf sein Ziel losgeht. Treffend ist ' die Kritik
des Anselmschen Arguments. Den späteren Versuchen gegenüber, dem
letzteren durch eine eingeborene Gottesidee eine feste Grundlage zu geben,
bewundert der Vf. die Besonnenheit der grofsen Scholastiker, denen es so
wenig als einem Malebranche an geistigem Schwung in Bezug auf göttliche



Litterarisclie Besprechungen. 103

Dinge fehlte, die sich aber nicht verleiten liefsen, Gefühle an die Stelle
der Vernunft und Wissenschaft zu setzen (L. c.).

Im vierten Kapitel wird gegen Leibnitz und Malebranche die wirkliche

Aktivität und Kausalität der geschaffenen Dinge nachgewiesen. Die
kartesianische Bewegungstheorie, die von P. Secchi in seiner Studie über
die Einheit der Naturkräfte ihre vollständige Entwickelung erhielt, bedarf
einer wesentlichen Umgestaltung. Die aristotelische Zurückführung der
Bewegung auf ein Unbewegtes in einer tiefen, fast mathematischen Erörterung

ist allen zu empfehlen, die wie P. Secchi es für absurd halten, dafs
Bewegung in der Materie einen anderen Grund als wieder Bewegung habe
(p. 79). Bewegung ist nicht Zustand, sondern Übergang, Veränderung;
ihre Erhaltung bedarf der fortdauernden wirkenden Ursache, ist ohne aktive
Kraft in den Körpern nicht zu erklären (p. 81 f.). — In Wirklichkeit ist
zwar alles bestimmt, determiniert; gleichwohl besteht nicht absolute
Notwendigkeit, sondern nur bedingungsweise. Das Zusammentreffen der grofsen
Kausalreihen bedarf der Determination. Die Naturursachen müssen
entweder um wirken zu können, einen Anstois von aufsen erhalten, oder
verlangen wenigstens einen Stoff, einen Gegenstand für ihre Kraftäufserung.
Der Vf. führt uns durch die verschiedenen Gattungen geschöpflicher
Kausalität hindurch bis hinauf zur Willensfreiheit, die er mit Recht als aktive
Indifferenz begreift, deren Wurzeln in der objektiven Indifferenz der
partikulären Güter und der subjektiven der Selbstbestimmungsmacht des Willens
liegen.

Das sechste oder Schlufskapitel enthält eine kurze Betrachtung der
Finalursache, die in den Intelligenzen als Zweckthätigkeit, in den
übrigen Wesen als Zielstrebigkeit sich äufsert und daher mit Recht
von Aristoteles unter die ersten und wesentlichen Bedingungen des Seins
gezählt wird (p. 1 1—136).

Wenn wir auch Punkte von nicht untergeordneter Bedeutung hervorheben

sollen, in denen wir von der Ansicht des Vf. abweichen, so ist es
unter anderen die Bezeichnung der scholastischen Theorie von Materie und
Form als einer Hypothese, die einseitige Begründung des Kausalitäts-
princips durch innere Erfahrung, vor allem aber die Auffassung des menschlichen

Intellekts als eines aktiven Vermögens, dessen Thätigkeit nur der
Anregung und Gelegenheit der Sinne bedürfe, um die Idee des Seins (die
durch die Verstandesthätigkeit unmittelbar repräsentiert werde) zur Fülle
der Ideeen zu gestalten. Auch halten wir die Bemerkungen über die
eingebornen Sinnesenergieen der modernen Wissenschaft nicht für zutreffend.
Überschwenglich und mifsverständlich ist die Bezeichnung der Geschöpfe
als von Gott gedachter und durch Denken gefestigter (verkörperter, qu'il-
solidifie) Modi und Figuren.

Die geistvolle, wenn auch von ontologischen Nachklängen, wie uns
scheint, nicht ganz freie, im ganzen auf der soliden Iiasis kirchlicher
Wissenschaft sich bewegende Studie schliefst mit einem begeisterten Rückblick

auf die alles mit ihrer Gegenwart durchdringende und belebende
absolute göttliche Kausalität.

Ingolstadt. Dr. M. Glofsner.

Henri Kleffler: La conscience naturelle et la conscience
religieuse. Paris, Fischbacher; Genève, Stapelmohr. 1890,

Der Verfasser dieser Abhandlung steht nicht auf dem Boden der
übernatürlichen Offenbarung. Er will gegenüber den Ansprüchen der Religion

die Rechte des persönlichen oder natürlichen Gewissens wahren und



104 Litterarische Besprechungen.

dem Privaturteil es anheimstellen, über die Dogmen und über das Gesetz
Gottes zu richten. „Der Glaube in Christus war Instinkt (la foi do
J. Ch. fut instinctive), der in den Aposteln Ergebnis der Belehrung
(doctrinaire), der des Mittelalters war auf Dogmen gegründet, der in der
Neuzeit wird mehr und mehr der Vernunft angepafst (rationnelle), der
wahre Glaube aber mufs der logische (logique) d. h. er mufs durch die
Vernunft klar formuliert und durch das Gewissen bestätigt sein (nettement
formulée par la raison et confirmée par la conscience). Die letzte Art von
Glauben allein kann die Versöhnung herbeiführen mit dem Instinktglauben
Christi und kann ihn vervollständigen, ohne den Sinn zu ändern" (S. 7).
Diese Ideeen werden in 7 Abschnitten entwickelt. Sie sind betitelt: Die
Einleitung, wo der Verf. seinen Standpunkt klarlegt; — das allgemeine
Gewissen (la conscience universelle): — das logische Gewissen; —
Fatalismus und Freiheit; — das Gewissen und das Evangelium; — mein Heil;

_wo gezeigt wird, dafs das Gewissen es nicht gestattet, das Heil der
Menschen von einem aufserhalb befindlichen Princip abhängig zu machen ;

— das Gute und Böse; — Zusammenfassung und Schlufs.
Der Verf. spricht fortwährend von der Vernunft und ihren unantastbaren

Rechten. Nun, es tastet diese Rechte niemand an, wie eben der
Verf. und jene wissenschaftl. Richtung, welcher er angehört. Am wenigsten
denkt der christliche Glaube daran, die Vernunft zu beengen oder gar derselben
ihr Gebiet streitig zu machen. Der Verf. würde dies leicht erkannt haben,
wenn er nicht immer unbestimmt von der Vernunft gesprochen hätte.
Unsere, die menschliche Vernunft, ist eben nicht die Vernunft schlechthin.

Wir unterschreiben es ohne alles Bedenken, wenn der Vernunft nicht
zugemutet werden soll, die Richtschnur ihres Wirkens aufserhalb ihrer
selbst zu finden, oder wenn der Glaube am Ende, das religiöse Gewissen,
zusammenfallen soll mit dem Wissen oder dem natürlichen Bewufstsein.
Aber damit ist nicht gesagt, dafs unsere Vernunft nicht naturgemäfs
und nach ihrer eigenen Bestimmung eine Regel für das Erkennen aufserhalb

ihrer seihst finde.
Oder ist denn unsere Vernunft die Vernunft? Wäre dies der Fall, so

müfste sie als im höchsten Grade vollkommen dastehen, so zwar, dafs in ihrem
Bereiche eine höhere Vollkommenheit ausgeschlossen sein würde. Dies aber
wird durch die ganze Geschichte des menschl. Forschens bereits geleugnet ; es
ist gar nicht notwendig, auf das Wesen unserer Vernunft und den ihr eigens
entsprechenden Erkenntnisgegenstand einzugehen. Was heute „als das
endliche Ergebnis wissenschaftl. Forschung" betrachtet wird, das verwirft
man morgen und erklärt, man stehe hier vor einem Rätsel, dessen Lösung
der Zukunft vorbehalten sei. Niemand spricht ja so gern von dem „steten
Fortschritte wissenschaftlicher Entwicklung, dessen Ende nicht abzusehen
sei", wie der Verf. und dessen Richtung. Was aber unvollkommen und
noch weiter entwicklungsfähig ist, dies bedarf im entsprechenden Bereiche
der Existenz von etwas Vollkommenem und der Entwicklung Unfähigem.
Gäbe es kein Licht, zu dessen Wesen es gehört, hell zu sein und das
deshalb immer und im höchsten Grade hell ist, von dem alle Helligkeit
abhängt, so gäbe es kein mehr oder minder hell erleuchtetes Zimmer, das
noch immer heller werden kann. Gäbe es keinen Menschen, dessen Natur
nämlich es ist, Mensch zu sein, so würde man nicht von Menschlichem
sprechen, was ja im selben Grade mehr oder minder menschlich ist, als
es dem Wesen „Mensch" nahesteht. Trägt etwas nicht dies in seinem Wesen
eingeschlossen, dafs es das Sein der Existenz hat, sondern kann es, von
seinem Wesen ans betrachtet, sein oder nicht sein, so mufs es Sein
empfangen von aufsen her, nämlich von jenem Sein, dessen Natur oder Wesen



Litterarische Besprechungen. 105

es ist, zu existieren und das deshalb nicht anders verstanden werden kann,
als dafs es Sein hat oder vielmehr das Sein ist.

Nun ebenso; kann unsere Vernunft bald mehr bald weniger, bald gar
nicht erkennen, so besteht notwendig eine Vernunft, deren Wesen es ist,
immer und alles zu erkennen. Denn was jetzt erkennt und jetzt nicht,
dessen Wesen ist es nicht, den ersten Grund oder Anstois für das
Erkennen in sich zu haben, sonst würde es, sowie es ja sein Wesen immer
behält, immer auch den Grund für alles Erkennen in sich haben, denn es
wäre eben selbst dieser Grund für das Erkennen; ist ja doch jegliches
Ding das, wovon es das Wesen in sich hat. Folglich mufs unsere
Vernunft, die bald erkennt und bald nicht, bald das erkennt, bald jenes und
sonach es nicht in sich hat, immer und die ganze Wahrheit zu erkennen,
von aufsen her bestimmt werden für das Erkennen. Es mufs eine Vernunft
bestehen, die durchaus und dem ganzen Wesen nach Vernunft ist, die
volles Erkennen ist und somit auch selber als der erste mafsgebende Gegenstand

des eigenen Erkennens dasteht. Unsere Vernunft selber also in ihrer
allseitigen Abhängigkeit zeigt notwendig auf den Bestand einer unendlich
selbständigen, ganz und gar vollkommenen, und zwar dem unveränderlichen
Wesen nach vollkommenen Vernunft, von welcher an erster Stelle die
Erleuchtung aller andern Vernunft abhängt.

Bei dieser ewigen Vernunft, die allein als die Vernunft bezeichnet
werden kann, weil ihr Erkennen ein völlig unbeschränktes ist und alles
andere Erkennen verursacht, gibt es keine Geschiedenheit von Glauben und
Wissen. In ihr ist alles oder vielmehr sie ist alles Wissen. Sie ist ihre eigene
Regel. Diesem AVissen der Urvernunft, also Gottes, ist aller Glaube
untergeordnet. Aber unsere Vernunft, eben weil erfahrungsgemäfs
unvollkommen, strebt nach Vollendung, und diese kann ihr nur werden vermittelst
des Einflusses der Urvernunft. Da besteht also ein Unterschied von Glauben
und Wissen, insoweit beim Glauben der Grund des Erkennens einzig in
der Urvernunft bleibt, von wo die Erleuchtung kommt; beim Wissen aber
der Grund, warum es so ist und nicht anders, in unserer Vernunft selber
ist. Und natürlich steht da der Glaube höher als das Wissen, weil ein
Erkennen um so höher ist, je höher sein Grund ist. Der Glaube ist das
denkbar höchste Erkennen für unsere Vernunft, weil sein bestimmender
und mafsgebender Grund der denkbar höchste ist, soweit nämlich der
natürliche Bereich des Erkennens in Betracht kommt. In Christus war
der Glaube Wissen, weil Christus, als Gott seiner Person nach, die Urvernunft

selber ist; und deshalb erscheint seine Lehre von vornherein verpflichtend

für unsere Vernunft; im selben Mafse, wie unsere Vernunft von Natur
verpflichtet ist, nach der eigenen Vervollkommnung zu streben.

Das Gewissen ist ein „allgemeines (universelle)", insofern die Grundsätze

betrachtet werden, nach denen der einzelne sein AAlssen auf das
praktische Handeln anwendet; es ist ein persönliches, insoweit jeder diese
Anwendung macht unter seinen persönlichen, völlig bestimmten Umständen
und Verhältnissen, unter seiner eigensten Verantwortung.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Ludwig Ballauf: Die Grundlehren der Psychologie
und ihre Anwendung auf die Lehre von der Erkenntnis.
2. sehr vermehrte Aufl. Cöthen, 0. Schulze, 1890.

Dieses Werk beabsichtigt zuvörderst, die Leser in die Herb art sehen
psychologischen Forschungen einzuführen, so dafs sie in den Stand gesetzt
seien, auch die schwierigeren Untersuchungen dieses Philosophen zu ver-



106 Litterarische Besprechungen.

stehen. Es will aber zudem jenen, die nicht in der Lage sind, sich
eingehender mit der Psychologie zu beschäftigen, einen gewissen Abschlufs
für ihre psychologischen Kenntnisse bieten. Der Herr Verfasser ist Schulmann
und wendet sich deshalb vorzugsweise an seine „Kollegen, die aus dem
Volksschullehrerstande mit eingeschlossen". Die Beurteilung, welche Herbart

findet, wird sich im grofsen Ganzen auch auf Ballaufs Grundlehren
anwenden lassen.

Man mag nun über das eigene philos. System Hartmanns denken, wie
man will, — wir sind gewifs die letzten, die sich demselben anschliefsen
möchten, — in der Kritik der anderen Systeme trifft er gewöhnlich das
Richtige. Und so versagen wir auch nicht seine Berechtigung dem Urteile,
das er über Herhart fällt und das sich in die Worte zusammenfassen
läfst: „Erschreckende Dürftigkeit an spekulativem Ideeengehalt" und
„ängstliche Kleinkrämerei, die den Schein der Exaktheit erwecken will"
(Gesamin. Aufsätze S. 563). „Herbart hat", so Hartmann weiter, „dies
erkennen wir gern an, im einzelnen gewisse berechtigte Seiten zur Geltung
gebracht, die vorher vernachlässigt waren. Gegenüber derinhaltlichenÄsthetik
des Idealismus betonte er die Notwendigkeit der Betrachtung der auf die
rein formalen Verhältnisse bezüglichen ästhetischen Urteile. Aber indem
er die gesamte Schönheit der Natur und Kunst zu einem völlig inhaltsleeren

Eormalen machen wollte, verirrte er sich in eine zehnmal ärgere
Einseitigkeit, als die Vernachlässigung der rein formalen Verhältnisse von
Seiten der idealistischen Ästhetik gewesen war. Gegenüber der Vernunftmoral

Kants und der Gefühlsmoral der Schotten stellte er den sittlichen
Geschmack im weiteren Sinne als ethisches Prineip auf. Indem er aber
die Bedeutung aller übrigen ethischen Principien verkannte und dem
Geschmack anstatt einer relativen eine absolute Berechtigung zuschrieb, schuf
er eine Karikatur der Ethik. In der Psychologie bekämpfte er mit Recht
die Vielheit der Kantschen Seelenvermögen, obwohl er sich sowohl in dieser
Einheitstendenz mit Pichte, Sehelling und Hegel auf gleichem Wege
befand, als auch mit Hegel den Fehler teilte, den Willen in seiner ursprünglichen

und der des Vorstellens mindestens koordinierten Bedeutung zu
verkennen und aus dem Prozefs der Vorstellungen als Resultat ableiten zu
wollen. Schlimmer als dies aber war, dafs er ganz in die von Kant
überwundene rationale Psychologie und in die metaphysische Einfachheit ihres
Seelenwesens zurückfiel und dafs er aus dieser Voraussetzung die Einfachheit

der psychischen Funktion in jedem Augenblicke folgern zu müssen
glaubte, was mit der Erfahrung in auffälligem Widerspruche steht. Der
auf ganz unhaltbaren Voraussetzungen errichtete mathematische Teil seiner
Psychologie ist der schlagendste Beweis für das vorangestellte allgemeine
Urteil über Herbart."

Man kann ja gegen Einzelheiten in diesem Urteil manches einwenden,
wie z. B„ dafs Hartmann die Art und Weise, wie Herbart die Einfachheit
der psychischen Funktionen nimmt, nicht genau wiedergegeben habe. Aber
die eigengeartete Stellung, welche Herhart mit seinem System in der
deutschen Philosophie einnimmt, hat der Philosoph des Unbewufsteu unseres
Erachtens richtig gekennzeichnet. Es wäre nun verfehlt, zu meinen, dafs
Ballauf sich mechanisch oder sklavisch anlehne. Er stellt allerdings keine
eigenen Grundprincipien und keine eigene Methode auf. Aber er verkennt
in keiner Weise, dafs mit dem Horbartschen Fundamente für psychologische
Forschungen keineswegs das letzte Wort gesprochen ist. Darin liegt die
Bedeutung der Ballaufschen Arbeit. Der Verf. ist gewohnt, selbständig
zu denken, das verrät jede Zeile seines Buches. Er täuscht sich nicht
über den Charakter der eigenen Begabung. Zur Auffindung eines ganz



Litterarische Besprechungen. 107

neuen Systems findet er sich nicht geeignet. Aber er versteht es sehr
gut, den Mafsstab seiner persönlichen Beobachtungen, der Ergehnisse aus
der modernen Naturwissenschaft und des vorurteilsfreien Donkens
philosophischer Gröfsen an die Herbartsclie Philosophie oder besser an deren
Resultate kritisch anzulegen. Man lernt aus dem Buche, wie viel den
Herbartschen Principien noch fehlt, um geeignet zu sein, dafs sie alle
Thatsachen des Seelenlebens erklären oder auch nur genügenden Aufschlufs
geben über das Wesen der Seele. Der nüchterne Ernst in seinem Forschen,
seine grofse Belesenheit in der entsprechenden Littcratur, eine feine
Beobachtungsgabe, vorurteilsfreies kritisches Urteil, verbunden mit der Abwesenheit

jeglicher Anmafsung und mit einer klaren, durchsichtigen Darstellungsgabe,

befähigen den Verfasser, dem Leser zu zeigen, ein wie grofses Feld
für die psychologische Forschung die moderne Philosophie noch
zurückgelassen hat. Es sind wenig Punkte im ganzen Buche, welche für den
Verfasser durchaus unzweifelhaft feststehen. Fast überall macht er mit
lobenswerter Offenheit auf die Schwierigkeiten aufmerksam, welche mit
einer betr. Behauptung verbunden sind. Er will nur vorarbeiten für einen
grofsen Umschwung in den psychol. Untersuchungen, den er von einer
nahen Zukunft erwartet. Diesen Zweck hat er sicher erreicht.

Der Verf. ist, wie bereits bemerkt. Schulmann. Es ist ja bekannt,
wie gerade Herbart als Grundlage für die moderne wissensch. Pädagogik
angesehen wird. Dies veranlafst uns, in unserer kritischen Besprechung
eingehender zu werden und zumal an einigen der Herbartschen Principien
zu prüfen, ob denn dieses philos. System in der That einer gesunden
Entwicklung der pädagogischen Wissenschaft dienen kann. Damit der Leser
weifs, woran er sei, stellen wir von vornherein unsere Ansicht folgendermafsen
fest. Die Einzelheiten im Herbartschen System, welche nach Hartmanns
spöttischer Ausdrucksweise „nur trockene Schulmeisterseelen befriedigen
können, mögen sich solche auch hie und da auf das Katheder verirren",
bestreiten wir nicht, obgleich wir denselben nicht den hohen wissensch.
Wert beimessen, wie dies Ballauf tbut. Wir behaupten aber, dafs die
Principien Herbarts für die wissenschaftliche Pädagogik, zum mindesten,
keinen Wert haben, wenn sie nicht verderblich sind. Möge man dazu
übergehen, die, sagen wir einmal so, mathematischen Schemata Herharts an
die Principien der Alten anzuknüpfen, deren hauptsächlicher Vertreter Thomas
ist; dann werden auch die Herbartschen Bestimmungen, die alle äufser-
lichen Einzelheiten der psychol. Erscheinungen regeln wollen, wissensehaftl.
Wert erhalten. Nur eben dann erlangen solche Einzelheiten wissensehaftl.
Bedeutung, wenn sie als Anwendungen aus allgemeinen Principien sich
ergeben.

Zuerst aber skizzieren wir den Inhalt des Ballaufschen Buches. Der
Stoff wird in 7 Abschnitten verarbeitet. Der erste behandelt die Vorstellungen

und deren Gegenstände: das Selbstbewufstsein, das Ich, die Trennung
von der Aufsenwelt, den Begriff der Seele und der Psychologie. Der
zweite Abschnitt hat zum Gegenstande die Leugnung von eigengearteten
Seelenverinögen. Der dritte Abschnitt schildert den Vorstellungsverlauf
und seine Ergebnisse im allgemeinen : also die sinnlichen Wahrnehmungen,
die einfachen Empfindungen, die Erinnerungsbilder, ihr Auftauchen, ihr
Verschwinden, die Bildung von Vorstellungsreihen, von Vorstellungsmassen,
die Verschmelzung des Gleichen, Gefühle, Bestrebungen, die Möglichkeit
des äufseren Handelns, die Mitwirkung der leiblichen Glieder und die
Affekte. Der vierte Abschnitt ist der Entstehung der Vorstellungen von
Raum und Zeit gewidmet. Der fünfte geht über zum Denken, insoweit
dieses die sinnlichen Vorstellungen verarbeitet. Es kommt da zur Sprache



108 Litterarische Besprechungen.

die Natur der freien, der allgemeinen Vorstellungen, der Begriffe und
Urteile, der Begriff vom Sein, von Ursache und Wirkung, vom Möglichen,
Wirklichen, Notwendigen, die Zahlenlehre, Gröfsenlehre, die Geometrie,
Mechanik, Wissen, Ahnen, Glauben und zuletzt der Verstand und wie von
Verstandesbildung die Rede sein kann. Der innere Sinn, die Apperzeption,
das Empfinden, Wollen. Handeln, Leiden, Vernunft, Freiheit, Selbstbewufst-
sein, Ideeenbildung findet seine Stelle im sechsten Abschnitte. Der siebente
endlich bespricht allgemeinere Fragen, wie Idealismus, Materialismus, die
Eigenschaften und den Wesenscharakter eines Atoms, die Einheit und den
Sitz der Seele, die Verbindung des Seelenlebens mit den leiblichen Thätig-
keiten, Ermüdung, Schlaf, Unsterblichkeit. Den Schlufs bildet die Ergänzung

der Ueberzeugung von der Einheit und Einfachheit der Seele durch
den Glauben und die Widerlegung der Lotzeschen Einwürfe gegen die
diesbezüglichen Ansichten Herbarts.

Wollen wir nun die thomistischen Grundprincipien, welche hier in
Frage kommen, kurz vorlegen, so ist naturgemäfs das erste jenes, welches
für das Erkennen als mafsgebend betrachtet werden mufs. Thomas formuliert

es mit den Worten des Aristoteles und überhaupt aller alten
Philosophen: „Das thatsächlich Erkennende ist das thatsächlich Gekannte";
intelligens actu est intellectum in actu. Wir können wohl sagen, dafs auch
die moderne Philosophie die Einheit des Erkennenden und Erkannten als
Grundlage des Erkennens festhält, so dafs dieses Princip an sich
allgemeine Geltung hat. Es kommt nur darauf an, zu erklären, wie solche
Einheit, welche für das Erkennen erforderlich ist, von Thomas, aufgefafst
wird. Die Schwierigkeit nämlich beginnt, wenn dargelegt werden soll, in
welcher Weise das, was aufsen ist, eine Einheit werde mit dem Erkennenden,

also in denjenigen, der erkennt, eintrete. Bei Herbart ist hier das
subjektive Auffassen durchaus mafsgebend. „Wir versetzen das Gesehene",
so heilst es bei Ballauf oft, „unbedingt nach aufsen". Wodurch? Durch
Angewohnheit. Es soll dadurch dem Idealismus, der sich um das Einzelne,
Besondere gar nicht kümmert, vorgebeugt werden.

Thomas geht einerseits so weit wie kaum ein anderes phil. System in
der Auffassung der Einheit. Die letztere ist für ihn eine vollständig
unbedingte, insofern das, was im Erkennbaren macht, dafs es erkennbar
ist, durchaus das Eine, Selbe ist im Erkennenden, was da macht, dafs
dieser das bestimmt Vorliegende erkennt. Andererseits aber trennt er auch
so streng wie kein anderes System die Aufsenwelt als das Erkennbare vom
Erkennenden, insofern das wirklich bestehende Sein, welches erkannt wird,
nicht das wirklich bestehende einzelne Sein des Erkennenden sein kann.

Erläutern wir dies am verniinf tigen Erkennen. Wir betonen jedoch
vorerst ausdrücklich, dafs der Grundsatz derselbe bleibt für alles
Erkennen, auch für das sinnliche; Das, was aufsen macht, dafs etwas sichtbar,

hörbar etc. ist, dieses Eine, Selbe, nicht etwa blofs ein einfaches Bild
oder ein Abglanz davon macht im Sehenden, Hörenden, dafs dieser hört
oder sieht. In der That! Was wird denn so recht eigentlich vernünftig
erkannt? Darin sind auch alle einig. Nämlich das Allgemeine im Dinge
ist Gegenstand der vernünftigen Erkenntnis. Ist nun das Ding, welches
da vorliegt, in seinem Wirklichsein etwas Allgemeines? Es ist, gemäfs
seinem Wirklichsein, geschieden von allem anderen; es ist nichts von dem,
was andere Dinge sind; es hat seine eigene, wie auch immer beschaffene
Selbständigkeit; also das, was im einzelnen Apfel z. B. macht, dafs von
ihm der allgemeine Gattungsbegriff „Apfel" ausgesagt wird und dafs der
einzelne Apfel somit Sein hat und ein Glied des All ist; dies ist nicht
dasselbe, wie das, was diesen selben einzelnen Apfel zu einem wirklich



Litterarische Besprechungen. 109

bestehenden macht. Denn nach der ersten Auffassung ist er eins mit allen
andern Äpfeln, und nach der zweiten ist er geschieden von allen andern.

Wenn also, wie dies alle sagen, der Gegenstand vernünftiger Kenntnis
das Allgemeine ist, so bedeutet dies im gegebenen Falle nichts anderes,
als dafs der einzelne Apfel nur insofern von der Vernunft erkannt wird,
als er in sich das hat, was die Ursache ist des Gemeinsamen mit allen
andern Äpfeln und vermittelst dessen die Ursache des Gemeinsamen mit
allen Dingen. Der einzelne Apfel ist zwar direkt Gegenstand des Erkennens,

aber einzig unter der Form und dem Gesichtspunkte dieses allgemeinen
Moments; wie auch das Auge direkt den sichtbaren einzelnen Gegenstand
sieht, aber unter der Form des sichtbaren und nicht insoweit dieser selbe
Gegenstand hörbar oder fühlbar ist.

Auch darin sind alle einig, dafs man dieses Moment, wodurch im
Dinge das Allgemeine, als Grundlage der Aussage des Gattungsbegriffs,
hergestellt wird, die Substanz, das Wesen oder die Natur nennt.
Diese Substanz also im einzelnen Dinge, das Wesen, die Natur oder die
allgemeine Gattungsform für das einzelne Wirklichsein ist als eine selbe,
nicht durch irgend welches Bild oder irgend welchen Abglanz, im
Erkennenden und heifst da, insoweit sie die Vernunft für den wirklichen einzelnen
Erkenntnisakt formt, Idee. Es besteht hier keine Gleichheit, keine
Ähnlichkeit, sondern absoluteste, unbedingteste Einheit oder Einselbigkeit.
Eine Gleichheit oder Ähnlichkeit besteht zwischen dem aufsen befindlichen
Wirklichsein, dem Einzeldinge, in welchem die Substanz die Zugehörigkeit
zur betr. allgemeinen Gattung herstellt, auf der einen Seite und dem einzelnen
Erkenntnisakt innerhalb des Erkennenden, in welchem Akte die Idee die
allgemeine Form ist, die auf das Einzelding aufsen richtet und deshalb ein
esse intentionale (in aliquid tendere, auf etwas sich richten) hat, auf der
andernSeite. Danach kann auch, d.h. mitKücksicht auf das Einzeln-Wirkliche
auf beiden Seiten, von einem Bilde gesprochen werden, insofern der wirkliche
Erkenntnisakt ein Bild ist des einzeln aufsen Bestehenden. Aber was das
allgemeine Moment aufsen und innen anbelangt, was da aufsen zu einem der
allgemeinen Gattung entsprechenden Sein formt und innen zu einem
entsprechenden Erkenntnisakte, dies ist durchaus ein und dasselbe; nur dafs
es aufsen formt gemäfs dem Stoffe, der das Sein der Gattung im einzelneu
tragen soll, und innen gemäfs dem Vernunftvermögen, das erkennen soll;
wie die eine selbe Form dessen, der sich im Spiegel beschaut, im Spiegel
ist und aufsen, nur ist sie im Spiegel gemäfs der Eigenheit des Glases
und aufsen gemäfs dem Sein des Schauenden.

Wird gefragt, wie denn die Substanz aufsen zugleich die Idee innen
sein kann, so ist die Antwort sehr leicht. Was aufsen die Dinge scheidet,
was überhaupt macht, dafs das eine Ding nicht das andere ist, dies ist
das Wirklichsein, die Einzelexistenz. Diese aber ist nicht im Erkennenden.
Der Apfel bleibt seinem Wirklichsein nach Apfel. Die Vernunft wird nicht
der einzelne Apfel, der einzelne Stein, der einzelne Stern, den sie erkennt.
Aber wodurch dieser Apfel eins ist mit den tausend andern und noch eins
sein kann mit endlos tausenden andern Äpfeln; wodurch dieser Stein, dieser
Stern eins ist mit endlos vielen andern Steinen oder Sternen; durch das
allgemeine Gattungssein, also durch die zum Apfel-, Stein-, Sternsein
bestimmende Form ist er auch eins mit dem Erkennenden. Diese substantielle

Wesensform ist weder das einzelne Wirklichsein, sonst gäbe es nur
einen Apfel, nur einen Stein, nur einen Stern, wie es nur eine solche
Gattungsform gibt; noch verleiht sie das einzelne Wirklichsein, sonst würden
endlos viele Äpfel, Steine, Sterne bestehen, da ja von Seiten der Gattungsform

dem nichts entgegensteht, dafs sie in endlos vielen Einzeldingen sein



110 Litterarische Besprechungen.

kann. Diese zum Gattungssein bestimmende "Wesensform ist eben
notwendig im Stande eines Vermögens für das wirkliehe Sein der Existenz.
Von ihr allein aus ist es nichts als möglich, dafs ein entsprechendes Einzelding
existiert. Sie schliefst in sich ein das Nichts für die einzelne Wirklichkeit,

insoweit sie eben nicht notwendig mit dieser verbunden ist. Die
Wirklichkeit kommt von wo anders her. Ist aber die Substanz oder
genauer diese bestimmende Wesensform indifferent gegen den einzelnen
wirklichen Bestand, kann sie ebenso gut unter solchen bestimmten einzelnen
Verhältnissen sein wie unter andern, so steht dem nicht das mindeste
entgegen, dafs sie ebenso gut in der Vernunft, gemäls deren Wesenscharakter,
zum einzelnen Erkenntnisakte formt, wie sie aufsen gemäfs dem
Wesenscharakter des betr. Stoffes zum wirklichen einzelnen Apfel-, Stein-, Sternsein
formt. Ähnlich ist ja auch die eine selbe königliche Macht im Könige,
wie in den beliebig zu vervielfältigenden Beamten. Aber im Könige ist sie
gemäfs ihrer Fülle, in den Beamten je nach deren Stufe; sie ist überall
je nach der Beschaffenheit desjenigen, der sie trägt. Das eine selbe
Gewicht macht, dafs diese Wagschale hinauf- und jene herabgeht. Warum?
Das Gewicht bildet blofs die Möglichkeit, das Vermögen für das wirkliche
Heraufgehen da und das wirkliche Herabgehen dort. Dafs hier diese
Wirklichkeit im einzelnen besteht, dort jene, dies hängt von der Verfassung
der beiden Wagschalen ab.

Wir können noch weiter gehen. Wer über diesen Erkenntnisgrundsatz,
wie ihn Thomas auffafst, mit Ernst nachdenkt, wird finden, dafs derselbe
weit genug ist, um das positiv Wahre in allen modernen Systemen in sich
zu enthalten. Wir haben eben gesagt, das einzelne VVirklichsein könne
nicht von der bestimmenden, allgemeinen Wosensform im Dinge verursacht
werden, schon weil diese ganz gleichgültig dagegen ist, hier oder dort, in
dieser oder jener Zahl der Wirklichkeit nach, unter solchen oder anderen
einzelnen Umständen zu sein. Nun ist aber dieses einzelne Wirklichsein
der direkte oder materielle Gegenstand des vernünftigen Erkennens, insoweit
nämlich das Wirklichsein erkannt wird unter der Form oder unter dem
Mafse des allgemeinen oder des substantiellen Vermögens im Dinge. Ich
erkenne nämlich den einzelnen Menschen nicht vermittelst der Vernunft,
insofern er 6 oder 7 Fufs hoch ist, insofern er am 3. oder 4. Mai geboren
ward u. s. w., dies alles hat keinen Grund in der inneren Substanz oder
im Wesen „Mensch". Ich erkenne vermittelst der Vernunft vielmehr, warum
er einen Körper, warum er Sinne, warum er Freiheit u. dgl. hat ; dies hat
seinen bestimmenden Grund nämlich in der Gattungsform „Mensch". Was
also erkennt die Vernunft am Ende direkt als ihren (materialen) Gegenstand?

Das, was nicht von der bestimmenden Richtung der Vernunft
abhängt; das, was nicht die in ihr bestimmende Form ist.

Drücken wir uns ganz bestimmt aus, so ist der direkte Gegenstand
unserer erkennenden Vernunft, soweit die in ihr bestimmende Form allein
in Betracht kommt, das Nichtsein, das, was vom Charakter des
allgemeinen Gattungsseins nicht berührt wird; das Einzelne, Wirkliche hat
vor der erkennenden Vernunft vielmehr ein Nichtsein wie ein Sein, insoweit
es nicht geregelt wird durch den Einflufs der Gattung. Die Aufsen-
welt existiert nach diesem Erkennen, wenn es auf sich selbst beschränkt
wird, nicht; und deshalb kann ich auch bei meinem vernünftigen Erkennen
vom Einzelnen, Wirklichen absehen. Dafs etwas in positiver Wirklichkeit
aufser mir existiert, diese Erkenntnis ist eine unmittelbar den Sinnen
gedankte und erst mittelbar der Vernunft. Damit die positive Wirklichkeit
aufsen ein direkter Gegenstand vernünftiger Erkenntnis werde, bedarf es
zuerst eines vermittelnden Schlusses auf die wirkende, allgemeine Ursache



Litterarische Besprechungen. Ill
des Seins, und in dieser Ursache ist die Vernunft dann nicht mehr blofses
Vermögen, sondern Wesenheit, Thatsächlichkeit, Einzelsein selber.

Barum beginnt Thomas seine Beweise für das Dasein Gottes mit dem
sensu constat, aliqua moveri. Durch vernunftgemäfsen Schlufs gelangt
er von dem positiven Wirklichsein, soweit es der Sinn wahrnimmt, zu dem
positiven Wirklichsein, welches von sich aus Gegenstand der Vernunft ist.
Es ist dies an erster Stelle jenes Wirklichsein, welches Wesenheit und
deshalb Allgemeinheit ist: Gott. Von Gott erkennt die Vernunft dann
nur, dafs Er ist. Denn für eine Vernunft, deren natürlicher Gegenstand
das Allgemeine ist, was nicht einzelne Wirklichkeit, sondern vielmehr
gleichgültig dagegen ist, kann nicht natürlicher Gegenstand sein jenes
Allgemeine, was notwendig als Thatsächlichkeit oder einzelnes Wirklichsein
dasteht. An zweiter Stelle ist dasjenige positive Wirklichsein Gegenstand
der Vernunfterkenntnis, welches nur unter Gottes verursachender Kraft
besteht; wie thatsäehlich Sichtbares nur dadurch dies ist, dafs es vom
Lichte berührt ist. So ist das Wirklichsein, als Gegenstand unserer
vernünftigen Erkenntnis unter der Form des Allgemeinen, mit Bücksicht auf
diese Form selber, also mit Kücksicht auf die allgemeine Idee in der
Vernunft, vielmehr ein Nichtsein. Es wird zu etwas Positivem erst, wenn es

bezogen wird auf die verursachende Kraft des ersten Urgrundes.
In dieser Weise aufgefafst bedeutet der an die Spitze gestellte

Erkenntnisgrundsatz die richtige Mitte zwischen einseitigem Idealismus und
beschränktem Bealismus. Es wird das Aufsenbefindliche thatsäehlich
gekannt. Denn die innere Bichtschnur für das Erkennen ist eben die Bicht-
schnur auch aufsen für das Sein gemäfs dem Gattungshegriffe und weiter geht
unser vernünftiges Erkennen nicht. Andererseits aber ist das Erkennen
durchaus etwas Innerliches, innerhalb der Vernunft sich Vollziehendes.
Denn nur in dem Mafse erkennt die Vernunft, als sie in sich bethätigt ist
durch die Idee, d. h. durch die Wesensform für das Sein. Was aber kann
dem Auge innerlicher sein als das Lichtbild, durch welches es sieht; was
kann dem Holze innerlicher sein als das, wodurch es Holz ist und nicht
Stein; was kann dem beleuchteten Zimmer innerlicher sein wie das Licht!
Thomas gibt hier noch einen weiteren Fingerzeig, um die Bedeutung des
Innerlichen beim Erkennen eindringlich vorzulegen. Nicht wird, so sagt
er des öfteren, die Vernunft eins mit der Idee oder der Substanz aufsen,
wie der Leib eins wird mit der Seele, wo ein Drittes entsteht, was weder
Leib noch Seele ist. Nein, die Vernunft selber erkennt.

Die Vernunft unterscheidet sich von der Idee, wie ein Vermögen sich
unterscheidet von seiner Bethätigung; wie z. B. eine Violine, die nicht
gespielt wird, sich unterscheidet von derselben Violine, wann sie gespielt
wird. Die ganze Vernunft wird zum Gegenstande, den sie erkennt, d. h.
dessen Wesensform in ihr als zur Thätigkeit bestimmende waltet. Die
Vernunft im Gärtner wird in diesem Bereiche, im intentionalen oder idealen,
zur Pflanze und er erkennt alles andere in seiner Eigenschaft als Gärtner
nur insoweit dieses Andere Beziehung hat zur Pflanze. Niemals kann sonach
die Vernunft zwei Gegenstände erkennen, sie seien denn in einer idealen
Einheit miteinander verbunden; denn sie wird ganz zu dem, durch dessen
Form sie bethätigt wird. Der Gärtner besorgt die Pflanze, wie wenn er
selber Pflanze wäre; der Musiker besorgt sein Instrument, als ob er selber
dieses wäre; der Leiter von Menschen soll sie leiten, will er anders der
eigenen Vernunft folgen, als ob das Beste derselben sein eigenes wäre und
ihre Anlagen seine eigenen.

Das ist ein fruchtbarer Grundsatz für die Pädagogik, der aber nur
aus der thomistischen Auffassung von der durch das Erkennen geforderten



112 Litterarische Besprechungen.

Einheit fliefsen kann. Denn danach vermittelt eben das Erkennen den
Eintritt der aufsen bestehenden Verhältnisse in uns, so daft genau das
Eine, Selbe in uns mafsgebend wird, was in diesen Verhältnissen als Mals
und Richtschnur dasteht. Folgt man dem Herbartschen System, so mufs
der härteste Subjektivismus folgen. Die Begriffe werden dann von uns
nach aufsen versetzt; die sinnlichen Vorstellungen sind unser eigenstes
und alleiniges Erzeugnis, danach allein können wir verfahren; was aufsen
für Anlagen, fiir Bedürfnisse bestehen, gelangt nicht zu unserer Kenntnis ;

was wir uns vorstellen, das versetzen wir nach aufsen. Leider herrschen
6olche Ansichten als mafsgebende in der modernen Schulleitung. Büreau-
kratischer Zwang ersetzt die Anbequemung an die Bedürfnisse der Kinder :

„So denke ich mir den menschlichen Geist, also mufs er so sein"; alle
Einflüsse von aufsen, die solche Anschauung ändern könnten, gelten als
nicht vorhanden. Man stellt sich ein Gefüge der menschlichen Fähigkeiten
her und da hinein müssen nun alle Grundsätze für die Belehrung und
Erziehung eingezwängt werden. Es gibt keine Seelenvermögen, wird laut
verkündet. Also sind alle Kinder von Natur einander gleich, denn die
menschliche Seele ist ja in allen dieselbe. Die menschliche Gattung, welche
durch die Seele eben hergestellt wird, ist ja in allen Menschen dieselbe.
Plato ist nicht mehr und nicht minder Mensch wie Thersites; Cäsar nicht
mehr und nicht minder wie ein gewöhnlicher Soldat; das kleine Kind von
einem Tage hat als Mensch genau dieselben Rechte wie der erfahrene Greis.

Die verschiedenen Grade von Seelenvermögen machen die Verschiedenheit
unter den Menschen aus. Aber, so wird gesagt, „Seelenvermögen gibt es nicht."
„Nur Seele existiert und diese hat in allen Menschen denselben Sitz, nämlich in
einem Punkte des Gehirns." Also gibt es auch von den Mensehen selber aus
keine Verschiedenheit, ausgenommen höchstens eine solche, die von aufsen,
von den Umständen, von der Angewöhnung kommt. Deshalb kann man
getrost schabionisieren in der Schule, Pläne für ganze grofse Reiche
aufstellen, nach denen man um 8 Uhr dies, um 9 Uhr jenes, um 10 Uhr wieder
anderes vornimmt; beileibe darf man nicht etwa da ein paar Minuten
zusetzen und dort absetzen. Alles nach der Schablone, wie sie ein
Anhänger Herbarts für sich ausgedacht, der da meint, alle Menschen müfsten
durchaus sein, wie er sich die Einrichtung der menschl. Natur vorstellt. „Er
vorsetzt eben", weil er die regierende Gewalt hat, „seine Vorstellung nach
aufsen", mag darüber auch der Zweck der Schule durchaus vereitelt werden.
Es kann kein gröfseres Verderben für Schulen gedacht werden, als solche
Ansichten, wonach die übrigen Menschen blofs Maschinen sind, zu leitenden
Principien zu machen für die Erziehung von Wesen, die von der Natur
selber mit Freiheit begabt worden.

Und worin äufsert sich diese Freiheit bereits beim Kinde? Darin, dafs
es dem Einflüsse Gottes untersteht, der allein freie Wesen, dem Vermögen
der Freiheit gemäfs, zu ihrem jedesmaligen Zwecke geleiten kann. Freisein
heifst: nicht an natürliche beschränkte Ursachen gebunden sein. Das Herbs

rtsche System will die Erziehung freier Wesen binden an die eigenen
subjektiven, willkürlichen Vorstellungen, die dann wieder am Ende mit
mathematischer Genauigkeit von unkontrollierbaren Vorgängen im einzelnen
Individuum abhängen. Willkür besteht da blofs mit Rücksicht auf die
andern, die geleitet werden sollen; nicht mit Rücksicht auf die leitende
Person selber. Für den Quell aller wahren Freiheit, der allein, diesem
höchsten Vorzuge gemäfs, jeden nach dessen Weise führen kann, hat das
Herbartsche System keinen Platz. Religion ist in demselben Gefühl, nicht
frei von der Vernunft getragene Unterwürfigkeit unter die höchste Vernunft.
Der Glaube dient beim Herbartschen System nur dazu, Lücken zu stopfen



Litterarische Besprechungen. 118

und Widersprüche zu verhüllen; er ist nicht das einzig würdige Thor für
eine der menschlichen Natur voll entsprechende Erziehung.

Wir haben deshalb oben nicht ohne Absicht erwähnt, wie gemäfs der
thomistischen Auffassung das natürliche Erkennen notwendig auf Gott
zeigt, wir möchten sagen, mit dem ersten Beginne an. Das Wirkliche
wird ja direkt erkannt. Wirklich aber ist etwas nur, insoweit es unter
der wirbenden Ursächlichkeit der reinsten Wirklichkeit steht, die nichts ist
als thatsächliches Erkennen, Gott seihst nämlich. Da ist das Thor weit
offen, so weit wie Wirkliches existiert, für den Zutritt Gottes. Da werden
die Eindrücke von aufsen her an erster Stelle geregelt durch Gott, den
Urquell aller Freiheit. Wer von Gott also, als der erstleitenden Bicht-
schnur, bei der Erziehung und beim Unterrichte absieht, der sieht eben ab
von der natürlichen, objektiven Lage der Dinge und stellt an die Stelle
der lebendig einfliefsenden Freiheit den kalten Zwang, der da für den
Unterricht der Kinder eben solche Schablonen formt, wie für das Abfeuern
von Flinten und Kanonen.

2. Die Selbsterkenntnis, das Selbstbewufstsein, das Ich macht
im Herbartschen Systeme viele Schwierigkeiten und kann am Ende gar nicht
erklärt werden. Die Voraussetzung nämlich, von der die betr. Untersuchungen
ausgehen, ist falsch. Deshalb kann auch das Ergebnis kein befriedigendes
sein. Das Ich wird nicht unmittelbar gewufst oder erkannt, sondern vermittelst
der eigenen Thätigkeit und demnach vermittelst der Gegenstände, auf welche
die diesbezügliche Thätigkeit sich richtet. So lautet ein weiteres Princip
des Aquinaten. Ich kann mein eigenes Ich erst dadurch erkennen, dafs
ich überhaupt etwas erkenne. Und ich kann nur erkennen, wenn ich einen
erkennbaren Gegenstand vor mir habe. Ich unterscheide mich als handelnde
Person von anderen dadurch, dafs mein Erkennen zu mir zurückkehrt,
nachdem es sich auf etwas anderes gerichtet hat. Ich erkenne dann mich als
handelnden oder erkennenden und das andere als das Gekannte. Es ist
falsch, von einer „Spaltung des Ich" zu sprechen, insoweit ich erkenne,
dafs ich nicht bin das, was ich erkenne. Es ist auch falsch, von einem
formellen Gegensatze, wie zwischen Schwarz und Weifs, zu sprechen beim
Ich und Nicht-Ich, so dafs alles andere nur das Nicht-Ich wäre und nur
soweit erkannt würde; wie Fichte das thut. Ich erkenne nicht zuerst, dafs
ich erkenne, also mein Ich, und dann, dafs anderes besteht. Gerade umgekehrt
erkenne ich zuerst anderes und auf Grund dessen erkenne ich meine eigene
Thätigkeit. Dies thut die tägliche Erfahrung dar und ebenso kommt es
dem Wesenscharakter der menschlichen Natur zu. Das Kind erkennt
vorerst vieles andere, ehe es weifs, dafs es überhaupt erkennt; es spricht
zuerst von sich in der dritten Person, nämlich w*ie es gehört, dafs die
andern es nennen, ehe es dazu übergeht, zu sagen : Ich will das ; Ich
frage das.

Dem Wesenscharakter der menschlichen Natur aber kommt es zu, wie
wir eben gesehen, dafs sie, an sich betrachtet, nicht von vornherein einzelne
Wirklichkeit sei; sonst gäbe es ja nur einen wirklichen Menschen, wie es
nur eine menschliche Natur gibt. Die menschliche Natur an sich ist nur
ein Vermögen für das Sein im einzelnen Menschen, .ein Vermögen, welches
dasselbe bleibt in allen einzelnen Mensehen und der Grund ist, dafs vom
Menschen ausgesagt wird, er sei Mensch. Also ist auch das Ich keineswegs

thatsächliches Selbstbewufstsein oder, wie auch immer, etwas that-
sächlich Gekanntes, sondern gleich der sonstigen menschlichen Natur bedarf
es der Bethätigung durch Erkenntnisakte, wenn es auch, als berechtigtes
Vermögen für das Selbstbewufstsein, mit der menschlichen Natur zu sein
beginnt. Im Kinde besteht das Ich, aber es ist noch nicht bethätigt.

Jahrbuch für Philosophie ele. VI. s



114 Litterarische Besprechungen.

Deshalb erfreut sich auch das Kind aller Rechte, die mit einer freien
Persönlichkeit verbunden sind, wie z. B. des Rechtes, erben zu können,
trotzdem es seine Freiheit noch nicht bethätigen kann.

Weit entfernt, dafs in dem Ich eine Spaltung oder ein Gegensatz sei,
insofern ich erkenne, was ich nicht bin, oder erkenne, dafs ich nicht thätig
hin, besteht zwischen dem eigenen Ich, als dem zu Bethätigenden, und
dem Nicht-Ich, nämlich den andern Gegenständen die Beziehung wie
zwischen Vervollkommnungsfähigem und Vervollkommnendem. Dadurch, dafs
und insoweit ich anderes erkenno, also insoweit meine Vernunft durch die
Idee bethätigt wird, erkenno ich, wie viel ich erkennen kann, wie umfassend
also mein Ich ist. Das Ich, als Vermögen für freies Selbstbewufstsein in
mir, ist der Entwicklung unzugänglich, es ist in indivisibili, es ist gleichwie
die menschliche Natur immer dasselbe. Aber das Ich, als bethätigtes
Selbstbewufstsein, kann noch weiter entwickelt werden durch zahlreichere
und eindringlichere Erkenntnisakte. Ich kann immer mehr sehen, ein wie
grofses Feld der Thätigkeit mir meiner Natur nach offen steht und sonach
kann die Gröfse des in mir befindlichen Vermögens fur das Sein und
Erkennen immer offener vor mir liegen. Bewufster oder unbewufster kann
mir etwas sein, je nachdem die Kenntnis davon mehr oder minder mein
Erkenntnisvermögen durchdringt und ich mir diese meine Kenntnis zum
Gegenstande meines Erkenntnisaktes mache. Nur da, wo das Sein selber
und das Wesen Erkenntnisakt, wo also nichts erkannt werden kann, wie
das eigene Sein oder was unter der verursachenden Kraft desselben steht
und soweit es darunter steht; nur da, einzig also in Gott, ist das Erkennen
des eigenen Ich ein unmittelbares, d. h. nicht durch das Erkennen von
etwas andern] vermitteltes.

Auch dieses Prineip Herbarts — und in dieser oder jener Modifikation
der ganzen modernen Philosophie — vom unmittelbaren Erkennen des eigenen
Ich bringt, denen die es vertreten freilich unbewufst, verderbliche Früchte in
der modernen Pädagogik hervor. Das Erst- oder unmittelbar Erkannte mufs
ja das Mafs und die Richtschnur sein für alles nachher Erkannte, wie
das Licht, was da an erster Stelle und unmittelbar Gegenstand des Sehens
ist, das Mafs und die Richtschnur ist für das Sehen von allem übrigen.
Somit wird das Ich in den leitenden Mittelpunkt von allem Erkennen
eingerückt, was ja auch nichts anderes ist wie eine Folge aus dem vorher
behandelten Prineip, aus der einseitigen Subjektivität nämlich der
Vorstellungen und Begriffe. Der Mensch betrachtet sich gemäfs diesen Ideeen.
als ob er Gott wäre, dessen Ich allein, weil reine Thatsächlichkeit und
sonach reine Kraft, alle andere Kenntnis Gottes mifst.

Die moderne Pädagogik stellt nicht an die Spitze das Wohl der Jugend,
sondern selbsüchtig einseitige Bestrebungen. Da soll die Schule einer
politischen Parteirichtung dienen, dort der Germanisierung oder Russifizierung
oder sonst einer Sprache, dort wieder der Lieblingsansicht eines Schulrats oder
eines Ministers. Remunerationen, höhere Stellungen, Furcht vor Tadel und
Ähnliches sind die Motive, weshalb man sich beinahe um nichts anderes
kümmert, als dafs die Jugend einen gewissen Firnis von Phrasen und
auswendig gelernten Formeln erhält, mit dem man glänzen kann; während das Herz
leer bleibt und, hinausgeworfen in den Strudel der Welt, sich an das Erste,
Beste hält, was ihm begegnet. Gegen jenes Ich, von dem allein jedes andere
Ich bethätigt und gefestigt werden kann, schliefsen Principien, wie die
Herbartschen, ab; sie kennen als letztgiltige Instanz nur das eigene Ich,
dem alles andere dienen mufs. Deshalb kennen Schulen, welche nach
dergleichen pädagogischen Principien geleitet werden, Gott und die Religion
nur als Liickenbiifser oder als Produkt der Heuchelei, nicht aber als den



Litterarische Besprechungen. 115

Born, aus dem innere Kraft und inneres Leben in die jugendliehen Herzen
strömt.

3. Vernunft und Sinn stehen, nach allen Meinungen, beim Menschen in
einem innigen Weehselverhältnisse. Es handelt sich nur darum, zu bestimmen,
welcher Art dieses Verhältnis sei. Herbart nimmt blofs, wie im Grunde
genommen die ganze moderne Philosophie, einen graduellen Unterschied
an. Die Vernunft ist ihm ein weiter entwickelter Sinn und der Sinn ist
ihm eine etwas weniger ausgebildete Vernunftthätigkeit. Er kennt keine
andere Weise, allgemeine Begriffe zu gewinnen, als die Induktion. Der
Sinn vergleicht weniger einzelne Fälle und kommt somit nicht zu einer
schlechthin umfassenden Allgemeinheit. Die Vernunft vergleicht mehrere
solcher einzelner Fälle, kann aber ebenfalls nie gewifs sein, dafs sie zu einer
wirklichen Allgemeinheit gelangt ist; es könnten doch noch Besonderheiten
vorkommen, die sich in die betr. Allgemeinheit des aufgefafsten Begriffes
nicht einfügen. Aus dieser Behandlung von Sinn und Vernunft folgt von
selbst, dafs Herbart sich die vernünftige Thätigkeit aus der sinnlichen
entwickeln läfst, sie gewissermafsen über dieselbe aufbaut. Die sinnliche
ist, sozusagen, der Quell, die vernünftige der aus dem Quell gewordene
Strom.

So ist es nicht bei Thomas. Da unterscheidet sich die Thätigkeit der
Sinne ihrem ganzen Wesen nach von jener der Vernunft, die letztere hängt in
ihrem Thätigsein in keiner Weise ab von den Sinnen. Sowie der Gegenstand

auf beiden Seiten ein eigener, besonderer ist, der da erkannt wird,
bei der Vernunft das Wesen oder das Moment des Allgemeinen und bei den
Sinnen das Besondere oder Einzelne mit seinen charakteristischen
Eigenschaften des Hörbaren, Sichtbaren, Duftenden, Schmackhaften, Fühlbaren;
so ist auch die Thätigkeit auf beiden Seiten eine eigene, besondere, diesem
Gegenstande entsprechende. Die Sinne nehmen von Natur ihren Gegenstand
auf und die Vernunft empfängt mit Naturnotwendigkeit und als
Voraussetzung aller ihrer Thätigkeit oder vielmehr als deren Grundlage, freilich
sich selber unbewufst, das Wesen oder die Substanz der Dinge in sich.
Sowie das Wesen in einem Dinge nicht ein Ergebnis von dessen Eigenschaften
ist, sondern vielmehr denselben zu Grunde liegt; ähnlich ist die Thätigkeit
der Vernunft kein Ergebnis derjenigen der Sinne, sondern vielmehr besteht
die letztere um der vernünftigen Thätigkeit willen.

Die eigentliche Thätigkeit der Vernunft nämlich hat den Zweck, die
Substanz oder die Wesenheit im vorliegenden Dinge, welche, unbewufst, mit
Naturnotwendigkeit, losgelöst durch den praktischen Verstand, den intel-
lectus practicus, von der Wirklichkeit oder den Einzelheiten, welche sie
aufsen begleiten, sich in ihr, in der Vernunft nämlich, befindet, dieser
gegenwärtig zu halten. Es existiert ja keine allgemeine Gattung als
allgemeine, sie rnufs in einem Einzeldingo sein. Und so kann sie auch nicht,
da eben die Dinge so erkannt werden sollen wie sie sind, vernünftig erkannt
werden, aufser sie, die Gattung, erscheine in einem Einzelsein und unter
den Einzelverhältnissen der Wirklichkeit. Das Licht wird nicht gesehen,
es sei denn dafs es auf einen besonderen, einzelnen Gegenstand falle. Und
ähnlich wird die Gattungsform, die Substanz, nicht erkannt, es sei denn
sie werde wiedergestrahlt von Einzelheiten, wie solche sie in der Wirklichkeit

begleiten.
Dazu nun dient die Thätigkeit der Sinne. Die Idee, als die das Erkennen

bestimmende Form, ist in der Vernunft kraft naturnotwendigen, unbewufsten
Wirkens. Aber da. sie ganz und gar allgemein und sonach nicht im mindesten
für die Existenz bestimmt ist, da sie auch wesentlich Form, nämlich formende
Substanz aufsen ist und nicht für sieh allein, ohne einzelne Wirklichkeit,

8*



116 Litterariache Besprechungen.

besteht, so kann sie nur erkannt werden, wenn sie inmitten der Einzelheiten

des wirklichen Bestandes als formende vorgestellt wird. Die Sinne
stellen ein Bild dieser Einzelheiten, also der besonderen stofflichenWirklichkeit
her. Und darin wird nun der Vernunft die eigene, in ihr verborgene Idee
gegenwärtig. Die Sinne also sind für das menschliche vernünftige Erkennen
notwendig, einzig vom Gegen stände aus, ex parte objecti, nicht vom Thätig-
sein selber aus, ex parte agentis. Sie helfen nicht der Vernunft, dafs sie
ihre spezifische Thätigkeit entwickeln könne; sie sind nicht ex parte eli-
cientis actum. Sie vertreten die Stelle desjenigen, der dem Lesenden das
Buch vorhält. Dadurch erlangt der Lesende nicht im mindesten die
Fähigkeit, wonach er lesen kann. Vermag er nicht zu lesen, so kann kein
Buch ihm helfen, welches man ihm vorhält. Und doch, will er lesen, so mufs
er ein Buch haben. Nach dieser Seite hin ist letzteres durchaus notwendig.
Nur jene Vernunft also bedarf keiner Sinne oder ähnlicher Mittel, durch
die der Gegenstand im einzelnen vorgehalten wird, vermittelst deren sie
das Geistige lesen kann, die da selbst ihr eigener Gegenstand, ihrem ganzen
Wesen nach, ist.

So bleibt die Vernunft durchaus selbständig in ihrer Thätigkeit und
trotzdem bleibt ihre Verbindung mit den Sinnen eine natürliche, sowie es
natürlich ist, dafs die Vernunft die allgemeinen Wesenheiten in den
Wirklichkeiten der sichtbaren Welt liest. Es kann allerdings noch andere Mittel
geben, als die Sinne, um das Buch herzustellen, in welchem die menschliche
Vernunft die geistige Wahrheit liest. Aber im Bereiche der Natur ist sie an
die Sinne zu diesem Zwecke gewiesen. Wir sind mit den Herbartscken
Rechnungen über den mathematisch genau geregelten Einflufs der Aufsen-
welt auf die sinnlichen Vorstellungen einverstanden. Wir möchten darin sogar
noch weiter gehen. Aber wenn dann Horbart auch auf die Vernunft mit ihren
Anschauungen aus diesen Rechnungen schliefst, als ob diese Anschauungen
nur ein Ergebnis wären des Einflusses von Seiten der Aufsenwelt, so irrt er. Er
vergifst dann durchaus der freien Selbständigkeit der Vernunft, die allerdings
nicht darin besteht, von den Einflüssen und Bestimmungen der Aufsenwelt
ganz und gar unabhängig zu sein, soll sie doch die Dinge erkennen, wie sie in
der Wirklichkeit sind. Aber diese Selbständigkeit im Thätigsein der Vernunft
sträubt sich dagegen, von jenen Einflüssen maschinenmäfsig abhängig zu
sein, welche auf die Sinne wirken. Die Vernunft hat eben einen eigenen
Gegenstand ihrer Kenntnis und dieser kommt nicht auf dem Wege der
Sinne in sie; er hat seinen eigenen Weg, wie das Licht seinen eigenen
Weg hat in das Auge, der Ton in das Gehör. Wie vielmehr die
Eigenschaften eines Dinges, die Gegenstände der sinnlichen Kenntnis, ihre
Richtschnur zu erblicken haben im Wesen dieses selben Dinges, dem
Gegenstande der vernünftigen Kenntnis, so ist die letztere, weit entfernt,
in sklavischer Abhängigkeit von den sinnlichen Vorstellungen zu stehen,
vielmehr berufen, diese sinnlichen Vorstellungen aus eigener Kraft, gegebenen
Falles, zu berichtigen.

Auch hier läfst sich leicht auf die pädagogische Verderblichkeit des
Herbartschen Princips über das Verhältnis von Sinn und Vernunft
hinweisen. Man rühmt sehr die Methode des Anschauungsunterrichts. Die
Methode ist ja sehr richtig, wenn ihr mit Mafs gefolgt wird. Legt man aber
auf dieselbe, als auf die einzige Lösung aller Schwierigkeiten beim
Unterrichten, als auf die einzige Thüre für das Eindringen von Licht in die
Vernunft des Kindes, Gewicht, so erscheint sie im höchsten Grade verderblich.

Denn sie führt dann zu einer Mechanik des Unterrichtens, die sowohl
in den Kindern blofse Automaten sieht, als auch den Lehrer nur nach
aufsen blicken läfst als auf die Richtschnur beim Unterrichten. Wenn



Litterarische Besprechungen. 117

auch Herbart „in der Seele selber nichts kennt, was rein aus sich selbst
-einen neuen Lebensinhalt schaffen, was eine neue Folge von Zuständen rein
•aus sich selbst beginnen könnte"; — so hindert dies nicht, dafs in der
Wirklichkeit die Vernunft in sich die allgemeinen Ideeen selbständig erzeugt,
welche dann kraft der Mitarbeit der Sinne im Gegenstande, wie solcher,
gemäfs seinem wirkliehen Einzelbestande, durch die Phantasie vorgehalten
wird, sich selbst das in ihr ruhende geistige Vermögen vergegenwärtigt.
Wenn auch sich selber im Anfange unhewufst, hat das Kind doch eine von
den Sinnen unabhängige, selbständige Richtschnur in sich, nach welcher
•das äufserlich Geschaute aufgenommen wird. Diese Selbständigkeit in der
Verarbeitung des durch die Anschauung Gebotenen macht, dafs kein Kind
in derselben Weise wie das andere von der Methode des Lehrers profitiert.
Solche Verschiedenheit zu beachten, ist gerade die Hauptarbeit des Lehrers.
Herhart aber leugnet eben die Grundlage, auf der eine derartige
Verschiedenheit erwächst : die selbständige Auffassung von Seiten des vernünftigen

Geistes. Auch von dieser Seite her ist die Schablone das Losungswort

fiir das Unterrichten nach Herbartschen Principien. Eine Abrichtung
der Kinder kann da verbürgt werden, kein Fortschritt ihres Geistes.

Wir berühren blofs noch folgende Punkte im Herbartschen Lehrsystem, die
aber nichts als Folgerungen sind aus den bisher dargelegten Grundprincipien.
Herbart leugnet Seelenvermögen ; — und am Ende stellt er in Wirklichkeit
so viele auf, wie Nerven oder Nervenfasern sind. Denn die Seele sitzt für
ihn an einem Punkte des Gehirns. Also nur vermittelst der Nerven und
deren Bestandteilen kann sie Empfindungen aufnehmen; sie ist ja nicht
z. B. im Fufse, der Kälte empfindet. Diese selbe menschliche Seele ist
bald etwas Geistiges, bald ist sie die Empfindungen selber, bald ist (S. 76)
Seele und Leib wie Kolbenstange und Schwungrad bei der Dampfmaschine.
Sie ist nur graduell verschieden von der Tierscele und hat mit dieser die
gleiche Unsterblichkeit; es können alle Seelen nach der Trennung vom
Leibe wieder zu Rohmaterial für beliebige Verwendung werden.

Wir geben dem Verfasser des vorliegenden Werkes recht, wenn er
sehr oft bei seinen Darlegungen Zweifel ausdrückt, ob denn dies der wirkliche
Wog zur Wahrheit sei. Dies bezeugt seine geistige Unabhängigkeit und
zugleich, wie die Herbartschen Principien ihm doch nicht das unverrückbare Ideal
einer Grundlage für Psychologie sind. Mit seiner Geistesschärfe wäre er viel
weiter gekommen, wenn er seine Forschungen auf das Fundament der Alten
aufgebaut hätte. Wir sind zudem durchaus nicht der Meinung, die
verderblichen Folgen für die Volksschulen, die wir eben angedeutet, träten
"überall ein, wo der Lehrer die Herbartschen Principien als Grundsätze für
die Pädagogik annimmt. Die Natur der Dinge ist eben stärker als alle
Theorie und verbietet in der Praxis Anwendungen, die man theoretisch
machen möchte. Die Herbartschen Principien nun sind, im Gegensatze zu
denen des heil. Thomas, durchaus gegen die Natur der Dinge; sie sind
zumal gegen die Natur der menschlichen Seele.

Prof. Dr. Julius Marquardt : De fundamentis prin-
cipii illins reflexi: Lex dubia non obligat. Brunsbergae
1889.

Den index lectionum der theologischen Lehranstalt zu Braunsberg für
das Wintersemester von 1889 leitet eine Abhandlung ein über das Grund-
princip des Prohabilismus : lex dubia non obligat. Der Verf. übergeht den
Hauptpunkt der Frage. Nicht darum handelt es sich nämlich, dafs ein



118 Litterarische Besprechungen.

Gesetz, welches nicht hinlänglich gekannt wird, keine unbedingt verpflichtende

Kraft hat, sondern dies steht in Frage, ob, im Falle mehrere Gründe
sprechen für die Existenz des Gesetzes als für die Nichtexistenz, dann der
Mensch gegen das Gesetz handeln darf. Und da hätte der Verfasser die
Entscheidung im hl. Alphonsus gefunden, der von den Probabilisten j a überaus
hoch erhoben wird. Im morale systema heifst es : Quodsi opinio, quae stat
pro lege, videatur certe probabilior, ipsam omnino sectari tenemur; nec
possumus tunc oppositam, quae stat pro libertate, amplecti. Batio, quia
ad licite operandum debemus in rebus dubiis veritatem inquirere et sequi..
At ubi Veritas clare inveniri nequit, tenemur amplecti saltern opinionem
illam quae propius ad veritatem accedit, quae est opinio probabilior.

Ad licite operandum non suffieit sola probabilitas
unde in praefata dissertatione falsum reputavi effatum illud commune
inter Probabilistas, nimirum: ,Qui probabiliter agit, prudenter agit'.

Es ist dies eben auch ein Gesetz, dafs die menschliche Freiheit eine
vernünftige ist und somit dem Urteile der Vernunft zu folgen hat. Die
Vernunft nun vermittelt den Grund für das moralische Handeln; wie weit
demnach etwas begründet erscheinet, soweit ist es vernünftig. Wo also mehr
Gründe sind für die eine Seite, wie für die gegenüberstehende, ist es
grundlos, letzterer, im Gegensatze zur ersteren, anzuhängen. Dieses Gesetz,
ist kein zweifelhaftes.

Der Verfasser führt zudem den hl. Thomas an, indem er dessen Texte
so aus dem Zusammenhange losreifst, dafs der Sinn verändert wird. Th.
sagt allerdings (17 de verit. 3): Nullus ligatur per praeceptum aliquod
nisi mediante seientia illius praecepti; aber er fügt hinzu — und dies
wird, wie nach ausdrücklicher Übereinkunft, von allen probabilistischen
Autoren ausgelassen — nisi quatenus tenetur scire praeceptum,
und wie dies zu verstehen, erklärt er im Verfolge des Artikels. Danach
hat nämlich Patutius ganz recht und Sylvius (S. 10 und 11) widerspricht
ihm durchaus nicht, wenn er sagt: Leges divinas ab aeterno promulgatas
fuisse et usque ab aeterno obligandi habuisse virtutem (Kraft), priusquam
creaturae legem audirent et cognoscerent. Von vornherein nämlich
verpflichten die Gesetze Gottes, die hier gemeint sind. Sobald der Mensch
zum Gebrauche seiner Vernunft kommt, ist er nämlich verpflichtet (tenetur),
dieselben zu kennen, sowie er verpflichtet ist, nach seinem mit der Natur
und somit von Gott gegebenen letzten Zwecke zu streben und darüber
nachzudenken. Patutius also spricht von „virtute", während Sylvius
betont, dafs die erwähnten Gesetze aetualiter nicht binden von Ewigkeit..
Sie können ja ganz wohl die Kraft haben, zu binden, von Ewigkeit; aber
sie binden thatsäclilich erst, wenn jener existiert, der gebunden werden,
soll. Der Verfasser würde jedenfalls zu einem andern Besultate gekommen
sein, wenigstens mit Bücksicht auf Thomas, wenn er nicht der Gewohnheit
der Probabilisten gefolgt wäre, blofs kurze, aus dem Zusammenhange
gerissene Stellen anzuführen, anstatt dem Zusammenhange selber zu folgen.
Im Angelicus findet sich kein Artikel, den im Zusammenhange die
Probabilisten, auch nur von ferne, für sich anführen könnten.

Dr. Friedrich Harbach: Die Psychologie des Finnianus
Lactantius. Ein Beitrag zur Geschichte der Psychologie.
Halle, Pfeffer, 1889.

Wir haben hier einen wertvollen Beitrag zur Lösung von Schwierigkeiten

aus der Psychologie vor uns, soweit die Geschichte der diesbezüglichen

Forschungen solche Lösung erleichtern kann. Der Beitrag ist um



Litterarische Besprechungen. lli>

so wertvoller, als er sich von der Verquickung des Lehre des Lactanz mit
den oft höchst konfusen Ansichten der modernen Wissenschaft über die
menschliche Seele freihält. Es werden objektiv die einzelnen Meinungen
des berühmten Rhetors aus dessen Schriften vorgelegt und damit der
praktische Beweis geführt, wie zeitig das Christentum öffentlich, mit aller
möglichen Bestimmtheit, Stellung nahm für die Wahrheiten, welche die
blofse natürliche Vernunft wissenschaftlich begründen kann und die deshalb
bereits vor Christus von einzelnen Philosophen, wenn auch unvollkommen,
gefunden wurden. Kaum war das Christentum als Religion vom römischen
Weltreiche anerkannt, so wurde nach den verschiedensten Seiton hin.
dargethan, dafs der geoffenbarte Glaube der innigste Freund ist alles des
Guten und Wahren, was in den menschl. Forschungen sich findet.

Nach einer Einleitung, die von diesem Gesichtspunkte ausgeht,
behandelt im ersten Teile der Verfasser die Realität, die Substanz, die
Entstehung, die Einheit, den Sitz und die Thätigkeit der Seele, die
Sinnesphysiologie, Sprachtheorie und Erkenntnisfähigkeit des Menschen. Aus
dieser einfachen Aufzählung ist bereits zu ersehen, wie reichhaltig die
Ausbeute ist, welche in den das Sein der Seele betreffenden Fragen der
Verf. gemacht hat. Wenn er Zweifel zu haben scheint, oh Lactanz nicht
in der That die Seele für etwas Körperliches gehalten habe, oder wenn er
darauf hindeutet, dafs der betr. Kirchenschriftsteller mit sich selber in
diesem Punkte noch nicht einig gewesen sei, so möchten wir betonen, dafs
bei den Alten corpus überhaupt sehr oft für Substanz, für etwas in sich
Selbständiges genommen wird, nicht gerade immer im engeren Sinne für
etwas Ausgedehntes. Dahin gehört die bekannte Frage Tertullians: „Wer
leugnet, dafs Gott ein Körper sei", quis neget, Deum esse corpus? Es ist
ja nach der ganzen Lehre Tertullians gar nicht daran zu zweifeln, dafs er, mit
allen übrigen Vätern, Gott für einen reinen Geist gehalten hat. Und so werden
auch körperliche Eigenheiten, wie dünn, dicht, oft von der Seele im
übertragenen Sinne ausgesagt. Was die Einheit und den Sitz der Seele
anbelangt, so hat der Verf. übersehen, dafs Lactanz, gleichwie die gesamten
Väter, unterscheidet zwischen der Substanz — anima — oder dem Wesen
der Seele und deren Vermögen. Die Vermögen haben, je nach ihrer Thätigkeit,

einen verschiedenen Sitz in den verschiedenen Organen. Die Substanz,
der Seele ist überall im Körper ganz. Das Vernunftvermögen oder der
Geist — mens — hat seinen Sitz im Gehirne, wie Lactanz meint, nicht
weil es, dem Wesen seiner Thätigkeit nach, an den Ort gebunden wäre,
sondern weil die Phantasiehilder ihm den Gegenstand seiner Thätigkeit
vorhalten, kraft deren es das Allgemeine oder die Ideeen abstrahiert von
den einzelnen im Stoffe befindlichen Wirklichkeiten. Interessant ist, wie
der Verfasser die Stellen hervorhebt in denen Lactanz die Erschaffung
jeder einzelnen Seele von Seiten Gottes betont. Man sieht, wie mit Bezug
darauf die Ansichten des Origenes bereits in der Kirche überwunden waren.
Wir möchten jedoch nicht so allgemein behaupten, ein grofser Teil der
Kirchenväter sei dem Kreatianismus entgegen. Von eigentlichen,
anerkannten Kirchenvätern könnte hier nur Augustin in Betracht kommen.
Dieser aber behauptet nicht den Generatianismus, sondern betont blofs die
Schwierigkeiten, welche der Kreatianismus den Verteidigern der Erbsünde
bietet; er will sich aber weder für die eine noch für die andere Seite
entscheiden. — Spricht Lactanz von der Bewegung der Seele, so ist dieser
Ausdruck im weiteren Sinne zu verstehen; wie nämlich Aristoteles und
nach ihm Thomas sagt, dafs intelligere ebenfalls quoddam moveri sei, in
dem Sinne, dafs die Vernunft in Thätigkeit tritt, nachdem sie im Vermögen
dafür, also nicht thätig, war. Das intelligere oder geistige Verstehen wird



120 Litterarische Besprechungen.

da als actus perfecti bezeichnet und die stoffliche Bewegung von Ort zu
Ort als actus imperfecti, insofern nämlich die Vernunft thätig ist, um zu
leiten oder zu bestimmen und zu vollenden, der Stoff aber bewegt wird,
um von aufsen her geleitet und bestimmt zu werden.

Der zweite Teil bespricht das Handeln der Seele und dabei den Wert-
-unterschied zwischen Seele und Körper, die Willensfreiheit, den Unterschied
zwischen Mensch und Tier, die Affekte im allgemeinen, den Zorn, die
Unsterblichkeit und deren Beweisgründe, mit denen Lactanz den Lucrez
widerlegt. Es dürfte hier noch mehr wie im ersten Teile betont werden,
dafs Lactanz kein dogmatischer oder philosophischer Autor ist, der den
Zweck hat, schwierige Punkte aus der Philosophie oder Dogmatik vorzulegen

und zu erläutern. Lactanz schreibt für die grofse Öffentlichkeit.
•Sein Zweck ist vorzugsweise ein apologetischer. Durch eine glänzende
rhetorische Eorm sucht er die christliche Wahrheit auch für LTngläubige
geniefsbar zu machen. Es kann da ganz wohl vorkommen, dafs vor der
strengen theologischen Kritik manche seiner Ausdrucksweisen nicht zu
bestehen vermag, wenn sie auch, richtig und zumal nach der damaligen
Auffassung erklärt, einen angemessenen Sinn zulassen.

Lie. Jos. Bantn: Grundziige der kath. Dogmatik. Zweiter
Teil: 1) Die Lehre von Gott dem Schöpfer; 2) die Lehre
von Gott dem Erlöser. Mainz, Kirchheim; 206 S.

Es ist viel enthalten auf verhältnismäfsig wenigen Seiten. Aber man
kann nicht sagen, dafs unter der knappen Form die Korrektheit des Inhalts
leidet. Wer die katholische Lehre nach ihren verschiedenen Seiten hin
klar hingestellt, positiv begründet und die Einwände dagegen kurz und
bündig zurückgewiesen sehen will, dem ist mit diesen „Grundzügen"
gedient. Ein eingehenderes Studium kann sich ganz wohl daran anschliefsen ;
denn der Verfasser verzeichnet mit Sorgfalt und guter Auswahl die
einschlägliche Litteratur. Tiefere spekulative Erörterungen darf man freilich
nicht hier suchen; der Verfasser schliefst sie bereits durch den Titel aus.
Die Lehre von Gott dem Schöpfer behandelt der Verf. in vier Abteilungen.
Dieselben haben den Titel : Die Schöpfung im allgemeinen, die Werke der
Schöpfung im besonderen, die göttl. Vorsehung, die Sünde in der Menschenwelt.

Es kommen also da zur Sprache die Freiheit der Weltschöpfung,
-die Zeitlichkeit der Welt, das biblische Sechstagewerk mit Zurückweisung
des Darwinismus, die Entstehung der menschlichen Seele, der Unterschied
zwischen Natürlichem und Übernatürlichem, die Ur-Gercchtigkeit im Paradiese,

der Sündenfall der Engel, die Erbsünde und im Anschlüsse daran
die unbefleckte Empfängnis. Im zweiten Teile wird die Lehre vom Erlöser :
den beiden Naturen und ihrer hypostatischen Einigung behandelt und im
Anschlüsse daran das Werk des Erlösers, die Erlösung im allgemeinen und
-das dreifache Amt Christi, besprochen. Keine der zahlreichen an diese
Punkte sich anschliefsenden Kontroversen ist unberücksichtigt gelassen. Die
Lehre von der Ur-Gerechtigkeit, der Erbsünde und der unbefleckten
Empfängnis hätte an Klarheit und innerem Zusammenhange noch gewonnen,
wenn sich der Verf. streng an Thomas gehalten haben würde, der bekanntlich,

mit allen alten Scholastikern, annimmt, das Wesen der Ur-Gerechtigkeit
habe sich im Bereiche der natürl. Kräfte gehalten, ihr Ursprung

aber sei ein übernatürlicher, nämlich die heiligmachende Gnade in Adam,
und danach sei die Ur-Gerechtigkeit selber etwas Übernatürliches, aliquid
supernaturale, wenn auch ihrer Substanz nach keine gratia.



Litterarische Besprechungeil. 121

Cr. J. Waffelaert: Confessarius rite institutus ad im-
pugnandam blaspliemiam. Brugis, Vandenberghe-Denaux,
1889.

Mit der logischen Schärfe, reichen Belesenheit und der gereiften,
ernsten Urteilskraft, welche den Verfasser auszeichnet, bekämpft in diesem
Schriftchen der rühmlichst bekannte Moralist zu Briigge die Sünde der
Gotteslästerung, indem er dem Boichtvater die wahre Schwere dieser Sünde
lehrt, sowie die Art und Weise ihrer Bethätigung, und ihm die besten
Mittel angibt, mit den verschiedenen Klassen der Gotteslästerer zu dèren
Heile im Beichtstuhle zu verkehren. Es handelt sich hier um eine wahre,
leider immer weiter um sich greifende moralische Pest. Und nicht am
wenigsten befördern jene Beichtväter diese Pest, die, weil die Sünde der
Gotteslästerung eben so häufig und gewohnheitsmäfsig begangen wird, selber nach
und nach sich die Schwere derselben verborgen und nicht mit dem gehörigen
Ernste dagegen auftreten. Leider helfen darin so manche Moralbücher.
Mögen recht viele Beichtväter dieses Schriftchen lesen. Keiner wird es
ohne Nutzen für seine Seele aus der Hand legen.

Dr. Arthur König, Professor der Theologie: Der katho¬
lische Priester vor 1500 Jahren. Priester und Priestertum
nach der Darstellung des h. Hieronymus. Breslau, Aderholz.

Vorliegende Schrift ist der fast unveränderte Abdruck einer Bei he von
Artikeln, die im „Schlesischen Pastoralblatt" veröffentlicht wurden. Wir
wünschten, dafs sie in jedes Priesters Hände käme, so belehrend und
herzerwärmend ist sie. Es kann gar nicht fehlen, dafs der Priester, welcher
diese Stellen aus Hieronymus, wie sie der Verfasser verständnisvoll gemäfs
den priesterlichen Obliegenheiten miteinander verbunden hat, nicht nur
liest, sondern tief betrachtet, von heiliger Begeisterung für seinen erhabenen
Beruf erfüllt wird. Wir sagen, man solle dieso Stellen betrachten. Wir
heben damit nur hervor, was mit den da angeführten Worten des heiligen
Kirchenlehrers wie etwas Selbstverständliches verbunden ist. Man kann
eben keine der vorgelegten Stellen lesen, ohne unwillkürlich in das eigene
Herz zu greifen, Vergleiche anzustellen und entsprechende Vorsätze zu fassen.

Man spricht heutzutage viel vom verderblichen Einflüsse des Staats-
kirchentums und fordert die unbeschränkte Freiheit der Kirche. Gewifs
mit vollem Eecht. Aber worin besteht die erste Bedingung, um diesem
Einflüsse vorzubeugen, ohne welche keinerlei Kampf gegen solchos
unberechtigtes Einmischen des Staates in kirchliche Verhältnisse etwas nützen
kann? Der Priester achte sich selbst. Er halte seine priesterliehe Würde
für zu grofs, als dafs er bei staatlichen Behörden um eine gute Pfründe
oder eine höhere Stellung betteln gehe; dadurch setzt er den von Gott ihm
übertragenen Stand der Verachtung aus. Deshalb betonte Leo XIII. in
seinem Briefe an den Erzbischof von Köln, in welchem er aussprach, er
hätte die Anzeigepflicht, unter noch zu bestimmenden Modalitäten, dem
Staate zugestanden und so den aditus zum Frieden geöffnet; der Papst,
sagen wir, betonte, es seien ja nun die Priesterseminare wieder offen, in
welchem die Kandidaten des Priestertums mit echt priesterlichem Geiste
erfüllt werden können.

Leo XIII. wies damit auf den Anteil hin, den jeder Priester dadurch,
dafs er seine Würde achtet und damit dem echt kathol. Geiste genügt, an
der Paralysierung alles unberechtigten Einflusses von Seiten des Staates
nehmen kann. Sei jeder Priester, im Bewufstsein der Auserwäldung von



122 Litterarische Besprechungen.

oben her, die ihm zu teil geworden, innerlich unabhängig; dann ist dem

sog. Staatskirchentume der Giftzahn ausgebrochen.
Wir müssen jedes Extrem vermeiden. Das eine ist so gefährlich wie

das andere. Bis hinauf zur Wahl der ersten Diakone hat die Kirche stets
einen gewissen Anteil an der Auswahl ihrer speciellen Diener den Laien
bewilligt. Die Art und Weise dieses Anteils ward, je nach den
Umständen, frei bestimmt von der höchsten kirchlichen Obrigkeit. Nie hat die
Kirche gewollt, dafs ihr Priestertum eine vom Volke abgeschlossene Kaste
sei, die sich rein aus sich ergänze. Das finden wir wohl bei vielen Sekten ;

jedoch nie bei der Kirche Gottes. Diese will im besten Sinne des Wortes
eine Volks-, eine katholische Kirche sein, wo die Gläubigen folgen den
einmal aufgestellten Priestern, diese aber, wie Augustin in seiner Regel
sagt, ,,in ihrem Herzen zu Fiifsen liegen den Gläubigen" und deren Bestes
allein zur mafsgebonden Richtschnur ihres Handelns machen. Das besondere
Priestertum in der Kirche dient dem Allgemeinen, kraft dessen jeder
Gläubige sich selbst, nämlich seinen Besitz, seinen Körper und seinen Willen,
geistiger Weise aufopfert dem Allmächtigen. Dies ist die heilige Einheit,
welche die Kraft der Kirche bildet. Welcher Priester am vorzüglichsten
und am eifrigsten dient dem Besten der ihm anvertrauten Seelen und des

ganzen christlichen Volkes, der wird seiner Würde und, setzen wir dazu,
seiner Bürde, am ersten gerecht worden.

Diese Gedanken wurden unwillkürlich in unserm Innern lebendig, als
wir in dieser neuen, geisterhebenden Schrift des Herrn Verfassers die Worte
lasen, mit welchen Hieronymus die Erhabenheit der priesterlichon Würde,
die Wichtigkeit und den weiten Umfang der dazu erforderten Vorbereitung,
die dem Priester nötigen Tugenden und die hocherhabenen, schworen
Obliegenheiten des priesterlichen Amtes schildert. Die Bildung des Herzens
durch die schwersten Tugenden ist da nicht minder erheischt wie die
Bildung des Verstandes durch alle Arten von Wissenschaft. Man darf
beim Priester nicht fragen, was ist ihm notwendig ; man mufs da vielmehr
fragen, was ist ihm nicht notwendig. ProfanWissenschaft geziemt sich
für den Priestor ebenso gut wie die eigentl. theologische Wissenschaft.

Der Verfasser charakterisiert kurz, aber treffend dio Frage nach dem
Nutzen der heidnischen Autoren für den Priester. Dies steht ja nicht in
Frage, ob überhaupt die sog. klassischen Autoren gelesen werden sollen.
Wer dies bestreiten wollte, würde sich mit dem ganzen christl. Altertum
und mit der ganzen Scholastik, den Aquinaten an der Spitze, in Widerspruch

setzen. Aber dies ist verkehrt, dafs man die klassischen Autoren
zur Grundlage aller weiteren Entwicklung im Schüler machen will. Das
Christentum soll danach erst sich aufbauen auf der sog. klassischen Bildung.
Wollte man der Weisung folgen, die der hl. Hieronymus gibt und zuerst
das Herz und den Verstand dos Knaben stufenweise durch die Wahrheiten
der heil. Schriften bilden, wie dies von unserm Kirchenlehrer S. 22
geschildert wird, so würde das Studium des klassischen Altertums vielmehr den
Gesichtspunkt des Schülers erweitern, als dafs es denselben jetzt oft beengt
und ihn von der Wertschätzung der übernatürlichen Offenbarung abzieht.
Der Schüler würde den Sinn auffassen, welcher den mythologischen Ideeen
des Altertums, gemäfs dessen ernstesten Vertretern selber, innewohnt, während
er jetzt oft genug nur das Läppische und Unreine au selbigen behält und
allmählich sein eigenes Herz dadurch verdirbt.

Es ist vollständig verfehlt, unreifen Kindern als Geistesnahrung Ideeen,
die sich im Ovid oder auch im Homer oder Virgil finden, zu bieten; es
mtifste denn damit zum mindesten Hand in Hand gehen, und zwar auf
Seiten ein und desselben Lehrers, die ernste und anziehende Einführung in



Sitzungsbericht der St. Thomas-Akademie. 123

die schönen Wahrheiten des Christentums, wie solche in den h. Schriften
und in den Büchern der Väter sich finden. Gegen das klassische Heidentum,

welches so viele fruchtbare Ideeen, einzig mit Hilfe der natürl.
Vernunft, erkannt hat und in gewähltester, unerreicht dastehender Form
vorlegt, ist niemand, der von wahrhaft katholischem Geiste erfüllt ist. Aber
gegen das verdorbene Heidentum, gegen welches die ersten Leuchten
selber der heidnischen Wissenschaft und Kunst gekämpft haben, mufs sich
jeder Christ und jeglicher, der den Fortschritt des Menschengeschlechts
liebt, mit aller Kraft wenden. Dieses verdorbene Heidentum besteht darin,
dafs man den Menschen abschliefsen will gegen alles Höhere, Geistige ; und
besonders heutzutage besteht es darin, dafs man die sogen, klassischen
Autoren mit aller Gewalt in Gegensatz bringt zum Christentum und somit
zum wenigsten die gröfste Indifferenz gegen die Offenbarung aus ihnen
schöpft, während doch in Wahrheit die Lehren dieser letzteren die Samenkörner

der natürlichen Vernunft nur befruchten können und zu höherem
Leben befähigen.

Hieronymus selber war ja in der ganzen klassischen Litteratur, wie
kaum je einer, bewandert. Aber ihm diente sie, um desto höher zu schätzen
die Weisheit Christi, welche berufen war, der schönen Form der Alten erst
ihren angemessenen, den Menschengeist beseligenden Inhalt zu geben.

Es wäre sehr zu wünschen, dafs solche Aussprüche über das katholische
Priesteramt und dessen erhabene Obliegenheiten auch aus andern Vätern
gesammelt würden. Derartige Arbeiten würden geeignet sein, jenen Geist
echt priesterlicher Opferwilligkeit und innerlicher Unabhängigkeit wieder zu
entzünden, welcher in den Jahrhunderten der grofsen christlichen Väter
so Staunenswertes leistete. Der Herr Verf. hat sich durch seine Schrift
Anspruch auf Dankbarkeit von Seiten eines jeden Priesters erworben.

Floistorf, Commern, Kreis Schleiden.
Dr. C. M. Schneider.

Sitzungsbericht der St. Thomas-Akademie in Luzern. 1889
und 1890.

Das genannte Institut hielt im Jahre 1889 sieben Sitzungen: drei
öffentliche, welchem nicht nur die Aktiv-, sondern auch die Passiv-Mitglieder
und andere eingeladene Zuhörer beizuwohnen pflegen, und vier Sitzungen,
an denen nur die Aktivmitglieder sich beteiligen. Die erste öffentliche
Sitzung fand im grofsen Saale des Priesterseminars statt den 12. März.
An derselben hielt der Hochw. Herr Vice-Präses Portmann, Prof. theol., einen
Vortrag über „Freiheit und Toleranz" nach den Grundsätzen der Encyklika
Papst Leo XHI. „de libertate humana" (vd. Kathol. Schweizer-Blätter 1889.
2. Heft). — In der zweiten öffentlichen Sitzung, den 18. Juni, hielt Hochw.
Herr Pfarrer Bieri von Bomoos einen Vortrag über „die Weltschöpfung aus
Nichts nach der Lehre des hl. Thomas". (S. cont. Gent. 1. II. c. 15. 16.)
Er zeigte dabei, wie der hl. Lehrer die Irrtümer des modernen Materialismus

zum voraus widerlegt hat (vd. Kathol. Schwz.-Bl. 1890. 1. Heft). —
Hieran sclilofs sich ein Vortrag vom Hochw. Herrn Präses N. Kaufmann,
Prof. philos., über Giordano Bruno, sein Leben und seine Lehre. Der
Vortragende wies nach, dafs die Lehre des von den Freidenkern gefeierten
Bruno eine Verbindung des materialistischen Hylozoismus mit pantheistischer
Aftermystik enthält, und der tiefere Grund der Bruno-Feier in Rom darin zu
suchen ist, dafs der Nolaner als Vorläufer des modernen Monismus betrachtet
wird. „Die monistische Wissenschaft in Deutschland erkennt im Pantheismus



124 Sitzungsbericht der St. Thomas-Akademie.

G. Brunos die antizipierte moderne Naturphilosophie", so schrieb der
bekannte Darwinianer Professor Häckel an das römische Festkomitee, an
dessen Spitze der Materialist Moleschott stand (vd. Kath. Schwz.-Bl. 1889.
3. Heft). — In der dritten öffentlichen Sitzung, den 26. November, sprach der
Hochw. Herr Sekretär Thüring, Prof. theol., über „das Autoritätsprincip in
der menschlichen Gesellschaft". (S. th. II. II. Qu. 104 u. 105.) Er zeigte,
wie wichtig die Betonung des Autoritätsprincips gegenüber den modernen
Umsturztheorieen der Sozialdemokraten ist. — Ferner trug der Hochw. Herr
Pfarrer Grüter von Ballwil vor über „die Moralstatistik und ihre Bedeutung

für die Sozialethik".
In den Sitzungen der Aktivmitglieder wurde der Disputation über das

jeweilen vorgetragene Thema besondere Aufmerksamkeit geschenkt, während
in den öffentlichen Sitzungen in der Kegel keine Diskussionen gehalten
werden. In der Sitzung vom 25. Januar referierte Herr Portmann über
die Encjklika Leo XIII. „De libertate humana" ; er zeigte dabei, wie sehr
die Lehren des Aquinaten vom Oberhaupte der Kirche in dieser herrlichen
Kundgebung des philosophisch und theologisch hochgebildeten Papstes
berücksichtigt werden. Den 8. April referierte Herr Thüring in Fortsetzung
der letztjährigen Erörterungen in betreff der Anthropologie des hl. Thomas
über dessen Lehre von den menschlichen Seelenvermögen im allgemeinen
(S. th. I. Qu. 77 u. 78). — Den 29. Oktober hielt Herr Portmann einen
Vortrag über das System in den Quaestiones disputatae des hl. Thomas.
Dieser Vortrag, den der Verfasser in erweiterter Form in dieser Zeitschrift
zu veröffentlichen gedenkt, wird ohne Zweifel anregen zum Studium des

bedeutungsvollen Werkes, das oft weniger berücksichtigt wird als die beiden
Summen des hl. Lehrers. — Endlich in der Sitzung vom 27. November
sprach Herr N. Kaufmann über den Positivismus des französischen
Philosophen August Comte. (Veröffentlicht in den Kathol. Schweizer-Blättern
1890. 2. Hft.)

Im Jahre 1890 wurden acht Sitzungen gehalten: drei öffentliche und
fünf der Aktiv-Mitglieder. In der ersten öffentlichen Sitzung, den 11. März,
sprach Herr Portmann über „den höchsten Abschlufs der menschlichen
Erkenntnis nach der Lehre des hl. Thomas". (S. theol. I. Qu. 88.) — In
der zweiten Sitzung, den 17. Juni, sprach Hochw. Herr Seminarregens
Segesser, Prof. theol., über „die Bestimmung des Menschen", „de fine
hominis" (S. theol. I. II. Qu. 1—5); Herr Grüter trug sodann die
Fortsetzung seiner Arbeit über die Moralstatistik vor. — In der dritten öffentlichen

Sitzung, den 18. November, führte Herr Thüring die Lehre des

Aquinaten über die Willensfreiheit vor „de libero arbitrio". (S. theol. I.
Qu. 83. cf. I. II. Qu. 10.) Er widerlegte dabei auch die Einwürfe moderner
Gegner. — Sodann referierte Herr N. Kaufmann über die Sitzung der
philosophischen Sektion der Görres-Gesellschaft zu Augsburg, den 3. Sept.
1890, besonders über seinen Vortrag „das Kausalitätsprincip und seine
Bedeutung in der Philosophie". (Wird im philos. Jahrbuch der Görres-
Gesellschaft veröffentlicht werden.)

In den Sitzungen der Aktiv-Mitglieder wurden folgende Themata
behandelt: In der Sitzung vom 31. Januar trug Herr Thüring vor über die
intellektiven Vermögen der menschlichen Seele „de potentiis intellectivis"
(S. theol. I. Qu. 79); den 28. Februar sprach Herr N. Kaufmann über die
Thätigkeiten des Intellektes (S. theol. 1. Qu. 84 ff.) und referierte dabei
über seine Kontroverse in betreff der thomistischen Erkenntnislehre mit
Pfarrer Isenkrahe (vd. Philos. Jahrbuch der G.-G.). — Den 17. Juli führte
Herr Pfarrer Grüter ein Bild vor von der Kanzelberedsamkeit des
berühmten Predigers in der Notre Dame in Paris, P. Monsabré 0. P.; er



Zeitschriftenschaii. 125

zeigte, wie sehr dieser Kanzelredner die Lehre des hl. Thomas in seinen.
Vorträgen berücksichtigt. — Den 28. Oktober wurde im Anschlufs an einen
bezüglichen Vortrag des Herrn Thüring disputiert über die Lehre des
Aquinaten von der Willensfreiheit. — Endlich den 16. Dezember gab Herr
Portmann im Anschlufs an seinen früheren Vortrag über die Quaest. disput.
ein specielles Referat über die Quaest. „de Veritate".

Möge die St. Thomas-Akademie in Luzern, welche zwar in bescheidenen
Verhältnissen wirkt, aber, wie der Leser aus dem obstehenden Bericht
entnehmen kann, eine rege, zielbewufste, wissenschaftliche Thätigkeit entfaltet,
unter dem hohen Protektorat der kirchlichen Lehrautorität stetsfort bestens
gedeihen.

Luzern, im Dezember 1890.
N. Kaufmann, Canon.

Prof. philos., d. z. Präses.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienne. CXXI, 5. u. 6. Heft, CXXII,
1. Heft 1891. M. Hebert: La métaphysique de 1' inconscient 401. Ch.
Charaux: L'Angelus 430. Ackermann: La notion de liberté chez les
grands philosophes; — chez S. Thomas et les scolastiques (Fortsetzung;
vgl. V, 510 dieses Jahrb.) 448. Aus. Franchi: Le criticisme et la science
moderne 497. Th. Hesdouits: La contradiction radicale du déterminisme
524. L. Ollé-Laprune : La philosophie et le temps présent 535. A. Bar-
beris: Des symboles mathématiques que l'on pourrait employer en logique
553. CXXII, 58. P. Derennes: La division des facultés de l'âme d'après
les scolastiques 567. A. Ackermann: Les facultés de l'âme chez les anciens
et chez les modernes 584. Dornet de Vorges: La perception et la psychologie

thomiste; — des sens externes; de la vue 5. Van den Gheyn: La
définition de la religion d'après S. Thomas 36. G. Léchalas : La géométrie
des espaces à paramètre positif 75. Mgr. d'Hülst ; Résumé des conférences
de Notre-Dame: Les fondements de la moralité 80.

Divus Thomas. Vol. IV. (Annus XI) 11. — 14. fasciculus 1891
P. de Groot: De auctoritate S. Thomae Aqu. 161. 193. A. Botelli: Com-
mentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. III qu. 1—26 (Forsetzung;
vgl. V, 510 a, a. 0.) 165. 196. J. B. Chabot: Commentaria in quaestiones
D. Thomae S. theol. I qu. 27—43 (Fortsetzung; vgl. V, 510 a, a. 0.) 169.
201. J. D. P.: Quarta via S. Thomae ad demonstrandam Dei existentiam
(Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 172. J. B.: De immaculata B. M.
Virginis conceptione (Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 174. 205. Semeria:
Analysis actus fidei iuxta S. Thomam et iuxta recentiores theologos
(Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 182. 208. Ermoni: Commentarium in
Opusculum S. Thomae Aqu. De verbo (Fortsetzung; vgl. V, 510 a. a. 0.) 177.
Vinati: Relation um definitio et divisio ad mentem S. Thomae 185. Ermoni:
Existentia dei et philosophus christianus 214. Secundus conventus oecu-
menicus doctorum catholicorum 218. Ephemeridum pertractantium de re
philosophica aç theologica annua recensio 222.


	Litterarische Besprechungen

