
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica iuxta mentem S.
Thomae Aquinatis recentiumque philosophorum

Autor: Angelis-Stella, Guilelmus de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SYLLABUS PII PONTIFICIS NONI IN UNIVERSA RE

PHILOSOPHICA IUXTA MENTEM S. THOMAE
AQUINATIS RECENTIUMQUE PHILOSOPHORUM

per Prof. Dr. Guilelmum De Angelis-Stella Neapolitanum
evolutus.

Lectoribus.

Ubi primum Syllabus Pii IX typis fuit editus, aliqua ad
rem disserere mihi in mentem venit. Inter tot dissimilia, ilia
ad philosophiam spectantia elegi, uti quae meis studiis meoque
ingenio faverent. In quo opere persolvendo, Nuntii Signorellii,
celeberrimi philosophi consilio, Philippi Pelusi a Secretis, Cleri
quotidiana instantia, ac praesertim Archiepiscopi Riarii-Sfortiae
munificentissima solertia, qui mihi suam patefecit bibliothecam,
quo largius in opus praedictum incumberem, fui adiutus. Igitur
pene omnes meae aetatis philosophos perlegi, eosdemque profunde
consului, ut mea scripta, nisi perfecta, tarnen prae viribus digesta
viderentur. In S. Thomam primo incubui, qui in tenebris splen-
dida fax, in dubiis rebus dux omnibus adfuit; illius philosophiam
per multos annos edidiei, juvenesque edocui, et merito ejus
doetrinas maximi feci, uti qui meam excoluerat adolescentiam,
mea impleret scripta. Utinam Aquinatis praecepta assecutus
essem, id mihi gaudio, posteris commodo foret! Sed iam omnia
parata erant, jamque cuncta publicam lucem visura animo gau-
debam. Me miserum! Mirabilia sunt eonsilia Dei! Domus mea
opulenta, Claris maioribus orta, repente omnem rem familiärem
amisit, omnibusque fuit divitiis exuta, mihique vita maximo
moerore fracta vivenda. Ad hoc matre orbatus, qua nulla mulier
sub sole melior nata, nobili genere édita, ac multo magis praestanti
ingenio praedita fuit, plurimis annis ejnsmodi iacturam comploravi,
et quoties recordor, vix lacrimis abstineo. His vitae tempestatibus,
nulla spes, nullum auxilium, nulla vox arnica, quae me tot
tantisque malis liberaret. Tandem aurora emicuit, dies optata
adfuit, Deus e caelo prospexit, et multis post annis opus lucem
videt. Sed meo Archiepiscopo Gulielmo Sanfelicio gratiam
referam, qui studia toto conatu fovit, ingénia omni cura tuetur et
optime de Clero ac populo est meritus. Igitur animadvertite et
favete. Cuiusque catholici interest suam fidem et verbo et opere



78 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

paucorum suis scriptis vindicare. Hinc mea sententia Religionem
defendere, eiusque signa latius inferre, quam plurimos hostes ad
Christi ovile comparare, fuit. Res erit de philosophia, de qua
quisque loquitur, quamque omnes excolunt, sed non uti cuique
est fas; et saepissime scientiae erroribus refertae dant operam;
ideo ad verum colendum singulos me revocaturum spero. Utrum
meum propositum sim assecutus nescio, scripta ostendent; an
argumenta quibus utar sint firmissima, sub iudice lis, Veritas
comprobabit. Interea magnopere mea refert officio diligentissime
esse perfunctum, atque omnia, qualiacumque sint, Deo, Deiparae
humillimis precibus commendare. Vos tarnen lubenti animo hoc
meum opus excipiatis, scriptori faveatis rogo. Valete.

Kullum supremum; sapientissimum, providentis-
simumque Numen exsistit, ab hac rerum universitate
distinctum, et Deus idem est ac rerum natura et
idcirco immutationibus obnoxius, Deusque reipsa fit
in homine et mundo, atque omnia Deus sunt, et
ipsissimam Dei habent substantiam; ac una eademque
res est Deus cum mundo, et proinde spiritus cum
materia, nécessitas cum übertäte, verum cum falso,
bonum cum malo, et iustum cum iniusto.

Alloc. Maxima quidem, 9. Junii 1862.

Philosophiae systemata, quae saeculo undevicesimo vitam
habuerunt, ad eclectismum, mysticismum, rationalismum, pantheis-
mum revocari mihi videntur. Ratio autem, fundamentum, omnium
systematum conclusio nulli unquam dubium, quin in pantheismo
reponantur. Methodis enim Gassendi et Condillachii materialismum
olentibus absolutis, aetas procellae instar tenebrosum caelum
lustrantis adfutura erat, quae hominis mentem cum Deo una
eademque ratione misceret. Haec quidem in eclectismo Royer-
Collard, anglici scriptoria reperitur, penes Gallos quoque,
Victoris Cousinii opera, fuit perfecta, quare scientiae nuncium
dare, historiam colere oportebat. Sed Cousinii eclectismus tandem
in Pantheismum transiit. Ipse enim instituit rationis analysing
in qua recensitis quae ad infinitum et finitum spectant, has sen-
tentias non unam ab altera gigni, sed unum idemque esse vindicat.
Ad hoc omnia rationis humanae elementa rationi divinae tribui,
quasi ipsius integrales partes, asserit. Unitas enim, apud
Cousinium, absque multiplicitate concipi nequit; neque unitas
individua in se permanens, ac non continuo extra se evoivens
esse potest. Idem de Deo ac cosmogonia pantheisticas nobis
sententias exhibet. Dei enim vita, inquit, est reposita in motu,
quo ab uno ad varium transit, et invicem a vario ad unum



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa ro philosophica etc. 71)

redit. Praeterea Deus mimdi est causa necessaria, et Ipse ex
se in opera sua, totus in se permanens, transit. Honne igitur
Pantheismus in mutuo transitu Dei in mundum consistit? Eius-
modi Cousinii pantheismus, eclectismi gratia renovatus, magis
magisque Jouffroy et Damiron, Michelet, Lerminier, Guizot opera
fuit evolutus. His de eclectismo dictis, quod ad Galliae mysti-
cismum attinet, notam item pantheisticam incurrit. Henricus
enim a Saint-Simon ejusmodi doctrinas de Deo ac mundo edocebat:
Deus unus est, inquiebat, Ipse est omnia, quae reducuntur in
Deum. Manifestât autem se dupliciter, Spiritus et materiae
instar, uti intelligentiam et vim se ostendit. Quare Deus homo
est in rebus finitis, amor est Dei similitudine, sub diversa specie,
quasi spiritus et materia, intelligentia et vis se evolvit. Eiusmodi
doctrina pantheisticas quidem sententias de familia, societate,
deque universa religione tenet. Quae omnia Petrus Leroux,
Carolus Fourier, ac demum La-Mennais suis scriptis persolverunt,
eisque supremam vicem attulerunt. Quod ad rationalismum attinet
ulterius non est tempus terendum. Hamque si ratio humana
cuiuscumque veri est inventrix et arbitra, rationis divinae emanatio
est perspicienda; sed uberius de hac re in absurdis pantheismi
scholiis agemus. Jam vero si universa philosophiae scientia,
paulisper a Catholicis doctrinis recedens, in pantheismurn fuit
dilapsa, merito ad Petri sedem spectabat, scientiam in sublime
attollere, sophismata detegere, remedia opportuna comparare.
Hinc Pius IX, praecellens imago in maximo pontificatu, Alloc.
Maxima quidem, 9. Junii 1862, anathemate multavit: Hullum
supremum etc. uti supra dixi. Hos ergo reverentiae gratia in
Petri cathedram, cum Petro veritatem comprobamus. S. Thoma
Aquinate tarnen passim utemur, qui a Paulo V iure meruit
adpellari splendidissimus catholicae Eidei athleta, cuius scriptorum
clypeo Ecclesia militans haeretieorum tela feliciter elidit. In
India qui bene perpendit vetustiora pantheismi monumenta
repperit. Ex codieibus enim Vedantibus intelligitur Brahma
esse solum, caetera ludibria; Brahma tantum realitatis dote,
reliquaphantasmatis specie potiri; Ipsum esse uti araneam aeternam,
quae ereationis telam e sinu suo continuo educit, et invicem in
se reducit; sive uti molem argillaceam, cuius formae sunt singula
creata; sive oceanum, cuius ductus est mnndus universus.
Dicitur quidem Brahma his evolutionibus Mayam sive materiam,
dein Trimourtim ex Yicnou et Siva compositum genuisse; Brahma
autem copulans se Mayae originem typis duobus Mahabouta, pro
spiritibus, ac Pradjopati, pro materia, dedisse dicitur. In Graecia
autem, et rectius Sami, Pythagoras pantheismurn primus invexit.



80 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

Menas enim, aiebat, Diadem gignit, Dias vero ac Menas Ti'iadem
créant. Quae doctrina clarius significat unum in multiplex
transformari, multiplex autem, nempe universam rerum naturam,
divinum unum rescindera. Quae omnia diffusius, popularium
Pythagorae ergo, Timei Locrensis atque Ocelli Lucanensis, fuerunt
evoluta. Ad hoc schola eleatica ortum habuit, qua Xenophanes
floruit, qui e principio De nihilo nihil fit deducebat, nihil posse
ab alio produci, omnia unum idemque esse. Accedit autem
Parmenides iuxta illud: Quod cogitat atque cogitatur, postea
Zeno ac Melissus Samius eadem vindicarunt. Sed cum
Alexandriae Ptolomei bibliothecas, studia excolendi causa, insti-
tuissent, universa Graecorum scientia iuvenes erudiendos imbuit.
Igitur Judaei, Gnostici, Neoplatonici suas academias pantheismum
olentes condiderunt. Gnostici enim unitarii unum ac primum
principium admiserunt, de quo substantia sive spiritualis sive
materialis manabat, uti Apelles, Valentinus, Carpoerates, Ephi-
phanius adseruerunt. Dualistae vero duplicem substantiam
opinabantur, de qua cetera fluebant, sed in hoe omnes con-
venicbant, quod Bv&ôç, primum ens, Almva gignat, qui cum
pâtre ignoto UÀ^Qm/za, factorem istius mundi visibilis Ar][<iiovQyov
procreet. His rebus quidem Tabula Judaeorum estaccensenda, nempe
doctrinarum orientalium systema cum illis Sacri Textus intercisis,
quae omnia emanatisrnum vindicant: uti apud De-Gerandum videri
potest. Xeaplatonismus autem, Plotino, Proclo, Jamblico ac
Porphyrio ducibus, docebat unum esse principium finemque
cuiusque rei, omnia existentia in re sua esse vel ilia exui, uti
plus minusve ad unum accedunt; qua ratione Deum, hominem,
mundum per Triadem unitatis, intelligentiae animae invicem
comparabat. Saeculis vero mediae aetatis, Carolo M. optime de
scientiis merito, Scotus Erigena in opere : De divisione naturae
pantheismum renovavit. Ipse enim naturam in quatuor genera
distribuit. Primum naturam creantem, alteram creatam, tertium
creatam quae non creat, quartum nec creantem neque creatam
naturam complectitur. Dein universa rerum natura, fluminis
instar, quod in rivulos sinusque delabitur, a Dei natura minime
differt. Huius systematis populäres Amoury de Chartres, Almericus
Carnotensis, David de Dinando fuerunt. Saeculo autem XIV
Frater Echartus post Scotum Erigenam mysticismum pantheismo
valde affinem excoluit. Mysticismus enim est ilia philosophandi
methodus, quae perfecta rerum cognitionem menti humanae inesse
ex quadam mystica, sive arcana eius cum Deo coniunctione
adserit. Saecula dein XVI Jordanus Brunus in opere: Delia
causa, principio ed uno défendit Deum esse omnia sive extantia



Syllabus Pii Pontificis Nom in universa re philosophica etc. 81

sive possibilia, cum omnia in se complectatur; Ipsum esse reruin
essentiam causamque: uno verbo rationem divinam in universo
manifestari. Saeculo tandem XVII Benedictus Spinoza, cogni-
tionern substantiae ab Ontologia Descartes mutuans, docuit, unam
esse substantiam infinitis attributis pollentem, quae se per
extensionem et intelligentiam evolvit; unde spiritus et materia
proveniunt: nam aliarum substantiarum productio répugnât. His
de historia dictis, ad veritatem yindicandam transeamus oportet.
Universa pantheistarum doctrina ad unum principium categoricum
potest reduci; ad substantiae unitatem, eiusque cum rebus uni-
versis identitatem, ad multiplicis et varii, finiti atque infiniti
negationem, ut unam et identicam substantiam adstruant, revocari
licet. Verum enimvero unitas et identitas substantiae valde
rationi opponitur. Sane, secundum pantheismi fautores, omnes
homines sunt unum intelligens, et quoniam voluntas intellectum
consequitur, sunt unum volens; inde unum est ens intellectu et
voluntate praeditum. Intellectiones vero hominumque volitiones
sunt diversae, alter enim intelligit quae non ego, ego intelligo
quae non alter, hinc patet non posse homines esse unum intelligens
et unum volens. S. Thomas, la q. 79. art. V inquit: Intellectus
agens est sicut lumen, non autem est idem lumen in diversis
illuminatis, ergo non est idem intellectus in diversis hominibus.
Veritas huius quaestionis ex his dependet. Si enim intellectus
non esset aliquid animae, sed esset quaedam substantia separata,
unus esset intellectus omnium hominum. Si vero intellectus sit
aliquid animae, ut quaedam virtus ipsius, necesse est dicere, quod
sint plures intellectus, secundum pluralitatem animarum, quae
multiplicantur secundum multiplicationem hominum. Ad hoc
differentiae, quae diversas rerum species constituunt, oppositae
inter se sunt, uti extensio et cogitatio. Admissa igitur unica
substantia, in hac una diversi modi futuri essent; atqui nihil hoc
est absurdius; ergo unica substantia in omnibus, quae intelligat
et velit, haud concipi potest. Pantheistae tamen, ad hoc cavendum,
asserunt, illud unicum ens indeterminatum et illimitatum esse,
sed seipsum circumscribere, cum in qualibet formarum modum
vivendi accipiat. Contra illud unicum ens vel realissimum vel
idealissimum concipitur. Si primo modo habetur, in singulis
t'ormis ratio entis circumscripta ad illud ens concipienda esset:
hoc posito, realitas absoluta minueretur, quod certe répugnât,
cum unaquaeque evolutio, hoc ipso, esset entis priini realissimi
negatio. Si altero modo putatur, turn idem subiectum immetatum
esset ac finibus definitum, quod est contradictorium in uno
eodemque subieeto concipere. Hoe enim admisso principio,

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 6



82 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re pbilosophica etc.

Dens non esset negative indeterminatus dicendus, nempe quod
eius essentia ab alio non recipitur, sed privative tantum, videlicet
cum Deus actu hoe vel illud ens non sit, natura autem ita est
comparatus, ut hoc vel illud ens sit. Quo nihil imperi'ectius in
Deo concipi potest. S. Bonaventura inquit: Eiusmodi infinitum
privative dénotât perfectionis privationem. Et S. Thomas de
Ver. q. II docet: Deus dicitur infinitus negative, quia scilicet
eius essentia per aliquid non limitatur. Omnis enim forma in
aliquo recepta, terminatur iuxta modum recipientis, unde cum
Esse divinum non sit in aliquo receptum, quia Ipse est suum
esse, secundum hoc Esse suum non est finitum, et pro tan to
Eius essentia dicitur infinita. Accedit quod, admissa hac unica
substantia, quae in divina substantia consistit, Dei cognitio
foedissiina fieret. S. Thomas ait: Si Deus est esse omnium, non
magis dicetur vere: Lapis est ens, quam Lapis est Deus.
Praeterea Deus non esset infinitus, quia vel ex rerum finitimarum
collectione exurgeret, vel esset indefinitus, quod sine fine se

explicet; et tarnen utrumque Infiniti notioni répugnât. Ad rem
Eenelon scribit: Eon si rinviene nelia totalità degli esseri finiti
l'immutabilità, l'unità, la perfezione suprema, belle caratteristiche
del! infinito. Imperocchè questo tutto, che ci si vuole spacciare
per il vero infinito non è un fantasma nè un essere astratto ;

ma non è nè altro puo essere, fuorchè la collezione delle parti,
qui udi se le parti si muovono, il tutto deve egualmente muoversi.
Ora un tutto cangiantesi non puô mai adequare l'idea, che
abbiamo del! Infinito. Neque Deus sanctissimus esset, nam
omnia facinora, quae in mundo patrantur, essent Deo conscribenda,
omnia vitia sacra forent. Saint-Simon hac in re sic loquitur:
II male per l'uomo non lo è già in se stesso, perché al punto
di veduta dell' Infinito tutto è bene, perché tutto è uno. Demum
Deus ex repugnantibus qualitatibus constaret; esset enim extensus
et cogitans, corporeus et simplex, finitus et infinitus, perfectus
et imperfectus, realis et idealis, atqui nil hoc est absurdius
in Deo; ergo non potest unica concipi substantia, e qua universa
rerum natura manet. Sed adversarii instant: Si plures substantiae
darentur praeter infinitam, quibusdam dotibus ipsae pollerent,
quae unicae substantiae deessent: ita Spinoza in definitionc
substantiae. Sed negatur suppositum. Perfectiones enim duplicis
sunt generis. Nonnullae sunt simpliciter simplices, quae iuxta
S. Ansclmi verba: In unoquoque melius est esse quam non esse,
nullum praeseferentes defectum, uti vita, sapientia. Aliae autem
qualitates defectum includunt, et dicuntur secundum quid: e.

gratia, moveri, ratiocinari. His antehabitis, perfectiones primae



Syllabus Pii Pontificis Moni in universa re philosophica etc. 83

speciei formaliter in Deo continentur, sed secundum sui notionem,
non secundum quod creaturis haerent. Ad rem S. Thomas
1° Sen. d. 11 q. la scribit: Quidquid est entitatis et bonitatis
in creaturis, to tum est a Creatore; imperfectio autem non est ab
Ipso, sed accidit ex parte creaturarum, in quantum sunt ex nihilo.
Unde oportet quod nobilitates omnium creaturarum inveniantur in
Deo nobilissimo modo, et sine aliqua imperfectione. Perfectiones
vero secundum quid eminenter in Deo continentur, unde Augustinus
ajebat; Omnia possunt dici de Deo, nihil digne dicitur de Deo.
Nihil latius hac inopia. Quaeris congruum nomen, non invenis;
quaeris quoquo modo dicere, omnia invenis. Perfectiones ergo
creaturarum absoluto modo inveniuntur in Deo, non uno eodemque
secundum Pantheistas, neque perfectio aliqua est in creaturis,
quae infinita ratione non inveniatur in Deo. Sed ad alterum
principium, ad negationem nempe l'ealitatis Universi, gradum
facimus. Vedantistae in rebus finitis ludibrium conspiciunt;
Eleatae contradictiones, Neoplatonici realitatem ideis tantum ad-
scribunt, quas dicunt in supremo uno inesse; Erigena, Brunus
omnia composita realitate orbari adserunt. Demum Germaniae
transcendentales Kantiana philosophia exculti, in multiplici, nempe
in universo rà cpaivô/isva comperiunt. Hoc vero principium
experientiae répugnât. Ex intima enim experientia nil certius
est, quam esse in nobis subiectum cogitans, quod persona et
conscientia adeo sibi propria pollet, ut alteri communicari nequeat,
quin destruatur. Si enim meae cogitationes et affectus inter
vanas fallacesque illusiones admittantur, illico mea conscientia
evanescit; ex experientia igitur edocemur nostrum to èyd> esse
aliquid realiter existens, ab ilia unica substantia distinctum. Ad
hoc quotidie experimur aliquid existere quod nobis non inhaeret,
tamen in nos agit, aliquando sine jaobis, quandoque contra nos;
ergo alia in universo existunt a nobis distincta. Quod autem
haec omnia sint substantiae, patet, quia illud quod in alio est,
si substantia non est, agere non potest, nisi per illud quod est,
nempe per substantiam. Multiplex igitur et finitum, quoniam
agit, realitate pollet, et est ab unica substantia distinctum.
Leibnitz enim in opere: De primae philosophiae emendatione et
notione substantiae, scribit: La forza opérante ed attiva è ad

ogni sostanza inerente, di tal che non pub stare un momento
solo, senza che operi; e cio è vero si rapporto alle sostanze
dette corporali, come a quelle spirituali. Ma nel mondo èvvi
un' infinità di azioni, dunque èvvi ancora un' infinité di sostanze.
Hoc autem Kantii principium permulta incurrit incommoda. Et-
enim secundum Fichte (paivéptevov universi oritur ab actu quodam

«*



84 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

libero subiecti cogitantis; atqui ignoti nulla cupido; voluntas ergo,
non potest flecti ad hanc illusionem coneipiendam, nisi in ideis
intellectus ilia universi praecedat. Tantum abest igitur ut actus
quidem liber creator repraesentationis mundi visibilis esse possit,
ut potius hanc praeeuntem exquirat; quare Universum non aliquid
phaenomenicum sed reale esse infertur. Demum si nostrum ego,
mundus exterior, ea quae in nostro animo ac mundo fiunt, phaenomena
essent, non minus foeda Dei eognitio exurgeret. Namque cum in ilia
hypothesi nullum, praeter Deum, sit subiectum cogitans, illusiones
illae, nonnisi in Deum cadere possunt; Deus ergo perfectissimus
illusioni se subiceret, quo nihil absurdius. His praemissis, ita
argumentum conficimus: Si finitum, multiplex, universa rerum
natura realiter sunt; certe non una est substantia, sed quot in
universo conspiciuntur. Neque vero dicendum est, quod notm
entis simpliciter Deo plenissime conveniat, ideo Deus unica
substantia, cetera sint illusiones; nam S. Thomas 1° Sen. dis. 8.
docet: Aliquid potest dici proprium alicui, vel quia ipsi ita con-
venit, ut nulli alii subiecto convenire possit (ut cum dicitur
proprium hominis esse risibile, quia nulli alii extraneo a natura
humana convenit), vel quia illud, quod de subiecto praedicatu'r,
et si aliis subiectis quoque conveniat, tarnen eo modo, quo ipsi
convenit, nulli alii subiecto convenit (ut cum dicitur hoc proprium
esse aurum, quia non habet admixtionem alterius metalli). Jam
vero de substantia Dei idem ac de Esse eius dicendum est; nam
quemadmodum Esse est proprium Dei, non quod res creatae non
sint entia, sed eo quod esse illo modo, quo est in Deo, nulli
creatae naturae convenit; ita Deus propria substantia dicitur,
non quod res ereata non sit substantia, sed quia cum nihil
aliud recipiat productionem substantiae, secundum quod dicitur
de Ipso, ideo propter diversum modum praedicandi, non dicitur
substantia de Deo et creaturis univoce sed analogice. Sed
videamus quidem corollaria, quae e pantheismo consequuntur.
Hoc systema tendit ad scepticismum; si enim facta invincibili
conscientia inter fallaces illusiones adscribuntur; si universus
totus, cuius realitas negari nequit, inter phaenomena adnumeratur,
humana mens de suis viribus merito diffidens, in scepticismum
labitur. Pantheismus autem ad fanatismum ducit. Ratio enim
humana juxta Pantheistas, est sublimior illius unicae substantiae
evolutio, adeo ut illi vitam, intelligentiam, libertatem assignet;
nempe in rerum natura homo est Deus, perque hominem Deus
suam vitam vivit. Hinc illud Michelet saepius a novatoribus
repetitum: Il pensiero divino altro non è, che l'idea del popolo.
Hinc Yincentius Gioberti (genti, modi e culto) merito inferebat:



Syllabus Pii Pontificis Noni iu universa re philosophica etc. 85

Da Lutero fino ai di nostri, la deificazione dell' uomo fu l'oggetto
finale di ogni innovazione filosofica e religiosa. Come Amedeo
Fichte tutti rinnovarono in modo spesso senza saperlo, l'antica
suggestione del serpente: Eristis sicut Dii. Ducit tertio ad
rationalismum. Si omnia sunt unius Ideae evolutiones, quae
praesertim per humanam rationem evolvitur, deducitur, quod
omnia, quae rationis ordinem praetergrediantur, tamquam aövvaxov
sint traducenda; ideo aut mysteria dogmata prorsus sint deneganda,
nut iuxta rationis vires explicanda. Baruch Spinoza in Sacris
Bibliis nihil agnovit, quod vires humanae rationis praetergrede-
retur, et si quid supra repperit, in numéro mythorum recensuit.
Amadeus Eichte sociique de Trinitatis mysterio colloquentes
aiebant, Absolutuni in abstracto esse Patrem, in concreto Filium,
qui suimet conscientiam habens dat S. Sanctum. De Inearnatione
vero inquiebant, comparitionem Absoluti idealis in humanitate
Incarnationem esse. Hegel autem docebat: II fatto invisibile
del processo eterno della vita divina, la quale penetrando nel
finito resta ivi ancora finita. Nonne haec omnia de mysteriis
ac veris supernaturalibus comprobant pantheismum ad rationalismum

ducere? Pantheistae autem ad atheismum viam sternunt.
Sane Deus ad suam existentiam necessario requirit, quod sit
perfectissimus non contradictorius, neque aliquid abstractum vitam
recipiens ab evolutionibus Universi, atqui id pantheistae adfirmant,
ergo per eos idea contradictoria Dei existentiam denegat, atque
atheismum profitetur. Pantheismus quidem animarum immor-
talitatem negat. Fautores enim Hegeiii et Schellingii arbitrantur,
ita animas ab unica substantia absorptum iri, ut suam existentiam
amittant. Fourieristae, Sansimoniani metempsychosin defendunt,
quae certe methodus animae immortalitati opponitur. Pantheistae
etiam libertatem humanam diruunt. Omnia enim ex fatali
necessitate eveniunt, omnia necessario evolvuntur; nullum ergo
discrimen adest inter Vitium et virtutem, bonum et malum, cum
omnia ad unum reducantur. En verba Maret, Saggio sul Panteismo:
Ti raccheta pure, o uomo agitato dai rimorsi, tutto è necessario,
perché accusarti? Accusa in cambio il concorso delle cagioni,
confessa non aver tu fatto altro che obbedire alla tua natura.
Innanzi alio spettacolo di tutti gli errori, delitti e scelleratezze,
il panteista ripeterà: tutto é buono, perché tutto è Dio. Amara
derisione, assurda e desolante dottrina, che il sollievo del pianto
nega all' infelice ed il rimorso al delitto. Qnod si ita se res
habet, praestat thesim conficere cum illa Pii IX quaerimonia contra
hujusmodi errorem: Quo nihil dementius, nihil magis impium, nihil
contra ipsam rationem repugnantius excogitari unquam potest.



86 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re pbilosopliica etc.

De Germaniae pantheismo.
Nondum dies aderat, qua pantheismus historiam, scientiam,.

literas, artes moderaretur. Sed Germania primum specimen huiua
defectionis a vero futura erat. Gallia enim licet infecta doctrinis
pantheisticis, abhorrebat tarnen a tot tantisque erroribus vindi-
candis; sed in Italia benigno vultu Germaniae doetrinae fuerunt
exceptae. Namque academiae, gymnasia, theatra pantheismum
redolent, uti qui humanitatis progressui atque cultui respondeat.
Igitur, ut omnia de pantheismo sint compléta, Germaniae syste-
mata aggrediar. Sane Ancillon, saggio di filosofia, fuit opinatus
Germaniae transcendentales, doctrinis Kantianis imbutos, plus
aequo illas evolvisse; igitur abs re non erit inceptum a Kantio
aggredi. Emanuel Kantius duo in humana cognitione animadvertit :
subiectum enim et obiectum. Primum est forma nostrarum
cognitionum, alteram est materia. Obiectum nobis solum in-
tuitiones phaenomenicas exhibet, subiectum vero per suas notiones,
illis intuitionibus vitam, proprietates unitatis, necessitatis, uni-
versitatis tribuit. Hinc in nostris cognitionibus aliquid entitatis.
esse debet, mens tarnen introspicere tantum phaenomena debet,,
quippe cognitionis alae ad animum sublevandum extra facta haud
sufficiunt. Quod si cognitio id audere velit, in suo animo quasdam
ideas absolutas repperit, uti Dei, universi, spiritus, quae nostram
cognitionem moderantur. Ex quibus facillime desumitur, obiectum
comparari pro subiecti arbitrio, ipsum quoque causas et substantias,
omnes creare. Amadeus Fichte ita de suo èycô loquitur:
Subiectum cogitans tantum existit, quod fons et origo cuiusque
realitatis existit; unde sola propositio evidentiae immediatae
enunciatur: To èycô par tcp èycô. Ad cognitionem vero tov èycô

oportet, ut animus ab omnibus rebus circumstantibus abstrahat.
In hac abstractione intuemur to èycô, quod nondum absolute est
ac realitate pollet, sed in cognitione oportet obiectum cogitatum
cum subiecto cogitante identificari. In hac identitate to èycô se
constituit originem cuiuscumque rei. En primigenius actus tov
èycô puri, ex quo consequitur evolutio universi, seu tov èycô non
puri; quae quidem evolutio inter phaenomena tantum est collo-
canda. Eridericus Schelling contra omnem realitatem subiecto-
denegavit, et unam existentiam, aeternam, immutabilem esse ad-
misit, in qua purum verum consistit. Ad cognitionem huius
absolutae existentiae oportet, ut homo ad omnia indifferens actum
purum liberumque eliciat, minime tarnen conscientiae testimonio
obnoxium, quo existentiam absolutam intuetur, quae est Deus,
principium unitatis ac beatitudinis. Quod si imperfecte Deus
videatur deficientia intuitus, id evenit, quia homo nondum a rebus



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 87

circumstantibus est omnino abstractus. In hac intuitione cognitio
idem est cum existentia. Nam cum esse absolutum sit unitas
perfecta, et necessario manifestandum, opus est ut alii consocietur,
nempe humanae cognitioni. Per hanc identitatem esse absolutum
proprietates multiplicis et varii induit. Hegel demum, per suum
idealismum transcendentalem docuit unum esse ens cum cogita-
tione identicum, quod est neque subiectum neque obiectum, sed

cogitatio seu Idea, vel proprius Idea-Ens, quae quidem in se est
absoluta et indeterminata, sed definitur in suis evolutionibus.
Haec Idea-Ens, inquit, duplici attributo ornatur, extensione et
cogitatione, per quae attributa est item spiritus et materia, esse
et Idea, Ileus et mundus, iuxta illud: Guidquid est ideale est
reale, et quidquid reale est ideale. Momenta vero ad has evo-
lutiones complendas triplicia assignat. In primis esse induit se

qualitatibus abstractis, et erit epocha logica; dein in mundo
apparet, et erit natura, postea evolutiones prosequitur, et erit
spiritus. Ad eiusmodi esse intuendum oportet abstrahi ab
extensione et cogitatione, primafn reducendo ad invisibile
punctum, secundam ad notionem indistinctam. His expositis,
ad veritatem transeamus oportet. Omnibus Germaniae pantheistis
est illud Neoplatonicorum principium, ideas nostras a rebus non
distingui, et subjectum cogitans atque objectum cogitatum unum
idemque esse. Nos falsitatem huius principii cum S. Thoma com-
pro'oamus. Ipse enim (con. gen. lib. IV c. II) ita argumentatur.
Intellectio in primis non est eadem cum re intellecta, quia mens
non solum intelligit rem, sed per facultatem in seipsam redeundi
qua pollet, intelligit intellectionem rei, ex quo fit, ut non solum
scientiae rerum existant, sed etiam scientia cognitionis rerum
confici possit. Secundo intellectio distinguitur ab intellectu, sive
a subjecto cognoscente, quia si intellectus idem esset cum in-
tellectione, ipse nunquam in potentia, sed semper in actu foret.
Hoc est semper cognosceret quidquid cognoscit, neque unquam
novas cognitiones adquireret, quod certe absonum. Tertio
intellectus a re intellecta discriminatur, quippe quod res intellecta
est principium, per quod earn anima intelligit. Quare Balmes
(Filosofia fondamentale) scribebat: Haec distinctio inter subiectum
et rem cognitam apparet, cum mens seipsam suasque actiones
cognoscat; ipsa enim se diversa ratione affectam cognoscit, et
se, tamquam obiectum cognitum, sibi tamquam subiecto cognoscentis
opponit. Sed ad Fichte gradum specialem facimus. Hie etsi
sibi magis constare videatur, tarnen non minora incommoda
offendit. Principium to fc/o) purum, ex cuius actione libera
omnia creari obiecta commémorât, monstruosa quaedam est



88 Syllabus Pii Pontificis Moni in universa re philosopliica etc.

chimaera. Revera mens nostra, ope universae abstractionis ad
6ym puri conceptionem ascendit; atqui abstractio sine subiecto
non potest confici, quod illam conficiat, et obiectum circa quod
versetur; ergo puri zov lym conceptio oriri non potest, nisi
subiecti et obiecti realitas praestituatur. Atqui, iuxta Fichte,
haec sunt amovenda; ergo intuitio zov èycô oriri nequit ex anirai
abstractione. Ad hoc actus libere volendi exoriri nequit sine
aliquo praevio obiecto, in quod voluntas feratur; ergo tantum
abest, ut liber actus voluntatis sit repraesentationum causa, ut
sine aliqua praevia repraesentatione exerceri nequeat. Hoc
principium ad idealismum tendit; nam realis existentia totius
universi penitus denegatur, contra illud quod experientia edocet;
atqui hoc idealismum dicit, ergo, posita reali existentia rerum.
ponitur cognitio. Ad scepticismum inclinât. Licet enim in
egoismo absoluto, ego sit unica realitas, fons cuiuscumque rei,
concluditur tarnen spiritum non esse neque me esse zo iyco;
atqui subiecti cogitantis denegata realitate, omnis pessumdatur
seientia, ergo hoc systema }n scepticismum labitur. Quod ad
Schelling attinet; intellectualis ilia intuitio, qua ad absolutum
contemplandum assurgimus, conseientiae testimonio minime sub-
iicitur; atqui cognitio, quae conseientiae testimonio non subest,
neque detegi neque existere potest, ergo commentitia est eius-
modi Absoluti intuitio. Iuxta Schelling, absolutum est ens a
concretis rebus penitus abstractum, tarnen fons et origo totius
realitatis; ergo confundit ordinem realem cum ideali, abstractum
cum concreto; eo magis quod absolutum id genus est Dens;
ergo Dens esset idealissimus et concretissimus, quo nihil deterius.
Schelling autem statuit Ens absolutum necessario manifestandum,
alioquin personalitate careret; Universum ergo inferendum est
Deo vitam, personam et existentiam tribuere. Philosophandi
ordinem perverit; non enim a Deo ad res creatas descendimus,
sed potius a rebus creatis ad Deum assurgimus. Contra autem
Hegelium: Idea absoluta principium est cuiuscumque cognitionis;
atqui idea non potest haberi, nisi obiectum aliquod spectet, cum
ipsa sit repraesentatio alicuius rei; ergo Idea absoluta non potest
esse principium totius cognitionis. Ad hoc Idea-Ens pollet et
extensione et cogitatione, per quae attributa seipsum evolvit;
atqui haec attributa seipsa destruunt, cum aliquod extensum non
possit eogitare, et vicissim aliquod cogitans non possit esse

extensum; ergo haec idea est aliquod contradietorium; eo magis
quod eiusmodi Idea-Ens sit Deus; ergo non solum Deus esset
aliquod contradietorium, sed etiam ex rerum finitimarum collee-
tione exurgeret: quod, iuxta Fenelon, est absurdissimum. Demum



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 89

ordinem idealem cum reali confundit: quippe aliud est idea, aliud
realitas; si unum idemque sunt, nullum esset discrimen inter
subiectum cogitans et rem cogitatam. His de singulis expositis,
oportet ut Dei notionem iuxta hos philosophos praebeamus. Penes
Pichte: Deus est to èyœ purum, quod seipsum créât, et quod
vice quadam suam praeelectionem fuit exorsus: ita enini loquitur:
De Creatione Dei. Deus autem, Fichte inquit, est nostrae mentis
ludibrium; tyoj purum enim et non purum sunt quaedam phae-
nomena. Penes Schelling: Deus est aliquid potentiale se continuo
evolvens, ut ad actum perveniat; unde illa blasphemia: Gott ist
im Werden: Deus est in fieri. Alibi enim dixit: Deum esse

privationem absolutam, seu merum nihil; quare Oken Deum

magnum nihil appellavit. Penes Hegel: Absolutum, aut Idea-Ens
est aliquod privative indeterminatum; Deus ergo esset aliquod
imperfectum, nam privatio imperfectionem désignât; quapropter
conclusit Ideam Ens esse nihil; ergo Deus esset cns non ens.
Si Idea-Ens est nihil, Deus ideo esset nihil, hinc Wilmius monuit
Deum oriri ab actione vacui super vacuum et nihili super nihilum.
Attamen, docente Barchov de Penohen (Storia della Filosofia
tedesca) Germaniae pantheistae sua systeinata coaptarunt reli-
gioni, politieae, seientiis, artibus; proinde operae pretium est
comprobare, utrum pantheismus humano progressui respondeat.
Ipsi enim dicunt primaevam hominis religionem esse feticismum,
dein Brahmismum, postea Parsismum, dein Aegjqptiorum cultum,
Judaismum, postremo Christianismum, quem volunt sublimiorem
actum spiritus in re theologica; quia revelatio non fuit actus
longinqui Dei, sed per dogmata Trinitatis, Incamationis, Deus
nobis valde appropinquavit. His enim positis, ita argumenta
praebemus. Iuxta Germaniae pantheistas, Christianismus est valde
hominum progressui accomodatus, quippe revelatio absoluti est
diuturna ac continua; atqui christianismus perfectissime pantheismo
adversatur. Quis enim denegabit christianismum emanatismo atque
pantheismo opponi? Quis enim dicet Pentateucum, Prophetas,
hagiographos, postremo Eovum testamentum suspicionem ullam
pantheismi praebere? Si enim idem est Deus in Lege, in Prophetis,
in novo Foedere, nos pro omnibus illud Geneseos afferemus: In
principio creavit Deus caelum et terrain: hebraico idiomate:
Bereschit barà Elohim et haschamajim weet haarez; in quo testi-
monio Deus omnino distinguitur a sua creatura, neque eiusdem
substantiae hominem esse emanationem comprobat. Id quidem
strenue antiqua Synagoga atque historia Josephi comprobavit;
id quidem Joannes in suo evangelio est testatus: In principio
erat Verbum, et Yerbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum;



öO Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

hoc erat in principio, omnia per ipsum facta sunt: graece kxoirjöe,
creata sunt. Ergo si Christianismus hominum eultui respondet,
sequitur pantheismum non esse comparatum ad homines excolendos.
Ad hoc si pantheismus societati aptetur, non minora obstacula
offendit. Difficillimum est enim pantheistis libertatem cum aueto-
ritate, iure atque officiis componere; et ipse Leroux difficultatem
huius problematis confitetur. Kam si omnia sunt Absoluti evo-
lutiones, plus minusve se manifestantis; quoniam in re publica
magis id genus evolutiones habentur, neeesse erit civem absorptum
iri a statu, atque hinc iura immetata manare, ideoque illas Utopias
renovari, quae saeculo XVIII societatem pessuindederunt, et
sanguine conspersere. Haec omnia possunt in Sansimonismo civili
videri, atque in doctrinis politicis Hegel, uti docet Lerminier;
societas ergo, positis Germaniae pantheistarum doctrinis, dirue-
retur. Si autem pantheismus eiusmodi scientiis aptetur, maximum
detrimentum humano progressui affert. Si enim soientia est per-
nobilis absoluti evolutio, sequitur scientiae dogmata esse divina,
omniaque quae sunt supra soientiam vel illi contradicunt, omnino-
esse deneganda. Igitur inverecundus Strauss mysticismus,
rationalismus novatorum immoderatur, erit honore affleiendus,
quo nihil absurdius atque deterius. Adde quod pantheistae veri-
tatis progressum profitentur, adeo ut quod hodie verum, eras sit
falsum, quod hodie falsum, eras verum: quod idem est ac scientiae
omne certitudinis critérium auferre, neque prinoipia quaedam
immutabilia constituere; atqui hoc scepticismum indicat; ergo
pantheismus in doctrinis scientificis ad scepticismum tendit. Si
demum pantheismus artes excolat, malum deterrimum proveniet.
Ars enim, pantheistarum sententia, est divina maniiestatio; artifex
enimvero in opere condendo a superis illustratur; proinde ars,
dummodo vivis coloribus ideam praeconceptam signifieet, omnem
modum excedit, nulli mensurae subiieitur, ideoque imago, licet
foedissima, vivide ideam spectans, erit sacra. Quae invereenndia!
Nunc patet qua de causa imagines turpissimae solemniter circum-
ferantur ac benigno visu excipiantur. Quae cum ita se habeant,
transcendentales complementuni jurium, scientiam autonomam,
religionem universitariam somniati fuerunt; putarunt quidem
artes, veluti sol tenebras longissime vincit, sic esse efierendas.
Eourieristae quidem maxima nobis fuerunt auspicati. Xos autem
cum mala pessima Galliae sansimonismi, Strauss mythismi periclitati
fuerimus, philosophiam thomisticam vindicamus, proinde religionis
tuta prineipia tuemur.



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 91

Humana ratio, nullo prorsus Dei respectu habito,
unicus est veri et falsi, boni et mali arbiter, sibi ipsi
est lex et naturalibus suis viribus ad hominum ac
populorum bonum curandum sufficit.

Alloc. Maxima quidem, 9. Junii 1862.
Omnes veritates ex nativa humanae rationis vi

dérivant; hinc ratio est prineeps norma, qua homo
cognitionem omnium euiuseumque generis veritatum
assequi possit ac debeat.

Epist. encycl. : Qui pluribus, 9. Novembris 1846.
Epist. encycl.: Singulari quidem, 17. Martii 1856.
Alloc. Maxima quidem, 9. Junii 1862.

Ante omnia, ab historia huius rei ordiamur oportet.
Protagoras Abderites enim asserebat, iuxta Heracliti doctrinam,
quod nihil staret, sed omnia, fluminis instar, protluerent, nulla
esset immobilis essentia, nulla absoluta et universalis Veritas, sed
tantum relativa, omnis seientia eomprehensio naturae immutabilis
non esset, sed sensus ex motu corporum exortus, ideoque cuiusque
hominis sensus aut opinio unica omnis veritatis régula est. Haee
quidem opinio, quod Veritas non ab intellectu divino, sed humano-

procederet, a Democrito etiam et Epicuro habita fuit; qui
edocebant omnem scientiam ex atomis temere vagantibus pro-
cedere. Hobbes etiam in eamdem concessit sententiam, quippe
dixit, originem omnium cogitationum esse sensum, nullam animi.

conceptionem, quae non fuerit ante genita in sensu vel tota simul
vel per partes; imaginationem, intellectum, reminiscentiam, et
prudentiam, quod ad rationem spectat, esse computationem sive
additionem et subtractionem nominum generalium, quae ad
significationem nostrarum conceptionum recipiuntur. Gartesius
ad rem aiebat: Si hoc ita est, ratiocinatio a nominibus procedet,
nomina ab imaginatione, et imaginatio ab organorum motu. Mens
ideo nil aliud erat, nisi motus in quibusdam partibus corporis;
ex quibus patet omnem veritatem desumi a sensu et ratione,
nullo Dei respectu habito. Ad hanc sententiam accessit auctor
historiae naturalis, dicens omnem veram cognitionem esse sensum,
omnem scientiam esse experientiam, ideas abstractas principia
cognitionis non esse, neque in illis quidquam reponi, praeter
templum errori sacrum. Demum Cartesius non omnem absolutam
veritatem denegavit, tarnen omnia vera a Dei arbitrio manare
asseruit. His ita de historia praestitutis, ordo quaerit ut a
definitione incipiamus. Cum Augustino Veritas definiri potest,
qua ostenditur id quod est; cum Hilario: verum est declarationem
aut manifestationem esse; item cum Augustino: Veritas est summa
similitudo principii, quae sine ulla dissimilitudine est; cum Anselmo:



t'2 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

Veritas est rectitudo sola mente perceptibilis; cum Avicenna:
Veritas cuiusque rei est proprietas sui esse, quod stabilitum
est ei; demum cum Boetio: Veritas est adaequatio rei et
intellectus. Ex quibus definitionibus patet veritatem in hoc
consistere, nempe in intellectu, secundum quod apprehendit
rem ut est, et iu re, secundum quod habet esse conformabile
intellectui. Aquinas aiebat (q. XVI art 1°): Cum verum sit in
intellectu, secundum quod conformatur rei intellectae, necesse est
quod ratio veri ab intellectu ad rem intellectam derivetur, ut
res etiam intellecta vera dicatur, secundum quod habet aliquem
ordinem ad intellectum. Aquinas autem aiebat hoc maxime in-
veniri in Deo (q. XVI art. V): Esse eius non solum est conforme
suo intellectui, sed etiam est ipsum suum intelligere, et suum
intelligere est mensura et causa omnis alterius esse, et omnis
alterius intellectus, et ipse est suum esse et intelligere. TJnde

sequitur quod non solum in ipso sit Veritas, sed quod ipse sit
summa et mensura omnium veritatum. Adde, si Veritas est
secundum quod res habet ordinem ad intellectum, sequitur quod
unaquaeque res vera absolute dicatur, secundum ordinem ad
intellectum, a quo dependet. Aquinas, q. XVI art. 1°, aiebat:
Res intellecta ad intellectum aliquem potest ordinem habere vel
per se vel per accidens. Per se quidem habet ordinem ad
intellectum, a quo dependet secundum suum esse; per accidens
autem ad intellectum, a quo cogniscibilis est; sicut si dicamus,
quod domus comparatur ad intellectum artificis per se, per accidens
autem comparatur ad intellectum alterius a quo non dependet.
Iudicium autem de re, non sumitur secundum id, quod inest ei

per se; unde unaquaeque res dicitur vera absolute, secundum
ordinem ad intellectum a quo dependet; atqui res naturales
dependent ab intellectu divino, secundum quod assequuntur
similitudmem specierum, quae sunt in mente divina; dicitur enim
verus lapis, qui assequitur propriam lapidis naturain, secundum
praeconceptionem intellectus divini, ergo intellectus divinus est
mensura cuiuscumque veritatis. Accedit, quod unumquodque in
quantum habet de esse, tantum est cognoscibile. Aquinas, ibidem
art. Ill ad 2., Non ens, licet non habet in se unde cognoscatur,
tarnen cognoscitur, in quantum intellectus facit illud cognoscibile;
unde verum fundatur in ente, in quantum non ens est quoddam
ens rationis, apprehensum scilicet a ratione. Omnia enim suum
esse a Deo participant per creationem; ergo et a Deo quidem
suam participant veritatem, ideoque Deus est causa et mensura
cuiusque veritatis. Aquinas ad rem, ibidem art. VI: Cum Veritas

per prius sit in intellectu, et posterius in rebus, secundum quod



Syllabus Pli Pontificis Noni in universa re philosophica etc. 93

ordinantur ad intellectum divinum, hinc si loquamur de veritate
prout est in inteliectu, secundum propriam rationem, in multis
intellectibus creatis sunt multae veritates. Si vero loquamur de

veritate, secundum quod est in rebus, sic omnes sunt verae una
prima veritate, cui unumquodque assimilatur secundum suam
veritatem. Et sic licet plures sint essentiae vel formae rerum,
tamen una et Veritas diviui intellectus, secundum quam omnes
res denominantur verae. Adde, veritatis proprietates luculenter
vindicant Deum esse mensuram et causam veri. Veritas enim
concipitur ut infinita, idque vel sola geometria, quae circa figuras
et abstractos extensionis modos occupatur, satis declarat. Infinitae
quippe figurarum sunt species, et infinitae cuiuslibet figurae
proprietates et figurarum inter se rationes. Ad hoc Veritas est
aeterna. Quis enim sibi persuadebit, ante Euclidem, Archimedem
ceterosque geometras, propositiones, quarum veritatem detexerunt,
veras non fuisse, aut fuisse ad veritatem vel falsitatem
indifferentes? Igitur erant verae, antequam detegerentur, neque
tempus ullum concipi potest, quo figurae geometricae, triangulum
exempli gratia, certam formam non haberent, vel relatio certa
non esset inter trianguli latera, quae cum omni tempore exstiterit
et demonstrari potuerit, a geometris non creata sed détecta fuit.
Veritas est res universalis. Essentiae enim rerum earumque
rationes, etiamsi in mentibus existant, baud tamen ullo modo
commutantur, sed in omnibus unius modi eiusdemque generis
sunt. Quemadmodum unum eumdemque vultum infinita specula
referunt, unius solis imaginem innumeri oculi simul conspiciunt,
unam eamdemque vocem mille aures audiunt; ita infinita men-
tium multitudo unam eamdemque audit vocem sempiterni verbi,
easdem rerum immutabiles formas videt, eadem aeterna luce
illustratur, cuius radii in mundum Universum spiritualem, non
secus ac solares in totuin orbem corporeum, diffunduntur. Veritas
est res necessaria et immutabilis, scilicet perpetuo et constanter
eadem, quae sicut nunquam esse coepit, ita nunquam esse aut
eodem modo esse desinit. Fac omnes geometrae pereant, non
idcirco geometricae rationes peribnnt; universus mundus evanescat,
et omnes quae in eo sunt intelligentiae occidant; impossibile
tamen erit, rationes, quae nunc ab illis intelligentiis clare et
evidenter percipiuntur, salvae incolumesque non permaneant.
Nullum igitur dubium, quin veritatem concipiamus, ut quid
aeternum, infinitum, universale, necessarium et immutabile. Ex
his autem patet veritatem his dotibus praeditam, esse modum
mentis necessariae, immutabilis et aeternae, ideoque in Deo con-
sistere. Nam quidquid reale et positivum est, vel substantia



P 4 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

vel substantiae est modus; ergo Veritas infinita, immutabilis,
aeterna, necessaria vel substantia vel aliouius substantiae modus
esse debet. Haec autem substantia, quaecumque est, pariter
infinita, immutabilis, aeterna, necessaria sit oportet, eiusdem

nempe generis, cuius est Veritas, quae in ipsa innititur. Verum
répugnât omnino, quod substantia finita, contingens, particularis,
mutabilis sit fundamentum modi infiniti, aeterni, immutabilis,
necessarii; et enim nullo modo potest aeternum in temporaneo inniti,
infinitum in finito, universale in particulari, necessarium in
contingente; proinde Deus solus est unica veri mensura. Ad hoc
si praedictae veritates essent substantiae finitae, contingentes,
mutabiles, earumque modi; posita ipsarum destructione, veritates
quoque periturae essent. Extincta enim luce pereunt colores;
destructo corpore, motus interit. Sed Veritas nulla ratione
interire potest; Veritas ergo mentem infinitam supponit, suipsius
mensuram causamque. Praeterea omnis res est vera, quia habet
formam propriam naturae suae; ideoque intellectus, in quantum
est cognoscens, dicitur verus, secundum quod per similitudinem
rei cognitae, iudieat de cont'ormitate rei ad propriam naturam
et formam. Ees autem habent proprias formas ab aeternis
archetypis atque divinis exemplaribus, quae in rerum creatione
ad actum reducuntur; ergo intellectus apprehendit veritatem,
quando res intellectui divino comparât, in quo rerum exemplaria
continentur; idcirco intellectus divinus est, a quo veritates pro-
cedunt. Veritas dein in rerum essentiis innititur, hinc ad
absolute illam cognoscendam, oportet inquirere non quod rei sit
accidentale, sed quod essentiale. Jam vero S. Thomas, de verit.
qq. dis. IV, docet: Veritas quae dicitur de rebus in comparatione
ad intellectum humanum, est rebus quodammodo accidentale;
quia posito, quod intellectus humanus non esset, nec esse posset,
adhuc res in sua essentia permanerent; sed Veritas, quae dicitur
de eis in comparatione ad intellectum divinum, eis inseparabiliter
communicator. Hon enim subsistere possunt, nisi per intellectum
divinum eas in esse producentem; ergo intellectus humanus tunc
verum apprehendit, secundum quod iudieat de rebus intellectui
divino respondentibus. Per prius enim inest rei Veritas per
comparationem ad intellectum divinum quam humanum; cum ad
intellectum divinum comparetur quasi ad causam, ad humanum
autem, quasi ad effectum, in quantum intellectus a rebus scien-
tiam accipit. Hanc quidem doctrinam luculenter Taparellius
expressit: Chi mi assicura che i miei giudizii intorno all' ordine,
siano conformi ai giudizii del supremo Fattore? Me ne assicura
la natura stessa del mio intelletto; imperocché che cosa è



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re pbilosophica etc. 95

intelletto? è la naturale tendenza al vero, ogni intelletto dunque
ha uDa direzione conforme, giacchè uno è il vero, dunque la
direzione del mio intelletto è conforme a quella dell' intelletto
divino; altrimenti il mio intelletto, tendenza al vero, tenderebbe
al non vero, il che sarebbe contradittorio. Potra dunque
traviare il mio, perché limitato, ma per natura egli è unisono
col divino, né puô non essere senza snaturarsi. Legittima
è dunque la illazione, con cui dalle mie nozioni ragionevoli in-
ferisco i decreti divini, e ripugna che 1' Autore dell' universo
abbia voluto cid, in che io conosco disordine. Intellectus ergo
noster in veri acquisitione intellectui divino est conformandus.
Neque dicere valet, quod, absque Dei notione, nonnulla sunt
vera, quae semper in sui notione consistant ; uti ratio circuli et
quadrati. Deus enim efficere nequit circulum esse quadratum
vel contra. Sed adversarios fallit; hoc enim probat rerum
essentias a Dei voluntate non pendêre, non iam habere esse
independenter a Deo. Taparellius ad rem, nota XXVII, inquit:
Per poco che io vi rifletta, trovo che 1'essere del quadrato
dipende necessariamente dall' essere divino. Infatti quando io
dico: il quadrato è non rotondo, attribuisco al quadrato un essere,
ed essere finito, perché escludo il rotondo, che è pur anche esso
un essere. Or l'essere finito è quello che partecipa dell' essere
assoluto; dunque il quadrato partecipa l'essere infinite, pero
dipende da lui, corne ogni derivato dipende dal principio, da cui
dériva Quindi se si pretende, che il quadrato, pur quanto
Dio non esistesse, avrebbe da sè un principio di essere, per cui
ripugnerebbe al rotondo, questo è un ammettere, oltre a Dio,
qualche altro Essere eterno e necessario; dippiu è un realizzare
delle astrazioni di nostra mente; giacchè, come nota il Sig.
Galluppi, che cosa è mai possibilité interna, impossibilité interna,
nécessita interna, se non il potere, l'impotenza, la nécessité, in
cui una mente si trova di congiungere certi termini? Son

dunque astrazioni délia mente codeste, e se voi supponete per
un momenta, che niuna mente esista, cessera ogni potenza, ogni
impotenza, ogni nécessita. Ma siccome ripugna che cessi di
esistere la Mente infinita, percio ripugna che cessi di esistere
in essa la interna possibilité delle cose. Dal che si vede non
solamente, ehe tutte le vérité necessarie dipendono da Dio, ma
anche in quai modo esse ne dipendono. Si vede cio è prima che
l'essere delle vérité necessarie dipende dall' Essere divino, da
cui partecipano l'essere loro limitato; secondo che la loro attualité
eterna dipende dall' Intelligenza divina, in cui ab aeterno
sussistono. Cum vero hue pervenerimus, placet nonnulla sub-



96 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

jüngere de modo, quo rostra mens se habet quoad veri notitiam.
S. Thomas brevi omnia complectitur : Sciendum quod res aliter
comparatur ad intellectum praticum, aliter ad speculationem.
Intellectus enim praticus causat res, unde est mensuratio rerum,
quae per ipsum fiunt; sed intellectus speculativus, quia accipit
a rebus, est quodammodo motus ab ipsis rebus, et ita res men-
surant ipsum. Ex quo patet, quod res naturales, ex quibus
intellectus noster scientiam accipit, mensurant intellectum nostrum,
sed mensurantur ab intellectu divino, in quo sunt omnia creata,
sicut omnia artificiata in intellectu artificis. Sic ergo intellectus
divinus est mensurans non mensuratus, res autem naturalis
mensurans et mensurata, sed intellectus noster est mensuratus,
non mensurans quidem res naturales, sed artificiales tantum. His
demonstratis, consequitur, si Deus est veri falsique mensura, esse
quidem boni et mali arbitrum; nam bonum a vero vim habet uti
malum a falso; consequitur quidem rationem non esse sibi ipsi
legem, et sufficere suis naturalibus viribus ad bonum hominum
curandum; etenim ratio a Deo legem accipit, cum lex aliquid
veritatis sit, eamque hominibus applicat. Sed praestat pauca de
absurdis consequentiis huius systematis persequi. Haec enim
thesis ponit res non procedere ab aliquo intellectu per creationem,
sed tantum a casu; qua doctrina nihil absurdius. Aquinas
scribebat: antiqui philosophi species rerum naturalium non duce-
bant procedere ab aliquo intellectu, sed eas provenire a casu.
Et quia considerabant, quod verum importât comparationem ad
intellectum, cogebantur veritatem rerum constituere in ordine ad
intellectum nostrum. Qua de re ratio non est princeps norma,
qua homo Cognitionen! omnium cuiuscumque generis veritatum
assequi possit. Adde hoc systema ducit ad. omnia absurda
cohonestanda. Si enim iuxta Protagoram: Quod alicui videtur
est verum; procul dubio sequitur errorem et quaeque alia absurda
sub quadam veri ratione a suis cultoribus comprehendi; igitur
omnia absurda et contradictoria cuiusque generis essent vera.
Praeterea idealismum novatores vindicant. Etenim si Veritas

rerum, secundum quod habent ordinem ad intellectum divinum,
illarum existentiam nobis patefacit; quia, iuxta S. Thomam,
unumquodque in quantum habet de esse, in tantum est cognos-
cibile; sequitur, si rerum Veritas tantum in nostra inente esset,
et rerum quoque existentia futura esset: quod certe idealismum
dicit. Hoc systema quidem ad sensismum descendit. Si enim,
iuxta Heracliti doctrinam, omnia continuo fluxu agitantur, et
sensus solus has perennes rerum vicissitudines comprehendit,
ideo cognitionis critérium est cuiuscumque sensus; et ex historia



Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re pliilosophica etc. 97

intelligimus omnes praefatos philosophos in sensismum devenisse.
Q,uare in nostram veram sententiam concesserunt philosophi, qui
in antiquis sapientium nomen meruerunt; uti Plato, cuius mentem
sic expressit Cicero: Essentias Plato negat gigui, sed semper
esse, et ratione et intelligentia contineri. Aristoteles quidem hoc
idem docuit: Formam seu speciem rei nemo facit, nee ea generator

ullo modo. Demum Tullius de legibus loquens idem
vindicavit. Ad rem Augustinus aiebat: Omne verum ab illo est,
qui ait : Ego sum Veritas Quisque bonus verusque
Christianus, Domini sui esse intelligat, ubicumque invenerit,
veritatem. S. Anselmus, Dialogue de veritate, Magister: An
putas aliquid esse aliquando ant alicubi, quod non sit in summa
veritate, et quod inde non accesserit, quod est in quantum est,
aut quod possit aliud esse, quam quod ibi est? — Discipulus: Non
est putandum. — Magister: Quidquid igitur vere est, in quantum
hoc est, quod ibi est. — Discipulus: Absolute concludere potes,
quia omne quod est, vere est, quoniam non est aliud, quam ibi
est. — Magister: Est igitur Veritas in omnibus, quae sunt
essentia, quia hac sunt, quia in summa veritate sunt. Igitur et
nos quidem cum syllabo Pii IX concludimus rationem non esse
unicum veri et falsi boni et mali arbitrum, neque esse principem
normam cognitionis omnium cuiusque generis veritatum.

Neganda est omnis Dei actio in homines et
mundum.

Alloc. Maxima quidem, 9. Junii 1862.

Uti nobis mos est, huius tractatus ordinem ab historia inci-
piamus oportet. Hylozoitae, uti Thaies, Anaximenes, Anaximander,
contendebant materiam mundi esse aeternam, atque ingenita vi
pollere, qua omnis varietas rerum mundanarum est effecta.
Atomici vero, uti Democritus, Epicurus, Leucippes, senserunt
partieulas materiae semper extitisse, et ex illarum fortuita con-
cursione mundum esse effectum. Plato, uti testatur Martin opere
Le Timée, ex hac absurda re abhorrens, statuit Deum condidisse
materiam neque interminatam neque choaticarn, sed ordinem in
materia choatica statuisse, eo quod corpora elementaria primo ex
se discrevit, dein ita composuit, ut harmonia mundi effulgeret.
Altera sententia est eorum, qui contendunt mundum ita extitisse,
uti in praesentia conspicitur, uti Aristoteles, sicuti videtur in
opere Julii Simon, de Deo Aristotelis, qui docuit: Deum neque
materiae, ex qua mundus constat, nec ordinis, qui inter res est
materiales, auctorem fuisse, sed ita in quodam mundi puncto
consistere, ut, cum omnia moveat, omnium sit penitus ignarus.
Tertia est sanctorum Patrum, quam S. Thomas prosequitur, uti

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 7



98 Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica etc.

Clemens Alexandrinus, Dionysius Alexandrinus, S. Maximus,
S. Basilius, S. Augustinus senserunt. Hi enim vindicant mundum
non esse ab aeterno, sed a Deo factum in tempore et ex nihilo,
scilicet non ex aliqua materia praeiacenti, atque cum mundo
tempus quoque suum habuisse principium. Quarta demum a

neoplatonicis reperta fuit, qui, ut discrepantes sententias inter
se sociarent, docuerunt mundum esse aeternum, sed a Deo ab

aeterno creatum. Philosophi recentiores autem, qui religionem
christianam sunt professi, prae viribus defenderunt mundum a
Deo esse creatum in tempore, sed in ratione redden da non omnes
convenerunt. Cartesius enim, Des principes de la Philosophie,
creationem mundi cum atomorum doctrina componere cupiens,
dixit mundum fuisse conflatum ex atomorum concursione, sed
Deum esse auctorem et materiae et motus. Alii vero repellentes
christianismi veritatem asseruerunt vel mundum extitisse qualis
nunc est, uti auctor du Système de la nature, atque Ilelvetius,
l'Esprit de la loi, vel sensim fuisse efformatum ex vi materiae
iuncta, uti Beshnerus, antiqua systemata in medium recensentes.
Inter has sententias medium locum habuit, quae statuit mundum
a Deo fuisse ab aeternitate creatum, uti Origenes aliique a
S. Lactantio commemorati. Media vero aetate Echart; atque
inter recentes Robinet, Voltaire, Saisset, Henricus Martin,
Essai de la philosophie religieuse, eamdem sententiam vindi-
carunt, tamen se expedierunt illa ratione, quod aeternitas mundi
non esset permiscenda aeternitati Dei, quippe prima erat solum
relativa, secunda absoluta. Denique Buechnerus, aliique Ger-
maniae materialistae tenent nullam aliam vim existere, nisi
quae materiae inhaereat; quare colligunt mundum ex vi ipsi
materiae insita evolutum. (Sequitur.)


	Syllabus Pii Pontificis Noni in universa re philosophica iuxta mentem S. Thomae Aquinatis recentiumque philosophorum

