
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Autor: Kaderávek, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


64 Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Die ganze Abhandlung aber wird beschlossen mit einer
Betrachtung des Bösen gleichsam vom höchsten und letzten
Standpunkte aus, nämlich qu. 16 de daemonibus, ihrem ersten
Sünden fall a. 1—4, dessen Folgen für sie a. 5 — 7, und fortan
für die Menschen, durch die dämonischen Infestationen a. 7—12.
Es ist dies der denkbar gewaltigste Abschlufs der Betrachtung
des mysterium iniquitatis, der die letzten und tiefsten Blicke in
das Reich der Finsternis thun läfst. Die zwei Traktate aber
de malo et virtutibus bilden zusammen eine einheitlich systematisch
geordnete Moral, die wegen des ebenso einfachen als eigenartigen
Aufbaues und der vielfachen Detailausführungen auch jetzt noch
die Aufmerksamkeit der christlichen Ethiker erwecken dürften.

KÖNNEN UNSERE BEGRIFFE AUF WAHRHEIT
ANSPRUCH MACHEN?

Von Dk. EUG. KADERÂVEK.

Entsprechen unseren Begriffen Gegenstände an
sich und in der Wirklichkeit? Um diese Frage zu
beantworten, können wir vom allgemeinen und wirklichen Zweifel
nicht ausgehen. Denn wir hätten keinen Boden, auf welchem

wir stehen könnten; wir müfsten, um forschen zu können, uns
der durch den Zweifel gänzlich in Frage gestellten Begriffe
bedienen; wir wären Richter der Wahrheit, diese wäre unserem

Richterspruche unterworfen und müfsten warten, ob wir sie

anerkennen oder nicht. Dem gegenüber ist zu bemerken, dafs der
Geist des Menschen die Wahrheit nicht schafft, sondern findet,
dafs er sie nicht beherrscht, sondern vielmehr unter ihrer
Herrschaft steht; ehe er weifs, was sie ist, offenbart sie sich ihm

und erzeugt in ihm die Erkenntnis, dafs sie ist. Darum ist der

allgemeine und wirkliche Zweifel verwerflich. Dafs es also
Dinge an sich gibt, dafs sie sich dem Menschen
offenbaren, dafs er sie zu erkennen imstande ist und auch
wirklich erkennt, kann nicht bezweifelt werden. Der



Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 65

Mensch ist sich der Nötigung bewufst, die Aufsenwelt für wahr
zu halten. Er kann sieh zwar diesem Bewufstsein dadurch
entziehen, dafs er auf das, was unabhängig von aller Forschung in
ihm ist und geschieht, nicht achtet, sondern alle seine Aufmerksamkeit

der Forschung zuwendet; darum kann er sich durch
Grübelei in einen wirklichen Zweifel an dem Dasein der Dinge
aufser ihm hineinarbeiten. Jedoch gelingt es ihm nur auf
Augenblicke. Denn das Bewufstsein der Nötigung wird stets

von neuem sich ihm aufdringen und seinen absoluten und
wirklichen Zweifel an dem Dasein der Dinge an sich ihm als

unerlaubt und unmöglich darstellen. Damit ist aber die Sache

noch nicht abgethan. Der Mensch hat ein ihm natürliches
Bedürfnis, was er erkennt, durch Forschung auf die
letzten Gründe zurückzuführen. Demgemäfs soll näher
untersucht werden, warum und wie unseren Begriffen
Dinge an sich entsprechen. Die Antwort wird über den

Wert unserer Begriffe entscheiden.

Ehe wir die Begriffe zum Gegenstande der Untersuchung
machen, ist es notwendig, die sinnlichen Vorstellungen einer
näheren Kritik zu unterwerfen. Was aber die Begriffe anbelangt,
so kommt bei ihnen die Erkenntnis der Wesenheiten der Dinge
und zwar der allgemeinen Wesenheiten in Betracht. Deshalb
zerfällt diese Abhandlung in zwei Abschnitte:

1. Warum und wie erkennen wir in den
sinnliehen Vorstellungen die Erscheinungen der
wirklichen Dinge'?

2. Warum und wie erkennen wir in den Begriffen
die allgemeinen Wesenheiten der wirklichen Dinge?

1.

Die Vermittelung der direkten und unmittelbaren
Wahrnehmung einer Aufsenwelt erfolgt nicht nur von Seiten des

Subjektes, sondern auch von Seiten der Aufsenwelt, so

dafs. wir zwei Prineipien, ein materiales und ein formales,
anerkennen müssen, welche zur Hervorbringung eines

Wahrnehmungsaktes zusammenwirken; der Charakter als vitale
Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 5



66 Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Erkenntnis (liefst dem Akte von Seiten der erkennenden Fähigkeit
zu, während sein Charakter als Darstellung des Objektes vom
Objekte herrührt. Wir wollen uns hier mit der zweiten Ver-

mittelung beschäftigen und fragen, worin die von aufsen kommenden

Bewegungen, welche diese Vermittelung ausmachen, ihren Grund
haben. Die Antwort lautet: Ganz gewifs in einer wirklich
existierenden Aufsenwelt. Dann aber sind die Vorstellungen
kein leerer Schein, sondern Zeichen, die uns von einer
wirklich existierenden Aufsenwelt die zuverlässigste und

genaueste Nachricht geben. Es besitzt zwar der qualitative
Inhalt unserer Wahrnehmungen mit mechanischen Bewegungen
nicht die mindeste Ähnlichkeit; jedoch dürfen wir daraus nicht
schliefsen, dafs die Vorstellungen blofse Symbole der Aufsenwelt
sind. Denn unsere Erklärungen müssen sich nach den That-
sachen richten, und eine Thatsache ist es, dafs die Sinneswahrnehmung

uns formell dai'stellt, was ist oder geschieht. Somit
ist die sinnliche Vorstellung nicht blofs ein Zeichen, wie
die Schrift, sondern auch ein wahres Abbild äufserer
Dinge. Dafs nun die Dinge der Aufsenwelt wirklich so sind,
wie der formelle Wahrnehmungsinhalt uns dieselben darstellt,
davon können wir uns auf folgende Weise überzeugen:

Die Natur bezweckt in dem mechanischen Prozesse etwas
Bestimmtes. Dieses Bestimmte ist der normale Erfolg des

Prozesses. Dieser normale Erfolg ist die unabweisbare

Überzeugung, dafs die Dinge wirklich so sind, wie sie uns durch
den formellen Wahrnehmungsinhalt unter normalen Verhältnissen

zum Bewufstsein gebracht werden. Eine falsche unabweisbare
Überzeugung aller Menschen kann aber von der Natur nicht
bezweckt werden.

Anormale Verhältnisse können zwar zum Irrtume
Veranlassung geben; jedoch wir vermögen dieselben von normalen zu

unterscheiden und unseren Irrtum zu berichtigen. Es gibt vier
Hauptquellen der Irrtümer: Die Verwechselung und Vermischung
der Wahrnehmung mit der Empfindung, die Beschränktheit

dessen, was uns von der Aufsenwelt zum Bewufstsein kommen

soll, der beschränkte Kreis der Bedingungen, unter denen wir



Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 67

jene Kenntnis erhalten sollen, die uranfängliche TJnvollkommenheit *

und Bildsamkeit unserer angeborenen Wahrnehmungsfähigkeiten.
Folglich will uns die Natur nicht belügen; accidentell kann sie

Irrtümer veranlassen, welche wir, wie die Erfahrung lehrt,
erkennen und berichtigen. Schliefslich nehmen wir auch an, dafs

die Natur uns von vornherein, nicht blofs accidentell täuscht.
Daraus müfsten wir schliefsen, dafs Gott, der Urheber der Welt,
die Dinge und uns schlecht und unharmonisch erschaffen hat,
dafs er entweder die Welt nicht besser machen konnte oder

uns täuschen wollte. Vor diesen Konsequenzen schaudert die
menschliche Vernunft.

Was bis jetzt gesagt worden ist, gilt von jenen körperlichen
Eigenschaften, welche nur durch einen Sinn zur Wahrnehmung
gebracht werden können (sensibilia propria). Anders verhält es

sich mit körperlichen Eigenschaften und Erscheinungswesen,
welche nicht ausschliefslich an einen Sinn gebunden sind

(sensibilia communia). Da kann ein Irrtum eintreten, wenn
z. B. die Gröfse eines Dinges blofs mit den Augen wahrgenommen
und beurteilt wird. Die Schuld aber trifft nicht die Natur,
sondern den unbesonnen wahrnehmenden Menschen. Dieser
Irrtum kann leicht behoben werden. Auch dann können wir
irren, wenn wir unter den Erscheinungen etwas anderes

vermuten, als ihnen in der Wirklichkeit zu Grunde liegt; denn es

gibt Dinge, welche dem Äufsern nach einander ähnlich sind.
Jedoch ist es auch hier dem Menschon möglich, den Irrtum zu
vermeiden.

Von welcher Art ist aber das wahre Abbild äufserer Dinge,
für welches wir die sinnliche Vorstellung mit Recht halten? Da
keine wirkliche Ähnlichkeit zwischen der Vorstellung und dem

vorgestellten Dinge obwaltet, so müssen wir die Natur des
Abbildes aus dem Zwecke beurteilen, wozu es da ist; es

dient dazu, die erkennende Fähigkeit zu determinieren, auf dafs

diese das äufsere Objekt unmittelbar sich darstellen könne; es

besteht in einer Konformität des Mittels zum Zwecke, so

dafs zwischen dem äufsern Objekte und dem Erkenntnisakt

eine Übereinstimmung in der Darstellung, nicht



68 Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

aber in der Natur obwaltet. Die Ähnlichkeit darf also nicht
in dem physikalischen Eindruck gesucht werden, welchen die
äufseren Dinge nach den mechanischen Gesetzen hervorbringen,
sondern sie afficiert die erkennende Thätigkeit, welche in ihr
als ihrem Produkte ausläuft. In dem Organ knüpft sich an die
mechanische Einwirkung eines Aufsendinges eine teleologische.
Insofern nämlich der Nerv materiell ist, empfängt er einen

materiellen Eindruck und tritt nach dem Grade der von aufsen

kommenden Irritation in einen entsprechenden Excitationszustand
über. Weil er aber aufserdem ein lebendiges, mit Erkenntniskraft

ausgerüstetes Organ ist, so wird er zu einer vitalen und

psychischen Thätigkeit angeregt, durch welche die Erkenntnis
der Aufsenwelt zustande kommt. So tritt das Mechanische
als Mittel hinter den Zweck zurück, der Zweck steht
im Vordergrunde. Die mechanische Erklärung reicht nicht
hin, und die teleologische, welche zu derselben hinzutritt, hindert
den Physiologen durchaus nicht, den mechanischen Prozefs in
den Nerven zu studieren.

Dafs die Teleologie wirklich und objektiv, kein
blofs subjektives, psychologisches Gebilde ist, beweist die

Metaphysik a posteriori aus unleugbaren Thatsachen. Es sind sowohl
die Bestandteile der Welt zweck- und planmäfsig zu einander

disponiert, als auch die Naturkräfte in ihrer Wirksamkeit überall
auf bestimmte Zwecke hingerichtet mit der Bestimmung, dafs sie

dieselben durch ihre Wirksamkeit realisieren sollen.

In unserem Ealle besteht die Teleologie darin, dafs einerseits

die mechanischen Wirkungen, welche an unsere Sinne

anschlagen, keine blofsen Wirkungen sinnlos waltender Kräfte
sind, sondern auch darum geschehen, dafs sie in unseren von
der Seele belebten Organen die Erkenntnis der Dinge hervorrufen,

dafs anderseits unsere Organe dazu eingerichtet und
bestimmt sind, infolge jener Wirkungen auf ihre eigene Weise

thätig zu sein und den Gegenstand, von welchem jene Wirkungen
herrühren, erkenntnismäfsig darzustellen. Ist es denn vernunftwidrig,

aus guten Gründen zu behaupten, dafs, da die Dinge in
den göttlichen Ideen ihren Ursprung haben, sie darauf angelegt



Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 69

sind wahrgenommen zu werden, dafs sie um ihrer Thätigkeit
willen existieren, um sich selber nach aufsen möglichst zu
verbreiten und auf Anderes verändernd einzuwirken, um Anderes sich

zu verähnlichen und die eigenen Eigenschaften anderen Dingen
mitzuteilen, dafs die Dinge, welche Gegenstand dieser Wirkungen
sind, als Antwort eine ihnen eigene Thätigkeit entfalten?

Auch widerstreitet der auseinandergesetzten Theorie durchaus

nicht die Behauptung der Physiker, dafs die Earben, formell
genommen, Eigenschaften des Lichtes sind, welches von der
Sonne als Lichtquelle auf die Körper fällt; denn dabei bleibt es

sicher, dafs die Dinge selbst, welche rot oder grün erscheinen,
die bestimmte Eigenschaft besitzen, welche sie im Sonnenlichte

rot oder grün erseheinen läfst, und dafs die Farben nach ihrer
materiellen Seite aufser uns bleibende Eigenschaften der

Körper sind und an den Körpern wirklich sichtbar werden.
Ahnliches läfst sich auch vom Schalle sagen, in welchem durch
das Gehör die Art und Weise eines Geschehens zum Bewufst-
sein gebracht wird.

2.

Während wir durch die Sinne in sinnlichen Vorstellungen
Erscheinungen der wirklichen Dinge wahrnehmen, sind wir durch
den Verstand imstande, die Wesenheiten der wirklichen Dinge, die

Subjekte der Erscheinungen in Begriffen zu erkennen. Von den

Wesenheiten bilden wir allgemeine Begriffe, die sogenannten
Universalien, weil wir die Dinge nur vermittelst ihrer Erscheinungen

erkennen und ihre Wesenheiten von den Erscheinungen
abstrahieren; wenn statt dessen unser Verstand die Wesenheit,
wie das Auge die Erscheinungen anschauen könnte, so würden
wir sowohl die wesentliche Beschaffenheit als auch das wesentliche

Sein der Dinge an sich erkennen und sie auch nach diesem

Wesentlichen in ihrer Einzelheit unterscheiden.
Es entsteht nun die Frage, ob die Allgemeinheit der

Begriffe den Wesenheiten der Dinge zukommt.
Das Allgemeine ist das Eine, das geeignet ist, in Vielen zu

sein. Dafs die Universalien existieren, ist durchaus nicht zu



70 Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

bezweifeln; es ist nur die Frage, wo und wie sie existieren.
Darauf antworten uns die Rominalisten, die übertriebenen Realisten
und die gemäfsigten Realisten.

Indem die Rominalisten die Begriffe nur als Erscheinungen
des Geistes, ohne ihre Beziehung auf die Gegenstände gehörig
zu würdigen, betrachten, sind sie der Meinung, dafs das Allgemeine

nur entweder in den Worten oder in den Begriffen
existiert. Die übertriebenen Realisten berücksichtigen
hinwiederum nicht die Beschaffenheit, welche unsere Begriffe durch
die Ratur des denkenden Geistes erhalten; nach ihnen sind also

die allgemeinen Begriffe als solche, in ihrer Allgemeinheit
genommen, objektiv real. Die gemäfsigten Realisten stellen
zuletzt den Grundsatz auf, dafs durch die Erkenntnis von dem

Erkennenden und dem Erkannten in dem Erkennenden ein Bild
des Erkannten nach Weise des Erkennenden gezeugt wird;
folglich ist das Allgemeine seinem Grunde nach in den Dingen,
seinem formalen Sein nach im Geiste. Aus der Vergleichung
dieser drei Ansichten geht hervor, dafs die zwei ersten einander

widersprechen, während die dritte den Mittelweg einschlägt.
Rominalisten sind: 1. die Stoiker, welche dafür halten, dafs

nur das Einzelne reale Existenz habe und das Allgemeine nur als

subjektiver Gedanke in uns sei; 2. die Skeptiker und Empiriker
des Altertums und der Reuzeit; 3. Eunomius und andere Arianer,
welche behaupteten, dafs die verschiedenen Begriffe, durch welche

wir das göttliche Wesen denken, durchaus keinen Grund im

Gegenstande, sondern nur in unserer Denkweise haben und, wio

verschiedene, eine und dieselbe Sache bedeutende Ramen nur mannigfaltige

Zeichen eines Gegenstandes sind; 4. Roscellin (11. Jahrh.),
welcher, wie man vermutet, lehrte, dafs die allgemeinen Begriffe
blofs allgemeine Ramen sind, womit wir eine Gesamtheit von Dingen
benennen, dafs alle Unterscheidung, welche wir an den Dingen
vornehmen, blofs eine Unterscheidung im Denken sei, da in der

Objektivität uns nur geschlossene Einheiten gegenübertreten;
Abälard (12. Jahrh.), Ockam, Durand, Buridan (14. Jahrh.), Biel

(15. Jahrh.); die einen sahen das Allgemeine in blofsen Worten,
die anderen in Begriffen; daher Rominalismus im engeren Sinne



Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 71

und Conceptualismus; 5. die Kantsche Schule, welche sich von dein
mittelalterlichen Nominalismus hauptsächlich nur dadurch
unterscheidet, dafs sie bestimmter und scharfsinniger nachzuweisen
sucht, weshalb unsere Begriffe und das auf ihnen ruhende Denken
nur als Erscheinung in uns Geltung haben und in den Dingen
mit nichten eine ihnen entsprechende Natur und Wesenheit
voraussetzen sollen, dafs sie aber zweitens auch vor der
Folgerung, zu der diese Behauptung nötigt, sich nicht scheut,
sondern geradezu erklärt, es gebe kein Erkennen über die

Erfahrung hinaus und folglieh keine Metaphysik, dafs sie also

konsequent und schonungslos alle Folgerungen aus dem
Nominalismus zieht, während die mittelalterlichen Nominalisten den

philosophischen Nihilismus, welchem Kant huldigt, nicht gelten
lassen wollten. Kants Anhänger ist in dieser Hinsicht Herbart,
indem er folgender Meinung ist: Allgemeine Begriffe, in denen

wir so völlig eingeschlossen sind, dafs es ganz unmöglich ist,
aus ihnen herauszugehen, sind nur Totalvorstellungen, Keste
eines vielmals wiederholten Vorstellens, deren sich jeder ganz
unwillkürlich bedient, nur Abbreviaturen der Auffassung, nur
Hilfsmittel des Denkens, welche für sich keine Bedeutung haben,
sondern durch ihre Beziehung auf das Einzelne eine Bedeutung
erhalten; das Allgemeine als solches liegt also gar nicht in
der Sphäre des Gewufsten; dieses ist das Einzelne, Individuelle,
auf welches sich das Allgemeine bezieht, so dafs das letztere
für jeden nur insofern Bedeutung hat, als er in dem individuell
Gegebenen die Gegenstände nachweisen kann, von welchen er
den allgemeinen Begriff anwendet; die Allgemeinheit ist rein
subjektiv, im Einzelnen selbst ist nichts dergleichen.

Übertriebene oder transcendentale Realisten sind: 1. die

Platoniker des Altertums, welche meinten, dafs, wenn wir
allgemeine Begriffe denken, wir universale und für sich bestehende

Formen, Ideen schauen; 2. Skotus Erigena im 9. Jahrhundert;
Wilhelm von Champeaux im 12. Jahrhundert, welcher lehrte,
dafs jeder allgemeine Begriff ganz* in jedem der Individuen,
welche von ihm befafst werden, wesentlich sei, dafs dem Wesen

nach unter den Individuen derselben Art kein Unterschied sei,



72 Könuen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

sondern ihre Verschiedenheit nur auf der Menge der Acci-
dentien beruhe; Gilbert von Porree, Amalrich von Chartres,
David von Dinanto. 3. Die Scotisten und Formalisten im 14.

Jahrhundert, welche behaupteten, dafs — während nach der
Lehre der Platoniker aufser den Einzeldingen die Idee oder
Wesenheit derselben als ein Allgemeines in der Wirklichkeit da

ist, — a) in den Einzeldingen selber die Wesenheit als das

Allgemeine in dem Besondern da ist, b) dafs die formale Einheit,
die Einheit der Wesenheit, welche jedes Ding dadurch hat, dafs

es in ihm eine bestimmte Natur gibt, als jene anzusehen ist,
durch welche die Dinge allgemein sind, c) dafs die Individuen
sich von einander nur durch Accidentien unterscheiden. 4. Die
Pantheisten, nach welchen das Besondere nur eine Erscheinung
des Allgemeinen, des Göttlichen ist; die im Formalismus äufserst

konsequenten Identitätsphilosophen der Neuzeit, nach welchen
Gott die Einheit des Allgemeinen und Besonderen ist und sich

in die Natur oder sichtbaren Geist und in den Geist oder
unsichtbare Natur differenziert. 5. Die Ontologen, welche behaupten,
dafs dem menschlichen Geist eine auf unmittelbarer Anschauung
des göttlichen Seins beruhende Idee Gottes innewohnt, dafs alle

anderweitige intellektuelle Erkenntnis durch diese Idee Gottes

in uns bedingt ist, da Gott als das absolute allgemeine Sein alle
Ideen der Dinge in sich schliefst, dafs die sinnliche Erfahrung
uns blofs veranlal'st, uns in unserer Schauung gerade jener Idee
in Gott zuzuwenden, welche dem jeweiligen Gegenstande der

Erfahrung entspricht.
Gegenüber diesen zwei Extremen, dem Nominalismus und

dem übertriebenen Realismus, bestand und besteht der gemäfsigte

Realismus, welcher mit der allgemein menschlichen Auffassung
übereinstimmt und dahin lautet, dafs das Allgemeine seinem

Grunde nach in den Dingen, seinem formalen Sein nach im Geiste

ist. Er wurde von Aristoteles wissenschaftlich begründet, von
den hl. Vätern festgehalten, von den meisten und namhaftesten

Scholastikern, besonders aber vom hl. Thomas v. Aquin,
ausgebildet. Bei ihrem Entstehen überwand die Scholastik sowohl

den stoischen Nominalismus, den Roscellin zu verbreiten suchte,



Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 73

als den platonischen Realismus, zu dem Gilbert von Porree sich
hinneigt. Im 12. und 13. Jahrhunderte ist der mäfsige und
echte Realismus die allein herrschende Lehre. Im 14.
Jahrhunderte treten die alten Irrtümer in veränderter Gestalt wieder
auf; sie konnten wohl Unruhe und Streitigkeiten stiften, aber
zu keinem bedeutenden Anhange, geschweige denn zur
Herrschaft in den theologischen Schulen gelangen. Gegenüber dem

Nominalismus, für welchen kein Scholastiker von Bedeutung
Partei nahm, und dem Formalismus der Scotisten war und blieb
der Realismus des hl. Thomas zu allen Zeiten die in den
katholischen Schulen gewöhnliche Lehre, und dem Nominalismus ist
es so wenig, als dem Formalismus je gelungen, ihn zu verdrängen;
denn sie fürchteten sich vor dem Skepticismus, zu dem der
Nominalismus führt, und vor dem Pantheismus, der aus dem

Formalismus hervorgebt. Seit dem 16. Jahrhunderte gibt es unter
den katholischen Scholastikern keine Nominalisten, und nur wenige
Formalisten, die überdies ihre Lehre wesentlich gemildert haben.

Was sollen wir von diesen drei Ansichten halten? Die

gemeinsame Quelle des skeptischen Nominalismus und des

platonischen Realismus finden wir in der irrigen Ansicht, dafs

unser Erkennen nur dann Wahrheit habe, wenn die Dinge in
uns seien, wie sie in sich sind. Dagegen stellen die mäfsigen
Realisten den aristotelischen Grundsatz auf, dafs durch die
Erkenntnis vom Erkennenden und Erkannten in dem Erkennenden
ein Bild des Erkannten nach Weise des Erkennenden
gezeugt wird. Insbesondere fehlen die Nominalisten darin, dafs

sie die Begriffe einseitig nur als Erscheinungen des Geistes,
ohne ihre Beziehung auf den Gegenstand betrachten; die
übertriebenen Realisten darin, dafs sie die Beschaffenheit, welche

unsere Begriffe durch die Natur des Geistes, der sie hervorbringt,

erhalten, nicht berücksichtigen und das reale Sein, das

die Dinge in sich haben, dem idealen, das sie im erkennenden
Geiste erhalten, gleichsetzen. Allein die gemäfsigten Realisten
überwinden in dem citierten aristotelischen Grundsatze beide

Einseitigkeiten.
Gegen die Nominalisten, welche die Allgemeinheit



74 Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

blofs in die Worte verlegen, ist folgendes einzuwenden:
1. Worte sind Zeichen der Begriffe. Also können sie nicht

allgemein sein, wenn auch die Begriffe, deren Zeichen sie sind,
nicht allgemein sind; denn es wäre etwas im Zeichen als solchem,

was nicht in der bezeichneten Sache wäre. 2. Wenn das Wort
deshalb allgemein wird, weil es nach und nach auf mehrere
Individuen bezogen wird, so wird es nur so viele Individuen
bezeichnen, als uns in der Wirklichkeit bekannt geworden.
Jedoch bezeichnen wir durch ein allgemeines Wort nicht nur
bereits bekannte, sondern überhaupt alle daseiende, ja sogar
auch nur mögliche Individuen einer Art. Also kann es nicht
blofs allgemeine Worte geben. 3. Gefragt, warum, wenn wir
ein neues Individuum derselben Art antreffen, wir es durch
dasselbe Wort bezeichnen, antwortet der Nominalist: Weil es

anderen ähnlich zu sein scheint. Jedoch können wir diese

Ähnlichkeit nicht erkennen, wenn nicht durch einen allgemeinen
Begriff. Also erfordert die Anwendung desselben Wortes zum

voraus einen allgemeinen Begriff.
Die Nominalisten, welche die Allgemeinheit blofs in

die Begriffe verlegen, können auf diese Weise widerlegt
werden: 1. Wie die Worte Zeichen der Begriffe sind, so sind
die Begriffe Zeichen der Dinge. Aber ein Zeichen als solches

kann nichts haben, wenn es nicht auf irgend eine Weise im
bezeichneten Dinge ist. Also mufs auch die Allgemeinheit eben

darum, weil sie in den Begriffen ist, auf irgend eine Weise auch

in den Dingen sein. Welche Weise es ist, werden wir später
erfahren. 2. Die Wissenschaft ist eine Wissenschaft über die

Dinge, nicht über die Begriffe. Jedoch ist das Allgemeine der

eigentliche Gegenstand der Wissenschaft. Also müssen auch die

Dinge irgendwie allgemein sein. 3. Die Nominalisten geben zu,
dafs wir Individuen wahrnehmen, welche unter einander
übereinstimmen, dafs wir denselben Begriff darum auf mehrere Individuen
anwenden können, weil wir in ihnen eine Ähnlichkeit entdecken.
Nun aber könnte diese gegenseitige Ähnlichkeit der Individuen
von uns nicht erfafst werden, wenn wir in ihnen nicht selbst

etwas bemerkten, was an sich betrachtet auf gleiche Weise in



Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 75'

allen sich vorfindet. Darin aber besteht das Allgemeine. Also
mufs das Allgemeine irgendwie in den Dingen sein.

Auch der übertriebene oder transcendentale Realismus

ist verfehlt. Denn 1. was aufser dem Geiste existiert, ist
bestimmt; nun ist aber das Allgemeine als solches nicht bestimmt.

Folglieh existiert das Allgemeine als solches nicht aufser dem

Geiste. Die übertriebenen Realisten müssen also, wenn sie

konsequent sein wollen, den Unterschied zwischen dem Bestimmten
oder dem Individuum und dem Unbestimmten oder Allgemeinen
aufheben; sie müssen das Individuum in dem Allgemeinen
aufgehen lassen, das Individuum leugnen. 2. Wir denken alles

als überhaupt seiend; der Begriff des überhaupt Seienden

ist aber der allgemeinste und bildet die allgemeinste Einheit
aller besonderen Begriffe. Folglich mufs es nach dem
übertriebenen Realismus in der Objektivität ein allgemeines, an sich

ganz und gar unbestimmtes Sein geben, welches durch eine ihm

selbst immanente Thätigkeit zu den besonderen Seinsstufen sich

nach und nach determiniert und endlich unter gewissen Accidentien

zur individuellen Erscheinung tritt. Es ist aber unmittelbar evident,
dafs eine solche Ansicht falsch ist.

Wenn nun der Nominalismus und der übertriebene Realismus
unhaltbar sind, so mufs jene Ansicht wahr sein, welche diese

zwei Extreme vermeidet und den Mittelweg einschlägt. Und dies

thut der gemäfsigte Realismus, welcher behauptet, dafs das

Allgemeine nicht blofs in den Worten und Begriffen, sondern auch

in den Dingen ist, dafs es aber anders in den Begriffen, anders

in den Dingen ist. In der objektiven Wirklichkeit der Dinge
erscheint der Inhalt des Allgemeinbegriffes individualisiert und

vervielfältigt; im Denken hat das Allgemeine seine abstrakte
Form. Es ist seinem Grunde nach in den Dingen, seinem
formalen Sein nach im Geiste. Wir unterscheiden also in
dem Allgemeinen die Sache selber von ihrer Allgemeinheit. Die
Sache, welcher die Allgemeinheit zukommt, ist in den Dingen,
nämlich ihre Natur oder Wesenheit; die Allgemeinheit aber ist

zwar ihrem Grunde nach in eben dieser Natur enthalten, aber sie

besteht als solche doch nur durch die Betrachtung des Geistes.



76 Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Worin liegt aber der Grund, weshalb die Dinge
allgemein sind? Wir müssen den nächsten und letzten Grund
unterscheiden. Der nächste ist die Möglichkeit der
Vervielfältigung. Es werden nämlich Dinge derselben Art nicht dadurch

vervielfältigt, dafs ein der Zahl nach selbes Wesen unter
verschiedenen Individualitäten da zu sein anfängt, sondern dadurch,
dafs mehrere Dinge entstehen, welche sich in der Wesenheit
vollkommen gleich, der Individualität nach aber verschieden sind.

Es wird also die Wesenheit ebenso wohl als die Individualität
vervielfältigt, und die Dinge haben nicht eine, sondern nur
einerlei Wesenheit. In der Wirklichkeit bilden demnach Dinge
derselben Art eine reale Vielheit, die zwar unter sich jenes
Verhältnis der Einerleiheit, aber nicht das der Einheit haben. Diese
bekommen sie erst im erkennenden Geiste, weil dieser wegen
jener Einerleiheit des Wesens sie in einem Begriffe zusammen-
fafst. Es gibt also in den Dingen eine doppelte Einheit, die

Einheit der Wesenheit, welche die formale genannt wird, und
die Einheit des Daseins, die mit der individuellen zusammenfällt.
Die dem Allgemeinen eigentümliche Einheit hat zwar in der
Beschaffenheit der Dinge ihren Grund; aber wirklich oder
vollendet wird sie nur durch den erkennenden Geist.

Der letzte Grund, weshalb die Dinge allgemein sind, ist
die Geschöpflichkeit der Dinge. Denn ihre ïfatur ist allgemein,
weil sie vervielfältigt werden kann; sie kann aber nur deshalb

vervielfältigt werden, weil die individuelle Eigentümlichkeit der

Dinge nicht ihr Wesen selber ist; darum ist aber ihre Individualität
von ihrer Wesenheit verschieden, weil es auch ihr Sein ist, und
eben deshalb dieses ein zufälliges, bedingtes, geschöpfliches ist.

Folglich ist der allgemeine Charakter der Dinge in ihrer
Wesenheit tief begründet.

So sichert einerseits der gemäl'sigte Realismus das selbständige,

in sich abgeschlossene Sein des Individuums; anderseits

wahrt er die Realität des Allgemeinen.
Was in dieser Abhandlung gesagt worden ist, ist ein Beweis

dafür, dafs unsere Begriffe auf W ahrheit Anspruch machen können.

o


	Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

