Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?
Autor: Kaderavek, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

64  Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Die ganze Abhandlung aber wird beschlossen mit einer
Betrachtung des Bosen gleichsam vom hochsten und letzten
Standpunkte aus, nidmlich qu. 16 de daemonibus, ihrem ersten
Siindenfall a. 1—4, dessen Folgen fur sie a. 5—7, und fortan
fir die Menschen, durch die ddmonischen Infestationen a. 7—12.
Es ist dies der denkbar gewaltigste Abschlufs der Betrachtung
des mysterium Iniquitatis, der die letzten und tiefsten Blicke in
das Reich der Finsternis thun lafst. Die zwei Traktate aber
de malo et virtutibus bilden zusammen eine einheitlich systematisch
geordnete Moral, die wegen des ebenso einfachen als eigenartigen
Aufbaues und der vielfachen Detailaustiihrungen auch jetzt noch
die Aufmerksamkeit der christlichen Ethiker erwecken diirften.

e

KONNEN UNSERE BEGRIFFE AUF WAHRHEIT
ANSPRUCH MACHEN?

Von Dr. EUG. KADERAVEK.

— .E——

Entsprechen unseren Begriffen Gegenstinde an
sich and in der Wirklichkeit? Um diese Frage zu beant-
worten, konnen wir vom allgemeinen und wirklichen Zweifel
nicht ausgehen. Denn wir hétten keinen Boden, auf welchem
wir stehen konnten; wir miilsten, um forschen zu konnen, uns
der durch den Zweifel géinzlich in Frage gestellten Begriffe
bedienen; wir wiren Richter der Wahrheit, diese wére unserem
Richterspruche unterworfen und miifsten warten, ob wir sie an-
erkennen oder nicht. Dem gegeniiber ist zu bemerken, dals der
Geist des Menschen die Wahrheit nicht schafft, sondern findet,
dafs er sie nicht beherrscht, sondern vielmehr unter ihrer Herr-
schaft steht; ehe er weils, was sie ist, offenbart sie sich ihm
und erzeugt in ihm die Erkenntnis, dals sie ist. Darum ist der
allgemeine und wirkliche Zweifel verwerflich. Dafs es also
Dinge an sich gibt, dafls sie sich dem Menschen offen-
baren, dals er sie zu erkennen imstande ist und auch
wirklich erkennt, kann nicht bezweifelt werden. Der



Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 65

Mensch ist sich der Notigung bewulst, die Aufsenwelt fiir wahr
zu halten. Er kann sich zwar diesem Bewulstsein dadurch ent-
ziehen, dals er auf das, was unabhingig von aller Forschung in
ihm ist und geschieht, nicht achtet, sondern alle seine Aufmerk-
samkeit der Forschung zuwendet; darum kann er sich durch
Griibelei in einen wirklichen Zweifel an dem Dasein der Dinge
aufser ihm hineinarbeiten. Jedoch gelingt es ihm nur auf
Augenblicke. Denn das Bewulstsein der Notigung wird stets
von neuem sich ihm aufdringen und seinen absoluten und wirk-
lichen Zweifel an dem Dasein der Dinge an sich ihm als
unerlaubt und unmoglich darstellen. Damit ist aber die Sache
noch nicht abgethan. Der Mensch hat ein ihm natiirliches
Bediirfnis, was er erkennt, durch Forschung auf die
letzten Griinde zuriickzufiithren. Demgeméals soll nidher
untersucht werden, warum und wie unseren Begriffen
Dinge an sich entsprechen. Die Antwort wird iber den
Wert unserer Begriffe entscheiden.

Ehe wir die Begriffe zum Gegenstande der Untersuchung
machen, ist es notwendig, die sinnlichen Vorstellungen einer
naheren Kritik zu unterwerfen. Was aber die Begriffe anbelangt,
so kommt bei ihnen die Erkenntnis der Wesenheiten der Dinge
und zwar der allgemeinen Wesenheiten in Betracht. Deshalb
zerfallt diese Abhandlung in zwei Abschnitte:

1. Warum und wie erkennen wir in den sinn-
lichen Vorstellungen die Erscheinungen der wirk-
lichen Dinge?

2. Warum und wie erkennen wir in den Begriffen
die allgemeinen Wesenheiten der wirklichen Dinge?

i

Die Vermittelung der direkten und unmittelbaren Wahr-
nehmung einer Aufsenwelt erfolgt mnicht nur von seiten des
Subjektes, sondern auch von seiten der Aufsenwelt, so
dafs . wir zwei Principien, ein materiales und ein formales,
anerkennen miissen, welche zur Hervorbringung eines Wahr-

nehmungsaktes zusammenwirken; der Charakter als vitale
Jahrbuch fiir Philosophie etc, VI, 5



66 Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Erkenntnis flielst dem Akte von seiten der erkennenden Fahigkeit
zu, wihrend sein Charakter als Darstellung des Objektes vom
Objekte herriihrt. Wir wollen uns hier mit der zweiten Ver-
mittelung beschéiftigen und fragen, worin die von aulsen kommenden
Bewegungen, welche diese Vermittelung ausmachen, ihren Grund
haben. Die Antwort lautet: Ganz gevﬁ[’s in einer wirklich
existierenden Aufsenwelt. Dann aber sind die Vorstellungen
kein leerer Schein, sondern Zeichen, die uns von einer
wirklich existierenden Aulsenwelt die zuverldssigste und
genaueste Nachricht geben. KEs besitzt zwar der qualitative
Inhalt unserer Wahrnehmungen mit mechanischen Bewegungen
nicht die mindeste Ahnlichkeit; jedoch diirfen wir daraus nicht
schlielsen, dals die Vorstellungen blolse Symbole der Aulsenwelt
sind. Denn unsere Erkldrungen miissen sich nach den That-
sachen richten, und eine Thatsache ist es, dals die Sinneswahr-
nehmung uns formell darstellt, was ist oder geschieht. Somit
ist die sinnliche Vorstellung nicht blols ein Zeichen, wie
die Schrift, sondern auch ein wahres Abbild &duflserer
Dinge. Dals nun die Dinge der Auflsenwelt wirklich so sind,
wie der formelle Wahrnehmungsinhalt uns dieselben darstellt,
davon konnen wir uns auf folgende Weise iiberzeugen:

Die Natur bezweckt in dem mechanischen Prozesse etwas
Bestimmtes,  Dieses Bestimmte ist der normale Erfolg des
Prozesses. Dieser normale Erfolg ist die unabweisbare Uber-
zeugung, dals die Dinge wirklich so sind, wie sie uns durch
den formellen Wahrnehmungsinhalt unter normalen Verhaltnissen
zum Bewufstsein gebracht werden. Kine falsche unabweisbare
Uberzeugung aller Menschen kann aber von der Natur nicht
bezweckt werden.

Anormale Verhédltnisse konnen zwar zum Irrtume Veran-
lassung geben; jedoch wir vermogen dieselben von normalen zu
unterscheiden und unseren Irrtum zu berichtigen. Es gibt vier
Hauptquellen der Irrtiimer: Die Verwechselung und Vermischung
der Wahrnehmung mit der Empfindung, die Beschranktheit
dessen, was uns von der Auflsenwelt zum Bewulstsein kommen
soll, der beschrénkte Kreis der Bedingungen, unter denen wir



Kénnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 67

jene Kenntnis erhalten sollen, die uranfingliche Unvollkommenheit *
und Bildsamkeit unserer angeborenen Wahrnehmungsfihigkeiten.
Folglich will uns die Natur nicht beliigen; accidentell kann sie
Irrtiimer veranlassen, welche wir, wie die Erfahrung lehrt, er-
kennen und berichtigen. Schlielslich nehmen wir auch an, dafs
die Natur uns von vornherein, nicht blofs accidentell tauscht.
Daraus miifsten wir schliefsen, dafls Gott, der Urheber der Welt,
die Dinge und uns schlecht und unharmonisch erschaffen hat,
dafs er entweder die Welt nicht besser machen konnte oder
uns tduschen wollte. Vor diesen Konsequenzen schaudert die
menschliche Vernunft.

Was bis jetzt gesagt worden ist, gilt von jenen korperlichen
Eigenschaften, welche nur durch einen Sinn zur Wahrnehmung
gebracht werden konnen (sensibilia propria). Anders verhilt es
sich mit korperlichen Eigenschaften und Erscheinungswesen,
welche mnicht ausschliefslich an einen Sinn gebunden sind
(sensibilia communia). Da kann ein Irrtum eintreten, wenn
z. B. die Grolse eines Dinges blofs mit den Augen wahrgenommen
und beurteilt wird. Die Schuld aber trifft nicht die Natur,
sondern den unbesonnen wahrnehmenden Menschen. Dieser
Irrtum kann leicht behoben werden. Auch dann konnen wir
irren, wenn wir unter den Erscheinungen etwas anderes ver-
muten, als ihnen in der Wirklichkeit zu Grunde liegt; denn es
gibt Dinge, welche dem Aufsern nach einander #hnlich sind.
Jedoch ist es auch hier dem Menschon mdglich, den Irrtum zu
vermeiden. |

Von welcher Art ist aber das wahre Abbild dufserer Dinge,
fiir welches wir die sinnliche Vorstellung mit Recht halten? Da
keine wirkliche Ahnlichkeit zwischen der Vorstellung und dem
vorgestellten Dinge obwaltet, so miissen wir die Natur des
Abbildes aus dem Zwecke beurteilen, wozu es da ist; es
dient dazu, die erkennende Fahigkeit zu determinieren, auf dafs
diese das #uflsere Objekt unmittelbar sich darstellen konne; cs
besteht in einer Konformitdt des Mittels zum Zwecke, so
dafs zwischen dem &duflsern Objekte und dem Erkennt-
nisakt eine Ubereinstimmung in der Darstellung, nicht

5*



68  Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen ?

aber in der Natur obwaltet. Die Ahnlichkeit darf also nicht
in dem physikalischen Eindruck gesucht werden, welchen die
dufseren Dinge nach den mechanischen Gesetzen hervorbringen,
sondern sie afficiert die erkennende Thétigkeit, welche in ihr
als ihrem Produkte auslduft. In dem Organ kniipft sich an die
mechanische Einwirkung eines Aufsendinges eine teleologische.
Insofern nédmlich der Nerv materieli ist, empfingt er einen
materiellen Eindruck und tritt nach dem Grade der von aufsen
kommenden Irritation in einen entsprechenden Excitationszustand
iiber. Weil er aber aufserdem ein lebendiges, mit Erkenntnis-
kraft ausgeriistetes Organ ist, so wird er zu einer vitalen und
psychischen Thatigkeit angeregt, durch welche die Erkenntnis
der Aufsenwelt zustande kommt. So tritt das Mechanische
als Mittel hinter den Zweck zuriick, der Zweck steht
im Vordergrunde. Die mechanische Erkldrung reicht nicht
hin, und die teleologische, welche zu derselben hinzutritt, hindert
den Physiologen durchaus nicht, den mechanischen Prozefs in
den Nerven zu studieren.

Dals die Teleologie wirklich und objektiv, kein
blofs subjektives, psychologisches Gebilde ist, beweist die Meta-
physik a posteriori aus unleugbaren Thatsachen. Es sind sowohl
die Bestandteile der Welt zweck- und planmélsig zu einander
disponiert, als auch die Naturkrifte in ihrer Wirksamkeit iiberall
auf bestimmte Zwecke hingerichtet mit der Bestimmung, dafs sie
dieselben durch ihre Wirksamkeit realisieren sollen.

In unserem Falle besteht die Teleologie darin, dafls einer-
seits die mechanischen Wirkungen, welche an unsere Sinne
anschlagen, keine blofsen Wirkungen sinnlos waltender Krifte
sind, sondern auch darum geschehen, dafls sie in unseren von
der Scele belebten Organen die Erkenntnis der Dinge hervor-
rufen, dafls anderseits unsere Organe dazu eingerichtet und
bestimmt sind, infolge jener Wirkungen auf ihre eigene Weise
thitig zu sein und den Gegenstand, von welchem jene Wirkungen
herrithren, erkenntnismaélsig darzustellen. Ist es denn vernunft-
widrig, aus guten Griinden zu behaupten, dafs, da die Dinge in
den gottlichen Ideen ihren Ursprung haben, sie darauf angelegt



Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen ? 69

sind wahrgenommen zu werden, dafs sie um ihrer Thatigkeit
willen existieren, um sich selber nach aufsen moglichst zu ver-
breiten und auf Anderes veriindernd einzuwirken, um Anderes sich
zu verdhnlichen und die eigenen Eigenschaften anderen Dingen
mitzuteilen, dals die Dinge, welche Gegenstand dieser Wirkungen
sind, als Antwort eine ihnen eigene Thitigkeit entfalten?

Auch widerstreitet der auseinandergesetzten Theorie durch-
aus nicht die Behauptung der Physiker, dafs die Farben, formell
genommen, Eigenschaften des Lichtes sind, welches von der
Sonne als Lichtquelle auf die Korper fillt; denn dabei bleibt es
sicher, dals die Dinge selbst, welche rot oder griin erscheinen,
die bestimmte Eigenschaft besitzen, welche sie im Sonnenlichte
rot oder griin erscheinen lafst, und dals die Farben nach ihrer
materiellen Seite aulser uns bleibende Eigenschaften der
Kérper sind und an den Korpern wirklich sichtbar werden.
Ahnliches lifst sich auch vom Schalle sagen, in welchem durch
das Gehor die Art und Weise eines Geschehens zum Bewulst-
sein gebracht wird.

2.

Wiéhrend wir durch die Sinne in sinnlichen Vorstellungen
Erscheinungen der wirklichen Dinge wahrnehmen, sind wir durch
den Verstand imstande, die Wesenheiten der wirklichen Dinge, die
Subjekte der Erscheinungen in Begriffen zu erkennen. Von den
Wesenheiten bilden wir allgemeine Begriffe, die sogenannten
Universalien, weil wir die Dinge nur vermittelst ihrer Erschei-
nungen erkennen und ihre Wesenheiten von den Erscheinungen
abstrahieren; wenn statt dessen unser Verstand die Wesenbheit,
wie das Auge die Erscheinungen anschauen konnte, so wiirden
wir sowohl die wesentliche Beschaffenheit als auch das wesent-
liche Sein der Dinge an sich erkennen und sie auch nach diesem
Wesentlichen in ihrer Einzelheit unterscheiden.

Es entsteht nun die Frage, ob die Allgemeinheit der
Begriffe den Wesenheiten der Dinge zukommt.

Das Allgemeine ist das Eine, das geeignet ist, in Vielen zu
sein. Dafs die Universalien existieren, ist durchaus nicht zu



70 Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

bezweifeln; es ist nur die Frage, wo und wie sie existieren.
Darauf antworten uns die Nominalisten, die iibertriebenen Realisten
und die gemélfsigten Realisten.

Indem die Nominalisten die Begriffe nur als Erscheinungen
des Geistes, ohne ihre Beziehung auf die Gegenstinde gehorig
zu wiirdigen, betrachten, sind sie der Meinung, dals das Allge-
meine nur entweder in den Worten oder in den Begriffen
existiert. Die iibertriebenen Realisten beriicksichtigen hin-
wiederum nicht die Beschaffenheit, welche unsere Begriffe durch
die Natur des denkenden Geistes erhalten; nach ihnen sind also
die allgemeinen Begriffe als solche, in ihrer Allgemeinheit ge-
nommen, objektiv real. Die gemélsigten Realisten stellen
zuletzt den Grundsatz auf, dals durch die Erkenntnis von dem
Erkennenden und dem Erkannten in dem Erkennenden ein Bild
des Erkannten nach Weise des Erkennenden gezeugt wird;
folglich ist das Allgemeine seinem Grunde nach in den Dingen,
seinem formalen Sein nach im Geiste. Aus der Vergleichung
dieser drei Ansichten geht hervor, dafs die zwei ersten einander
widersprechen, wiahrend die dritte den Mittelweg einschlagt.

Nominalisten sind: 1. die Stoiker, welche dafiir halten, dafs
nur das Einzelne reale Existenz habe und das Allgemeine nur als
subjektiver Gedanke in uns sei; 2. die Skeptiker und Empiriker
des Altertums und der Neuzeit; 3. Eunomius und andere Arianer,
welche behaupteten, dafs die verschiedenen Begriffe, durch welche
wir das gottliche Wesen denken, durchaus keinen Grund im
Gegenstande, sondern nur in unserer Denkweise haben und, wie
verschiedene, eineund dieselbe Sache bedeutende Namen nur mannig-
faltige Zeichen eines Gegenstandes sind; 4. Roscellin (11. Jahrh.),
welcher, wie man vermutet, lehrte, dafs die allgemeinen Begriffe
blofs allgemeine Namen sind, womit wir eine Gesamtheit von Dingen
benennen, dafs alle Unterscheidung, welche wir an den Dingen
vornehmen, blo(s eine Unterscheidung im Denken sei, da in der
Objektivitdt uns nur geschlossene Einheiten gegeniibertreten;
Abilard (12. Jahrh.), Ockam, Durand, Buridan (14. Jahrh.), Biel
(15. Jahrh.); die einen sahen das Allgemeine in blofsen Worten,
die anderen in Begriffen; daher Nominalismus im engeren Sinne



Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 71

und Conceptualismus; 5. die Kantsche Schule, welche sich von dem
mittelalterlichen Nominalismus hauptsédchlich nur dadurch unter-
scheidet, dals sie bestimmter und scharfsinniger nachzuweisen
sucht, weshalb unsere Begriffe und das auf ihnen ruhende Denken
nur als Erscheinung in uns Geltung haben und in den Dingen
mit nichten ecine ihnen entsprechende Natur und Wesenheit
voraussetzen sollen, dals sie aber zweitens auch vor der
Folgerung, zu der diese Behauptung notigt, sich nicht scheut,
sondern geradezu erklirt, es gebe kein Erkennen iiber die Er-
fahrung hinaus und folglich keine Metaphysik, dafs sie also
konsequent und schonungslos alle Folgerungen aus dem Nomi-
nalismus zieht, wahrend die mittelalterlichen Nominalisten den
philosophischen Nihilismus, welchem Kant huldigt, nicht gelten
lassen wollten. Kants Anhénger ist in dieser Hinsicht Herbart,
indem er folgender Meinung ist: Allgemeine Begriffe, in denen
wir so vollig cingeschlossen sind, dafs es ganz unmoglich ist,
aus ihnen herauszugehen, sind nur Totalvorstellungen, Reste
eines vielmals wiederholten Vorstellens, deren sich jeder ganz
unwillkiirlich bedient, nur Abbreviaturen der Auffassung, nur
Hilfsmittel des Denkens, welche fiir sich keine Bedeutung haben,
sondern durch ihre Beziehung auf das Einzelne eine Bedeutung
erhalten; das Allgemeine als solches liegt also gar nicht in
der Sphiire des Gewulsten; dieses ist das Einzelne, Individuelle,
auf welches sich das Allgemeine bezieht, so dals das letztere
fiir jeden nur insofern Bedeutung hat, als er in dem individuell
Gegebenen die Gegenstinde nachweisen kann, von welchen er
den allgemeinen Begriff anwendet; die Allgemeinheit ist rein
subjektiv, im Einzelnen selbst ist nichts dergleichen.
Ubertriebene oder transcendentale Realisten sind: 1. die
Platoniker des Altertums, welche meinten, dals, wenn wir all-
gemeine Begriffe denken, wir universale und fiir sich bestehende
Formen, Ideen schauen; 2. Skotus Erigena im 9. Jahrhundert;
Wilhelm von Champeaux im 12. Jahrhundert, welcher lehrte,
dafs jeder allgemeine Begriff ganz* in jedem der Individuen,
welche von ihm befalst werden, wesentlich sei, dals dem Wesen
nach unter den Individuen derselben Art kein Unterschied sei,



72 Koénnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

sondern ihre Verschiedenheit nur auf der Menge der Acci-
dentien beruhe; Gilbert von Porrée, Amalrich von Chartres,
David von Dinanto. 3. Die Scotisten und Formalisten im 14.
Jahrhundert, welche behaupteten, dals — wihrend nach der
Lehre der Platoniker aufser den Einzeldingen die Idee oder
Wesenheit derselben als ein Allgemeines in der Wirklichkeit da
ist, — a) in den Einzeldingen selber die Wesenheit als das
Allgemeine in dem Besondern da ist, b) dals die formale Einheit,
die Einheit der Wesenheit, welche jedes Ding dadurch hat, dals
es in ihm eine bestimmte Natur gibt, als jene anzusehen ist,
durch welche die Dinge allgemein sind, c) dafs die Individuen
sich von einander nur durch Accidentien unterscheiden. 4. Die
Pantheisten, nach welchen das Besondere nur eine Erscheinung
des Allgemeinen, des Gottlichen ist; die im Formalismus dulserst
konsequenten Identitdtsphilosophen der Neuzeit, nach welchen
Gott die Einheit des Allgemeinen und Besonderen ist und sich
in die Natur oder sichtbaren Geist und in den Geist oder un-
sichtbare Natur differenziert. 5. Die Ontologen, welche behaupten,
dals dem menschlichen Geist eine auf unmittelbarer Anschanung
des gottlichen Seins beruhende Idee Gottes innewohnt, dals alle
anderweitige intellektuelle Erkenntnis durch diese Idee Gottes
in uns bedingt ist, da Gott als das absolute allgemeine Sein alle
Ideen der Dinge in sich schliefst, dals die sinunliche Erfahrung
uns blofs veranlafst, uns in unserer Schauung gerade jener Idee
in Gott zuzuwenden, welche dem jeweiligen Gegenstande der
Yirfahrung entspricht.

Gegeniiber diesen zwei Extremen, dem Nominalismus und
dem iibertriebenen Realismus, bestand und besteht der gemilsigte
Realismus, welcher mit der allgemein menschlichen Auffassung
iibereinstimmt und dahin lautet, dafs das Allgemeine seinem
Grunde nach in den Dingen, seinem formalen Sein nach im Geiste
ist. Er wurde von Aristoteles wissenschaftlich begriindet, von
den hl. Vétern festgehalten, von den meisten und namhaftesten
Scholastikern, besonders aber vom hl. Thomas v. Aquin, aus-
gebildet. Bei ihrem Entstehen iiberwand die Scholastik sowohl
den stoischen Nominalismus, den Roscellin zu verbreiten suchte,



Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? 73

als den platonischen Realismus, zu dem Gilbert von Porrée sich
hinneigt. Im 12. und 13. Jahrhunderte ist der méfsige und
echte Realismus die allein herrschende Lehre. Im 14. Jahr-
hunderte treten die alten Irrtiimer in verinderter Gestalt wieder
auf; sie konnten wohl Unruhe und Streitigkeiten stiften, aber
zu keinem bedeutenden Anhange, geschweige denn zur Herr-
schaft in den theologischen Schulen gelangen. Gegeniiber dem
Nominalismus, fiir welchen kein Scholastiker von Bedeutung
Partei nahm, und dem Formalismus der Scotisten war und blieb
der Realismus des hl. Thomas zu allen Zeiten dic in den katho-
lischen Schulen gewidhnliche Lehre, und dem Nominalismus ist
es so wenig, als dem Formalismus je gelungen, ihn zu verdréangen;
denn sie fiirchteten sich vor dem Skepticismus, zu dem der
Nominalismus fithrt, und vor dem Pantheismus, der aus dem
Formalismus hervorgeht. Seit dem 16. Jahrhunderte gibt es unter
den katholischen Scholastikern keine Nominalisten, und nur wenige
Formalisten, die iiberdies ihre Lehre wesentlich gemildert haben.

Was sollen wir von diesen drei Ansichten halten? Die
gemeinsame Quelle des skeptischen Nominalismus und des
platonischen Realismus finden wir in der irrigen Ansicht, dals
unser Erkennen nur dann Wahrheit habe, wenn die Dinge in
uns seien, wie sie in sich sind. Dagegen stellen die mélsigen
Realisten den aristotelischen Grundsatz auf, dals durch die Er-
kenntnis vom Erkennenden und Erkannten in dem Erkennenden
ein Bild des Erkannten nach Weise des lrkennenden
gezeugt wird. Insbesondere fehlen die Nominalisten darin, dals
sie die Begriffe einseitig nur als Erscheinungen des Geistes,
ohne ihre Beziehung auf den Gegenstand betrachten; die iiber-
triebenen Realisten darin, dals sie die Beschaffenheit, welche
unsere Begriffe durch die Natur des Geistes, der sie hervor-
bringt, erhalten, nicht beriicksichtigen und das reale Sein, das
die Dinge in sich haben, dem idealen, das sie im erkennenden
Geiste erhalten, gleichsetzen. Allein die gemilsigten Realisten
iiberwinden in dem citierten aristotelischen Grundsatze beide
Einseitigkeiten.

Gegen die Nominalisten, welche die Allgemeinheit



74  Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

blofs in die Worte verlegen, ist folgendes einzuwenden:
1. Worte sind Zeichen der Begriffe. Also konnen sie nicht
allgemein sein, wenn auch die Begriffe, deren Zeichen sie sind,
nicht allgemein sind; denn es wire etwas im Zeichen als solchem,
was nicht in der bezeichneten Sache wire. 2. Wenn das Wort
deshalb allgemein wird, weil es nach und nach auf mehrere
Individuen bezogen wird, so wird es nur so viele Individuen
bezeichnen, als uns in der Wirklichkeit bekannt geworden.
Jedoch bezeichnen wir durch ein allgemeines Wort nicht nur
bereits bekannte, sondern iiberhaupt alle daseiende, ja sogar
auch nur mogliche Individuen einer Art. Also kann es nicht
blofs allgemeine Worte geben. 3. Gefragt, warum, wenn wir
ein neues Individuum derselben Art antreffen, wir es durch
dasselbe Wort bezeichnen, antwortet der Nominalist: Weil es
anderen &hnlich zu sein scheint. Jedoch konnen wir diese
Ahnlichkeit nicht erkennen, wenn nicht durch einen allgemeinen
Begrift. Also erfordert die Anwendung desselben Wortes zum
voraus einen allgemeinen Begriff.

Die Nominalisten, welche die Allgemeinheit blofs in
die Begriffe verlegen, konnen auf diese Weise widerlegt
werden: 1. Wie die Worte Zeichen der Begriffe sind, so sind
die Begriffe Zeichen der Dinge. Aber ein Zeichen als solches
kann nichts haben, wenn es nicht auf irgend eine Weise im
bezeichneten Dinge ist. Also muls auch die Allgemeinheit eben
darum, weil sie in den Begriffen ist, auf irgend eine Weise auch
in den Dingen sein. Welche Weise es ist, werden wir spéter
erfahren. 2. Die Wissenschaft ist eine Wissenschaft iiber die
Dinge, nicht iiber die Begriffe. Jedoch ist das Allgemeine der
eigentliche Gegenstand der Wissenschaft. Also miissen auch die
Dinge irgendwie allgemein sein. 3. Die Nominalisten geben zu,
dafs wir Individuen wahrnehmen, welche unter einander iiberein-
stimmen, dafs wir denselben Begriff darum auf mehrere Individuen
anwenden konnen, weil wir in ihnen eine Ahnlichkeit entdecken.
Nun aber konnte diese gegenseitige Ahnlichkeit der Individuen
von uns nicht erfalst werden, wenn wir in ihnen nicht selbst
etwas bemerkten, was an sich betrachtet auf gleiche Weise in



Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen? (k53

allen sich vorfindet. Darin aber besteht das Allgemeine. Also
mufs das Allgemeine irgendwie in den Dingen sein.

Auch der iibertriebene oder transcendentale Realis-
mus ist verfehlt. Denn 1. was auflser dem Geiste existiert, ist
bestimmt; nun ist aber das Allgemeine als solches nicht bestimmt.
Folglich existiert das Allgemeine als solches nicht aulser dem
Geiste. Die iibertriebenen Realisten miissen also, wenn sie
konsequent sein wollen, den Unterschied zwischen dem Bestimmten
oder dem Individuum und dem Unbestimmten oder Allgemeinen
aufheben; sie miissen das Individuum in dem Allgemeinen auf-
gehen lassen, das Individuum leugnen. 2. Wir denken alles
als iiberhaupt seiend; der Begriff des iiberhaupt Seienden
ist aber der allgemeinste und bildet die allgemeinste Einheit
aller besonderen Begriffe. Folglich mufs es nach dem iiber-
triebenen Realismus in der Objektivitdt ein allgemeines, an sich
ganz und gar unbestimmtes Sein geben, welches durch eine ihm
selbst immanente Théitigkeit zu den besonderen Seinsstufen sich
nach und nach determiniert und endlich unter gewissen Accidentien
zur individuellen Erscheinung tritt. Es ist aber unmittelbar evident,
dals eine solche Amnsicht falsch ist.

Wenn nun der Nominalismus und der ibertriebene Realismus
unhaltbar sind, so muls jene Ansicht wahr sein, welche diese
zwei Extreme vermeidet und den Mittelweg einschligt. Und dies
thut der geméfsigte Realismus, welcher behauptet, dals das
Allgemeine nicht blofs in den Worten und Begriffen, sondern auch
in den Dingen ist, dals es aber anders in den Begriffen, anders
in den Dingen ist. In der objektiven Wirklichkeit der Dinge
erscheint der Inhalt des Allgemeinbegriffes individualisiert und
vervielfaltigt; im Denken hat das Allgemeine seine ubstrakte
Form. Es ist seinem Grunde nach in den Dingen, seinem
formalen Sein nach im Geiste. Wir unterscheiden also in
dem Allgemeinen die Sache selber von ihrer Allgemeinheit. Die
Sache, welcher die Allgemeinheit zukommt, ist in den Dingen,
namlich ihre Natur oder Wesenheit; die Allgemeinheit aber ist
zwar ihrem Grunde nach in eben dieser Natur enthalten, aber sie
besteht als solche doch nur durch die Betrachtung des Geistes.



70 Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Worin liegt aber der Grund, weshalb die Dinge all-
gemein sind? Wir miissen den néchsten und letzten Grund
unterscheiden. Der néchste ist die Moglichkeit der Verviel-
faltigung. Es werden namlich Dinge derselben Art nicht dadurch
vervielfaltigt, dals ein der Zahl nach selbes Wesen unter ver-
schiedenen Individualititen da zu sein anféngt, sondern dadurch,
dafs mehrere Dinge entstehen, welche sich in der Wesenheit
vollkommen gleich, der Individualitidt nach aber verschieden sind.
Es wird also die Wesenheit ebenso wohl als die Individualitit
vervielfaltigt, und die Dinge haben nicht eine, sondern nur
einerlei Wesenheit. In der Wirklichkeit bilden demnach Dinge
derselben Art eine reale Vielheit, die zwar unter sich jenes Ver-
hiltnis der Einerleiheit, aber nicht das der Einheit haben. Diese
bekommen sie erst im erkennenden Geiste, weil dieser wegen
jener Einerleiheit des Wesens sie in einem Begriffe zusammen-
falst. Es gibt also in den Dingen eine doppelte Einheit, die
Einheit der Wesenheit, welche die ‘formale genannt wird, und
die Einheit des Daseins, die mit der individuellen zusammenfillt.
Die dem Allgemeinen eigentiimliche Einheit hat zwar in der
Beschaffenheit der Dinge ihren Grund; aber wirklich oder voll-
-endet wird sie nur durch den erkennenden Geist.

Der letzte Grund, weshalb die Dinge allgemein sind, ist
die Geschopflichkeit der Dinge. Denn ihre Natur ist allgemein,
weil sie vervielfaltigt werden kann; sie kann aber nur deshalb
vervielfiltigt werden, weil die individuelle Eigentiimlichkeit der
Dinge nicht ihr Wesen selber ist; darum ist aber ihre Individualitat
von ihrer Wesenheit verschieden, weil es auch ihr Sein ist, und
eben deshalb dieses ein zufilliges, bedingtes, geschopfliches ist.

Folglich ist der allgemeine Charakter der Dinge in ihrer
Wesenheit tief begriindet.

So sichert einerseits der gemélsigte Realismus das selbstén-
dige, in sich abgeschlossene Sein des Individuums; anderseits
wahrt er die Realitit des Allgemeinen.

Was in dieser Abhandlung gesagt worden ist, ist ein Beweis
dafiir, dals unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen konnen.

R



	Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

