
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Die Systematik in den Quaestiones Disputatae des Hl. Thomas von
Aquin

Autor: Portmann, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

lehrt der Herr Autor, ist zusammengesetzt aus der Form und
dem parti ci pier ten Sein." Das heifst mit andern Worten:
der Engel ist zusammengesetzt aus dem Akte, dem participierten
Sein und der Wesenheit, wie sie früher war. Allein das, was
sie früher war, möglich, ideal, ist sie jetzt nicht mehr. Wie
können wir demnach im existierenden Engel Potenz und parti-
cipiertes Sein annehmen, wenn die subjektive Potenz verworfen
wird? Jede Zusammensetzung erweist sich dann als unmöglich.
Auch der Unterschied zwischen der möglichen Wesenheit, in
der objektiven Potenz nämlich, und dem participierten Sein hat
den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz zu
seiner notwendigen Voraussetzung. Hur weil diese beiden real
unterschieden sind, war die Wesenheit früher objektiv möglich.
Sind sie nicht real unterschieden, so ist die Wesenheit jederzeit

notwendig.
Das Sein der Kreatur ist also dadurch beschränkt, dafs es

in der realen Wesenheit, als ihrem entsprechenden Subjekte,
aufgenommen worden ist. Dieses ist der formelle und
innere Grund, und nach diesem richtet sich dann der äufsere

und wirksame.
Die eingehende Prüfung der Beweise des englischen Meisters

zeigt uns demnach, dafs die Lehre, welche S. Thomas verteidigt,
nicht blofs nicht evident falsch, sondern dafs sie überhaupt
nicht falsch, vielmehr durchaus begründet und richtig ist.

>-<^>-«

DIE SYSTEMATIK IN DEN QUAESTIONES
DISPUTATAE DES HL. THOMAS YON AQUIN.

Von Kanonikus Professor A. PORTMANN.

Die Quaestiones disputatae1 oder könnte man deutsch sagen
„die gelehrton Untersuchungen" galten von jeher als das

gelehrteste spekulative Werk des hl. Thomas. Sie enthalten

1 In den alten Ausgaben gewöhnlich ohne Opuszahl, meist nach
den Kommentaren zu den Sentenzen des Petrus Lombardus eingefugt,
oft auch einzeln ediert.



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 49

die Abhandlungen : de potentia, de malo, de spiritualibus crea-
turi8, de anima, de unione Verbi incarnati, de virtutibus und de
veritate.1 Der Form nach sind sie gehalten wie die Kommentare
zu den Sentenzen und die Quaestiones der Summa theol., nämlich
nach der wesentlich aristotel. Methode vorgehend: durch die
difficultates zu dem Autoritätsbeweis, rationellen Beweis im
corpus articuli und der responsio ad singula; aber nun das alles
viel weitläufiger und einläfslicher, oft mit zehn, zwanzig
Einwänden, deren vorläufiger Erledigung und Aufbringung neuer
Schwierigkeiten, mit viel zahlreichern Autoritätstexten und
principiellen Erörterungen, die zu Abhandlungen, oft auch mit
reichem dogmen- und philosophiegeschichtlichem Material
anwachsen; so dafs man begreift, wie im Unterschied dazu Thomas
in der Einleitung zur Summa theol. sagen kann, dafs er da nur
schreibe ad eruditionein incipientium mit Vermeidung der multi-
plicatio quaestionum, breviter ac dilucide. Danach erscheinen
die Quaestiones disputatae als gelehrte Detailuntersuchungen
über einzelne Fragen der Philosophie und spekulativen Theologie
für Fachgelehrte und nicht pro incipientibus geschrieben, die als
solche wesentlich auch beigezogen werden müssen als erklärende
weitläufigere Parallelstellen zu den kürzern Ausführungen in der
Summa. Deshalb erachtet man dieselben auch gemeiniglich als
Einzelabhandlungen über die verschiedensten Gegenstände, ohne
weitern innern logischen oder systematischen Zusammenhang, und
in dieser Meinung ging anfänglich auch der Verfasser vorliegender
Arbeit an deren kursorische Lesung. Bald aber drängte sich
ihm die Idee auf, es liege doch diesen verschiedenen
Untersuchungen eine logische Einheit, ein innerer Zusammenhang, eine
Art System zu Grunde. Es sprechen dafür zum vorneherein
einige Wahrscheinlichkeitsgründe.

I. Wahrscheinlichkeitsgründe. Betrachtet man nämlich
zunächst nur ganz oberflächlich die Titel der verschiedenen
Quaestiones, sq fällt sogleich auf, dafs der Abhandlung de
veritate, welche eine Erkenntnislehre im grofsen ist, die ganze
Erkenntnisweise Gottes und der Kreaturen betrachtend, die
andere Abhandlung de potentia entspricht, welche im Unterschied
zu der Erkenntnis, von der göttlichen Macht abhandelt, der
innergöttlichen in der Zeugung des Logos, und der auf die
Kreaturen bezogenen in der göttlichen Weltschöpfung, Erhaltung
und Wunderwirksamkeit. Nun möchte man nur noch vermuten,
ob denn nicht der Untersuchung de veritate oder de vero auch

1 So die Reihenfolge in der edit. Vives; andere anders.

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 4



50 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

eine solche de bono entspreche, so dafs dann, von der Trinität
ausgehend, über Macht, Weisheit und Güte abgehandelt wäre.
In der That beginnt von qu. 21 der Untersuchung de veritate
an ein ganz neuer Gegenstand, der nicht mehr unter diesen
Titel pafst, nämlich de bono und zwar ähnlich wie de veritate
vorgehend : de bono in communi und dann über die Güte und das
Wollen in Gott, de voluntate Dei und hierauf absteigend über
die Güte und Willensthätigkeit im Kreatürlichen de libero arbitrio,
de passionibus etc. Bedenkt man nun, was sich noch zeigen
wird, dafs die jetzigen Titel erst später hinzugekommen sind, so
müfste hier cp. 21 offenbar ein neuer Titel stehen, nämlich de
bono oder de voluntate und dann hätte man so vorläufig drei
Abhandlungen, die zusammen ein Ganzes, ein System zu bilden
scheinen: de potentia, de veritate und de voluntate. — Ahnlich
verhält es sich mit der Untersuchung de malo und de virtutibus.
Obwohl nämlich dieselben in den gewöhnlichen Ausgaben sehr
auseinander stehen, nämlich die erstere an zweiter, letztere an
fünfter Stelle, so gehören sie doch innerlich zusammen. Denn
beide gehen ganz gleich vor: die eine handelt zuerst ab de
virtutibus in communi und dann über die einzelnen Tugenden;
die drei göttlichen und die vier Kardinaltugenden; und ähnlich
die andere zuerst de malo in communi und dann über das Böse
im einzelnen: die sieben Hauptsünden. So scheinen auch diese
zwei Abhandlungen zusammen ein Ganzes zu bilden, wenn sie
auch nicht beieinander stehen, da ja so wie so, wie bereits
angedeutet wurde, die Aufeinanderfolge dieser Werke in den
verschiedenen Ausgaben eine sehr verschiedene ist. — Schwieriger

freilich dürfte ein Zusammenhang zwischen den drei andern
Werken: de spiritualibus creaturis, de anima und de unione
verbi incarnati zu finden sein, doch wird sich zeigen, dafs wie
ein roter Baden durch sie Ein Grundgedanke sich hindurchzieht :

der von der unio, von irgend einer Vereinigung, sei es der
hypostatischen oder formalen oder logischen. Und so glaubte
der Verfasser durch diese vorläufige Betrachtung der Titel, der
Anordnung der Materien, einem grofsen einheitlichen System auf
der Spur zu sein, einem genialen höhern Gedanken, von dem
aus eine Unzahl von verschiedenen Wahrheiten in absteigender
Reihe betrachtet würden.

Es schien ihm das noch mehr zur Wahrscheinlichkeit sich
zu erheben, wenn er die indoles, die ganze Geistesrichtung des

grofsen heiligen Lehrers in Betracht zog. Es ist vielleicht nie,
in der ganzen Geschichte der Philosophie seit Aristoteles, ein
einheitlicherer Denker, ein gröfserer Systematiker aufgetreten,



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 51

als der hl. Thomas. Von höchsten allgemeinen Principien aus
leitet er gewöhnlich eine ganze Reihe von Wahrheiten ab (man
vgl. z. B. nur, wie er aus dem Einen Gedanken Deus actus

purus die ganze Gotteslehre deduziert). Ein Axiom durchzieht
als Kerngedanke einen ganzen Traktat z. B. quod inferiora
reguntur per superiora die gewaltige Abhandlung de gubernatione
mundi. Monumentale Systeme, die nicht ihresgleichen haben,
sind die zwei Summen und das einheitlich geschlossene, fast wie
ein Rechnungsexempel sich abwickelnde Compendium theologiae.
Wie sollte nun dieser Riesengeist, der alles von höchsten
Gesichtspunkten aus einheitlich betrachtete, nicht auch bei seinen
Quaestiones disputatae einen einheitlichen Plan gehabt haben,
wo schon die äufsere Anlage darauf hinzudeuten scheint? Wie, wenn
z. B. die drei Traktate: de potentia, de veritate, de voluntate von
höchstem Standpunkt, vom trinitarischen Leben Gottes aus, Macht,
Weisheit und Liebe zuerst in Gott und dann absteigend in den
Kreaturen betrachten wollten? — Aber freilich, dann sollten
auch diese Abhandlungen in einer Art geschichtlichen
Zusammenhangs verfafst sein. Die Geschichte und Umstände der
Abfassung sollten diese Vermutungen bestätigen. Das thun sie
aber wirklich, wenn man die gelehrten dissertationes criticae1
des P. de Rubeis in Betracht zieht.

II. Historische Gründe. — In dem II. cap. der
Dissertatio XI. über die Autenticität, Integrität etc. der Werke
des hl. Thomas handelt der gelehrte Dominikaner: de tempore
et loco der Abfassung der Quaestiones disputatae. Nachdem er
gezeigt, dafs die zuverlässigsten Nachrichten hierüber herrühren
von Ptolomaeus Lucensis, einem Schüler und Reisegefährten des
hl. Thomas, kommt er nach dessen Mitteilungen zu folgendem
Resultat: 1) Vom Jahre 1256 an (unter dem Pontifikat
Alexander IV. 1254—61) als nach Beilegung des Kampfes des
Wilhelm de Sancto Amore gegen die Minoriten, wegen Zulassung
derselben zur Lehrthätigkeit an Universitäten, Thomas das
Doktorat empfangen hatte, las und schrieb er in Paris, wie
Lucas sagt: per biennium de veritate, nachdem er vorher,
noch als Baccalaureus, den ersten Kommentar zu den Sentenzen
des Lombarden ausgearbeitet hatte. Es macht den Eindruck,
als wollte der hl. Lehrer mit diesem grofsen Werke de veritate
gleich im Anfang seiner öffentlichen Lehrthätigkeit gleichsam
das erkenntnistheoretische Fundament für seine weitern
spekulativen Arbeiten legen. — 2) Vom Jahre 1261 an (unter dem

1 Abgedruckt im I. Bd. der neuen römischen Thomas-Ausgabe.
4*



52 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

Pontificat Urban IV. 1261—64) schrieb er dann, nach demselben
Ptolomaeus Lucensis in Italien im Auftrag des Papstes: Die
Kommentare in quatuor Evangelia, das Officium Corporis Christi,
und contra errores Graecorum, und dann fährt er fort: isto
autem tempore, tenens Studium Romae, quasi totam Philosophiam,
sive moralem sive naturalem exposuit et in scriptum seu com-
mentum redegit; sed praecipue ethicam et mathematicam (lege:
metaphysicam) quodam singulari et novo modo tradendi. Scripsit
etiam tempore ejusdem Pontificis librum „contra Gentiles" et
quaestiones de anima. So finden wir hier ein ferneres Werk
der quaestiones disputatae erwähnt; und zwar entstand diese
psychologische Untersuchung offenbar im Zusammenhang mit
jenen novo et singulari modo gehaltenen philosophischen
Vorlesungen in Rom. — Darauf unter Clemens IV. (1265 — 68)
beginnt Thomas die Ausarbeitung der Summa theologica, bald in
Rom, bald in Perugia, bald in Viterbo in den Schulen seines
Ordens wirkend ; schreibt aber daneben, wieder nach den
Mitteilungen des Ptolomaeus, und zwar nach dem Jahre 1265 die
quaestiones disputatae: de spiritualibus creaturis und de
malo et virtutibus. Letztere werden ausdrücklich miteinander
erwähnt und erscheinen also als ein zusammengehöriges Ganzes,
obwohl sie in den Ausgaben gewöhnlich auseinander liegen. —
3) Vom Jahre 1269—71 ist Thomas wieder in Paris, wo er
die Summa theol. fortsetzt, wozu Ptolomaeus weiter bemerkt:
hoc etiam tempore (sc. unter dem Pontifikat Gregor X. 1271 — 76)
disputavit quaestiones de Potentia Dei et creaturae, und
de Rubeis fügt bei, in Auslegung von ähnlichen Erwähnungen
bei Guilelmus de Tocco und Echardus: hinc demum conficitur,
tertiam partem Quaestionum (i. e. de potentia) Parisiis elucubrasse
Thomam ab anno 1269 cadente ad annum 1271. — Damit ist
Ort und Entstehungszeit aller Quaest. disput. erwähnt mit
Ausnahme der Abhandlung : de unione Verbi incarnat i.
De Rubeis bemerkt darüber im I. cap. der genannten Dissert.:
dafs dieselbe hie und da unter den andern Abhandlungen ohne
besondern Titel enthalten gewesen sei und dafs sie Echard in
der Aufzählung der ältesten Manuskripte ausdrücklich erwähnt
und zwar, was wichtig, neben den QQ. de anima, de virtutibus,
de unione Verbi incarnati, de spiritualibus creaturis. Danach
ist sie also auch höchst wahrscheinlich im Zusammenhang mit
diesen in Italien entstanden.

Überblicken wir nun diese geschichtliche Abfolge der
Entstehung der einzelnen Quaestiones disput., so ist dieselbe der
Annahme einer systematischen Ordnung günstig. Wir haben



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 53

danach zwei Gruppen von Werken: diejenigen, die in Paris
entstanden, und diejenigen, die in Italien abgefafst wurden. Nun ist
zunächst klar, dafs de malo et virtutibus zusammen ein Ganzes
bilden, wenngleich sie in den Ausgaben weit auseinander liegen,
indem die kleinern Werke de anima etc. zwischen
hineingeschoben sind; denn sie finden sich in den historischen Angaben
immer zusammen erwähnt: de malo et virtutibus und sind
auch gleichzeitig nämlich vom Jahre 1265 an entstanden,
abgesehen davon, dafs, was hier in der historischen Begründung noch
nicht in Betracht kommt, sie auch innerlich zusammengehören.
— Loser ist der Zusammenhang bei den kleinern Quaestiones:
de anima, de spiritualibus creaturis und de unione Verbi incarnati.
Immerhin ist daR bemerkenswert, dafs sie alle während dem
Aufenthalt in Italien entstanden und zwar zuerst de anima in
Rom, unter Urban IV., -dann de spiritualibus creaturis in Perugia
oder Viterbo unter Clemens IV. und wahrscheinlich zuletzt, weil
auch zuletzt erwähnt, ebendort de unione Verbi incarnati. So
ist wenigstens ein zeitlicher Zusammenhang da, Thomas konnte
in Einem Gedankenzug sie abgefafst haben; und vielleicht dafs,
was aus innern Gründen sich wahrscheinlich machen lassen wird,
je das folgende Werk eine Fortsetzung und höhere Krönung des

vorherigen darstellt, de anima durch de spiritual, creat. und
dieses durch de unione Verbi. — Am offenbarsten ist der
Zusammenhang zwischen den zwei grofsen Werken: de veritate
und de potentia, wenngleich hier die historische Aufeinanderfolge
und die Anordnung in den Ausgaben dagegen zu sprechen
scheinen. In letzteren steht nämlich gewöhnlich die Abhandlung
de potentia an erster, de veritate sogar an letzter Stelle. Allein
wir haben schon gesehen, dafs auf diese Anordnung in den
Ausgaben nichts zu geben ist, indem sie wechseln und nicht
von Thomas herstammen. Zudem ist zeitlich gerade umgekehrt
de veritate zuerst, de potentia zuletzt entstanden. Aber nun
möchte vielleicht gerade dieses zeitlich weite Auseinanderliegen
der Entstehung beider Werke gegen ihre innere Einheit und
Zusammengehörigkeit sprechen. Und doch nicht, wenn wir etwas
die lokale Einheit der Entstehung erwägen. Beide Werke sind
nämlich in Paris entstanden, das eine de veritate im Anfang der
öffentlichen Lehrthätigkeit des hl. Thomas an der dortigen
Universität, das andere am Schlufs derselben. Sollte nun nicht
der grofse Systematiker bei seiner Rückkunft nach Paris sich
seiner dortigen ersten jugendlichen Wirksamkeit erinnert und
mit einer gewissen Wehmut an diese schönen Tage zurückgedacht
haben; mufste damit nicht sein Geist wieder da anknüpfen, wo



54 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

er bei dem ersten Aufenthalt aufgehört; mufste er sich nicht
wieder an sein grofses Werk de veritate erinnern und konnte
er da nicht den Gedanken fassen, es wäre von hohem Interesse
und ein Abschlufs seiner Jugendarbeit, wenn er in Ergänzung
und Erinnerung an jene nun auch das andere geistige
Grundvermögen neben dem Intellekt, nämlich den Willen, ähnlich wie
jenen behandeln würde! So wird dann die Einheit des Ortes
und die psyschologische Einheit der Erinnerung an alte frühere
Zeiten zu einem äufsern Grunde der innern Einheit der Werke,
die diese, wie sich sogleich zeigen wird, wirklich besitzen. —
Und so erhebt in der That die historische Betrachtung de loco
et tempore der Entstehung der Quaest. disput. jene vorläufige
Vermutung, es möchte in ihnen eine Systematik enthalten sein,
zu höherer Wahrscheinlichkeit, gibt ihr einen äufsern Anhaltspunkt,

eine historische Unterlage. Und zwar lassen sich danach
zwei Systeme unterscheiden: sicher bilden ein Ganzes de malo
et virtutibus; ebenfalls de veritate et potentia; und zusammen
gehören, wenn auch lockerer, die drei andern Abhandlungen: de

anima, de spiritualibus creaturis und de unione Verbi incarnati.
Was so zu hoher Wahrscheinlichkeit erhoben ist, läfst sich zur
Gewifsheit steigern durch innere Gründe, nämlich durch die
Darlegung der Systeme selbst.

III. Innere Gründe; die Systematik der
Quaestiones disputatae im einzelnen. — Wenn nun im
Folgenden die wirklich vorliegende Systematik der einzelnen
Quaest. disp. dargelegt werden will, wodurch dann aus innern
Gründen unsere These erwiesen werden soll, so ist dabei
allerdings einleitend zu bemerken, dafs diese Systematik nicht eine
so scharf und streng geschlossene ist, wie etwa in der Summa
theol. oder gar im Compendium theologiae; vielmehr sind die
Quaest., disp. wesentlich als das zu fassen, was sie sind, als
gelehrte Detailuntersuchungen, als eine Art „Monographieen" im
modernen Sinn, und da sind denn gewisse Digressionen
unausweichlich, bei denen der systematische Zusammenhang jeweilig
wieder in etwas gestört wird; das schliefst aber nicht aus, dafs
doch im grofsen und ganzen ein Werk ein grofser einheitlicher
Gedanke durchzieht, gleichsam wie der rote Faden sich durch
dasselbe hindurchzieht, oder wie eine architektonische Grundform

dasselbe beherrscht, die bei allen Unregelmäfsigkeiten des
Baues im einzelnen, doch immer wieder hervortritt. — Es soll nun
dieser Nachweis zuerst bei dem Werke versucht werden, bei dem
die Einheit am wenigsten ersichtlich, nämlich bei den drei kleinern
Abhandlungen: de anima, de spiritual, creat. und de unione Verbi.



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 55

1. Die Quaestiones disputatae: de anima, de spiri-
tualibus creaturis und de unione Verbi incarnati. —
Geschichtlich hat sich gezeigt, dafs das zuerst abgefafste derselben:
de anima, das letzte dagegen: de unione Verbi ist; und in dieser
Reihenfolge: de anima, de spiritualib. creat. und de unioue Verbi
müssen sie deshalb auch geordnet sein, wenn auch die gewöhnlichen
Ausgaben de spiritual, creat. vorausstellen und diesem de anima
folgen lassen. Run aber wird sich zeigen, dafs de anima die Seele
besonders betrachtet in ihrer Verbindung mit dem Leibe als forma
corporis; de spiritualib. creat. die geistigen Wesen bes. die Engel
wieder in ihrer möglichen Verbindung mit körperlichen Wesen und
ob sie deren formae sein können; und endlich de unione Verbi
handelt von der höchsten Verbindung, nämlich nicht nur einer
Seele oder eines reinen Geistes mit einem Körper, sondern des

Logos selbst mit der körperlich-geistigen menschlichen Natur.
So zieht sich der Grundgedanke von der Union, von der
Vereinigung eines höhern Geistigen mit einem Niedern, und zwar
in einer Steigerung von Mensch, Engel, Logos durch das Ganze.
Betrachten wir das im einzelnen.

a) Die Quaest. disput. de anima ist nicht etwa wie das
gleichnamige Werk von Aristoteles eine vollständige Psychologie,
sondern behandelt einzig die Frage über die Seele in ihrer
Einheit und Verbindung mit dem Leib als forma und dem
entsprechend dann umgekehrt in ihrer Trennung vom Leib, also
alles betrachtend unter dem einen Gesichtspunkt der Form.
Und zwar handelt der ganze Traktat, der in einer quaestio
unica enthalten ist, in den ersten 13 art. über die Verbindung
der Seele mit dem Leib als forma corporis und von art. 14 bis
21 über den Zustand der vom Leibe getrennten Seele oder der
anima separata.

Als grundlegend für den ersten Punkt wird gleich
einleitend ausgeführt, dafs die Seele die forma substantialis oder
Wesensform des Leibes ist, die ihm sein individuelles Sein das
hoc aliquid verleiht art. 1 und zwar so sehr ist sie forma corporis,
bestimmt mit dem Leibe verbunden zu sein, dafs es zunächst

gar nicht ihre Aufgabe ist, getrennt vom Körper als anima
separata zu existieren, wenn sie auch mit dem Intellekt nicht
ganz in ihn untergetaucht ist, und einstens getrennt von ihm
subsistieren kann. a. 2. Darum, weil die geistige Seele forma
corporis ist, so rnufs es auch so viele geistige Seelen geben als
belebte Körper; es gibt deshalb nicht einen einzigen intellectus
possibilis oder eine vernünftige receptive Seele für die ganze
Menschheit, was gegen Averroes betont wird; a. 3. noch auch



56 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

einen einzigen thätigen abstrahierenden Verstand oder intellectus
agens für alle, was gegen Avieenna gilt. a. 4 u. 5. Ist aber so die
vernünftige Seele wesentlich forma corporis, so darf man in ihr
selbst nicht wieder unterscheiden zwischen Materie und Form;
a. 6. weil dann die Form das Wesen und die Art eines Dinges
bestimmt, so können offenbar Engel und Menschenseele nicht
der gleichen Art angehören, da der englische Geist gar nicht
bestimmt ist, Form zu sein. a. 7 und umgekehrt ist der menschliche

Leib bestimmt und passend eingerichtet, Materie oder Organ
der vernünftigen Seele zu sein; nämlich durch die Sinne, welche
dem Geiste das Denkmaterial vermitteln, a. 8. Und eben darum
besteht auch kein Mittelglied zwischen Leib und Seele, wie die
Trichotomisten meinen, sondern die geistige Seele ist unmittelbar
Form des Leibes und erhält von diesem die Einwirkungen,
a. 9. Deshalb ist auch die Seele in gewissem Sinne in toto
corpore et qualibet parte ejus. a. 10. Ebenso sind die anima
rationalis, sensibilis und vegetabilis nicht drei verschiedene Seelen,
wie die Platoniker wollten, sondern nur drei Seiten oder Be-

thätigungsformen der einen geistigen Seelensubstanz; a. 11 und
darin wurzeln auch die verschiedenen Seelenvermögen, die nach
den Objekten der Thätigkeiten unterschieden werden, a. 12 u. 13.

1st so die Verbindung der Seele mit dem Leibe als die von
Form und Materie bestimmt, also als die vollkommenste, die sich
in zusammengesetzten Dingen findet, so mul's nun allerdings auf
der andern Seite betont werden, dal's die Seele nicht so mit dem
Körper verbunden ist, dafs sie nicht auch nach ihrer Trennung
vom Leibe für sich fortexistieren, subsistieren könnte. Sie ist
unsterblich a. 14, und da denn geht der hl. Lehrer auf die
Betrachtung der Fragen betreffs der anima separata über: ob sie,
obwohl die Sinne ihr nicht mehr das Denkmaterial vermitteln,
doch denken könne a. 15, ob sie in oder aufser der Verbindung
mit dem Leibe andere animae separatae erkenne, was im letztern
Fall bejaht wird a. 16 u. 17, ob sie noch natürliche Dinge
erkenne a. 18, ob in ihr die sensitiven Seelenvermögen fortdauern,
was Thomas (im Unterschied z. B. von Dante) leugnet a. 19,
weshalb dann die weitere Frage aufgeworfen wird, ob sie
nichtsdestoweniger auch Konkretes erkenne a. 20, und wie sie von
einem körperlichen Feuer, dem sog. Fegfeuer leiden könne a. 21.
— Man sieht, die ganze Abhandlung de anima ist in der That,
wie einleitend bemerkt wurde, näherhin eine Abhandlung de
unione animae ad corpus und sogar der zweite Teil über die anima
separata ist nur die Kehrseite des ersten und unter demselben
formalen Gesichtspunkt betrachtet. Ahnliches läfst sich nun auch



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 57

von dem zweiten Werke der ersten Gruppe nachweisen, es ist
da wieder wesentlich die Frage um die unio der geistigen
Kreaturen.

b) Die Quaest. disput.: de spiritualibus creaturis. —
(1 quaest. mit 11 art.) Unter spirituales creaturae sind hier
sowohl die reinen Geister als auch die geistige Seele verstanden.
Und über letztere werden wesentlich wieder die gleichen Fragen
aufgestellt wie im vorhergehenden Traktat: ob sie zusammengesetzt

sei aus Materie und Form a. 1 ob sie mit einem Körper
verbunden werden könne a. 2 ob, wie die Trichotomisten meinen,
durch ein medium oder unmittelbar a 3 und ob sie ganz in
allen Teilen des Körpers sei. a. 4. — Von da geht dann der
Verfasser auf die rein geistigen Wesen über und fragt: ob es

nun auch geistige Substanzen gebe, die nicht mit einem Körper
verbunden sind; a. 5 ob aber dieselben vielleicht, wie die Platoniker
meinten, als formae mit den Himmelskörpern verbunden werden
können, was negiert wird a. 6 wie überhaupt keine geistige Substanz
mit einem andern Körper etwa einem ätherischen als forma
verbunden sein könne, als mit einem solchen, wie ihn der Mensch habe,
weil nur ein solcher dem Denken durch die Sinne das Material
zu subministrieren vermöge a. 7. Sind aber so die Engel geistige
Substanzen, die nicht als formae eine materia informieren, so

folgt daraus, dafs, weil nur durch die Gleichheit der Form
verschiedene Wesen derselben Art angehören, ein jeder Engel
gleichsam eine eigene species für sich bildet, a. 8. — Und nun
kommt wieder die Sprache auf den Menschen, offenbar in dem
Zusammenhang: wenn also die reinen Geister in keiner Weise
als formae sich mit einem Körper, auch nicht einmal mit einem
ätherischen verbinden, ob dann nicht vielleicht doch eine höhere
geistige Substanz als intellectus possibilis, a. 9 oder agens, als
allgemeine Menschheitsseele wenigstens das Denken im Menschen
besorge und sich dann wirklich irgendwie mit dem menschlichen
Leibe vereinige, a. 10. Da beides abgewiesen werden mufs,
indem die einzelne Menschenseele das ganze Denken, durch
Aufnahme der Phantasmen und durch die Abstraktionsthätigkeit etc.
besorgt, so folgt dann aber für sie, dafs an ihr verschiedene
Seelen vermögen zu unterscheiden sind. a. 11. —

Es kommt unter diesem Zusammenhang der Verfasser wieder
auf ähnliche Fragen zurück, wie im vorigen Traktat, und es

ergibt sich daraus einerseits, dafs allerdings die zwei Arbeiten
nicht ein geschlossenes System zusammen bilden, sonst wären
diese Wiederholungen nicht eingetreten. Anderseits läfst sich
aber doch nicht leugnen, dafs ein einheitlicher Gedanke durch



58 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

beide Quaestionen sieh hindurch zieht, nämlich der von der
Vereinigung von geistigen mit körperlichen Substanzen, also der
von der unio. Alles wird auch in dieser zweiten Abhandlung unter
dieser Rücksicht behandelt; nur, während in der ersten einzig
die Vereinigurg der Menschenseele mit dem Körper in Betracht
kommt, wird hier die Frage weiter gestellt: nämlich wie kann
überhaupt eine geistige Substanz mit einer körperlichen sich
verbinden, und dann mufste allerdings einiges aus der Abhandlung
repetiert werden und es verhält sich dieser Traktat dann zum
vorherigen, wie das Allgemeinere zum Besondern, wie der
Gattungs- zum Artbegriff. Und nun wird, abschliefsend, über
das noch etwas Höheres und Allgemeineres gestellt, nämlich
wenn gefragt worden ist: wie verbindet sich die Menschenseele
mit dem Leib, wie können möglicherweise höhere geistige
Substanzen mit Körperlichem sich verbinden (was im Sinne von
forma und intellectus agens abgewiesen wird), so kann man nun
noch fragen: wie konnte sich Gott selbst mit dem Menschen
verbinden resp. inkarnieren und darüber handelt der folgende
Traktat.

c) Quaest. disput. : de unione Verbi incarnati (qu. unie.
5 art.). ----- Es werden hier fünf Fragen aufgestellt: utrum unio
Verbi facta sit in persona, a. 1; utrum in Christo sit una tantum
hypostasis, a. 2; utrum Christus sit unum naturaliter vel duo.
a. 3; uti'um in Christo sit unum tantum esse. a. 4; und utrum
in Christo sit una tantum operatio. a. 5. — Wie diese Fragen
beantwortet werden, kann dem Theologen nicht zweifelhaft sein :

dafs die unio in Christus eine hypostatische, dafs in ihm deshalb
nur eine Hypostase, dafs darum die beiden Naturen miteinander,
wie Cyrill von Alexandrien sagte, eine tvcoöie givöixr'j, ein unum
naturaliter (nicht neutraliter, wie einige Ausgaben falsch haben),
ein einheitliches Ganzes unum tantum bilden, das aber doch nach
den zwei verbundenen Naturen zwei Bethätigungsweisen hat, ist
kirchliches Dogma und wird hier philosophisch besonders mit
genauer Begriffsbestimmung von persona und natura (cf. a. 1)
ausgeführt. Und zwar dies so detailliert uud für sich, dafs man
an einen Zusammenhang mit den andern zwei Traktaten kaum
denken wird. Hält man aber den Titel unio mit dem
Grundgedanken der vorigen zwei Arbeiten zusammen, zieht man zugleich
dabei den historischen Zusammenhang in Betracht, so ist es doch
zum mindesten wahrscheinlich, dafs Thomas hier zum Abschlufs
der andern zwei Traktate eine höchste unio hinstellen und
gleichsam zeigen wollte: bei der geheimnisvollen Beziehung von
Geist und Körper tritt eine Verbindung als unio formalis ein



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 51)

zwischen Menschenseeie und Leib; nicht eine solche, etwa als
intellectus agens zwischen reinen Geistern und Menschenwelt;
wohl aber die höchste unio hypostatica zwischen Logos und
Menschennatur, wodurch die vollkommenste Verbindung von
Kreatur und Gottheit erbracht wird, so dafs dadurch, wie der
hl. Lehrer an anderer Stelle tiefsinnig ausführt: perficitur per
hoc quodammodo totius operis divini universitas, dum homo, qui
est ultimo creatus, circulo quodam in suuro redit principium, ipsi
rerum principio per opus incarnationis unitus. Compend. theol.
cp. 208. —

Dafs aber hier so weitläufig über die mögliche oder unmögliche

Union geistiger oder göttlicher Substanz mit der Materie
abgehandelt wird, mag darin seinen Grund haben, dafs der
Grundirrtum des Averroismus, der damaligen falschen
Zeitphilosophie, gerade darin lag, dafs er in pantheistischer Weise
einerseits eine Unzahl von Verbindungen höherer und niederer
Emanationen Gottes mit Natur und Menschen annahm, anderseits
dann aber doch die Möglichkeit der unio hypostatica in der
Inkarnation verwarf. Unser Traktatencyklus ist eine tiefgehende,
nicht polemisch vorgehende, aber positiv beweisende Widerlegung
dieser Ansicht. Ist dabei immerhin das System mehr verhüllt
und nur in diesem Grundgedanken gelegen, so tritt ein solches
deutlich hervor in den zwei Abhandlungen de virtutibus und
de malo.

2. Die Quaestiones disputatae: de virtutibus und
de malo. — Die zwei Abhandlungen stehen wieder in den

gewöhnlichen Ausgaben nicht beieinander, sondern zuerst de malo
nach den quaestiones de potentia und dann, weit davon entfernt,
nach den soeben behandelten kleinern quaestiones und vor de
veritate die de virtutibus, so dafs damit der Zusammenhang
unbegreiflicherweise zerrissen wird. In der edit. Vives (Ed. 14)
sind dazu dann noch die einzelnen Quaestiones de virtutibus als
ebensoviele quaestiones unicae mit gleichmäfsigen Titeln hin
gestellt, als ob sie so viele kleinere opuscula wären, die weiter
nicht zusammenhangen. Dagegen wissen wir nun aber aus der
Geschichte (vgl. oben die dissert, critic, des de Kubeis), dafs
beide Abhandlungen zusammengehören: denn immer werden sie

zusammen erwähnt: de malo et virtutibus; ebenso sind sie
offenbar nacheinander in Italien entstanden und zwar vermutlich
zuerst de malo, weil immer zuerst aufgezählt und wohl auch

praktisch zum Gebrauch der Pönitentiare zuerst gewünscht,
dem dann das andere de virtutibus der Vollständigkeit wegen
beigefügt, aber wahrscheinlich, weil weniger zum praktischen



60 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

Gebrauch bestimmt, kürzer gehalten wurde. Logisch
selbstverständlich gehört de virtutibus so gewifs voraus, als das Positive
vor dem Negativen steht, und so wollen wir auch im folgenden
die zwei Werke inhaltlich betrachten. Es wird sich dabei zeigen,
dafs sie zusammen ein kurzes Compendium der Moral darstellen
und zwar nach der ganz gleichen Anlage: indem zuerst de
virtutibus in communi, dann von den drei göttlichen Tugenden
und den vier Kardinaltugenden im besondern abgehandelt wird;
ebenso im andern Traktat zuerst de malo in communi (de causa
rnali etc.) und dann von den sieben Hauptsünden im besondern,
so dafs hier der Beweis aus innern Gründen für das System
ohne weiters klar liegt.

a) Die Quaest. disput.: de virtutibus. — Dieser Traktat
besteht aus fünf quaestiones: qu. 1 de virtutibus in communi;
qu. 2 de caritate; qu. 3 de correctione fraterna; qu. 4 de spe;
qu. 5 de virtutibus cardinalibus. Offenbar liegt nun hier die
Systematik darin, dafs, wie in der Summa theol., zuerst
über die Tugenden im allgemeinen abgehandelt wird, dann im
besondern; und zwar zuerst über die drei göttlichen : vorab über
die Liebe als die Form aller Tugenden, speciell die Liebe Gottes,
dann über die Liebe des Nächsten, insbesondere in der Form
der correctio fraterna; hierauf wird die Hoffnung behandelt;
dagegen fällt auf, dafs der Glaube nicht aufgeführt wird; das
Wahrscheinlichste ist, dafs Thomas diese quaestio absichtlich
ausgelassen hat, weil er bereits darüber eine quaest. disput.
geschrieben hatte, nämlich qu. 14 in de veritate und sich hier
nicht mehr wiederholen wollte. Nach den drei göttlichen
Tugenden kommen die Kardinaltugenden zur Behandlung, so
dafs die fünf Quaestiones ein zusammengeschlossenes Ganzes
bilden. — Es würde nun zu weit führen, die einzelnen Artikel
im besondern zu betrachten, doch dürfte es von Interesse sein,
deren innern logischen Gedaukenzusammenhang zu skizzieren,
indem sich daraus zugleich ergibt, wie die quaest. disp. Parallelstellen

zu den betreffenden Partieen der Summa theol. bilden,
dieselben ergänzen und zu deren Erklärung herangezogen werden
müssen. — In der Abhandlung de virtut. in communi wird
zunächst gezeigt, dafs die Tugend ein habitus, nicht nur ein

guter Akt ist a. 1, welchen habitus der hl. Augustinus richtig
so definiert: „virtus est bona qualitas mentis, qua recte vivitur,
qua nemo male utitur, et quam Deus in nobis sine nobis operatur"
(sc. in virtut. infusis) a. 2. Als habitus hat die Tugend die
einzelnen Seelenpotenzen zu Trägern a. 3, insbesondere die
irascible und concupiscible Potenz a. 4, während alle Tugenden



61

zuletzt im Willen wurzeln a. 5. Insofern die Tugend ein habitus
ist, kann man auch von intellektuellen, nicht nur moralischen
Tugenden (Tüchtigkeiten) sprechen und zwar gibt es solche für
die praktische a. 6, und theoretische Vernunft a. 7. Die Anlage
iür die Tugend liegt in der Natur, allein sie mufs durch das
menschliche Zuthun angewöhnt werden a. 8, was durch wiederholte

Setzung des guten Aktes geschieht, a. 9. Es gibt aber
auch von Gott eingegossene Tugenden, die vermehrt werden
können a. 11. All diese Tugenden nun werden passend eingeteilt
in die drei göttlichen und die vier Kardinaltugenden a. 12, und
das Wesen der letztern setzen die Alten richtig in ein gewisses
Mittel zwischen dem Zuviel und dem Zuwenig a. 13.1

Unter den eingegossenen oder göttlichen Tugenden nun ist
die erste die Liebe Gottes (qu. unie, de caritate). Sie ist
etwas von Gott durch Gnade im Menschen Bewirktes, nicht etwa
der hl. Geist selbst a. 1, und bildet geradezu die Form aller
Tugend, insofern jede gute Thätigkeit nur wahrhaft tugendhaft
und gut ist, insofern sie in letzter Intention durch die Liebe
auf Gott hin geordnet ist a. 3. Deswegen schliefst auch die
schwere Sünde die Liebe Gottes aus, weil durch sie eine Trennung

von Gott eintritt, durch Dahingabe Gottes an ein endliches
Gut a. 6, dagegen schliefst die Liebe Gottes die Liebe zur
Kreatur nicht aus, sondern ein, insofern sie um Gottes Willen
und nach Gottes Willen geliebt wird, doch ist das specifische
Objekt der christlichen Nächstenliebe die vernünftige Kreatur,
weil nur diese mit uns in der Vereinigung mit Gott auch
endgültig vereinigt werden kann a. 7 ; weil sich dann Gottes Abbild
auch im Feinde findet, ist auch dieser um Gottes Willen zu lieben,
in besonderer Weise aber nur ex consilio. a. 8. Dabei besteht
eine Ordnung der Liebe, so zwar, dafs die Nächsten auch
zunächst Gegenstand der christlichen Liebe sind. a. 9. Die
vollkommene Nächstenliebe jedoch ist Rat, nicht Pflicht, und soll
bes. durch die Stände der Vollkommnheit spec, den Episkopat
ausgeübt werden a. 11. — Zur christlichen Nächstenliebe gehört
dann auch, wo nötig, die correctio fraterna (qu. unie.) a. 1. Doch
ist auch hierbei eine Ordnung der Pflicht vorhanden, so zwar,
dafs in erster Linie dazu die Vorgesetzten gehalten sind. a. 2. —

Die zweite der göttl. Tugenden ist die Hoffnung (qu. un.
de spe). Sie ist eine wirkliche und besondere Tugend, deren
Formalobjekt die göttliche Güte, das Materialobjekt aber die
ewige Seligkeit ist. a. 1. Sie setzt die Liebe voraus a. 3 und

1 cf. S. th. I. II qu. 56 ff.



62 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

findet sich nur in statu viae. a. 4. — Logisch und theologisch
vor Hoffnung und Liebe steht die dritte der göttlichen Tugenden,
der Glaube; warum über denselben an dieser Stelle nicht
abgehandelt wird, wurde bereits angedeutet. Systematisch müfste
er unbedingt in diesem Zusammenhang zur Sprache kommen,
allein, weil der hl. Lehrer darüber weitläufiger abhandelt in den
quaest. disput. de veritate, so scheint hier absichtlich dieser
Gegenstand übergangen worden zu sein. An die göttl. Tugenden
reihen sich an die sog. Kardinaltugenden und darüber handelt
endlich noch die letzte quaest. unie, de virtutibus cardinalibus.
Es werden dieselben richtig unterschieden in: Klugheit, Gerechtigkeit,

Starkmut und Mäfsigung a. 1, sie stehen miteinander in
einem innern Zusammenhang, so dafs, wer die eine im wahren
Sinne besitzt, die andern auch irgendwie besitzen mufs a. 2,
woraus sich eine gewisse aequalitas virtutum ergibt a. 3, weil
dann die Kardinaltugenden die Grundbestimmungen der sittlichen
Tüchtigkeit ausmachen, so bleiben sie auch in irgendwelcher
Weise in patria. a. 4. — Hiermit schliefst Thomas die Abhandlung

de virtutibus; dafs dieselbe eine einheitliche systematische
Abhandlung ist, ergibt sich aus dieser kurzen Übersicht und aus
der Analogie mit dem Moralsystem der Summa, das wesentlich
diesem gleicht, dagegen ist dort das Ganze weiter ausgeführt,
während hier, ganz den quaest. disput. entsprechend, einzelne
Punkte weitläufiger besprochen sind. Gleichsam die negative
Seite dieses Traktates bildet der folgende de malo und gehört
eben deshalb systematisch hierher.

b) Die Quaest. disput.: de malo. — Es zählt derselbe
fortlaufend 16 quaestiones und ist im ganzen viel gewaltiger angelegt
als der vorhergehende; ob vielleicht deshalb, weil dazumal
besonders auch noch die falsche Lehre vom Bösen gegen das
dualistische Albigensertum zu überwinden war, mag dahingestellt
sein. In grofsen Zügen wird abgehandelt über das Böse
überhaupt qu. 1, das moralisch Böse im besondern qu. 2, dessen

allseitige Ursache qu. 3, insbesonders die Ursünde qu. 4 u. 5,
dessen Imputabilität qu. 6 u. 7, und dann von den einzelnen
Hauptsünden qu. 8—16, wo das Ganze beschlossen wird mit
einem Hinblik auf das eigentliche Reich des Bösen: de daemonibus.

qu. 16. — Qu. 1 bietet, wie bereits angedeutet, die eigentliche
metaphysische Begriffsbestimmung von Bös. Das Böse ist nicht
eine Substanz, was gegen den Dualismus betont wird a. 1,
sondern der Mangel an etwas, das da sein sollte, und hat insofern

immer ein bonum als Träger oder Subjekt a. 2, wie dieses
auch die accidentelle Ursache des Bösen ist. a. 3. Es wird



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 63

passend eingeteilt in ein malum poenae et culpae, d. i. Übel und
Sünde a. 4, und von letzterer ist nun im besondern zu handeln.
Die Sünde qu. 2 ist ein freigewolltes Böses, wo aber die Kontroverse

aufgeworfen wird, ob es nicht indifferente Handlungen gebe
a. 4—6; sie wird specifisch geändert durch die circumstantiae
speciem mutantes a. 7 ff., als Böses ist auch sie wie das Natur-
übel ein Defekt an der Natur a. 11, aber niemals wird dadurch,
was wieder gegen den Dualismus betont wird, die ganze Natur
korrumpiert a. 12.

Zur tiefern Wesensbestimmung eines Gegenstandes gehört
vor allem die Untersuchung des Grundes, und davon handeln
quae. 3 de causa peccati und quae. 4 u. 5 de peccato originali.
Es wird zu dem Zweck untersucht, inwiefern Gott Ursache der
Sünde genannt werden könne: nur im permissiven Sinne qu. 3.
a. 1 u. 2 (wichtig für die Lehre von der praemotio physica:
utrum actio peccati sit a Deo) ; inwiefern der böse Feind Ursache
der Sünde sei: a. 3—6 sollicitierend nicht aber zwingend;
inwiefern ignorantia a. 6—9, infirmitas a. 9 — 12, malitia a. 12—15
die Sünde verschulde, vermehre oder vermindere. Gleichsam
eine Art Naturgrund der Sünde ist die Erbsünde, darum hierüber
qu. 4 u. 5, und zwar qu. 4 über das Wesen der Erbsünde,
qu. 5 über die Folgen derselben. — Endlich gehört zur
allgemeinen Wesensbestimmung der Sünde die Untersuchung nach
deren Imputabil ität. Diese aber wurzelt in der Wahlfreiheit,
darum hierüber weitläufig qu. 6 de libero arbitrio, worauf die
Schwere der Sünde näher bestimmt werden kann qu. 7, de peccato
veniali resp. mortali.

Hiermit ist die allgemeine Abhandlung über die Sünde
abgeschlossen; offenbar aber entspricht dieselbe systematisch der
quaest. de virtutibus in communi in dem parallelen vorigen
Traktat. Und wie nun dort hierauf folgt die Betrachtung der
sieben Haupttugenden im besondern, nämlich der drei göttlichen
und der vier Kardinaltugenden, so auch hier die Behandlung der
sieben Hauptsünden, was gleichsam den zweiten Teil des Ganzen
bildet. Die Analogie zwischen beiden Traktaten ist dadurch so

auffallend, dafs schon daraus sich zur Evidenz ergibt, dafs sie
zusammen gehören und Ein System bilden. Quae. 8 begründet die
Richtigkeit der Einteilung der Hauptsünden in die sieben: inanis
gloria, invidia, acidia, ira, avaritia, gula, luxuria, indem aus ihnen,
wie aus sieben Sündenwurzeln, alle andern Sünden stammen, weshalb
sie eben Hauptsünden genannt werden, auch weil sie den psychischen
passiones der irascibilitas und concupiscibilitas entsprechen. Von
qu. 9—16 werden dann diese Hauptsünden im einzelnen betrachtet.



64 Können unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Die ganze Abhandlung aber wird beschlossen mit einer
Betrachtung des Bösen gleichsam vom höchsten und letzten
Standpunkte aus, nämlich qu. 16 de daemonibus, ihrem ersten
Sünden fall a. 1—4, dessen Folgen für sie a. 5 — 7, und fortan
für die Menschen, durch die dämonischen Infestationen a. 7—12.
Es ist dies der denkbar gewaltigste Abschlufs der Betrachtung
des mysterium iniquitatis, der die letzten und tiefsten Blicke in
das Reich der Finsternis thun läfst. Die zwei Traktate aber
de malo et virtutibus bilden zusammen eine einheitlich systematisch
geordnete Moral, die wegen des ebenso einfachen als eigenartigen
Aufbaues und der vielfachen Detailausführungen auch jetzt noch
die Aufmerksamkeit der christlichen Ethiker erwecken dürften.

KÖNNEN UNSERE BEGRIFFE AUF WAHRHEIT
ANSPRUCH MACHEN?

Von Dk. EUG. KADERÂVEK.

Entsprechen unseren Begriffen Gegenstände an
sich und in der Wirklichkeit? Um diese Frage zu
beantworten, können wir vom allgemeinen und wirklichen Zweifel
nicht ausgehen. Denn wir hätten keinen Boden, auf welchem

wir stehen könnten; wir müfsten, um forschen zu können, uns
der durch den Zweifel gänzlich in Frage gestellten Begriffe
bedienen; wir wären Richter der Wahrheit, diese wäre unserem

Richterspruche unterworfen und müfsten warten, ob wir sie

anerkennen oder nicht. Dem gegenüber ist zu bemerken, dafs der
Geist des Menschen die Wahrheit nicht schafft, sondern findet,
dafs er sie nicht beherrscht, sondern vielmehr unter ihrer
Herrschaft steht; ehe er weifs, was sie ist, offenbart sie sich ihm

und erzeugt in ihm die Erkenntnis, dafs sie ist. Darum ist der

allgemeine und wirkliche Zweifel verwerflich. Dafs es also
Dinge an sich gibt, dafs sie sich dem Menschen
offenbaren, dafs er sie zu erkennen imstande ist und auch
wirklich erkennt, kann nicht bezweifelt werden. Der


	Die Systematik in den Quaestiones Disputatae des Hl. Thomas von Aquin

