Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Die Systematik in den Quaestiones Disputatae des HI. Thomas von
Aquin

Autor: Portmann, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

438 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

lehrt der Herr Autor, ist zusammengesetzt aus der Form und
dem participierten Sein“ Das heilst mit andern Worten:
der Engel ist zusammengesetzt aus dem Akte, dem participierten
Sein und der Wesenheit, wie sie friiher war. Allein das, was
sie friither war, moglich, ideal, ist sie jetzt nicht mehr. Wie
konnen wir demnach im existierenden Eugel Potenz und parti-
cipiertes Sein annehmen, wenn die subjektive Potenz verworfen
wird? Jede Zusammensetzung erweist sich dann als unmoglich.
Auch der Unterschied zwischen der moglichen Wesenheit, in
der objektiven Potenz némlich, und dem participierten Sein hat
den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz zu
seiner notwendigen Voraussetzung. Nur weil diese beiden real
unterschieden sind, war die Wesenheit friiher objektiv moglich.
Sind sie nicht real unterschieden, so ist die Wesenheit jeder-
zelt notwendig.

Das Sein der Kreatur ist also dadurch beschrinkt, dals es
in der realen Wesenheit, als ihrem entsprechenden Subjekte,
aufgenommen worden ist. Dieses ist der formelle und
innere Grund, und nach diesem richtet sich dann der &ufsere
und wirksame.

Die eingehende Priifung der Beweise des englischen Meisters
zeigt uns demnach, dafls die Lehre, welche S. Thomas verteidigt,
nicht blofs nicht evident falsch, sondern dafs sie iiberhaupt
nicht falsch, vielmehr durchaus begriindet und richtig ist.

—

DIE SYSTEMATIK IN DEN QUAESTIONES
DISPUTATAE DES HL. THOMAS VON AQUIN.
Von Kanonikus Professor A. PORTMANN.

————

Die Quaestiones disputatae! oder konnte man deutsch sagen
»die gelehrten Untersuchungen® galten von jeher als das
gelehrteste spekulative Werk des hl. Thomas. Sie enthalten

1 In den alten Ausgaben gewéhnlich ohne Opuszahl, meist nach
den Kommentaren zu den Sentenzen des Petrus Lombardus eingefiigt,
oft auch einzeln ediert,



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 49

die Abhandlungen: de potentia, de malo, de spiritualibus crea-
turis, de anima, de unione Verbi incarnati, de virtutibus und de
veritate.! Der Form nach sind sie gehalten wie die Kommentare
zu den Sentenzen und die Quaestiones der Summa theol., ndmlich
nach der wesentlich aristotel. Methode vorgehend: durch die
difficultates zu dem Anutoritdtsbeweis, rationellen Beweis im
corpus articuli und der responsio ad singula; aber nun das alles
viel weitldufiger und einldfslicher, oft mit zehn, zwanzig Ein-
winden, deren vorliufiger Erledigung und Aufbringung neuer
Schwierigkeiten, mit viel zahlreichern Autoritdtstexten wund
principiellen Erorterungen, die zu Abhandlungen, oft auch mit
reichem dogmen- und philosophiegeschichtlichem Material an-
wachsen; so dals man begreift, wie im Unterschied dazu Thomas
in der Einleitung zur Summa theol. sagen kann, dals er da nur
schreibe ad eruditionem incipientium mit Vermeidung der multi-
plicatio quaestionum, breviter ac dilucide. Danach erscheinen
die Quaestiones disputatae als gelehrte Detailuntersuchungen
iiber einzelne Fragen der Philosophie und spekulativen Theologie
fiir Fachgelehrte und nicht pro incipientibus geschrieben, die als
solche wesentlich auch beigezogen werden miissen als erklarende
weitldufigere Parallelstellen zu den kiirzern Ausfithrungen in der
Summa. Deshalb erachtet man dieselben auch gemeiniglich als
Einzelabhandlungen iiber die verschiedensten (zegenstinde, ohne
weitern innern logischen oder systematischen Zusammenhang, und
in dieser Meinung ging anfanglich auch der Verfasser vorliegender
Arbeit an deren kursorische Lesung. Bald aber drangte sich
ihm die Idee auf, es liege doch diesen verschiedenen Unter-
suchungen eine logische Einheit, ein innerer Zusammenhang, eine
Art System zu Grunde. Es sprechen dafiir zum vorneherein
einige Wahrscheinlichkeitsgriinde.

I. Wahrscheinlichkeitsgriinde. Betrachtet man namlich
zundchst nur ganz oberflichlich die Titel der verschiedenen
Quaestiones, so fallt sogleich auf, dals der Abhandlung de
veritate, welche eine Erkenntnislehre im groflsen ist, die ganze
Erkenntnisweise Gottes und der Kreaturen betrachtend, die
andere Abhandlung de potentia entspricht, welche im Unterschied
zu der Erkenntnis, von der gottlichen Macht abhandelt, der
innergottlichen in der Zeugung des Logos, und der auf die
Kreaturen bezogenen in der gottlichen Weltschopfung, Erhaltung
und Wunderwirksamkeit. Nun mochte man nur noch vermuten,
ob denn nicht der Untersuchung de veritate oder de vero auch

1 So die Reihenfolge in der edit. Vives; andere anders.
Jahrbueh fiir Philosophie ete, VI. 4



90 Die Systematik in den Quaestiones dlsputatae ete.

eine solche de bono entspreche, so dafs dann, von der Trinitét
ausgehend, iiber Macht, Weisheit und Giite abgehandelt wére.
In der That beginnt von qu. 21 der Untersuchung de veritate
an ein ganz neuer Gegenstand, der nicht mehr unter diesen
Titel palst, ndmlich de bono und zwar #dhnlich wie de veritate
vorgehend: de bono in communi und dann iiber die Giite und das
Wollen in Gott, de voluntate Dei und hierauf absteigend iiber
die Giite und Willensthatigkeit im Kreatiirlichen de libero arbitrio,
de passionibus etc. Bedenkt man nun, was sich noch zeigen
wird, dafs die jetzigen Titel erst spater hinzugekommen sind, so
miifste hier cp. 21 offenbar ein neuer Titel stehen, ndmlich de
bono oder de voluntate und dann hdtte man so vorlaufig drei
Abhandlungen, die zusammen ein Ganzes, ein System zu bilden
scheinen: de potentia, de veritate und de voluntate. — Ahulich
verhélt es sich mit der Untersuchung de malo und de virtutibus.
Obwohl nédmlich dieselben in den gewdhnlichen Ausgaben sehr
auseinander stehen, namlich die erstere an zweiter, letztere an
finfter Stelle, so gehoren sie doch innerlich zusammen. Denn
beide gehen ganz gleich vor: die eine handelt zuerst ab de
virtutibus in communi und dann iiber die einzelnen Tugenden;
die drei gottlichen und die vier Kardinaltugenden; und &hnlich
die andere zuerst de malo in communi und dann iiber das Bose
im einzelnen: die sieben Hauptsiinden. So scheinen auch diese
zwei Abhandlungen zusammen ein Ganzes zu bilden, wenn sie
auch nicht beieinander stehen, da ja so wie so, wie bereits
angedeutet wurde, die Aufeinanderfolge dieser Werke in den
verschiedenen Ausgaben eine sehr verschiedene ist. — Schwie-
riger freilich diirfte ein Zusammenhang zwischen den drei andern
Werken: de spiritualibus creaturis, de anima und de unione
verbi incarnati zu finden sein, doch wird sich zeigen, dals wie
ein roter Faden durch sie Ein Grundgedanke sich hindurchzieht:
der von der unio, von irgend einer Vereinigung, sei es der
hypostatischen oder formalen oder logischen. Und so glaubte
der Verfasser durch diese vorldufige Betrachtung der Titel, der
Anordnung der Materien, einem grofsen einheitlichen System auf
der Spur zu sein, einem genialen hohern Gedanken, von dem
aus eine Unzahl von verschiedenen Wahrheiten in absteigender
Reihe betrachtet wiirden.

Es schien ihm das noch mehr zur Wahrscheinlichkeit sich
zu erheben, wenn er die indoles, die ganze Geistesrichtung des
grofsen heiligen Lehrers in Betracht zog. Es ist vielleicht nie,
in der ganzen Geschichte der Philosophie seit Aristoteles, ein
einheitlicherer Denker, ein grofserer Systematiker aufgetreten,



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 51

als der hl. Thomas. Von hochsten allgemeinen Principien aus
leitet er gewdhnlich eine ganze Reihe von Wahrheiten ab (man
vgl. z. B. nur, wie er aus dem Einen Gedanken Deus actus
purus die ganze Gotteslehre deduziert). Ein Axiom durchzieht
als Kerngedanke einen ganzen Traktat z. B. quod inferiora
reguntur per superiora die gewaltige Abhandlung de gubernatione
mundi. Monumentale Systeme, die nicht ihresgleichen haben,
sind die zwei Summen und das einheitlich geschlossene, fast wie
ein Rechnungsexempel sich abwickelnde Compendium theologiae.
Wie sollte nun dieser Riesengeist, der alles von hdchsten Ge-
sichtspunkten aus einheitlich hetrachtete, nicht auch bei seinen
Quaestiones disputatae einen einheitlichen Plan gehabt haben,
wo schon die dulsere Anlage darauf hinzudeuten scheint? Wie, wenn
z. B. die drei Traktate: de potentia, de veritate, de voluntate von
hochstem Standpunkt, vom trinitarischen Leben Gottes aus, Macht,
Weisheit und Liebe zuerst in Gott und dann absteigend in den
Kreaturen betrachten wollten? — Aber freilich, dann sollten
auch diese Abhandlungen in einer Art geschichtlichen Zusam-
menhangs verfalst sein. Die Geschichte und Umsténde der
Abfassung sollten diese Vermutungen bestitigen. Das thun sie
aber wirklich, wenn man die gelehrten dissertationes criticae?
des P. de Rubeis in Betracht zieht.

II. Historische Griinde. — In dem IIL cap. der
Dissertatio XI. iiber die Autenticitdt, Integritit etc. der Werke
des hl. Thomas handelt der gelehrte Dominikaner: de tempore
et loco der Abfassung der Qnaestiones disputatae. Nachdem er
gezeigt, dals die zuverlassigsten Nachrichten hieriiber herriihren
von Ptolomaeus Lucensis, einem Schiiler und Reisegefahrten des
hl. Thomas, kommt er nach dessen Mitteilungen zu folgendem
Resultat: 1) Vom Jahre 1256 an (unter dem Pontifikat
Alexander IV. 1254—61) als nach Beilegung des Kampfes des
Wilhelm de Sancto Amore gegen die Minoriten, wegen Zulassung
derselben zur Lehrthatigkeit an Universititen, Thomas das
Doktorat empfangen hatte, las und schrieb er in Paris, wie
Lucas sagt: per biennium de veritate, nachdem er vorher,
noch als Baccalaureus, den ersten Kommentar zu den Sentenzen
des Lombarden ausgearbeitet hatte. Es macht den Eindruck,
als wollte der hl. Lehrer mit diesem grofsen Werke de veritate
gleich im Anfang seiner offentlichen Lehrthitigkeit gleichsam
das erkenntnistheoretische Fundament fiir seine weitern speku-
lativen Arbeiten legen. — 2) Vom Jahre 1261 an (unter dem

1 Abgedruckt im I. Bd. der neuen rémischen Thomas-Ausgabe.
4#



D2 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

Pontificat Urban IV. 1261—64) schrieb er dann, nach demselben
Ptolomaeus Lucensis in Italien im Auftrag des Papstes: Die
Kommentare in quatuor Evangelia, das Officium Corporis Christi,
und contra errcres Graecorum, und dann fiahrt er fort: isto
autem tempore, tenens studium Romae, quasi totam Philosophiam,
sive moralem sive naturalem exposuit et in seriptum seu com-
mentum redegit; sed praecipue ethicam et mathematicam (lege:
metaphysicam) quodam singulari et novo modo tradendi. Scripsit
etiam tempore ejusdem Pontificis librum ,contra Gentiles” et
quaestiones de anima. So finden wir hier ein ferneres Werk
der quaestiones disputatae erwéhnt; und zwar entstand diese
psychologische Untersuchung offenbar im Zusammenhang mit
jenen novo et singulari modo gehaltenen philosophischen Vor-
lesungen in Rom. — Darauf unter Clemens IV. (1265—68)
beginnt Thomas die Ausarbeitung der Summa theologica, bald in
Rom, bald in Perugia, bald in Viterbo in den Schulen seines
Ordens wirkend; schreibt aber daneben, wieder nach den Mit-
teilungen des Ptolomaeus, und zwar nach dem Jahre 1269 die
quaestiones disputatae: de spiritualibus creaturis und de
malo et virtutibus. Letztere werden ausdriicklich miteinander
erwahnt und erscheinen also als ein zusammengehdriges Ganzes,
obwohl sie in den Ausgaben gewohnlich auseinander liegen, —
3) Vom Jahre 1269—71 ist Thomas wieder in Paris, wo er
die Summa theol. fortsetzt, wozu Ptolomaeus weiter bemerkt:
hoc etiam tempore (sc. unter dem Pontifikat Gregor X. 1271 —76)
disputavit quaestiones de Potentia Dei et creaturae, und
de Rubeis fiigt bei, in Auslegung von &hnlichen- Erwéhnungen
bei Guilelmus de Tocco und Echardus: hinc demum conficitur,
tertiam partem Quaestionum (i. e. de potentia) Parisiis elucubrasse
Thomam ab anno 1269 cadente ad annum 1271. — Damit ist
Ort und Entstehungszeit aller Quaest. disput. erwihnt mit Aus-
nahme der Abhandlung: de unione Verbi incarnati.
De Rubeis bemerkt dariiber im I. cap. der genanuten Dissert.:
dals dieselbe hie und da unter den andern Abhandlungen ohne
besondern Titel enthalten gewesen sei und dafs sie Echard in
der Aufzdhlung der dltesten Manuskripte ausdriicklich erwédhnt
und zwar, was wichtig, neben den QQ. de anima, de virtutibus,
de unione Verbi incarnati, de spiritualibus creaturis. Danach
ist sie also auch hochst wahrscheinlich im Zusammenhang mit
diesen in ltalien entstanden.

Uberblicken wir nun diese geschichtliche Abfolge der Ent-
stehung der einzelnen Quaestiones disput.,, so ist dieselbe der
Annahme einer systematischen Ordnung giinstig. Wir haben



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. N3

danach zwei Gruppen von Werken: diejenigen, die in Paris ent-
standen, und diejenigen, die in Italien abgefafst wurden. Nun ist
zundchst klar, dals de malo et virtutibus zusammen ein Ganzes
bilden, wenngleich sie in den Ausgaben weit auseinander liegen,
indem die kleinern Werke de anima ete. zwischen hinein-
geschoben sind; denn sie finden sich in den historischen Angaben
immer zusammen erwédhnt: de malo et (!) virtutibus und sind
auch gleichzeitig namlich vom Jahre 1265 an entstanden, abge-
sehen davon, dals, was hier in der historischen Begriindung noch
nicht in Betracht kommt, sie auch innerlich zusammengehdren.
— Loser ist der Zusammenhang bei den kleinern Quaestiones:
de anima, de spiritualibus creaturis und de unione Verbi incarnati.
Immerhin ist das bemerkenswert, dals sie alle wihrend dem
Aufenthalt in Italien eotstanden und zwar zuerst de anima in
Rom, unter Urban IV., dann de spiritualibus creaturis in Perugia
oder Viterbo unter Clemens IV. und wahrscheinlich zuletzt, weil
auch zuletzt erwéhnt, ebendort de unione Verbi incarnati. So
ist wenigstens ein zeitlicher Zusammenhang da, Thomas konnte
in Einem Gedankenzug sie abgefalst haben; und vielleicht dafs,
was aus innern Griinden sich wahrscheinlich machen lassen wird,
je das folgende Werk eine Fortsetzung und hohere Kronung des
vorherigen darstellt, de anima durch de spiritual. creat. und
dieses durch de unione Verbi. — Am offenbarsten ist der Zu-
sammenhang zwischen den zwei grofsen Werken: de veritate
und de potentia, wenngleich hier die historische Aufeinanderfolge
und die Anordnung in den Ausgaben dagegen zu sprechen
scheinen. In letzteren steht ndmlich gewOhnlich die Abhandlung
de potentia an erster, de veritate sogar an letzter Stelle. Allein
wir haben schon gesehen, dafs auf diese Anordnung in den
Ausgaben nichts zu geben ist, indem sie wechseln und nicht
von Thomas herstammen. Zudem ist zeitlich gerade umgekehrt
de veritate zuerst, de potentia zuletzt entstanden. Aber nun
mochte vielleicht gerade dieses zeitlich weite Auseinanderliegen
der Kntstehung beider Werke gegen ihre innere Kinheit und
Zusammengehorigkeit sprechen. Und doch nicht, wenn wir etwas
die lokale Einheit der Entstehung erwédgen. Beide Werke sind
namlich in Paris entstanden, das eine de veritate im Anfang der
offentlichen Lehrthétigkeit des hl. Thomas an der dortigen
Universitiat, das andere am Schlufs derselben. Sollte nun nicht
der grofse Systematiker bei seiner Riickkunft nach Paris sich
seiner dortigen ersten jugendlichen Wirksamkeit erinnert und
mit einer gewissen Wehmut an diese schonen Tage zuriickgedacht
haben; muflste damit nicht sein Geist wieder da ankniipfen, wo



54 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc,

er bel dem ersten Aufenthalt aufgehort; mulste er sich nicht
wieder an sein grofses Werk de veritate erinnern und konnte
er da nicht den Gedanken fassen, es wéare von hohem Interesse
und ein Abschlufs seiner Jugendarbeit, wenn er in Ergénzung
und Erinnerung an jene nun auch das andere geistige Grund-
vermogen neben dem Intellekt, ndmlich den Willen, dhnlich wie
jenen behandeln wiirde! So wird dann die Einheit des Ortes
und die psyschologische Einheit der Erinnerung an alte friihere
Zeiten zu einem aufsern Grunde der innern Einheit der Werke,
die diese, wie sich sogleich zeigen wird, wirklich besitzen. —
Und so erhebt in der That die historische Betrachtung de loco
ct tempore der Entstehung der Quaest. disput. jene vorlaufige
Vermutung, es mochte in ihnen eine Systematik ecnthalten sein,
zu hoherer 'Wahrscheinlichkeit, gibt ihr einen &ufsern Anhalts-
punkt, eine historische Unterlage. Und zwar lassen sich danach
zwel Systeme unterscheiden: sicher bilden ein Ganzes de malo
et virtutibus; ebenfalls de veritate et potentia; und zusammen
gehoren, wenn auch lockerer, die drei andern Abhandlungen: de
anima, de spiritualibus creaturis und de unione Verbi incarnati.
Was so zu hoher Wahrscheinlichkeit erhoben ist, ldlst sich zur
Gewilsheit steigern durch innere Griinde, némlich durch die Dar-
legung der Systeme selbst.

I1II. Innere Griinde; die Systematik der Quae-
stiones disputatae im einzelnen. — Wenn nun im
Folgenden die wirklich vorliegende Systematik der einzelnen
Quaest. disp. dargelegt werden will, wodurch dann aus innern
Griinden unsere These erwiesen werden soll, so ist dabei aller-
dings einleitend zu bemerken, dals diese Systematik nicht eine
so scharf und streng geschlossene ist, wie etwa in der Summa
theol. oder gar im Compendium theologiae; vielmehr sind die
Quaest. disp. wesentlich als das zu fassen, was sie sind, als ge-
lehrte Detailuntersuchungen, als eine Art ,,Monographieen* im
modernen Sinn, und da sind denn gewisse Digressionen un-
ausweichlich, bei denen der systematische Zusammenhang jeweilig
wieder in etwas gestort wird; das schliefst aber nicht aus, dals
doch im grofsen und ganzen ein Werk ein grofser einheitlicher
Gedanke durchzieht, gleichsam wie der rote Fadeo sich durch
dasselbe hindurchzieht, oder wie eine architektonische Grund-
form dasselbe beherrscht, die bei allen Unregelmilsigkeiten des
Baues im einzelnen, doch immer wieder hervortritt. — Es soll nun
dieser Nachweis zuerst bei dem Werke versucht werden, bei dem
die Einheit am wenigsten ersichtlich, ndmlich bei den drei kleinern
Abhandlungen: de anima, de spiritual. creat. und de unione Verbi.



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 99

1. Die Quaestiones disputatae: de anima, de spiri-
tualibus creaturis und de unione Verbi incarnati. —
Greschichtlich hat sich gezeigt, dafs das zuerst abgefalste derselben:
de anima, das letzte dagegen: de unione Verbi ist; und in dieser
Reihenfolge: de anima, de spiritualib. creat. und de unione Verbi
miissen sie deshalb auch geordnet sein, wenn auch die gewohunlichen
Ausgaben de spiritual. creat. vorausstellen und diesem de anima
folgen lassen, Nun aber wird sich zeigen, dals de anima die Seele
besonders betrachtet in ihrer Verbindung mit dem Leibe als forma
corporis; de spiritualib. creat. die geistigen Wesen bes. die Engel
wieder in ihrer moglichen Verbindung mit korperlichen Wesen und
ob sie deren formae sein konnen; und endlich de unione Verbi
handelt von der hochsten Verbindung, némlich nicht nur einer
Seele oder eines reinen (reistes mit einem Korper, sondern des
Logos selbst mit der korperlich-geistigen menschlichen Natur.
So zieht sich der Grundgedanke von der Union, von der Ver-
einigung eines hohern Geistigen mit einem Niedern, und zwar
in einer Steigerung von Mensch, Engel, Logos durch das Ganze.
Betrachten wir das im einzelnen.

a) Die Quaest. disput. de anima ist nicht etwa wie das
gleichnammige Werk von Aristoteles eine vollstindige Psychologie,
sondern behandelt einzig die Frage iiber die Seele in ihrer
Einheit und Verbindung mit dem Leib als forma und dem ent-
sprechend dann umgekehrt in ihrer Trennung vom Leib, also
alles betrachtend unter dem einen Gesichtspunkt der Form.
Und zwar handelt der ganze Traktat, der in einer quaestio
unica enthalten ist, in den ersten 13 art. iiber die Verbindung
der Seele mit dem Leib als forma corporis und von art. 14 bis
21 iiber den Zustand der vom Leibe getrennten Seele oder der
anima separata.

Als grundlegend fiir den ersten Punkt wird gleich ein-
leitend ausgefiihrt, dals die Seele die forma substantialis oder
Wesensform des Leibes ist, die ihm sein individuelles Sein das
hoc aliquid verleiht art. 1 und zwar so sehr ist sie forma corporis,
bestimmt mit dem Leibe verbunden zu sein, dals es zunidchst
gar nicht ihre Aufgabe ist, getrennt vom Korper als anima
separata zu existieren, wenn sie auch mit dem Intellekt nicht
ganz in ihn untergetaucht ist, und einstens getrennt von ihm
subsistieren kann. a. 2. Darum, weil die geistige Seele forma
corporis ist, so muls es auch so viele geistige Seelen geben als
belebte Korper; es gibt deshalb nicht einen einzigen intellectus
possibilis oder eine verniinftige receptive Seele fur die ganze
Menschheit, was gegen Averroes betont wird; a. 3. noch auch



o6 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

einen einzigen thatigen abstrahierenden Verstand oder intellectus
agens fir alle, was gegen Avicenna gilt. a. 4 u. 5. Ist aber so die
verniinftige Seele wesentlich forma corporis, so darf man in ihr
selbst nicht wieder unterscheiden zwischen Materie und Form;
a. 6. weil dann die Form das Wesen und die Art eines Dinges
bestimmt, so konnen offenbar Engel und Menschenseele nicht
der gleichen Art angehdren, da der englische Geist gar nicht
bestimmt ist, Form zu sein. a. 7 und umgekehrt ist der mensch-
liche Leib bestimmt und passend eingerichtet, Materie oder Organ
der verniinftigen Seele zu sein; ndmlich durch die Sinne, welche
dem Geiste das Denkmaterial vermitteln. a. 8. Und eben darum
besteht auch kein Mittelglied zwischen Leib und Seele, wie die
Trichotomisten meinen, sondern die geistige Seele ist unmittelbar
Form des Leibes und erhélt von diesem die Einwirkungen.
a. 9. Deshalb ist auch die Seele in gewissem Sinne in toto
corpore et qualibet parte ejus. a. 10. Ebenso sind die anima
rationalis, sensibilis und vegetabilis nicht drei verschiedene Seelen,
wie die Platoniker wollten, sondern nur drei Seiten oder Be-
thitigungsformen der einen geistigen Seelensubstanz; a. 11 und
darin wurzeln auch die verschiedenen Seelenvermogen, die nach
den Objekten der Thatigkeiten unterschieden werden. a. 12 u. 13.

Ist so die Verbindung der Seele mit dem Leibe als die von
Form und Materie bestimmt, also als die vollkommenste, die sich
in zusammengesetzten Dingen findet, so mufs nun allerdings auf
der andern Seite betont werden, dafls die Seele nicht so mit dem
Korper verbunden ist, dals sie nicht auch nach ihrer Trennung
vom Leibe fir sich fortexistieren, subsistieren konnte. Sie ist
unsterblich a. 14, und da denn geht der hl. Lehrer aut die Be-
trachtung der Fragen betreffs der anima separata iiber: ob sie,
obwohl die Sinne ihr npicht mehr das Denkmaterial vermitteln,
doch denken konne a. 15, ob sie in oder aulser der Verbindung
mit dem Leibe andere animae separatae erkenne, was im letztern
Fall bejaht wird a. 16 u. 17, ob sie noch natiirliche Dinge er-
kenne a. 18, ob in ihr die sensitiven Seelenvermigen fortdauern,
was Thomas (im Unterschied z B. von Dante) leugnet a. 19,
weshalb dann die weitere Frage aufgeworfen wird, ob sie nichts-
destoweuniger auch Konkretes erkenne a. 20, und wie sie von
einem korperlichen Feuer, dem sog. Fegfeuer leiden konne a. 21.
— Man sieht, die ganze Abhandlung de anima ist in der That,
wie einleitend bemerkt wurde, ndherhin eine Abhandlung de
unione animae ad corpus und sogar der zweite Teil iiber die anima
separata ist nur die Kehrseite des ersten und unter demselben
tormalen Gesichtspunkt betrachtet. Ahnliches lafst sich nun auch



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 97

von dem zweiten Werke der ersten Gruppe nachweisen, es ist
da wieder wesentlich die Frage um die unio der geistigen
Kreaturen.

b) Die Quaest. disput.: de spiritualibus creaturis. —
(1 quaest. mit 11 art.) Unter spirituales creaturae sind hier
sowohl die reinen Geister als auch die geistige Seele verstanden.
Und iiber letztere werden wesentlich wieder die gleichen Fragen
aufgestellt wie im vorhergehenden Traktat: ob sie zusammen-
gesetzt sel aus Materie und Form a. 1 ob sie mit einem Korper
verbunden werden konne a. 2 ob, wie die Trichotomisten meinen,
durch ein medium oder unmittelbar a 3 und ob sie ganz in
allen Teilen des Korpers sei. a. 4. — Von da geht dann der
Verfasser auf die rein geistigen Wesen iiber und fragt: ob es
nun auch geistige Substanzen gebe, die nicht mit einem Kérper
verbunden sind; a. 5 ob aber dieselben vielleicht, wie die Platoniker
meinten, als formae mit den Himmelskorpern verbunden werden
konnen, was negiert wird a. 6 wie iiberhaupt keine geistige Substanz
mit einem andern Korper etwa einem &therischen als forma ver-
bunden sein kénne, als mit einem solchen, wie ihn der Mensch habe,
weil nur ein solcher dem Denken durch die Sinne das Material
zu subministrieren vermoge a. 7. Sind aber so die Engel geistige
Substanzen, die nicht als formae eine materia informieren, so
folgt daraus, dafs, weil nur durch die Gleichheit der Form ver-
schiedene Wesen derselben Art angehoren, ein jeder Kngel
gleichsam eine eigene species fiir sich bildet. a. 8. — Und pun
kommt wieder. die Sprache auf den Menschen, offenbar in dem
Zusammenhang: wenn also die reinen Geister in keiner Weise
als formae sich mit einem Korper, auch nicht einmal mit einem
dtherischen verbinden, ob dann nicht vielleicht doch eine hohere
geistige Substanz als intellectus possibilis, a. 9 oder agens, als
allgemeine Menschheitsseele wenigstens das Denken im Menschen
besorge und sich dann wirklich irgendwie mit dem menschlichen
Leibe vereinige. a. 10. Da beides abgewiesen werden mulfs,
indem die einzelne Menschenseele das ganze Denken, durch Auf-
nahme der Phantasmen und durch die Abstraktionsthatigkeit ete.
besorgt, so folgt dann aber fiir sie, dals an ihr verschiedene
Seelenvermogen zu unterscheiden sind. a. 11. —

Es kommt unter diesem Zusammenhang der Verfasser wieder
auf dhnliche Fragen zuriick, wie im vorigen Traktat, und es
ergibt sich daraus einerseits, dals allerdings die zwei Arbeiten
nicht ein geschlossenes System zusammen bilden, sonst wiren
diese Wiederholungen nicht eingetreten. Anderseits lilst sich
aber doch nicht leugnen, dals ein einheitlicher Gedanke durch



38 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

beide Quaestionen sich hindurch zieht, ndmlich der von der
Vereinigung von geistigen mit korperlichen Substanzen, also der
von der unio. Alles wird anch in dieser zweiten Abhandlung unter
dieser Riicksicht behandelt; nur, wahrend in der ersten einzig
die Vereinigurg der Menschenseele mit dem Korper in Betracht
kommt, wird hier die Frage weiter gestellt: nadmlich wie kann
iiberhaupt eine geistige Substanz mit einer korperlichen sich
verbinden, und dann mulste allerdings einiges aus der Abhandlung
repetiert werden und es verhdlt sich dieser Traktat dann zum
vorherigen, wie das Allgemeinere zum Besondern, wie der
Gattungs- zum Artbegriff. Und nun wird, abschlielsend, iiber
das noch etwas Hoheres und Allgemeineres gestellt, namlich
wenn gefragt worden ist: wie verbindet sich die Menschenseele
mit dem Leib, wie konnen moglicherweise hohere geistige Sub-
stanzen mit Korperlichem sich verbinden (was im Sinne von
forma und intellectus agens abgewiesen wird), so kann man nun
noch fragen: wie konnte sich Gott selbst mit dem Menschen
verbinden resp. inkarnieren und dariiber handelt der folgende
Traktat.

c) Quaest. disput.: de unione Verbi incarnati (qu. unic.
5 art.). — Es werden hier finf Fragen aufgestellt: utrum uuio
Verbi facta sit in persona. a. 1; utrum in Christo sit una tantum
hypostasis. a. 2; utrum Christus sit unum naturaliter vel duo.
a. 3; utrum in Christo sit unum tantum esse. a. 4; und utrum
in Christo sit una tantum operatio. a. 5. — Wie diese Fragen
beantwortet werden, kann dem Theologen nicht zweifelhaft sein:
dafs die unio in Christus eine hypostatische, dafs in ihm deshalb
nur eine Hypostase, dals darum die beiden Naturen miteinander,
wie Cyrill von Alexandrien sagte, eine €vw6ig guoixs), ein unum
naturaliter (nicht neutraliter, wie einige Ausgaben falsch haben),
ein einheitliches Ganzes unum tantum biiden, das aber doch nach
den zwel verbundenen Naturen zwei Bethétigungsweisen hat, ist
kirchliches Dogma und wird hier philosophisch besonders mit
genauer Begriffshestimmung von persona und natura (cf. a. 1)
ausgefithrt. Und zwar dies so detailliert und fiir sich, dafs man
an einen Zusammenhang mit den andern zwei Traktaten kaum
denken wird. Ha&lt man aber den Titel unio mit dem Grund-
gedanken der vorigen zwei Arbeiten zusammen, zieht man zugleich
dabei den historischen Zusammenhang in Betracht, so ist es doch
zum mindesten wahrscheinlich, dals Thomas hier zum Abschluls
der andern zwei Traktate eine hochste wunio hinstellen und
gleichsam zeigen wollte: bei der geheimnisvollen Beziehung von
Geist und Korper tritt eine Verbindung als unio formalis ein



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 29

zwischen Menschenseele und Leib; nicht eine solche, etwa als
intellectus agens zwischen reinen Geistern und Menschenwelt;
wohl aber die hochste unio hypostatica zwischen Logos und
Menschennatur, wodurch die vollkommenste Verbindung von
Kreatur und Gottheit erbracht wird, so dafls dadurch, wie der
hl. Lehrer an anderer Stelle tiefsinnig ausfiihrt: perficitur per
hoc quodammodo totius operis divini universitas, dum homo, qui
est ultimo creatus, circulo quodam in suum redit principium, ipsi
rerum principio per opus incarnationis unitus. Compend. theol.
cp. 208. —

Dals aber hier so weitliufig iiber die mogliche oder unmog-
liche Union geistiger oder gottlicher Substanz mit der Materie
abgehandelt wird, mag darin seinen Grund haben, dafls der
Grundirrtum des Averroismus, der damaligen falschen Zeit-
philosophie, gerade darin lag, dals er in pantheistischer Weise
einerseits eine Unzahl von Verbindungen hoherer und niederer
Emanationen Gottes mit Natur und Menschen annahm, anderseits
dann aber doch die Moglichkeit der unio hypostatica in der
Inkarnation verwarf. Unser Traktatencyklus ist eine tiefgehende,
nicht polemisch vorgehende, aber positiv beweisende Widerlegung
dieser Ansicht. Ist dabei immerhin das System mehr verhiillt
und nur in diesem Grundgedanken gelegen, so tritt ein solches
deutlich hervor in den zwei Abhandlungen de virtutibus und
de malo. '

2. Die Quaestiones disputatae: de virtutibus und
de malo. — Die zwei Abhandlungen stehen wieder in den
gewohnlichen Ausgaben nicht beieinander, sondern zuerst de malo
vach den quaestiones de potentia und dann, weit davon entfernt,
nach den soeben behandelten kleinern quaestiones und vor de
veritate die de virtutibus, so dafs damit der Zusammenhang
unbegreiflicherweise zerrissen wird. In der edit. Vives (Bd. 14)
sind dazu dann noch die einzelnepr Quaestiones de virtutibus als
ebensoviele quaestiones unicae mit gleichmélsigen Titeln hin-
gestellt, als ob sie so viele kleinere opuscula waren, die weiter
nicht zusammenhangen. Dagegen wissen wir nun aber aus der
Geschichte (vgl. oben die dissert. critic. des de Rubeis), dafs
beide Abhandlungen zusammengehdren: denn immer werden sie
zusammen erwihnt: de malo et (!) virtutibus; ebenso sind sie
offenbar nacheinander in Italien entstanden und zwar vermutlich
zuerst de malo, weil immer zuerst aufgezdhlt und wohl auch
praktisch zum Gebrauch der Ponitentiare zuerst gewiinscht,
dem dann das andere de virtutibus der Vollstindigkeit wegen
beigefiigt, aber wahrscheinlich, weil weniger zum praktischen



60 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etec.

Grebrauch bestimmt, kiirzer gehalten wurde. Logisch selbst-
verstandlich gehort de virtutibus so gewils voraus, als das Positive
vor dem Negativen steht, und so wollen wir auch im folgenden
die zwei Werke inhaltlich betrachten. HEs wird sich dabei zeigen,
dals sie zusammen ein kurzes Compendium der Moral darstellen
und zwar nach der ganz gleichen Anlage: indem zuerst de
virtutibus in communi, dann von den drei gottlichen Tugenden
und den vier Kardinaltugenden im besondern abgehandelt wird;
ebenso im andern Traktat zuerst de malo in communi (de causa
mali etc.) und dann von den sieben Hauptsiinden im besondern,
so dals hier der Beweis aus innern Griinden fiir das System
ohne weiters klar liegt.

a) Die Quaest. disput.: de virtutibus. — Dieser Traktat
besteht ans funf quaestiones: qu. 1 de virtutibus in communi;
qu. 2 de caritate; qu. 3 de correctione fraterna; qu. 4 de spe;
qu. 9 de virtutibus cardinalibus. Offenbar liegt nun hier die
Systematik darin, dafs, wie in der Summa theol., zuerst
iiber die Tugenden im allgemeinen abgehandelt wird, dann im
besondern; und zwar zuerst iiber die drei gottlichen: vorab iiber
die Liebe als die Form aller Tugenden, speciell die Liebe Gottes,
dann iiber die Liebe des Néachsten, insbesondere in der Form
der correctio fraterna; hierauf wird die Hoffnung behandelt;
dagegen fillt auf, dals der Glaube nicht aufgefiihrt wird; das
Wahrscheinlichste ist, dals Thomas diese quaestio absichtlich
ausgelassen hat, weil er bereits dariiber eine quaest. disput.
geschrieben hatte, ndmlich qu. 14 in de veritate und sich hier
nicht mehr wiederholen wollte. Nach den drei gottlichen
Tugenden kommen die Kardinaltugenden zur Behandlung, so
dals die fiinf Quaestiones ein zusammengeschlossenes Ganzes
bilden. — Ks wiirde nun zu weit fiihren, die einzelnen Artikel
im besondern zu betrachten, doch diirfte es von Interesse sein,
deren innern Jogischen Gedankenzusammenhang zu skizzieren,
indem sich daraus zugleich ergibt, wie die quaest. disp. Parallel-
stellen zu den betreffenden Partieen der Summa theol. bilden,
dieselben ergidnzen und zu deren Erklarung herangezogen werden
miissen. — In der Abhandlung de virtut. in communi wird
zunidchst gezeigt, dals die Tugend ein habitus, nicht nur ein
guter Akt ist a. 1, welchen habitus der hl. Augustinus richtig
so definiert: ,virtus est bona qualitas mentis, qua recte vivitur,
qua nemo male utitur, et quam Deus in nobis sine nobis operatur®
(sc. in virtut. iofusis) a. 2. Als habitus hat die Tugend die
einzelnen Seelenpotenzen zu Trigern a. 3, insbesondere die
irascible und concupiscible Potenz a. 4, wéahrend alle Tugenden



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 61

zuletzt im Willen wurzeln a. 5. Insofern die Tugend ein habitus
18t, kann man auch von intellektuellen, nicht nur moralischen
Tugenden (Tiichtigkeiten) sprechen und zwar gibt es solche fiir
die praktische a. 6, und theoretische Vernunft a. 7. Die Anlage
fir die Tugend liegt in der Natur, allein sie mufs durch das
menschliche Zuthun angewohnt werden a. 8, was durch wieder-
holte Setzung des guten Aktes geschieht. a. 9. Es gibt aber
auch von Gott eingegossene Tugenden, die vermehrt werden
kdnnen a. 11. All diese Tugenden nun werden passend eingeteilt
in die drei gottlichen und die vier Kardinaltugenden a. 12, und
das Wesen der letztern setzen die Alten richtig in ein gewisses
Mittel zwischen dem Zuviel und dem Zuwenig a. 13.1

Unter den eingegossenen oder gottlichen Tugenden nun ist
die erste die Liebe Gottes (qu. unic. de caritate). Sie ist
etwas von Gott durch Gnade im Menschen Bewirktes, nicht etwa
der hl. Geist selbst a. 1, und bildet geradezu die Form aller
Tugend, insofern jede gute Thitigkeit nur wahrhaft tugendhaft
und gut ist, insofern sie in letzter Intention durch die Liebe
auf Gott hin geordnet ist a. 3. Deswegen schlielst auch die
schwere Siinde die Liebe Gottes aus, weil durch sie eine Tren-
nung von Gott eintritt, durch Dahingabe Gottes an ein endliches
Gut a. 6, dagegen schlielst die Liebe Gottes die Liebe zur
Kreatur nicht aus, sondern ein, insofern sie um Gottes Willen
und nach Gottes Willen geliebt wird, doch ist das specifische
Objekt der christlichen Néachstenliebe die verniinftige Kreatur,
weil nur diese mit uns in der Vereinigung mit Gott auch end-
giiltig vereinigt werden kann a. 7; weil sich dann Gottes Abbild
auch im Feinde findet, ist auch dieser um Gottes Willen zu lieben,
in besonderer Weise aber nur ex conmsilio. a. 8. Dabei besteht
eine Ordnung der Liebe, so zwar, dafs die Néchsten auch zu-
nachst Gegenstand der christlichen Liebe sind. a. 9. Die voll-
kommene Niéchstenliebe jedoch ist Rat, nicht Pflicht, und soll
bes. durch die Stinde der Vollkommnheit spec. den Episkopat
ausgeiibt werden a. 11. — Zur christlichen Néchstenliebe gehort
dann auch, wo nétig, die correctio fraterna (qu. unic.) a. 1. Doch
ist auch hierbei eine Ordnung der Pflicht vorhanden, so zwar,
dafls in erster Linie dazu die Vorgesetzten gehalten sind. a. 2. —

Die zweite der gottl. Tugenden ist die Hoffnung (qu. un.
de spe). Sie ist eine wirkliche und besondere Tugend, deren
Formalobjekt die gottliche Giite, das Materialobjekt aber die
ewige Seligkeit ist. a. 1. Sie setzt die Liebe voraus a. 3 und

1 cf. S. th. L. IT qu. 56 ff.



62 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

findet sich nur in statu viae. a. 4. — Logisch und theologisch
vor Hoffnung und Liebe steht die dritte der géttlichen Tugenden,
der Glaube; warum iiber denselben an dieser Stelle nicht ab-
gehandelt wird, wurde bereits angedeutet. Systematisch miilste
er unbedingt in diesem Zusammenhang zur Sprache kommen,
allein, weil der hl. Lehrer dariiber weitldufiger abhandelt in den
quaest. disput. de veritate, so scheint hier absichtlich dieser
Gregeustand iibergangen worden zu sein. An die gottl. Tugenden
reihen sich an die sog. Kardinaltugenden und dariiber handelt
endlich noch die letzte quaest. unic. de virtutibus cardinalibus.
Es werden dieselben richtig unterschieden in: Klugheit, Gerech-
tigkeit, Starkmut und Méafsigung a. 1, sie stehen miteinander in
einem innern Zusammenhang, so dafs, wer die einc im wahren
Sinne besitzt, die andern auch irgendwie besitzen mufls a. 2,
woraus sich eine gewisse aequalitas virtutum ergibt a. 3, weil
dann die Kardinaltugenden die Grundbestimmungen der sittlichen
Tiichtigkeit ausmachen, so bleiben sie auch in irgendwelcher
Weise in patria. a. 4. — Hiermit schlielst Thomas die Abhand-
lung de virtutibus; dafs dieselbe eine einheitliche systematische
Abhandlung ist, ergibt sich aus dieser kurzen Ubersicht und aus
der Analogie mit dem Moralsystem der Summa, das wesentlich
diesem gleicht, dagegen ist dort das Ganze weiter ausgefiihrt,
wahrend hier, ganz den quaest. disput. entsprechend, einzelne
Punkte weitldufiger besprochen sind. Gleichsam die negative
Seite dieses Traktates bildet der folgende de malo und gehort
eben deshalb systematisch hierher.

b) Die Quaest. disput.: de malo. — Es zihlt derselbe fort-
laufend 16 guaestiones und ist im ganzen viel gewaltiger angelegt
als der vorhergehende; ob vielleicht deshalb, weil dazumal be-
sonders auch noch die falsche Lehre vom Bosen gegen das
dualistische Albigensertum zu iiberwinden war, mag dahingestellt
sein. In grolsen Ziigen wird abgehandelt iiber das Bose iiber-
haupt qu. 1, das moralisch Bose im besondern qu. 2, dessen
allseitige Ursache qu. 3, insbesonders die Ursiinde qu. 4 u. ),
dessen Imputabilitit qu. 6 u. 7, und dann von den einzelnen
Hauptsiinden qu. 8—16, wo das (Ganze beschlossen wird mit
einem Hinblik auf das eigentliche Reich des Bosen: de daemonibus.
qu. 16. — Qu. 1 bietet, wie bereits angedeutet, die eigentliche
metaphysische Begriffsbestimmung von Bos. Das Bose ist nicht
eine Substanz, was gegen den Dualismus betont wird a. 1,
sondern der Mangel an etwas, das da sein sollte, und hat inso-
fern immer ein bonum als Triager oder Subjekt a. 2, wie dieses
auch die accidentelle Ursache des Bosen ist. a. 3. Es wird



Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc. 63

—_—

passend eingeteilt in ein malum poenae et culpae, d.i. Ubel und
Siinde a. 4, und von letzterer ist nun im besondern zu handeln.
Die Siinde qu. 2 ist ein freigewolltes Boses, wo aber die Kontro-
verse aufgeworfen wird, ob es nicht indifferente Handlungen gebe
a. 4—6; sie wird specifisch gedndert durch die circumstantiae
speciem mutantes a. 7 ff., als Boses ist auch sie wie das Natur-
iibel ein Defekt an der Natur a. 11, aber niemals wird dadurch,
was wieder gegen den Dualismus betont wird, die ganze Natur
korrumpiert a. 12,

Zur tiefern Wesensbestimmung eines (regenstandes gehort
vor allem die Untersuchung des Grundes, und davon handeln
quae. 3 de causa peccati und quae. 4 u. 5 de peccato originali.
Es wird zu dem Zweck untersucht, inwiefern Gott Ursache der
Siinde genannt werden kénne: nur im permissiven Sinne qu. 3.
a. 1 u. 2 (wichtig fiir die Lehre von der praemotio physica:
utrum actio peccati sit a Deo); inwiefern der bose Feind Ursache
der Siinde sei: a. 3 — 6 sollicitierend nicht aber zwingend;
inwiefern ignorantia a. 6 — 9, infirmitas a. 9 — 12, malitiaa. 12—15
die Siinde verschulde, vermehre oder vermindere. Gleichsam
eine Art Naturgrund der Siinde ist die Erbsiinde, darum hieriiber
qu. 4 u. 5, und zwar qu. 4 iiber das Wesen der Erbsiinde,
qu. 9 iiber die Folgen derselben. — Endlich gehort zur allge-
meinen Wesensbestimmung der Siinde die Untersuchung unach
deren Imputabilitdt. Diese aber wurzelt in der Wahlfreiheit,
darum hieritber weitliufig qu. 6 de libero arbitrio, worauf die
Schwere der Siinde ndher bestimmt werden kann qu. 7, de peccato
veniali reep. mortali.

Hiermit ist die allgemeine Abhandlung iiber die Siinde ab-
geschlossen; offenbar aber entspricht dieselbe systematisch der
quaest. de virtutibus in communi in dem parallelen vorigen
Traktat. Und wie nun dort hierauf folgt die Betrachtung der
sieben Haupttugenden im besondern, nédmlich der drei gottlichen
und der vier Kardinaltugenden, so auch hier die Behandlung der
sieben Hauptsiinden, was gleichsam den zweiten Teil des Ganzen
bildet. Die Analogie zwischen beiden Traktaten ist dadurch so
auffallend, dals schon daraus sich zur Evidenz ergibt, dals sie
zusammen gehoren und Ein System bilden. Quae. 8 begriindet die
Richtigkeit der Einteilung der Hauptsiinden in die sieben: inanis
gloria, invidia, acidia, ira, avaritia, gula, luxuria, indem aus ihnen,
wie aus sieben Siindenwurzeln, alle andern Siinden stammen, weshalb
sieeben Hauptsiinden genannt werden, auch weil sie den psychischen
passiones der irascibilitas und concupiscibilitas entsprechen. Von
qu. 9—16 werden dann diese Hauptsiinden im einzelnen betrachtet.



64  Konnen unsere Begriffe auf Wahrheit Anspruch machen?

Die ganze Abhandlung aber wird beschlossen mit einer
Betrachtung des Bosen gleichsam vom hochsten und letzten
Standpunkte aus, nidmlich qu. 16 de daemonibus, ihrem ersten
Siindenfall a. 1—4, dessen Folgen fur sie a. 5—7, und fortan
fir die Menschen, durch die ddmonischen Infestationen a. 7—12.
Es ist dies der denkbar gewaltigste Abschlufs der Betrachtung
des mysterium Iniquitatis, der die letzten und tiefsten Blicke in
das Reich der Finsternis thun lafst. Die zwei Traktate aber
de malo et virtutibus bilden zusammen eine einheitlich systematisch
geordnete Moral, die wegen des ebenso einfachen als eigenartigen
Aufbaues und der vielfachen Detailaustiihrungen auch jetzt noch
die Aufmerksamkeit der christlichen Ethiker erwecken diirften.

e

KONNEN UNSERE BEGRIFFE AUF WAHRHEIT
ANSPRUCH MACHEN?

Von Dr. EUG. KADERAVEK.

— .E——

Entsprechen unseren Begriffen Gegenstinde an
sich and in der Wirklichkeit? Um diese Frage zu beant-
worten, konnen wir vom allgemeinen und wirklichen Zweifel
nicht ausgehen. Denn wir hétten keinen Boden, auf welchem
wir stehen konnten; wir miilsten, um forschen zu konnen, uns
der durch den Zweifel géinzlich in Frage gestellten Begriffe
bedienen; wir wiren Richter der Wahrheit, diese wére unserem
Richterspruche unterworfen und miifsten warten, ob wir sie an-
erkennen oder nicht. Dem gegeniiber ist zu bemerken, dals der
Geist des Menschen die Wahrheit nicht schafft, sondern findet,
dafs er sie nicht beherrscht, sondern vielmehr unter ihrer Herr-
schaft steht; ehe er weils, was sie ist, offenbart sie sich ihm
und erzeugt in ihm die Erkenntnis, dals sie ist. Darum ist der
allgemeine und wirkliche Zweifel verwerflich. Dafs es also
Dinge an sich gibt, dafls sie sich dem Menschen offen-
baren, dals er sie zu erkennen imstande ist und auch
wirklich erkennt, kann nicht bezweifelt werden. Der



	Die Systematik in den Quaestiones Disputatae des Hl. Thomas von Aquin

