Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

B —— L

1L

Die Richtighkeit oder Wahrheit der Lehre des hi. Thomas.

Es 1st schwer zu fassen, was P. Limb. mit dieser Unter-
scheidung eigentlich sagen will. Eine mit der Wesenheit real
identische Existenz im identischen und zugleich formellen
Sinne einerseits; andererseits aber eine mit der Wesenheit real
identische Existenz im identischen Sinne, das gleicht jedenfalls
der Sprache eines Sophismas. Wenn wir recht verstehen, und
wir bekennen, dafs es uns schwer fillt, aus diesem Satze einen
Sinn herauszufinden, so meint der Herr Autor, es gebe nur eine
einzige Existenz, die im formellen und materiellen Sinne
(ratione subjecti) mit der Wesenheit real identisch ist. Das ist
die Lehre des hl. Thomas und simtlicher Thomisten. Etwas
anderes wurde nie gelehrt. In Gott allein sind Wesenheit
und Existenz formell und materiell identisch; in den Kreaturen
sind sie es nur materiell oder ratione subjecti in quo
existentia est. Welcher Thomist hat dies je bestritten? P. Limb.
hingegen betont in seiner Broschiire ununterbrochen, die Wesen-
heit sei real identisch mit der Existenz. Die Existenz ist die
Aktualitdt der Wesenheit, und die Aktualitit der Wesenheit ist
die aktuelle Wesenheit; also ist die Existenz die Wesenheit:
das ist der stindige Refrain des Herrn Autors. Wenn der Herr
Autor damit nur die materielle Identitdt im Auge hat, warum
spricht er dann nicht klarer? Wir wiederholen noch einmal:
die materielle Identitit hat weder S. Thomas, noch ein Thomist



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 29

Je geleugnet. Andererseits aber steht der Satz des P. Limb.,
in den Geschopfen seien Wesenheit und Existenz nur materiell,
nicht formell identisch, im offenen Widerspruche mit dem
Inhalte der ganzen Broschiire. Denn dieser Inhalt bestreitet,
dafs die Existenz in der Wesenheit, als dem Subjekte, sei. Sie
sel von einem andern (ab alio), nicht aber in einem andern (in
alio). Hier erklidrt der Herr Autor, sie sei mit der Wesenheit
materiell identisch. Materiell identisch ist nun aber dasjenige,
was In einem andern als seinem Subjekte ist und infolge-
dessen von diesem Subjekte ausgesagt wird. Jedes Pridikat
mufs mit dem Subjekte, von dem es ausgesagt wird, in irgend
einer Weise identisch sein. Wie kann die Existenz des Ge-
schopfes von der Wesenheit desselben ausgesagt werden, wenn
sie mit derselben nicht formell, sondern nur materiell iden-
tisch ist und dennoch sich nicht in der Wesenheit, als ihrem
Subjekte, findet? Formell, gesteht P. Limb., sind Wesenheit
und Sein nur in Gott identisch, materiell, ratione subjecti, auch
in den Kreaturen. Wir sind vollkommen derselben Ansicht wie
der Herr Autor. Allein, wie vertrigt sich mit dieser Behaup-
tung der virtuelle Unterschied zwischen beiden? Die Existenz
soll in der Wesenheit, als ihrem Subjekte, — denn das besagt
die materielle Identitdt, — und doch wiederum mit dem Sub-
Jekte real identisch, d. h. das Subjekt sein. Eine solche Doktrin
ist uns nicht verstindlich und widerspricht der allgemeinen
Lehre der Scholastiker von der formellen und materiellen
Identitdt. Die reale Identitit der Existenz mit dem Subjekte
selber ist ja nichts anderes als die formelle Identitdt. Dieser
entsprechend ist die Existenz nicht in der Wesenheit, sondern
ist diese letztere selber.

Ferner schreibt P. Limb. an derselben Stelle — wir miissen
den Text um seines Inhaltes willen, im Originale wiedergeben
— folgendes: KExistentia, ut existentia non patitur diversitatem
scilicet abstracte et in ordine ideali concepta: concedo;
concrete et in ordine reali spectata: nego. Hinc S. Thomas:
»esse inquantum esse non potest esse diversum,” ,sicut, ait
Ferrariensis, nec homo inquantum homo diversificatur.“ Sed



30 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

existentia ,ratione diversarum naturarum in quibus est,“ utique
,,distincta est, quoniam reapse est ipsa natura in ordine reali
posita, sicut et homo ,diversificatur” ratione diversorum indivi-
duorum. Quia enim individua sunt ,praeter esse“ hominis,
inquantum est homo, ideo ratione individuorum ,diversificatur*,
et sic esse ,potest diversificari, pergit S. Thomas, per aliquod,
quod est praeter esse, sicut esse lapidis est aliud ab esse
hominis®, ,,propter aliam et aliam scilicet naturam hominis et
lapidis®, addit Ferrariensis. Sicut igitur negari non potest
,hominem inquantum homo* est ,diversificari per individua,
quibuscum re ipsa idem est, ita negari nequit, existentiam ,,ratione
essentiae® , diversificari“ quacum re ipsa idem est; quinimo prae-
sertim ob hanc causam existentiae necessario distinguuntur eadem
ratione, qua essentiae distinguuntur, ut et homines eadem ratione
distinguuntur, qua individua distinguuntur. Ergo quia existentia
in rebus creatis est realiter ipsamet earum essentia, existentia
necessario multiplicatur, non quidem ,ratione sui“ sive ratione
ipsius esse, quatenus est commune et abstractum, sed ,ratione
adjuncti i. e. ratione ejus, quod est. Ita homo quoque, quia
in rebus ipsis est realiter Plato vel Socrates certe multiplicatur,
non quidem ratione sui, quatenus est homo sive abstractum,
sed ratione individui sive ejus, quod est. Quod quidem respon-
sum assumtum est ex citato S. Thomae loco atque ex supradictis
ad fatim liquet.

Die abstrakte Existenz und jene in der ideellen Ordnung
kennt keinen Unterschied, wohl aber die konkrete und jene in
der realen Ordnung, so lehrt, meint also P. Limb., der heil
Thomas an der vorhin von uns angefiihrten Stelle. Der englische
Lehrer weist an jener Stelle nach, dafs die Engel, obgleich
specifisch vollkommene fiir sich bestehende Substanzen, dennoch
an KEinfachheit Gott nicht gleich kommen. Der Beweis des
Doctor Angelicus lautet: die Engel kommen Gott nicht gleich,
denn sie sind zusammengesetzt, weil in jhnen das Sein (esse)
nicht identisch ist mit der subsistenten Substanz. Von welchem
Sein spricht hier S. Thomas? Vom abstrakten? vom Sein in
der ideellen Ordnung? Der Doctor Angelicus sagt, das Sein



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 31

sel in ihnen nicht identisch mit dem ,quod est®. Sind die
Engel vielleicht zusammengesetzt aus der subsistenten Substanz
und der abstrakten Existenz? Oder aus der Substanz in der
realen und dem Sein in der ideellen Ordnung? Wenn S. Thomas
bemerkt, das Sein als solches sei Gott nicht eigentiimlich,
denn auch die Kreaturen existieren, spricht dann der Heilige
vom abstrakten Sein, oder von dem Sein in ordine reali? Was ist
die Existenz? Das Allervollkommenste, antwortet S. Thomas.
Ist sie dies als abstrakte und in ordine ideali? Die konkrete
Existenz unterscheidet sich, lehrt P. Limb. Allein wiederum
miissen wir fragen, als Existenz oder die Existenz als solche?
Wodurch unterscheidet sich in der realen Ordnung und in
concreto das Allervollkommenste vom Allervollkommensten?
Der hl. Thomas sagt ja ausdriicklich, das Sein sei Gott eigen-
timlich, insofern es in ihm ohne Beimischung, ohne Potentialitat
sich findet, in den Kreaturen aber sei es gemischt mit einer
Potentialitdt. Und es sind, wie schon gesagt, die existierenden,
nicht die moglichen Dinge, oder nicht die Kreaturen, bevor sie
existieren, von denen der englische Lehrer hier spricht. In dem
Zustande der Moglichkeit sind sie nicht gemischt mit dem Akte,
dieser fehlt ihnen ja gerade. Wie haben wir uns demnach diese
Mischung, diese Zusammensetzung zu denken? Ktwa so, dals
die Existenz selber halb Potenz, halb Akt sei? Keineswegs.
Dies ist undenkbar, denn dem Sein kommt es seiner ganzen
Natur nach zu, Akt, nicht aber Potenz zu sein. Uberdies wiire
es dann nicht das Allervollkommenste und konnte der Wesenheit
nicht die letzte Vollkommenheit verleihen. Und doch vermigen
wir, geméls der Theorie des P. Limb. die Sache nicht anders
aufzufassen. Kuntweder ist die Kreatur reiner Akt, actus purus;
oder es findet sich etwas im Geschopfe neben der Existenz,
das sich als Potenz erweist. Dies verwirft der Herr Autor,
weil nach seiner Ansicht jeder sich selber widerspricht, der eine
subjektive Potenz anerkennt. Folglich bleibt nichts iibrig als
die Existenz, die halb Potenz, halb Akt sein mufs. Zwischen
actus purus, oder dem realen Unterschiede der Wesenheit und
Existenz, oder einem Monstrum, das in sich selber halb Potenz,



32 Das Verbiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

halb Akt ist, haben wir in dieser Angelegenheit unsere Wahl
zu treffen. Da das erste unmoglich, das letzte undenkbar ist,
so folgt, dals das Sein als solches, das reale, konkrete Sein,
davon ist die Rede, in sich selber nicht verschieden ist, wohl
aber unterschieden werden kann durch etwas, was aulserhalb
des Seins liegt, also real von ihm unterschieden ist, némlich
durch die Wesenheit. Diese Wesenheit ist die Potentialitat,
welche mit dem Akte verbunden, also dem Sein beigemischt
wird. Darum ist jedes (ieschipf zusammengesetzt aus W esenheit
und Existenz. Darum uunterscheidet sich das Sein in den Ge-
schopfen, weil es mit grifserer oder geringerer Potentialitit
gemischt ist. Daher ist nur Gott actus purus, denn in Gott ist
das Sein nicht mit Potentialitit gemischt, Gottes Wesenheit ist
nicht Potenz, sondern Akt, real identisch mit dem Sein. Daher
sagen manche, bemerkt der hl. Thomas, Gott habe keine
Wesenheit. Gott ist vielmehr die Wesenheit, gleichwie Er das
Sein ist. Das Geschopf hingegen hat eine Wesenheit und hat
eine Existenz. Folglich ist es zusammengesetzt aus Wesenheit,
als der Potenz, und aus dem Sein, als dem Akte. Die Existenz
fir sich ist einfach, sowohl in den aus Materiec und Form be-
stehenden Dingen, wie auch in den subsistenten Substanzen.
Demnach kann sie schon aus diesem Grunde nicht halb Potenz
und halb Akt sein. Ein Einfaches kann niemals kontradiktorische
Gegensdtze, wie Potenz und Akt es thatsdchlich sind, in sich
vereinigen. Das eine kann nicht das andere konstituieren. Dies
wiirde aber in der Wirklichkeit eintreffen, wiren Wesenheit und
Existenz der Kreatur im formellen Sinne real identisch, oder
es bestinde de facto nichts als der actus purus. ,Dies ist nicht
der Fall, erwidert uns P. Limb.2, ,jegliche Kreatur ist vielmehr
in mannigfacher Weise zusammengesetzt, namlich: physisch
aus dem Subjekte und den Accidenzen; logisch aus
Natur und Hypostase, Potenz und Akt.“ Der Herr Autor ver-
gilst, dafls diese Zusammensetzungen diejenige aus der Wesenheit
und dem Sein, als zwei real unterschiedenen Teilen, zur

1 ], ¢. Seite 46.



Das Verhialtnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 33

—_—

notwendigen Voraussetzung haben. Sind Wesenheit und Existenz
real identisch, so istdie geschaffene existente Wesenheit physisch
einfach. Nun lautet ein Grundsatz der Scholastiker: das Ein-
fache konne nicht Subjekt sein.! Der hl. Thomas. bemerkt
zu diesem Grundsatze, er sei vollkommen richtig in Bezug auf jene
Form resp. Wesenheit, die in jeder Beziehung einfach ist.2 , Der
Begriff der Form steht im Gegensatz zum Begriffe des Subjektes.
Denn jede Form als solche ist Akt; jedes Subjekt aber verhilt
sich zu dem, dessen Subjekt es ist, wie die Potenz zu dem Akte.
Jene Form also, die nur Akt ist, wie die gottliche, kann in
keiner Weise Subjekt sein ... Die geistigen Substanzen aber,
obgleich subsistente Formen, sind in der Potenz, insofern sie ein
endliches, beschridnktes Sein haben.“3 4,Wenn Boéthius vom
Subjekte beziiglich irgendeines beliebigen Accidens spricht (nulla
forma simplex potest esse subjectum'), so ist dies von jener Form
richtig, die derart einfach, dafls sie auch ihre eigene Existenxz
ist (quod etiam est suum esse), wie Gott. Eine solche Einfach-
heit aber findet sich weder in der Seele noch im Engel. —
Aus dieser Stelle des englischen Lehrers geht hervor, dals jede
andere Zusammensetzung sich auf die Zusammensetzung aus
Wesenheit und Dasein stiizt. Sind diese beiden real identisch,
wie z. B. in Gott, so kann die Wesenheit niemals Subjekt sein,
lm Verhiltnisse der Potenz stehen, folglich niemals irgendeine
Zusammensetzung eingehen. Der virtuelle Unterschied” geniigt
nicht, denn im nichsten Artikel werden wir beweisen, dals dieser
auch in Gott angenommen werden mufs. P. Limb. kann also,
den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz der
Kreatur leugnend, der Folgerung nicht entgehen, dafs die
Kreatur dann actus purus sein mufs, gleichwie Gott actus
purus ist. Der virtuelle Unterschied dndert an der Sache nichts,
denn in der Wirklichkeit, de facto, d. h. unabhingig von unserm
Denken ist und bleibt das Geschopf actus purus. Wer wider-

1 1. p. q. 50. a. 2. obj. 2. — de spirit. creat. a. 1. obj. 1. — de
anima. a. 6, obj, 1. — 1, dist. 8. q. 5. a. 2, obj. 4, 2 de spirit. creat.
a. 1. ad 1um, 8 cfr. de anima a. 6. ad 1um, 4 1, dist. 8. q. 5. a.
2. ad 4um,

Jahrbueh fiir Philosophie ete. VI. ‘ g



34 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

spricht sich dann, derjenige, der die Wesenheit als subjektive
Potenz verteidigt, durch die, real unterschieden, mit der Existenz
ein Geschopf zusammengesetzt wird, oder derjenige, der diese
subjektive Potenz bestreitet und trotzdem behauptet, das Ge-
schopf sei nicht actus purus?

Ferner schreibt P. Limb. an der frither von uns im Originale
angefithrten Stelle, die Existenz sei unterschieden ,ratione
diversarum naturarum in quibus est,“ denn sie sei in der Wirk-
lichkeit die Natur selber, in die reale Ordnung gesetzt. — Wie
harmonieren die Begrifte in diesem Satze: ,die Existenz unter-
scheidet sich vermoge der verschiedenen Naturen, in denen sie
ist, denn die Existenz ist die Natur selber“? Kann denn etwas
in sich selber sein und sich eben dadurch unterscheiden, dafs es in
sich selber ist? Eine solche Theorie ist der Philosophie unbe-
kannt. ,,Inesse” bedeutet immer und iiberall in einem Andern,
als dem Subjekte, sein, ausgenommen es wiirde damit ein Drittes
zusammengesetzt. Wie soll also die Existenz in den verschie-
denen Naturen sein und doch zugleich diese Naturen selber
ausmachen?! Zudem gesteht der Herr Autor hier wiederum zu,
dals die Existenz in den Naturen sei, was er frither beharrlich
geleugnet hat. — P. Limb. bringt einen Vergleich und sagt:
auch der Mensch unterscheidet sich vermoge der verschiedenen
Individuen. Weil ndmlich die Individuen ,aufserhalb des Seins®
des Menschen, insofern er Mensch ist, sind, deshalb unterscheidet
er sich vermoge der Individuen, und so, fahrt S. Thomas fort,
kann das Sein ,verschieden werden“ durch etwas, was aulser
,»,dem Sein“ ist, gleichwie das Sein des Steines ein anderes ist
als das Sein des Menschen, ndmlich wegen der anderen Natur
des Menschen und Steines, fiigt Ferrariensis bei. Wie man also
nicht leugnen kann, ,,dafs der Mensch, insofern er Mensch ist®,
durch die Individuen ,verschieden werde®, mil denen er der
Sache nach identisch ist, so kann man auch nicht bestreiten,
dafs die Existenz ,,vermoge der Wesenheit“ sich unterscheide,
mit welcher sie jedoch der Sache nach identisch ist.

1 Gott allein ist in sich selber, und dadurch unterscheidet er sich
von allen Andern. Quodl. 7. a. 1. ad lum,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 39

Diese Argumentation beruht auf einer Unrichtigkeit, nédmlich,
dafs in den Geschopfen Wesenheit und Suppositum real iden-
tisch seien. Der hl. Thomas lehrt:! ,In creaturis essentia
realiter differt a supposito; et ideo nullus actus proprie de
essentia praedicatur nisi causaliter. Da 8. Thomas hier seine
Sentenz auf alle Geschiopfe ausgedehnt wissen will, andererseits
an vielen Stellen behauptet, im Engel seien Natur und Suppositum
nicht real, sondern nur unserm Verstande nach unterschieden,
so miissen wir naher auf die Sache eingehen. Das Suppositum
und die Natur konnen in zweifacher Weise betrachtet werden.
Zunachst nur beziiglich der konstitutiven Principien beider. So
aufgefalst, lehrt S. Thomas stets, dafs in den materiellen Dingen
Natur und Wesenheit sich real unterscheiden. Denn in diesen
materiellen Dingen wird das Suppositum konstituiert und indi-
vidualisiert durch die singulire Materie (materia signata), die
jedoch nicht zur Quidditdt, Natur oder Wesenheit gehort, indem
sie nicht in der Definition der Wesenheit eingeschlossen ist. Die
Definition eines Dinges aber bezeichnet dessen Wesenheit oder
Natur. In den Engeln hingegen wird das Suppositum nicht
durch ,ein Anderes konstituiert, sondern die Wesenheit selber,
die Natur der Engel ist durch sich selber individuell. Darum
sind Wesenheit und Suppositum der Engel, in der ersten Be-
deutung genommen, real identisch und unterscheiden sich nur
unserm Verstande nach. — Unter Suppositum versteht indessen
S. Thomas noch etwas Anderes als die individuellen kon-
stitutiven Principien. In diesem Sinne bedeutet Natur nur
dasjenige, was durch die Definition ausgedriickt wird, das
Suppositum erfalst alles, was in der Sache selber thatséchlich
ist.2 , Ratio personae est, quod sit subsistens distinctum, et
omnia comprehendens, quae in re sunt. Natura autem essen-
tialia tantum comprehendit.“ Da nun im existenten Geschopfe
vieles sich findet, was nicht zur Wesenheit gehdrt, wie z. B.
die Existenz, die Accidenzen, so ist zwischen der Wesenheit
und dem Suppositum eines jeden Geschopfes ein realer Unter-

1 1, dist. 5. q. 1. a. 1. 2 efr. 3. dist. 5. q. 1. a. 8.
3*



36 Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

schied. In Gott allein ist dieser Unterschied nur gemils unserer
Auffassung, oder virtuell, denn Gott hat kein Accidens und seine
Existenz ist real identisch mit der Wesenheit oder Natur. Daher
ist das Suppositum in dieser zweiten Bedeutung in ihm real
identisch mit seiner Wesenheit. In den materiellen Kreaturen
unterscheidet sich also das Suppositum von der Wesenheit
doppelt: nadmlich sachlich und dem Verstande nach. Sachlich
in zweifacher Weise, innerlich und é&ufserlich. Innerlich, weil
das Suppositum etwas wesentlich innerlich in sich schlielst,
die individualisierenden Principien, die in der Wesenheit nicht
enthalten sind. Aufserlich aber, weil das Suppositum etwas
Reales aufserlich in sich begreift, die Existenz und die andern
Accidenzen, die nicht zum Suppositum, in der ersten Bedeutung,
aber auch nicht zur Wesenheit gehoren. Sie gehdren jedoch zum
Suppositum im zweiten Sinne. Uberdies ist der Unterschied geméfs
unserer Auffassung vorhanden. In den Engeln unterscheidet sich
das Suppositum von der Wesenheit nur zweifach: dulserlich und
zugleich real, innerlich aber unserm Verstande nach. Innerlich, oder
das Suppositum in erster Bedeutung genommen, ist real identisch
mit der Wesenheit, der Unterschied ist nur ein virtueller,
Aufserlich hingegen, oder das Suppositum in zweiter Bedeutung
unterscheidet sich von der Wesenheit real, denn Existenz und
Wesenheit, Existenz und Suppositum sind in jeder Kreatur
real unterschieden. In Gott endlich ist nur Ein Unterschied:
unserm Verstande nach, denn die gottliche Natur ist durch sich
selber individuell, wie die des Engels, und iiberdies noch durch
sich selber, nicht durch etwas Hinzugefiigtes existent.

Da nun S. Thomas einerseits behauptet, in den Kreaturen
(also iiberhaupt) sei das Suppositum von der Wesenheit real
unterschieden, andererseits aber lehrt, im Kngel sei es nicht
real unterschieden, so stehen uns nur zwei Wege offen, um uns
Klarheit zu verschaffen, was er gemeint hat. Entweder wider-
spricht sich S. Thomas fortwidhrend, oder er hat das Suppositum
in der zweiten Bedeutung im Auge, ndmlich, insofern es auch
die Existenz und Accidenzen in sich schliefst. Ist aber das
Suppositum in diesem Sinne real unterschieden von der Wesen-



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 37

heit und dem Suppositum in erster Bedeutung, so ist die
Wesenheit des Geschopfes real unterschieden von der Existenz.
Wir haben also in dieser Stelle des hl. Thomas nicht blofs den
Sinn, sondern sogar das Wort, welches von den (Gegnern im
ganzen hl. Thomas nirgends sich finden lassen will. In creaturis
suppositum differt realiter a natura.

33% V. Argument des hl. Thomas: Die Wesenheit der
Kreatur ist real von der Existenz unterschieden; denn das
Geschopf ist ein endliches beschrianktes Wesen.

1, Imposibile est, quod sit duplex esse omnino infinitum.
Esse enim, quod omnino est infinitum omnem perfectionem essendi
comprehendit. Kt sic si duobus talis adesset infinitas, non
inveniretur quo unum ab altero differret. Esse autem subsistens
oportet esse infinitum, quia non terminatur aliquo recipiente.
Impossibile est igitur esse aliquod esse subsistens praeter
Primum.“

2 Infinitum quod se tenet ex parte formae non determinatae
per materiam, habet rationem perfecti. Illud autem, quod est
maxime formale omnium est ipsum esse ut supra ostensum
est (q. 4. a. 1.). Cum igitur esse Divinum non sit esse receptum
in aliquo, sed ipse sit suum esse subsistens, manifestum est,
quod Deus sit infinitus et perfectus.”

3,Ex hoc ipso quod esse Dei est per se subsistens, non
receptum in aliquo, prout dicitur infinitum, distinguitur ab
omnibus aliis et alia removentur ab eo. Sicut si esset
albedo subsistens, ex hoc ipso quod non esset in alio, differret
ab omni albedine existente in subjecto.*

4,Sed quia forma creata sic subsistens (sc. non recepta in
materia) habet esse, et non est suum esse, necesse est, quod
ipsum ejus esse sit receptum et contractum ad determinatam
naturam. Unde non potest esse infinitum simpliciter.

5,Hoc est contra rationem facti, quod essentia rei
sit ipsum ejus esse, quia esse subsistens non est esse

1 2, contr. Gent. cap. 52. ratio 34, 2 1.p.q. 7. a. 1. ¥, 8
ad 3um, L ooom 2 5 1. ¢. ad 1um,



38 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

creatum. Unde contra rationem facti est, quod sit simpliciter
infinitum,*

1,0mnis creatura est finita simpliciter, inquantum esse
ejus non est absolute subsistens, sed limitatur ad naturam ali-
quam, cui advenit. Substantiae immateriales creatae sunt
finitae secundum suum esse, sed infinitae, secundum
quod earum: formae non sunt receptae in alio.“

2,11lud, quod habet esse absolutum, et nullo modo recep-
tum in aliquo, imo ipsemet est suum esse, illud est infinitum
simpliciter. Et ideo essentia ejus infinita est, et bonitas
ejus, et quidquid aliud de eo dicitur. Quia nihil eorum limitatur
ad aliquid, sicut quod recipitur in aliquo limitatur ad capa-
citatem ejus.

8 Impossibile est, aliquam essentiam creatam esse infinitam,
eo quod esse suum non est absolutum et subsistens, sed
receptum in aliquo. Si enim esset esse absolutum, non
differret ab esse divino.*

4,0mnis forma in aliquo recepta, terminatur secundum
modum recipientis. Unde cum esse divinum non sit in aliquo
receptum, quia ipse est suum esse, secundum hoc esse ejus
non est finitum; et pro tanto dicitur ejus essentia infinita.®

Der englische Lehrer sagt an diesen Stellen folgendes: Das
Sein, welches nicht in einem Andern, als seinem Subjekte, aut-
genommen wird, ist unbeschrénkt, ohne Grenzen, folglich unendlich.
Zwei Unendliche kann es nicht geben. Nun ist aber Gott un-
endlich. Daher mufs die Existenz, das Sein der Geschdpfe in
einem Andern aufgenommen sein. Die Wesenheit des
Geschopfes wird nicht in einem Andern, als dem Subjekte, auf-
genommen; die Existenz hingegen muls aufgenommen werden
in einem Andern, widrigenfalls sie unendlich wiare: folglich
sind Wesenheit und Existenz in den Geschopfen real unter-
schieden. Zu beweisen ist nun der erste Satz, alle iibrigen sind
aus den frithern Argumenten des Doctor Angelicus klar. ,Ein

1 1 c q. 50. a. 2, ad 4um, 21, dist. 43. q. 1. a. 1. 31 c. a. 2.
4 (e veritate q. 2. a. 2. ad dum, cfr. ib. q. 29, a. 3 c. — de potentia
q. 1. a. 2. ad 4um,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 39

nicht in einem Andern aufgenommenes Sein ist unendlich.®
Kehren wir noch einmal zuriick auf die richtige Begriffs-
bestimmung der Existenz, des Seins iiberhaupt. Das Sein ist
eine Vollkommevheit, ist das Allervollkommenste. Denn ein
jeglich Ding wird vollkommen genannt, insofern es ist (actu est).!
Die erste Materie ist deshalb das Unvollkommenste, weil sie fiir
sich nicht actu, sondern nur in der Potenz ist. Das Sein bedeutet
also Vollkommenheit, die hochste Vollkommenheit. Es bezeichnet
folglich etwas Unbeschrianktes, Grenzenloses, mithin Unendliches.
Das Sein, als solches, kann nicht verschieden sein. So hat, wie
wir " friilher gesehen, S. Thomas gelehrt. TUnd in der That,
wodurch soll das Sein, als solches, sich unterscheiden? Entweder
durch eine neue Vollkommenheit oder durch eine Unvollkommen-
heit, ein Drittes gibt es nicht. Durch eine neue Vollkommenheit
kann es sich nicht unterscheiden; es ist ja ohnedies schon die
letzte Vollkommenheit, eigentlich an sich nichts als Vollkom-
menheit. Uberdies kann diese Vollkommenheit nichts Neues
annehmen. Das Sein ist niemals aufnehmendes, sondern, wie
in der Kreatur, aufgenommenes Princip. Endlich, was konnte
das Sein auch aufnehmen? Jedenfalls etwas Positives. Allein
Jedes Positive wire wiederum das Sein. Es miifste also sich
selber aufnehmen, eine neue Vollkommenheit, die es indessen
eben selber ist. Unterscheidet es sich hingegen durch eine
Unvollkommenheit, so kann diese nicht das Sein selber, sondern
etwas zum Sein Hinzugekommenes, aufser ihm Liegendes, aber
mit ihm Verbundenes sein. In sich selber bezeichnet das Sein
eine Vollkommenheit, nicht aber eine Unvollkommenheit. Diese
Beschrinkung des Seins, bemerkt S. Thomas weiter,2 kann sich
auf eine dreifache Weise vollziehen. Durch Beifiigung einer
Differenz, die der Moglichkeit nach (potentia) in der Gattung
eingeschlossen war; oder dadurch, dafs die gemeinsame Natur
in einem andern aufgenommen, und damit individuell wird; oder
dadurch, dafls ihm ein Accidens hinzugefiigt wird. Das Sein
kann nicht beschrinkt werden durch irgendeine Differenz, denn

—_—

1 cfr. 1. contr. Gent. cap. 28. 2 1. dist. 8. q. 4. a. 1. ad 2um,



40 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

die Differenz miifste aulserhalb des Seins stehen. Nichts aber
ist auflserhalb des Seins. Darum, erkliart S. Thomas, konne das
Sein niemals Gattung bilden. Ein Accidens kann dem Sein
ebenfalls nicht beigefiigt werden, denn das Accidens ist wiederum
das Sein, folglich bleibt nur das Dritte iibrig: das Sein wird
dadurch beschrankt, dafs es selber in einem Andern auf-
genommen wird. Es wird beschrinkt je nach der Fihigkeit
(capacitas) des aufnehmenden Subjektes.! Diesbeziiglich sagt
der hl. Thomas: ,Ipsum esse absolute consideratum infinitum
est. Nam ab infinitis et infinitis modis participari possibile est.
Si igitur alicujus esse sit finifum, oportet quod limitetur esse
illud per aliquid aliud, quod sit aliqualiter causa illius esse,
vel receptivom ejus.“ — Wir haben also hier noch einen
fernern Grund, wodurch das Sein begrenzt, beschrinkt werden
kann, namlich: die wirksame Ursache. Das wirksame oder das
aufnehmende Princip, diese allein kénnen die Unendlichkeit des
Seins beeintrachtigen.

Ziehen wir nun aus diesen Grundsitzen die notwendige
Schlufsfolgerung. Nach P. Limb. sind Wesenheit und Existenz
real identisch. Damit ist gesagt, und der Herr Autor behauptet
es auch fortwdhrend, die Existenz werde nicht in einem Andern
aufgenommen. Dann ist sie zufolge der Lehre des hl. Thomas
und auch zufolge ihrer eigenen Definition, als einer Vollkommen-
heit, nach dieser Richtung hin unendlich, weil durch keine innere
Ursache beschrinkt. Es kommt also nur die dufsere, wirksame
Ursache in Betracht. S. Thomas behauptet, die Natur des
Engels sei unbeschrdnkt, unendlich, weil sie in keinem Sub-
jekte aufgenommen wird. Warum hat sie Gott nicht
beschriankt? Offenbar deshalb nicht, weil es in ihrem Wesen
liegt, diesbeziiglich nicht beschrinkt zu sein, und Gott die
Natur oder Wesenheit eines Dinges nicht nach Belieben
dndern kann. Wenn also S. Thomas lehrt, das Sein, die Existenz
sei an und fiir sich unbeschriankt, so mufs dies in der Natur, im
Wesen der Existenz begriindet sein. Es fehlt darum auch die

1 cfr. 1. contr. Gent. cap. 43.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 41

—

Beschrinkung durch eine dufsere Ursache. - Daraus ergibt sich
aber dann die Notwendigkeit, dafs die Existenz, welche nicht
in einem Andern aufgenommen wird, unendlich ist.

Diese Folgerung lilst sich keineswegs daraus ableiten, er-
widert P. Limb.! , Gott hat namlich ein nicht empfangenes
Sein, weil Er durch sich ist; die Kreatur hingegen hat ein
erhaltenes, weil sie von einem Andern ist.“

Wir diirfen zunéchst nicht iibersehen, dals der Herr Autor
das Wort ,irreceptum® und ,receptum abermals in der Be-
deutung von ,nicht empfangen und ,empfangen® nimmt.
P. Limb. leugnet auch an dieser Stelle wiederum, dals die
Existenz der Kreatur in einem Andern aufgenommen werde.?
Diese Anschauung des Herrn Autors hat uns schon friiher be-
schiftigt und wir haben deren Unrichtigkeit hinreichend aus
S. Thomas dargethan. ,,Gott hat ein nicht empfangenes Sein,
weil Er durch sich ist.“ Allein, warum ist Gott durch sich
selber? Warum hat Gott nicht ein empfangenes Sein? Hieriiber
erteilt P. Limb. keinerlei Aufschlufs. Der englische Meister aber
fihrt den richtigen Grund an: weil Gott, also Gottes Wesenheit,
seine eigene Existenz, mit dem Sein real identisch ist (quia
est suum esse).® ,Si esse Dei non est sua essentia, non autem
pars ejus esse potest, cum essentia divina sit simplex, oportet,
quod hujusmodi esse sit aliquid praeter essentiam ejus. Omne
autem quod convenit alicui, quod non est de essentia ejus,
convenit ei per aliquam causam. KEa enim, quae per se non
sunt unum, si conjunguntur, oportet per aliquam causam
uniri. Den Gegensatz zu diesem gottlichen, nicht empfangenen
Sein hildet das kreatirliche. Dieses fordert eine Ursache, ist
mithin ein erhaltenes, ein von einem Andern verursachtes, weil

1 1, c. Seite: 48.

2 Omnis creatura habet esse finitum, Sed esse non receptum
in aliquo non est finitum, imo est absolutum. Ergo omnis creatura
habet esse receptum in aliquo; et ita oportet quod habeat duo ad
minus, scilicet esse et id quod esse recipit (1. dist. 8. q. 5. a. 1. arg.
2um ged contra).

8 1. contr. Gent. cap. 22, ratio 3a. .



42 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

es nicht in der Wesenheit des Geschopfes selber, sondern
aufserhalb (praeter) derselben liegt, und darum real von ihr
unterschieden ist. Das esse ab alio ist in derselben Weise dem
esse a se entgegengesetzt, wie das non esse realifer idem dem
esse realiter idem. Ersteres hat Letzteres zur Voraussetzung.
Die Lehre des hl. Thomas iiber diesen Punkt ldlst keinen
Ziweifel zu.

P. Limb. bemerkt ferner an der vorhin citierten Stelle, die
Existenz, allerdings die endliche, sei nicht blofs aus sich
selber formell und innerlich beschrankt, weil sie diese
bestimmte Vollkommenheit besitzt, sondern auch #duflserlich
und wirksam werde sie beschrinkt von ihrer Ursache, von
Gott nédmlich, der sie hervorbringt gemils einer bestimmten Art
und Vollkommenbheit.

Es ist immer dieselbe falsche Methode. Der Herr Autor
umgeht die eigentliche Schwierigkeit, setzt das voraus, was nur
auf Grund des realen Unterschiedes seine Richtigkeit hat, und
argumentiert dann gegen den realen Unterschied. Hier haben
wir abermals ein Beispiel. ,,Die Existenz, allerdings die endliche
(quippe finita), ist formell und innerlich beschrénkt. Wodurch
ist denn die Existenz eine endliche? Hieriiber sagt uns
P. Limb. nichts. Und doch liegt in der richtigen Antwort auf
diese Frage die Entscheidung. Kein Thomist leugnet, dals die
endliche Existenz formell und innerlich beschrinkt sei,
weil sie eine bestimmte Vollkommenheit besitzt. Allein die
Existenz, als solche, hat keine bestimmte Vollkommenheit.
Das Sein als solches kennt keinerlei Verschiedenheit, also auch
keine Bestimmung?! (limitatio). @~ Warum hat also das end-
liche Sein eine bestimmte Vollkommenheit? Vielleicht weil
es ein endliches Sein ist? Und endlich hinwiederum ist es,
weil es eine bestimmte (limitata) Vollkommenheit hat. Diese
Argumentation ist etwas schwer verstdndlich. Oder soll das
Sein deshalb eine bestimmte Vollkommenheit haben, weil es
geschaffen ist (ab alio)? Auch diese Annahme ist unrichtig,

1 2, contr. Gent. cap. 52. ratio 1a,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 43

denn, lehrt S. Thomas:! ,,Dem Seienden als solchem kommt es
nicht zu, dals es ein von einem andern verursachtes Sein habe,
sonst wire jedes Seiende von einem andern verursacht.”“ Zudem
hiefse das die duflsere wirksame, nicht aber die formelle
innere Ursache angeben. Wir fragen aber zunéchst nach dem
formellen und innern Grunde der Beschrinkung des Seins.
Warum ist also das Sein des Geschopfes ein endliches, und
warum hat es eine bestimmte Vollkommenheit, mit einem
Worte: worin haben wir den formellen und innern Grund
zu suchen, dafs das Sein der Kreatur nicht unendlich ist?
P. Limb. hat darauf keine Antwort. Merkwiirdigerweise gesteht
der Herr Autor dies einige Seiten spiter offen ein. Nachdem
P. Limb. hier? rundweg erkldrt hatte, die Existenz, allerdings
die endliche, sei formell und innerlich beschrénkt, weil
sie diese bestimmte Vollkommenheit besitzt, schreibt der Herr
Autor bald darauf,® die Existenz werde vervielfaltigt, also wohl
auch bestimmt, durch das Hervorbringen oder das Setzen aulser
seine Ursachen. Er konne sich, bemerkt er weiter, einen andern
Grund der Vervielfiltigung nicht denken. FEin innerer
Grund sei dieser allerdings nicht. Wie stimmen nun diese
zwei Sentenzen und die auf Seite 51 iiberein? Noch dazu
bemerkt der Herr Autor an der letzten Stelle,® die Verviel-
faltigung, also die Bestimmung der Kreatur erhalte ihre Be-
nennung von der aulsern wirksamen Ursache. Diese
Bestimmung (limitatio) des Geschopfes ist demnach etwas Rela-
tives. Was die Philosophie zu dieser Ansicht sagt, brauchen
wir nicht ausdriicklich hervorzuheben. P. Limb. griindet seine
Theorie von der formellen und innern, sowie von der dufsern
und wirksamen Beschridnkung des Seins der Kreaturen auf die
Lehre des hl. Thomas. Der Herr Autor schreibt némlich:5
,»o. Thomas gibt fir diese doppelte Beschridnkung zwei Griinde
an, die sich aber auf ein und dasselbe Princip zuriickfiihren
lassen. Das Sein jeder Kreatur, lehrt S. Thomas, ist beschrankt

1 contr. Gent. cap. 52. ratio 4a2. 2 1. c¢. Seite: 48. 8 1 c.
Seite: 57. + ], ¢. Seite: 57. 5 1. c. Seite: 49.



44 Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

(determinatum) auf eins geméls der Gattung und Art. Einzig und
allein das Sein Gottes ist schlechthin unendlich.! Denn das Sein
jeglicher Kreatur ist ein participiertes und darum notwendig
endliches nach Gattung und Art. Jedes Ding ist dadurch,
dals es das Sein hat. XKein Ding also, dessen Wesenheit
nicht sein eigenes Dasein ist, ist durch seine Wesenheit,
sondern durch die Teilnahme an etwas (participatione alicujus),
ndmlich an dem Sein (scilicet ipsius esse). Was aber durch
Anteilnahme ist, das kann nicht das erste Seiende bilden,2
Aus diesem Grunde haben auch die Engel ein participiertes
Sein, weil einzig und allein Gottes Sein seine eigene Wesenheit
ausmacht.3 So lauten die Texte des hl. Thomas nach P. Limb.
Nun zieht der Herr Autor aus dem Dargelegten folgenden
Schlufs: Weil also das Sein jeder Kreatur ein, nach Gattung
und Art endliches, und vom Sein selber (diirfte wohl das
erste Sein bedeuten) erhaltenes oder participiertes ist, darum
ist es nicht nur formell und innerlich, sondern auch auflser-
lich und wirksam ein beschrinktes.

P. Limb. hat durch diese Stellen des hl. Thomas so treffend
seine eigene Theorie widerlegt, dals kein anderer Autor es
besser zu thun imstande wire. Das Sein der Kreatur ist ein
nach Gattung und Art endliches. Und warum dies? Weil es
ein participiertes ist. Und warum ist dieses Sein ein participiertes?
Weil die Wesenheit des Geschopfes mit der Existenz, nrit diesem
Sein nicht real identisch ist. (Nulla igitur res, cujus essentia
non est suum esse, est per essentiam, sed participatione
alicujus, scilicet ipsius esse.) Das geschaffene Sein ist also
darum ein endliches, weil es ein participiertes ist. Es ist aber
deshalb ein participiertes, weil es von der Wesenheit sich real
unterscheidet. Der Grund, warum das Sein der Kreatur ein
participiertes genannt wird, ist also dem Doctor Angelicus
nicht das Von- einem Andern-sein, wie P. Limb. stets betont,
sondern das real Unterschieden-sein. Mit welchem Rechte der

1 efr. 1. p.q. 54. 1. 2. 2 cfr, 1. contr. Gent. cap. 22. 3 cfr.
1. 2. q. 3. a. 7.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 45

Herr Autor seine Lehre aus diesen Stellen des englischen
Meisters herleiten will, vermdgen wir absolut nicht zu begreifen.
P. Limb. sagt einfach: weil das Sein jeder Kreatur ein nach
Gattung und Art endliches ist — warum es dies sei, hat der
Herr Autor zu bemerken unterlassen — und weil es ein er-
haltenes (receptum) und vom Sein selber participiertes ist,
deshalb ist es nicht nur formell und innerlich, sondern auch
dulserlich und wirksam ein beschridnktes. Wir wollen nun
einstweilen zugeben, es sei dem also. Dann haben wir immerhin
nur den Grund, warum dieses Sein dufserlich und wirksam
(efﬁcienter) ein beschrinktes ist. Allein uns interessiert zunéchst,
in Erfahrung zu bringen, warum es formell und innerlich
ein beschridnktes sei. Diese Frage iibergeht P. Limb. ganz und
gar mit Stillschweigen. Die blofse Behauptung, es verhalte sich
s0, konnen wir nicht ohne weiters als richtig hinnehmen. KEs
hat sich aber aus der Untersuchung, die wir bis hierher geptlogen,
ergeben, dals die &ulsere und wirksame Beschrinkung des
geschaffenen Seins dessen formelle und innere zur notwendigen
Voraussetzung hat. Ist ndmlich das Sein des Geschopfes nicht
dadurch beschrdnkt, dals es von der Wesenheit aufgenommen
wird, d. h. also, ist dieses Sein nicht real von der Wesenheit
unterschieden, so kennt es keine dufsere wirksame beschrankende
Ursache, weil es iiberhaupt keine #ufsere Ursache hat (Quidquid
aliquid habet per sumam quidditatem non habet ab alio, sed a
seipso).! Ferner bemerkt der Herr Autor, S. Thomas citierend,
,das Geschopf sei durch Anteilnahme eines Andern, ndmlich des
Seins selber. Was versteht P. Limb. unter diesem Andern,
dem Sein selber (est participatione alicujus, scilicet ipsius
esse)? Etwa die Wesenheit? Dann wére der Sinn dieser:
die geschaffene Wesenheit existiert durch die Anteilnahme (par-
ticipatione) an sich selber? Das ist nicht recht verstandlich.
Oder ist dieses Sein, an dem die Wesenheit Anteil hat, Gott?
Dann wire Gott das participierte Sein der Kreatur. Das ist

1 cfr. 2. contr, Gent, cap. 52. ratio 42: ,,Esse ab alio causatum
non competit enti inquantum est ens.‘



46 Das Verbiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

abermals eine sehr bedenkliche Ansicht. Folglich muls dieses
Andere (aliquid), was die Wesenheit durch Anteilnahme besitzt,
etwas von der Wesenheit selber und von Gott real Unterschiedenes
sein. Dieses ist in der That die Lehre des hl. Thomas, und
P. Limb. mufls, indem er den hl. Thomas anruft, will er konse-
quent sein, ganz dasselbe verteidigen.!

Das Sein der Kreatur ist demnach ein duflserlich und
wirksam beschriankies, weil es von der Wesenheit real unter-
schieden ist, und darum einer dufsern wirkenden Ursache bedarf,
um wirklich zu sein.

P. Limb. schreibt noch an derselben Stelle folgende Worte
des hl. Thomas nieder: ,Alles Participierte verhdlt sich zum
Participierenden wie dessen Akt. Wie sehr auch immer eine
Form fiir sich subsistent ist (Engel), so mufls sie doch an dem
Sein Anteil haben (oportet, quod participet esse) weil auch das
Leben selber und dergleichen, wie Dionysius sagt (5. c. de div.
nom,), an dem Sein Anteil hat. Das participierte Sein aber wird
beschriankt je nach der Fahigkeit (capacitas) des Participierenden.
Daher ist Gott allein, der sein eigenes Dasein selber ist,
der unendliche reine Akt. In den intellektuellen Substanzen
hingegen findet sich die Zusammensetzung aus Akt und Potenz,

1 Man beachte noch folgende Stelle: , Aliquid dicitur determinatum
dupliciter. Primo ratione limitationis; alio modo ratione distinctionis.
Essentia autem divina non est quid determinatum primo modo, sed
secundo modo, quia forma non limitatur nisi ex hoc, quod in alie
recipitur, cui materia commensuratur, In essentia autem divina non est
aliquid in alio receptum, eo quod esse ejus est ipsa divina natura
subsistens, quod in nulla re alia contingit. Nam quaelibet res
alia habet esse receptum et sic limitatum. Et inde est, quod essentia
divina ab omnibus distinguitur per hoc, quod est in alio non recipi;
sicut si esset aliqua albedo existens non in subjecto, ex hoc ipso
distingueretur a qualibet albedine in subjecto existente, quamvis in ratione
albedinis non esset recepta et sic nec limitata. Patet ergo, quod essentia
divina non est aliquid generali in essendo, cum sit omnibus aliis
distincta, sed solum in causando, quia id, quod est per se, est causa
eorum, quae per se non sunt. Unde esse per se subsistens est causa
omnis esse in alio recepti“ (Quodl. 7. a. 1. ad 1um) cfr. ib. a. 6.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 47

oder aus der Form und dem participierten Sein‘? Dazu
bemerkt nun der Herr Autor: ,Da mit der objektiven Potenz
Jener Akt ibereinstimmt, der dieser Potenz entspricht, so folgt,
dafs der Akt von der Art sein werde, von welcher die Potenz
ist, auf die er sich bezieht. Von jener Art wird also das par-
ticipierte Sein von Demjenigen sein, der das Sein selber ist
(also von Gott), von welcher Art die vorhergehende objektive
Potenz ist. Augenscheinlich wird also das participierte Sein
beschrinkt nach der Fihigkeit des Participierenden
und der Seinsakt ist notwendig ein endlicher. Da nun die Form
oder Wesenheit des Engels nicht durch sich selber existiert, und
darum nicht ihr eigenes Dasein ist, hat sie das Sein von
Gott durch Anteilnahme und so ist der Engel zusammengesetzt
aus der Form und dem participierten Sein.“ "

Einige kurze Bemerkungen zu dieser Beweisfiihrung des
P. Limb. werden vollstindig geniigen. Zunéchst suchen wir
abermals vergebens nach dem innern formellen Grunde der
Beschrankung des Seins der Kreaturen. Denn eigentlich hat
Gott, der das Sein selber ist, es also geordnet, dafls das Sein,
der Akt, mit der objektiven Potenz, der Wesenheit némlich,
iibereinstimmt, derselben entspricht. Der Akt ist derselben Art
(tale est esse participatum) wie die vorausgehende Potenz (qualis
erat praevia potentia objectiva). Wenn das Sein sich nach der
objektiven Potenz richtet, dann mufste dies im Ideale so vor-
gebildet sein. Die ideale Existenz stimmt also mit der idealen
Wesenheit iiberein. Dann ist offenbar in der idealen Ordnung
die eine nicht real identisch mit der andern. Infolgedessen
kann sie es auch in der realen Ordnung nicht sein. ,Das
participierte Sein,  bemerkt P. Limb., wird beschrinkt nach der
Fahigkeit des Participierenden. Was haben wir uns unter
diesem das Sein ,Participierenden zu denken? Offenbar die
objektive Potenz, die subjektive bestreitet P. Limb. Dann
ist die existente Kreatur zusammengesetzt aus der objektiven
Potenz, dem Moglichen, und der aktuellen Existenz. ,,Der Engel,

1 cfr. 1. p. q. 75. a. 5. ad 4um,



438 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

lehrt der Herr Autor, ist zusammengesetzt aus der Form und
dem participierten Sein“ Das heilst mit andern Worten:
der Engel ist zusammengesetzt aus dem Akte, dem participierten
Sein und der Wesenheit, wie sie friiher war. Allein das, was
sie friither war, moglich, ideal, ist sie jetzt nicht mehr. Wie
konnen wir demnach im existierenden Eugel Potenz und parti-
cipiertes Sein annehmen, wenn die subjektive Potenz verworfen
wird? Jede Zusammensetzung erweist sich dann als unmoglich.
Auch der Unterschied zwischen der moglichen Wesenheit, in
der objektiven Potenz némlich, und dem participierten Sein hat
den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz zu
seiner notwendigen Voraussetzung. Nur weil diese beiden real
unterschieden sind, war die Wesenheit friiher objektiv moglich.
Sind sie nicht real unterschieden, so ist die Wesenheit jeder-
zelt notwendig.

Das Sein der Kreatur ist also dadurch beschrinkt, dals es
in der realen Wesenheit, als ihrem entsprechenden Subjekte,
aufgenommen worden ist. Dieses ist der formelle und
innere Grund, und nach diesem richtet sich dann der &ufsere
und wirksame.

Die eingehende Priifung der Beweise des englischen Meisters
zeigt uns demnach, dafls die Lehre, welche S. Thomas verteidigt,
nicht blofs nicht evident falsch, sondern dafs sie iiberhaupt
nicht falsch, vielmehr durchaus begriindet und richtig ist.

—

DIE SYSTEMATIK IN DEN QUAESTIONES
DISPUTATAE DES HL. THOMAS VON AQUIN.
Von Kanonikus Professor A. PORTMANN.

————

Die Quaestiones disputatae! oder konnte man deutsch sagen
»die gelehrten Untersuchungen® galten von jeher als das
gelehrteste spekulative Werk des hl. Thomas. Sie enthalten

1 In den alten Ausgaben gewéhnlich ohne Opuszahl, meist nach
den Kommentaren zu den Sentenzen des Petrus Lombardus eingefiigt,
oft auch einzeln ediert,



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

