
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

o<$>o

III.
Die liichtiglceit oder Wahrheit, der Lehre des hl. Thomas.

Es ist schwer zu fassen, was P. Limb, mit dieser
Unterscheidung eigentlich sagen will. Eine mit der Wesenheit real
identische Existenz im identischen und zugleich formellen
Sinne einerseits; andererseits aber eine mit der Wesenheit real
identische Existenz im identischen Sinne, das gleicht jedenfalls
der Sprache eines Sophismas. Wenn wir recht verstehen, und

wir bekennen, dafs es uns schwer fällt, aus diesem Satze einen
Sinn herauszufinden, so meint der Herr Autor, es gebe nur eine

einzige Existenz, die im formellen und materiellen Sinne

(ratione subjecti) mit der Wesenheit real identisch ist. Das ist
die Lehre des hl. Thomas und sämtlicher Thomisten. Etwas
anderes wurde nie gelehrt. In Gott allein sind Wesenheit
und Existenz formell und materiell identisch; in den Kreaturen
sind sie es nur materiell oder ratione subjecti in quo
existentia est. Welcher Thomist hat dies je bestritten? P.Limb,
hingegen betont in seiner Broschüre ununterbrochen, die Wesenheit

sei real identisch mit der Existenz. Die Existenz ist die

Aktualität der Wesenheit, und die Aktualität der Wesenheit ist
die aktuelle Wesenheit; also ist die Existenz die Wesenheit:
das ist der ständige Refrain des Herrn Autors. Wenn der Herr
Autor damit nur die materielle Identität im Auge hat, warum
spricht er dann nicht klarer? Wir wiederholen noch einmal:
die materielle Identität hat weder S. Thomas, noch ein Thomist



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 29

je geleugnet. Andererseits aber steht der Satz des P. Limb.,
m den Geschöpfen seien Wesenheit und Existenz nur materiell,
nicht formell identisch, im offenen Widerspruche mit dem
Inhalte der ganzen Broschüre. Denn dieser Inhalt bestreitet,
dafs die Existenz in der Wesenheit, als dem Subjekte, sei. Sie
sei von einem andern (ab alio), nicht aber in einem andern (in
alio). Hier erklärt der Herr Autor, sie sei mit der Wesenheit
materiell identisch. Materiell identisch ist nun aber dasjenige,
was in einem andern als seinem Subjekte ist und infolgedessen

von diesem Subjekte ausgesagt wird. Jedes Prädikat
mufs mit dem Subjekte, von dem es ausgesagt wird, in irgend
einer Weise identisch sein. Wie kann die Existenz des

Geschöpfes von der Wesenheit desselben ausgesagt werden, wenn
sie mit derselben nicht formell, sondern nur materiell identisch

ist und dennoch sich nicht in der Wesenheit, als ihrem
Subjekte, findet? Formell, gesteht P. Limb., sind Wesenheit
und Sein nur in Gott identisch, materiell, ratione subjecti, auch
in den Kreaturen. Wir sind vollkommen derselben Ansicht wie
der Herr Autor. Allein, wie verträgt sich mit dieser Behauptung

der virtuelle Unterschied zwischen beiden? Die Existenz
soll in der Wesenheit, als ihrem Subjekte, — denn das besagt
die materielle Identität, — und doch wiederum mit dem
Subjekte real identisch, d. h. das Subjekt sein. Eine solche Doktrin
ist uns nicht verständlich und widerspricht der allgemeinen
Lehre der Scholastiker von der formellen und materiellen
Identität. Die reale Identität der Existenz mit dem Subjekte
selber ist ja nichts anderes als die formelle Identität. Dieser

entsprechend ist die Existenz nicht in der Wesenheit, sondern
ist diese letztere selber.

Ferner schreibt P. Limb, an derselben Stelle — wir müssen

den Text um seines Inhaltes willen, im Originale wiedergeben
— folgendes: Existentia, ut existentia non patitur diversitatem
scilicet abstracte et in ordine ideali concepta: concedo;
concrete et in ordine reali spectata: nego. Ilinc S. Thomas:

„esse inquantum esse non potest esse diversum," „sicut, ait

Ferrariensis, nec homo inquantum homo diversificatur." Sed



30 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

existentia „ratione diversarum naturarum in quibus est," utique
„distincta est", quoniam reapse est ipsa natura in ordine reali

posita, sicut et homo „diversificatur" ratione diversorum indivi-
duorum. Quia enim individua sunt „praeter esse" hominis,

inquantum est homo, ideo ratione individuorum „diversificatur",
et sic esse „potest diversificari, pergit S. Thomas, per aliquod,
quod est praeter esse, sicut esse lapidis est aliud ab esse

hominis", „propter aliam et aliam scilicet naturam hominis et

lapidis", addit Ferrariensis. Sicut igitur negari non potest
„hominem inquantum homo" est „diversificari" per individua,
quibuscum re ipsa idem est, ita negari nequit, existentiam „ratione
essen tiae" „diversificari" quacum re ipsa idem est; quinimo prae-
sertim ob hanc causam existentiae necessario distinguuntur eadem

ratione, qua essentiae distinguuntur, ut et homines eadem ratione

distinguuntur, qua individua distinguuntur. Ergo quia existentia
in rebus creatis est realiter ipsamet earum essentia, existentia
necessario multiplicatur, non quidem „ratione sui" sive ratione

ipsius esse, quatenus est commune et abstractum, sed „ratione
adjuneti" i. e. ratione ejus, quod est. Ita homo quoque, quia
in rebus ipsis est realiter Plato vel Socrates certe multiplicatur,
non quidem ratione sui, quatenus est homo sive abstractum,
sed ratione individui sive ejus, quod est. Quod quidem respon-
sum assumtum est ex citato S. Thomae loco atque ex supradictis
ad fatim liquet.

Die abstrakte Existenz und jene in der ideellen Ordnung
kennt keinen Unterschied, wohl aber die konkrete und jene in
der realen Ordnung, so lehrt, meint also P. Limb., der heil.
Thomas an der vorhin von uns angeführten Stelle. Der englische
Lehrer weist an jener Stelle nach, dafs die Engel, obgleich
specifisch vollkommene für sich bestehende Substanzen, dennoch

an Einfachheit Gott nicht gleich kommen. Der Beweis des

Doctor Angelicus lautet: die Engel kommen Gott nicht gleich,
denn sie sind zusammengesetzt, weil in ihnen das Sein (esse)
nicht identisch ist mit der subsistenten Substanz. Von welchem
Sein spricht hier S. Thomas? Vom abstrakten? vom Sein in
der ideellen Ordnung? Der Doctor Angelicus sagt, das Sein



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 31

sei in ihnen nicht identisch mit dem „quod est". Sind die

Engel vielleicht zusammengesetzt aus der subsistenten Substanz
und der abstrakten Existenz? Oder aus der Substanz in der
realen und dem Sein in der ideellen Ordnung? Wenn S. Thomas

bemerkt, das Sein als solches sei Gott nicht eigentümlich,
denn auch die Kreaturen existieren, spricht dann der Heilige
vom abstrakten Sein, oder von dem Sein in ordine reali? Was ist
die Existenz? Das Allervollkommenste, antwortet S. Thomas.

Ist sie dies als abstrakte und in ordine ideali? Die konkrete
Existenz unterscheidet sich, lehrt P. Limb. Allein wiederum
müssen wir fragen, als Existenz oder die Existenz als solche?

Wodurch unterscheidet sich in der realen Ordnung und in
concreto das Allervollkommenste vom Allervollkommensten?
Der hl. Thomas sagt ja ausdrücklich, das Sein sei Gott
eigentümlich, insofern es in ihm ohne Beimischung, ohne Potentialität
sich findet, in den Kreaturen aber sei es gemischt mit einer
Potentialität. Und es sind, wie schon gesagt, die existierenden,
nicht die möglichen Dinge, oder nicht die Kreaturen, bevor sie

existieren, von denen der englische Lehrer hier spricht. In dem

Zustande der Möglichkeit sind sie nicht gemischt mit dem Akte,
dieser fehlt ihnen ja gerade. Wie haben wir uns demnach diese

Mischung, diese Zusammensetzung zu denken? Etwa so, dafs

die Existenz selber halb Potenz, halb Akt sei? Keineswegs.
Dies ist undenkbar, denn dem Sein kommt es seiner ganzen
Katur nach zu, Akt, nicht aber Potenz zu sein. Überdies wäre
es dann nicht das Allervollkommenste und könnte der Wesenheit
nicht die letzte Vollkommenheit verleihen. Und doch vermögen
wir, gemäfs der Theorie des P. Limb, die Sache nicht anders
aufzufassen. Entweder ist die Kreatur reiner Akt, actus purus;
oder es findet sich etwas im Geschöpfe neben der Existenz,
das sich als Potenz erweist. Dies verwirft der Herr Autor,
weil nach seiner Ansicht jeder sich selber widerspricht, der eine

subjektive Potenz anerkennt. Eolglich bleibt nichts übrig als

die Existenz, die halb Potenz, halb Akt sein mufs. Zwischen
actus purus, oder dem l'ealen Unterschiede der Wesenheit und

Existenz, oder einem Monstrum, das in sich selber halb Potenz,



32 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

halb Akt ist, haben wir in dieser Angelegenheit unsere Wahl
zu treffen. Da das erste unmöglich, das letzte undenkbar ist,
so folgt, dafs das Sein als solches, das reale, konkrete Sein,
davon ist die Rede, in sich selber nicht verschieden ist, wohl
aber unterschieden werden kann durch etwas, was aufserhalb
des Seins liegt, also real von ihm unterschieden ist, nämlich
durch die Wesenheit. Diese Wesenheit ist die Potentialität,
welche mit dem Akte verbunden, also dem Sein beigemischt
wird. Darum ist jedes Geschöpf zusammengesetzt aus Wesenheit
und Existenz. Darum unterscheidet sich das Sein in den

Geschöpfen, weil es mit gröfserer oder geringerer Potentialität
gemischt ist. Daher ist nur Gott actus purus, denn in Gott ist
das Sein nicht mit Potentialität gemischt, Gottes Wesenheit ist
nicht Potenz, sondern Akt, real identisch mit dem Sein. Daher

sagen manche, bemerkt der hl. Thomas, Gott habe keine
Wesenheit. Gott ist vielmehr die Wesenheit, gleichwie Er das

Sein ist. Das Geschöpf hingegen hat eine Wesenheit und hat
eine Existenz. Polglich ist es zusammengesetzt aus Wesenheit,
als der Potenz, und aus dem Sein, als dem Akte. Die Existenz
für sich ist einfach, sowohl in den aus Materie und Form
bestehenden Dingen, wie auch in den subsistenten Substanzen.

Demnach kann sie schon aus diesem Grunde nicht halb Potenz
und halb Akt sein. Ein Einfaches kann niemals kontradiktorische
Gegensätze, wie Potenz und Akt es thatsächlich sind, in sich

vereinigen. Das eine kann nicht das andere konstituieren. Dies

würde aber in der Wirklichkeit eintreffen, wären Wesenheit und
Existenz der Kreatur im formellen Sinne real identisch, oder

es bestände de facto nichts als der actus purus. „Dies ist nicht
der Fall," erwidert uns P. Limb.1, „jegliche Kreatur ist vielmehr
in mannigfacher Weise zusammengesetzt, nämlich: physisch
aus dem Subjekte und den Accidenzen; logisch aus

Natur und Hypostase, Potenz und Akt." Der Herr Autor ver-
gifst, dafs diese Zusammensetzungen diejenige aus der Wesenheit
und dem Sein, als zwei real unterschiedenen Teilen, zur

1 1. c. Seite 46.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 33

notwendigen Voraussetzung haben. Sind Wesenheit und Existenz
real identisch, so ist die geschaffene existente Wesenheit physisch
einfach. Nun lautet ein Grundsatz der Scholastiker: das
Einlache könne nicht Subjekt sein.1 Der hl. Thomas, bemerkt
zu diesem Grundsatze, er sei vollkommen richtig in Bezug auf jene
Form resp. Wesenheit, die in jeder Beziehung einfach ist.2 „Der
Begriff der Form steht im Gegensatz zum Begriffe des Subjektes.
Denn jede Form als solche ist Akt; jedes Subjekt aber verhält
sich zu dem, dessen Subjekt es ist, wie die Potenz zu dem Akte.
Jene Form also, die nur Akt ist, wie die göttliche, kann in
keiner Weise Subjekt sein Die geistigen Substanzen aber,
obgleich subsistente Formen, sind in der Potenz, insofern sie ein

endliches, beschränktes Sein haben."3 4„Wenn Boëthius vom
Subjekte bezüglich irgendeines beliebigen Accidens spricht (nulla
forma simplex potest esse subjectum), so ist dies von jener Form
richtig, die derart einfach, dafs sie auch ihre eigene Existenz
ist (quod etiam est suum esse), wie Gott. Eine solche Einfachheit

aber findet sich weder in der Seele noch im Engel." —
Aus dieser Stelle des englischen Lehrers geht hervor, dafs jede
andere Zusammensetzung sich auf die Zusammensetzung aus
Wesenheit und Dasein stüzt. Sind diese beiden real identisch,
wie z. B. in Gott, so kann die Wesenheit niemals Subjekt sein,
im Verhältnisse der Potenz stehen, folglich niemals irgendeine
Zusammensetzung eingehen. Der virtuelle Unterschied' genügt
nicht, denn im nächsten Artikel werden wir beweisen, dafs dieser
auch in Gott angenommen werden mufs. P. Limb, kann also,
den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz der
Kreatur leugnend, der Folgerung nicht entgehen, dafs die
Kreatur dann actus purus sein mufs, gleichwie Gott actus

purus ist. Der virtuelle Unterschied ändert an der Sache nichts,
denn in der Wirklichkeit, de facto, d. h. unabhängig von unserm
Denken ist und bleibt das Geschöpf actus purus. AVer wider-

1 1. p. q. 50. a. 2. obj. 2. — de spirit, créât, a. 1. obj. 1. — de
anima, a. 6. obj. 1. — 1. dist. 8. q. 5. a. 2. obj. 4. 2 de spirit, creat.
a- 1. ad lum, 3 cfr_ de anima a. 6. ad lum. 4 1. dist. 8. q. 5. a.
2. ad 4um,

'Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 3



34 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

spricht sich dann, derjenige, der die Wesenheit als subjektive
Potenz verteidigt, durch die, real unterschieden, mit der Existenz
ein Geschöpf zusammengesetzt wird, oder derjenige, der diese

subjektive Potenz bestreitet und trotzdem behauptet, das

Geschöpf sei nicht actus purus?
Eerner schreibt P. Limb, an der früher von uns im Originale

angeführten Stelle, die Existenz sei unterschieden „ratione
diversarum naturarum in quibus est," denn sie sei in der
Wirklichkeit die Natur selber, in die reale Ordnung gesetzt. — Wie
harmonieren die Begriffe in diesem Satze: „die Existenz
unterscheidet sich vermöge der verschiedenen Naturen, in denen sie

ist, denn die Existenz ist die Natur selber"? Kann denn etwas

in sich selber sein und sich eben dadurch unterscheiden, dafs es in
sich selber ist? Eine solche Theorie ist der Philosophie
unbekannt. „Inesse" bedeutet immer und überall in einem Andern,
als dem Subjekte, sein, ausgenommen es würde damit ein Drittes

zusammengesetzt. Wie soll also die Existenz in den verschiedenen

Naturen sein und doch zugleich diese Naturen selber

ausmachen?1 Zudem gesteht der Herr Autor hier wiederum zu,
dafs die Existenz in den Naturen sei, was er früher beharrlich

geleugnet hat. — P. Limb, bringt einen Vergleich und sagt:
auch der Mensch unterscheidet sich vermöge der verschiedenen
Individuen. Weil nämlich die Individuen „aufserhalb des Seins"

des Menschen, insofern er Mensch ist, sind, deshalb unterscheidet

er sich vermöge der Individuen, und so, fährt S. Thomas fort,
kann das Sein „verschieden werden" durch etwas, was aufser

„dem Sein" ist, gleichwie das Sein des Steines ein anderes ist
als das Sein des Menschen, nämlich wegen der anderen Natur
des Menschen und Steines, fügt Eerrariensis bei. Wie man also

nicht leugnen kann, „dafs der Mensch, insofern er Mensch ist",
durch die Individuen „verschieden werde", mit denen er der
Sache nach identisch ist, so kann man auch nicht bestreiten,
dafs die Existenz „vermöge der Wesenheit" sich unterscheide,
mit welcher sie jedoch der Sache nach identisch ist."

1 Gott allein ist in sich selber, und dadurch unterscheidet er sich

von allen Andern. Quodl. 7. a. 1. ad lum.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 35

Diese Argumentation beruht auf einer Unrichtigkeit, nämlich,
dafs in den Geschöpfen Wesenheit und Suppositum real identisch

seien. Der hl. Thomas lehrt:1 „In creaturis essentia

realiter differt a supposito; et ideo nullus actus proprie de

essentia praedicatur nisi causaliter". Da S. Thomas hier seine

Sentenz auf alle Geschöpfe ausgedehnt wissen will, andererseits

an vielen Stellen behauptet, im Engel seien Natur und Suppositum
nicht real, sondern nur unserm Verstände nach unterschieden,
so müssen wir näher auf die Sache eingehen. Das Suppositum
und die Natur können in zweifacher Weise betrachtet werden.
Zunächst nur bezüglich der konstitutiven Principien beider. So

aufgefafst, lehrt S. Thomas stets, dafs in den materiellen Dingen
Natur und Wesenheit sich real unterscheiden. Denn in diesen

materiellen Dingen wird das Suppositum konstituiert und
individualisiert durch die singulare Materie (materia signata), die

jedoch nicht zur Quiddität, Natur oder Wesenheit gehört, indem
sie nicht in der Definition der Wesenheit eingeschlossen ist. Die
Definition eines Dinges aber bezeichnet dessen Wesenheit oder

Natur. In den Engeln hingegen wird das Suppositum nicht
durch „ein Anderes" konstituiert, sondern die Wesenheit selber,
die Natur der Engel ist durch sich selber individuell. Darum
sind Wesenheit und Suppositum der Engel, in der ersten

Bedeutung genommen, real identisch und unterscheiden sich nur
unserm Verstände nach. — Unter Suppositum versteht indessen
S. Thomas noch etwas Anderes als die individuellen
konstitutiven Principien. In diesem Sinne bedeutet Natur nur
dasjenige, was durch die Definition ausgedrückt wird, das

Suppositum erfafst alles, was in der Sache selber thatsächlich
ist.2 „Ratio personae est, quod sit subsistens distinctum, et
omnia comprehendens, quae in re sunt. Natura autem essentialia

tantum eomprehendit." Da nun im existenten Geschöpfe
vieles sich findet, was nicht zur Wesenheit gehört, wie z. B.

die Existenz, die Accidenzen, so ist zwischen der Wesenheit
und dem Suppositum eines jeden Geschöpfes ein realer Unter-

1 1. dist. 5. q. 1. a. 1. 2 cfr. 3. dist. 5. q. 1. a. 3.

3*



36 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

schied. In Gott allein ist dieser Unterschied nur gemäfs unserer
Auffassung, oder virtuell, denn Gott hat kein Accidens und seine

Existenz ist real identisch mit der Wesenheit oder Natur. Daher
ist das Suppositum in dieser zweiten Bedeutung in ihm real
identisch mit seiner Wesenheit. In den materiellen Kreaturen
unterscheidet sich also das Suppositum von der Wesenheit

doppelt: nämlich sachlich und dem Verstände nach. Sachlich

in zweifacher Weise, innerlich und äufserlich. Innerlich, weil
das Suppositum etwas wesentlich innerlich in sich schliefst,
die individualisierenden Prineipien, die in der Wesenheit nicht
enthalten sind. Äufserlich aber, weil das Suppositum etwas
Reales äufserlich in sich begreift, die Existenz und die andern

Accidenzen, die nicht zum Suppositum, in der ersten Bedeutung,
aber auch nicht zur Wesenheit gehören. Sie gehören jedoch zum

Suppositum im zweiten Sinne. Überdies ist der Unterschied gemäfs

unserer Auffassung vorhanden. In den Engeln unterscheidet sieh

das Suppositum von der Wesenheit nur zweifach: äufserlich und

zugleich real, innerlich aber unserm Verstandenach. Innerlich, oder
das Suppositum in erster Bedeutung genommen, ist real identisch
mit der Wesenheit, der Unterschied ist nur ein virtueller.
Äufserlich hingegen, oder das Suppositum in zweiter Bedeutung
unterscheidet sich von der Wesenheit real, denn Existenz und

Wesenheit, Existenz und Suppositum sind in jeder Kreatur
real unterschieden. In Gott endlieh ist nur Ein Unterschied:
unserm Verstände nach, denn die göttliche Natur ist durch sich

selber individuell, wie die des Engels, und überdies noch durch
sich selber, nicht durch etwas Hinzugefügtes existent.

Da nun S. Thomas einerseits behauptet, in den Kreaturen

(also überhaupt) sei das Suppositum von der Wesenheit real
unterschieden, andererseits aber lehrt, im Engel sei es nicht
real unterschieden, so stehen uns nur zwei Wege offen, um uns
Klarheit zu verschaffen, was er gemeint hat. Entweder
widerspricht sich S. Thomas fortwährend, oder er hat das Suppositum
in der zweiten Bedeutung im Äuge, nämlich, insofern es auch

die Existenz und Accidenzen in sich schliefst. Ist aber das

Suppositum in diesem Sinne real unterschieden von der Wesen-



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 37

heit und dem Suppositum in erster Bedeutung, so ist die

Wesenheit des Geschöpfes real unterschieden von der Existenz.
Wir haben also in dieser Stelle des hl. Thomas nicht blofs den

Sinn, sondern sogar das Wort, welches von den Gegnern im

ganzen hl. Thomas nirgends sich finden lassen will. In creaturis

suppositum differt realiter a natura.

33°. Y. Argument des hl. Thomas: Die Wesenheit der
Kreatur ist real von der Existenz unterschieden; denn das

Geschöpf ist ein endliches beschränktes Weesen.

1„Imposibile est, quod sit duplex esse omnino infinitum.
Esse enim, quod omnino est infinitum omnem perfectionem essendi

comprehendit. Et sic si duobus talis adesset infinitas, non
inveniretur quo unum ab altero differret. Esse autem subsistens

oportet esse infinitum, quia non terminatur aliquo reeipiente.
Impossibile est igitur esse aliquod esse subsistens praeter
Primum."

2„Infinitum quod se tenet ex parte formae non determinatae

per materiam, habet rationem perfecti. Illud autem, quod est

maxime formale omnium est ipsum esse ut supra ostensum

est (q. 4. a. 1.). Cum igitur esse Divinum non sit esse reeeptum
in aliquo, sed ipse sit suum esse subsistens, manifestum est,

quod Deus sit infinitus et perfectus."
3„Ex hoc ipso quod esse Dei est per se subsistens, non

reeeptum in aliquo, prout dicitur infinitum, distinguitur ab
omnibus aliis et alia removentur ab eo. Sicut si esset

albedo subsistens, ex hoc ipso quod non esset in alio, differret
ab omni albedine existente in subjecto."

4„Sed quia forma creata sie subsistens (sc. non reeepta in
materia) habet esse, et non est suum esse, necesse est, quod

ipsum ejus esse sit reeeptum et contractum ad determinatam
naturam. Unde non potest esse infinitum simpliciter."

5„Hoc est contra rationem facti, quod essentia rei
sit ipsum ejus esse, quia esse subsistens non est esse

1 2. contr. Gent. cap. 52. ratio 3a. 2 1. p. q. 7. a. 1. 3 1. c.

ad 3nni. 4 1. c. a. 2. 6 1. c. ad lum.



38 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

creatum. Unde contra rationem facti est, quod sit simpliciter
infinitum."

^jOmnis creatura est finita simpliciter, inquantum esse
ejus non est absolute subsistens, sed limitatur ad naturam

aliquant, cui advenit. Substantiae immateriales creatae sunt
finitae secundum suum esse, sed infinitae, secundum

quod earum formae non sunt receptae in alio."
2„Ulud,quod habet esse absolutum, et nullo modo recep-

tum in aliquo, imo ipsemet est suum esse, illud est infinitum
simpliciter. Et ideo essentia ejus infinita est, et bonitas

ejus, et quidquid aliud de eo dicitur. Quia nihil eorum limitatur
ad aliquid, sicut quod recipitur in aliquo limitatur ad capa-
citatem ejus."

3„Impossibile est, aliquam essentiam creatam esse infinitam,
eo quod esse suum non est absolutum et subsistens, sed

receptum in aliquo. Si enim esset esse absolutum, non
differret ab esse divino."

4„Omnis forma in aliquo recepta, terminatur secundum
modum recipients. Unde cum esse divinum non sit in aliquo
receptum, quia ipse est suum esse, secundum hoc esse ejus

non est finitum; et pro tanto dicitur ejus essentia infinita."
Der englische Lehrer sagt an diesen Stellen folgendes: Das

Sein, welches nicht in einem Andern, als seinem Subjekte,

aufgenommen wird, ist unbeschränkt, ohne Grenzen, folglieh unendlich.
Zwei Unendliche kann es nicht geben. Nun ist aber Gott
unendlich. Daher mufs die Existenz, das Sein der Geschöpfe in
einem Andern aufgenommen sein. Die Wesenheit des

Geschöpfes wird nicht in einem Andern, als dem Subjekte,

aufgenommen; die Existenz hingegen mufs aufgenommen werden
in einem Andern, widrigenfalls sie unendlich wäre: folglich
sind Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen real
unterschieden. Zu beweisen ist nun der erste Satz, alle übrigen sind

aus den frühern Argumenten des Doctor Angelicus klar. „Ein
1 1. c. q. 50. a. 2. ad 4«m. 2 1. dist. 43. q. 1. a. 1. 3 1. c. a. 2.

4 de veritate q. 2. a. 2. ad 5um. cfr. ib. q. 29. a. 3 c. — de potentia
q. 1. a. 2. ad 4um.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 39

nicht in einem Andern aufgenommenes Sein ist unendlich."
Kehren wir noch einmal zurück auf die richtige
Begriffsbestimmung der Existenz, des Seins überhaupt. Das Sein ist
eine Vollkommenheit, ist das Allervollkommenste. Denn ein

jeglich Ding wird vollkommen genannt, insofern es ist (actu est).1
Die erste Materie ist deshalb das Unvollkommenste, weil sie für
sich nicht actu, sondern nur in der Potenz ist. Das Sein bedeutet
also Vollkommenheit, die höchste Vollkommenheit. Es bezeichnet

folglich etwas Unbeschränktes, Grenzenloses, mithin Unendliches.
Das Sein, als solches, kann nicht verschieden sein. So hat, wie
wir früher gesehen, S. Thomas gelehrt. Und in der That,
wodurch soll das Sein, als solches, sich unterscheiden? Entweder
durch eine neue Vollkommenheit oder durch eine Unvollkommen-
heit, ein Drittes gibt es nicht. Durch eine neue Vollkommenheit
kann es sich nicht unterscheiden; es ist ja ohnedies schon die

letzte Vollkommenheit, eigentlich an sich nichts als Vollkommenheit.

Überdies kann diese Vollkommenheit nichts Neues

annehmen. Das Sein ist niemals aufnehmendes, sondern, wie
in der Kreatur, aufgenommenes Princip. Endlich, was könnte
das Sein auch aufnehmen? Jedenfalls etwas Positives. Allein
jedes Positive wäre wiederum das Sein. Es müfste also sich

selber aufnehmen, eine neue Vollkommenheit, die es indessen
eben selber ist. Unterscheidet es sich hingegen durch eine

Unvollkommenheit, so kann diese nicht das Sein selber, sondern

etwas zum Sein Hinzugekommenes, aufser ihm Liegendes, aber
mit ihm Verbundenes sein. In sich selber bezeichnet das Sein
eine Vollkommenheit, nicht aber eine Unvollkommenheit. Diese

Beschränkung des Seins, bemerkt S. Thomas weiter,2 kann sich

auf eine dreifache Weise vollziehen. Durch Beifügung einer

Differenz, die der Möglichkeit nach (potentia) in der Gattung
eingeschlossen war; oder dadurch, dafs die gemeinsame Natur
in einem andern aufgenommen, und damit individuell wird; oder

dadurch, dafs ihm ein Accidens hinzugefügt wird. Das Sein
kann nicht beschränkt werden durch irgendeine Differenz, denn

1 cfr. 1. contr. Gent. cap. 28. 2 1. dist. 8. q. 4. a. 1. ad 2urn.



40 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

die Differenz miifste aufserhalb des Seins stehen. Nichts aber
ist aufserhalb des Seins. Darum, erklärt S. Thomas, könne das
Sein niemals Gattung bilden. Ein Accidens kann dem Sein
ebenfalls nicht beigefügt werden, denn das Accidens ist wiederum
das Sein, folglich bleibt nur das Dritte übrig: das Sein wird
dadurch beschränkt, dafs es selber in einem Andern
aufgenommen wird. Es wird beschränkt je nach der Fähigkeit
(capacitas) des aufnehmenden Subjektes.1 Diesbezüglich sagt
der hl. Thomas: „Ipsum esse absolute consideratum infinitum
est. Nam ab infinitis et infinitis modis participari possibile est.

Si igitur alicujus esse sit finitum, oportet quod limitetur esse

illud per aliquid aliud, quod sit aliqualiter causa illius esse,
vel receptivum ejus." — Wir haben also hier noch einen
fernem Grund, wodurch das Sein begrenzt, beschränkt werden
kann, nämlich: die wirksame Ursache. Das wirksame oder das

aufnehmende Princip, diese allein können die Unendlichkeit des

Seins beeinträchtigen.
Ziehen wir nun aus diesen Grundsätzen die notwendige

Schlufsfolgerung. Nach P. Limb, sind Wesenheit und Existenz
real identisch. Damit ist gesagt, und der Herr Autor behauptet
es auch fortwährend, die Existenz werde nicht in einem Andern

aufgenommen. Dann ist sie zufolge der Lehre des hl. Thomas

und auch zufolge ihrer eigenen Definition, als einer Vollkommenheit,

nach dieser Richtung hin unendlich, weil durch keine innere
Ursache beschränkt. Es kommt also nur die äufsere, wirksame
Ursache in Betracht. S. Thomas behauptet, die Natur des

Engels sei unbeschränkt, unendlich, weil sie in keinem
Subjekte aufgenommen wird. Warum hat sie Gott nicht
beschränkt? Offenbar deshalb nicht, weil es in ihrem Wesen

liegt, diesbezüglich nicht beschränkt zu sein, und Gott die
Natur oder Wesenheit eines Dinges nicht nach Belieben

ändern kann. Wenn also S. Thomas lehrt, das Sein, die Existenz
sei an und für sich unbeschränkt, so mufs dies in der Natur, im
Wesen der Existenz begründet sein. Es fehlt darum auch die

1 cfr. 1. contr. Gent. cap. 43.



41

Beschränkung durch eine äufsere Ursache. Daraus ergibt sich
aber dann die Notwendigkeit, dafs die Existenz, welche nicht
in einem Andern aufgenommen wird, unendlich ist.

Diese Folgerung läfst sich keineswegs daraus ableiten,
erwidert P. Limb.1 „Gott hat nämlich ein nicht empfangenes
Sein, weil Er durch sich ist; die Kreatur hingegen hat ein

erhaltenes, weil sie von einem Andern ist."
Wir dürfen zunächst nicht übersehen, dafs der Herr Autor

das Wort „irreceptum" und „receptum" abermals in der
Bedeutung von „nicht empfangen" und „empfangen" nimmt.
P. Limb, leugnet auch an dieser Stelle wiederum, dafs die
Existenz der Kreatur in einem Andern aufgenommen werde.2
Diese Anschauung des Herrn Autors hat uns schon früher
beschäftigt und wir haben deren Unrichtigkeit hinreichend aus
S. Thomas dargethan. „Gott hat ein nicht empfangenes Sein,

weil Er durch sich ist." Allein, warum ist Gott durch sich

selber? Warum hat Gott nicht ein empfangenes Sein? Hierüber
erteilt P. Limb, keinerlei Aufschlufs. Der englische Meister aber

führt den richtigen Grund an: weil Gott, also Gottes Wesenheit,
seine eigene Existenz, mit dem Sein real identisch ist (quia
est suum esse).3 „Si esse Dei non est sua essentia, non autem

pars ejus esse potest, cum essentia divina sit simplex, oportet,
quod hujusmodi esse sit aliquid praeter essentiam ejus. Omne

autem quod convenit alicui, quod non est de essentia ejus,
convenit ei per aliquam causam. Ea enim, quae per se non
sunt unum, si conjunguntur, oportet per aliquam causam
uniri". Den Gegensatz zu diesem göttlichen, nicht empfangenen
Sein bildet das kreatürliche. Dieses fordert eine Ursache, ist
mithin ein erhaltenes, ein von einem Andern verursachtes, weil

1 1. c. Seite: 48.
2 Omnis creatura habet esse finitura. Sed esse non receptum

in aliquo non est finitum, imo est absolutum. Ergo omnis creatura
habet esse receptum in aliquo; et ita oportet quod habeat duo ad
minus, scilicet esse et id quod esse recipit (1. dist. 8. q. 5. a. 1. arg.
2um sed contra).

3 1. contr. Gent. cap. 22. ratio 3a.



42 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

es nicht in der Wesenheit des Geschöpfes selber, sondern

aufserhalb (praeter) derselben liegt, und darum real von ihr
unterschieden ist. Das esse ab alio ist in derselben Weise dem

esse a se entgegengesetzt, wie das non esse realiter idem dem

esse realiter idem. Ersteres hat Letzteres zur Voraussetzung.
Die Lehre des hl. Thomas über diesen Punkt läfst keinen

Zweifel zu.

P. Limb, bemerkt ferner an der vorhin citierten Stelle, die

Existenz, allerdings die endliche, sei nicht blofs aus sich

selber formell und innerlich beschränkt, weil sie diese

bestimmte Vollkommenheit besitzt, sondern auch äufserlich
und wirksam werde sie beschränkt von ihrer Ursache, von
Gott nämlich, der sie hervorbringt gemäfs einer bestimmten Art
und Vollkommenheit.

Es ist immer dieselbe falsche Methode. Der Herr Autor
umgeht die eigentliche Schwierigkeit, setzt das voraus, was nur
auf Grund des realen Unterschiedes seine Richtigkeit hat, und

argumentiert dann gegen den realen Unterschied. Hier haben

wir abermals ein Beispiel. „Die Existenz, allerdings die endliche

(quippe finita), ist formell und innerlich beschränkt." Wodurch
ist denn die Existenz eine endliche? Hierüber sagt uns
P. Limb, nichts. Und doch liegt in der richtigen Antwort auf
diese Frage die Entscheidung. Kein Thomist leugnet, dafs die

endliche Existenz formell und innerlich beschränkt sei,

weil sie eine bestimmte Vollkommenheit besitzt. Allein die

Existenz, als solche, hat keine bestimmte Vollkommenheit.
Das Sein als solches kennt keinerlei Verschiedenheit, also auch

keine Bestimmung1 (limitatio). Warum hat also das
endliche Sein eine bestimmte Vollkommenheit? Vielleicht weil
es ein endliches Sein ist? Und endlich hinwiederum ist es,
weil es eine bestimmte (limitata) Vollkommenheit hat. Diese

Argumentation ist etwas schwer verständlich. Oder soll das

Sein deshalb eine bestimmte Vollkommenheit haben, weil es

geschaffen ist (ab alio)? Auch diese Annahme ist unrichtig,

1 2. contr. Gent. cap. 52. ratio la.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 43

denn, lehrt S. Thomas:1 „Dem Seienden als solchem kommt es

nicht zu, dais es ein von einem andern verursachtes Sein habe,

sonst wäre jedes Seiende von einem andern verursacht." Zudem
hiefse das die äufsere wirksame, nicht aber die formelle
innere Ursache angeben. Wir fragen aber zunächst nach dem

formellen und innern Grunde der Beschränkung des Seins.

Warum ist also das Sein des Geschöpfes ein endliches, und

warum hat es eine bestimmte Vollkommenheit, mit einem

Worte: worin haben wir den formellen und innern Grund

zu suchen, dafs das Sein der Kreatur nicht unendlich ist?
P. Limb, hat darauf keine Antwort. Merkwürdigerweise gesteht
der Herr Autor dies einige Seiten später offen ein. Nachdem
P. Limb, hier2 rundweg erklärt hatte, die Existenz, allerdings
die endliche, sei formell und innerlich beschränkt, weil
sie diese bestimmte Vollkommenheit besitzt, schreibt der Herr
Autor bald darauf,8 die Existenz werde vervielfältigt, also wohl
auch bestimmt, durch das Hervorbringen oder das Setzen aufser

seine Ursachen. Er könne sich, bemerkt er weiter, einen andern
Grund der Vervielfältigung nicht denken. Ein innerer
Grund sei dieser allerdings nicht. Wie stimmen nun diese

zwei Sentenzen und die auf Seite 51 überein? Noch dazu

bemerkt der Herr Autor an der letzten Stelle,4 die

Vervielfältigung, also die Bestimmung der Kreatur erhalte ihre
Benennung von der äufsern wirksamen Ursache. Diese

Bestimmung (limitatio) des Geschöpfes ist demnach etwas Relatives.

Was die Philosophie zu dieser Ansicht sagt, brauchen

wir nicht ausdrücklich hervorzuheben. P. Limb, gründet seine

Theorie von der formellen und innern, sowie von der äufsern
und wirksamen Beschränkung des Seins der Kreaturen auf die

Lehre des hl. Thomas. Der Herr Autor schreibt nämlich:5

„S. Thomas gibt für diese doppelte Beschränkung zwei Gründe

an, die sich aber auf ein und dasselbe Princip zurückführen
lassen. Das Sein jeder Kreatur, lehrt S. Thomas, ist beschränkt

1 contr. Gent. cap. 52. ratio 4a. 2 1. c. Seite : 48. 3 c.

Seite: 57. 4 1. c. Seite: 57. 5 1. c. Seite: 49.



44 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

(determinatum) auf eins gemäfs der Gattung und Art. Einzig und
allein das Sein Gottes ist schlechthin unendlich.1 Denn das Sein

jeglicher Kreatur ist ein participiertes und darum notwendig
endliches nach Gattung und Art. Jedes Ding ist dadurch,
dafs es das Sein hat. Kein Ding also, dessen Wesenheit
nicht sein eigenes Dasein ist, ist durch seine Wesenheit,
sondern durch die Teilnahme an etwas (participatione alicujus),
nämlich an dem Sein (scilicet ipsius esse). Was aber durch
Anteilnahme ist, das kann nicht das erste Seiende bilden.2
Aus diesem Grunde haben auch die Engel ein participiertes
Sein, weil einzig und allein Gottes Sein seine eigene Wesenheit
ausmacht.3" So lauten die Texte des hl. Thomas nach P. Limb.
Nun zieht der Herr Autor aus dem Dargelegten folgenden
Schlufs: Weil also das Sein jeder Kreatur ein, nach Gattung
und Art endliches, und vom Sein selber (dürfte wohl das

erste Sein bedeuten) erhaltenes oder participiertes ist, darum
ist es nicht nur formell und innerlich, sondern auch äufser-
lich und wirksam ein beschränktes.

P. Limb, hat durch diese Stellen des hl. Thomas so treffend
seine eigene Theorie widerlegt, dafs kein anderer Autor es

besser zu thun imstande wäre. Das Sein der Kreatur ist ein
nach Gattung und Art endliches. Und warum dies? Weil es

ein participiertes ist. Und warum ist dieses Sein ein participiertes?
Weil die Wesenheit des Geschöpfes mit der Existenz, mit diesem

Sein nicht real identisch ist. (Nulla igitur res, cujus essentia

non est suum esse, est per essentiam, sed participatione
alicujus, scilicet ipsius esse.) Das geschaffene Sein ist also

darum ein endliches, weil es ein participiertes ist. Es ist aber

deshalb ein participiertes, weil es von der Wesenheit sieh real
unterscheidet. Der Grund, warum das Sein der Kreatur ein

participiertes genannt wird, ist also dem Doctor Angelicus
nicht das Von- einem Andern-sein, wie P. Limb, stets betont,
sondern das real Unterschieden-sein. Mit welchem Rechte der

1 cfr. 1. p. q. 54. a. 2. 2 cfr. 1. contr. Gent. cap. 22. 3 cfr.
1. 2. q. 3. a. 7.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 45

Herr Autor seine Lehre aus diesen Stellen des englischen
Meisters herleiten will, vermögen wir absolut nicht zu begreifen.
P. Limb, sagt einfach: weil das Sein jeder Kreatur ein nach

Gattung und Art endliches ist — warum es dies sei, hat der
Herr Autor zu bemerken unterlassen — und -weil es ein
erhaltenes (reeeptum) und vom Sein selber participiertes ist,
deshalb ist es nicht nur formell und innerlich, sondern auch

äufserlich und wirksam ein beschränktes. Wir wollen nun
einstweilen zugeben, es sei dem also. Dann haben wir immerhin

nur den Grund, warum dieses Sein äufserlich und wirksam
(efficienter) ein beschränktes ist. Allein uns interessiert zunächst,
in Erfahrung zu bringen, warum es formell und innerlich
ein beschränktes sei. Diese Frage übergeht P. Limb, ganz und

gar mit Stillschweigen. Die blofse Behauptung, es verhalte sich

so, können wir nicht ohne weiters als richtig hinnehmen. Es
hat sich aber aus der Untersuchung, die wir bis hierher gepflogen,

ergeben, dafs die äufsere und wirksame Beschränkung des

geschaffenen Seins dessen formelle und innere zur notwendigen
Voraussetzung hat. Ist nämlich das Sein des Geschöpfes nicht
dadurch beschränkt, dafs es von der Wesenheit aufgenommen
wird, d. h. also, ist dieses Sein nicht real von der Wesenheit
unterschieden, so kennt es keine äufsere wirksame beschränkende

Ursache, weil es überhaupt keine äufsere Ursache hat (Quidquid
aliquid habet per suam quidditatem non habet ab alio, sed a

seipso).1 Ferner bemerkt der Herr Autor, S. Thomas citierend,
„das Geschöpf sei durch Anteilnahme eines Andern, nämlich des

Seins selber." Was versteht P. Limb, unter diesem Andern,
dem Sein selber (est participatione alicujus, scilicet ipsius
esse)? Etwa die Wesenheit? Dann wäre der Sinn dieser:
die geschaffene Wesenheit existiert durch die Anteilnahme
(participatione) an sich selber? Das ist nicht recht verständlich.
Oder ist dieses Sein, an dem die Wesenheit Anteil hat, Gott?
Dann wäre Gott das participierte Sein der Kreatur. Das ist

1 cfr. 2. contr. Gent. cap. 52. ratio 4a: ,,Esse ab alio causatum

non competit enti inquantum est ens."



46 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

abermals eine sehr bedenkliche Ansicht. Folglich mufs dieses

Andere (aliquid), was die Wesenheit durch Anteilnahme besitzt,
etwas von der Wesenheit selber und von Gott real Unterschiedenes
sein. Dieses ist in der That die Lehre des hl. Thomas, und
P. Limb, mufs, indem er den hl. Thomas anruft, will er konsequent

sein, ganz dasselbe verteidigen.1

Das Sein der Kreatur ist demnach ein äufserlich und

wirksam beschränktes, weil es von der Wesenheit real
unterschieden ist, und darum einer äufsern wirkenden Ursache bedarf,

um wirklich zu sein.

P. Limb, schreibt noch an derselben Stelle folgende Worte
des hl. Thomas nieder: „Alles Participierte verhält sich zum

Participierenden wie dessen Akt. Wie sehr auch immer eine

Form für sich subsistent ist (Engel), so mufs sie doch an dem

Sein Anteil haben (oportet, quod participet esse) weil auch das

Leben selber und dergleichen, wie Dionysius sagt (5. c. de div.

nom.), an dem Sein Anteil hat. Das participierte Sein aber wird
beschränkt je nach der Fähigkeit (capacitas) des Participierenden.
Daher ist Gott allein, der sein eigenes Dasein selber ist,
der unendliche reine Akt. In den intellektuellen Substanzen

hingegen findet sich die Zusammensetzung aus Akt und Potenz,

1 Man beachte noch folgende Stelle: „Aliquid dicitur determinatum
dupliciter. Primo ratione limitationis; alio modo ratione distinctionis.
Essentia autem divina non est quid determinatum primo modo, sed

secundo modo, quia forma non limitatur nisi ex hoc, quod in alio
recipitur, cui materia commensuratur. In essentia autem divina non est

aliquid in alio receptum, eo quod esse ejus est ipsa divina natura
subsistens, quod in nulla re alia contingit. Nam quaelibet res
alia habet esse receptum et sie limitatum. Et inde est, quod essentia
divina ab omnibus distinguitur per hoc, quod est in alio non re ci pi;
sicut si esset aliqua albedo existens non in subjecto, ex hoc ipso
distingueretur a qualibet albedine in subjecto existente, quamvis in ratione
albedinis non esset recepta et sic nec limitata. Patet ergo, quod essentia
divina non est aliquid generali in essendo, cum sit omnibus aliis
distincta, sed solum in causando, quia id, quod est per se, est causa

eorum, quae per se non sunt. Unde esse per se subsistens est causa
omnis esse in alio recepti." (Quodl. 7. a. 1. ad I».) cfr. ib. a. 6.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 47

oder aus der Form und dem participierten Sein."1 Dazu
bemerkt nun der Herr Autor: „Da mit der objektiven Potenz

jener Akt übereinstimmt, der dieser Potenz entspricht, so folgt,
dafs der Akt von der Art sein werde, von welcher die Potenz

ist, auf die er sich bezieht. Von jener Art wird also das par-
ticipierte Sein von Demjenigen sein, der das Sein selber ist
(also von Gott), von welcher Art die vorhergehende objektive
Potenz ist. Augenscheinlich wird also das participierte Sein
beschränkt nach der Fähigkeit des Participierenden
und der Seinsakt ist notwendig ein endlichei\ Da nun die Form
oder Wesenheit des Engels nicht durch sich selber existiert, und
darum nicht ihr eigenes Dasein ist, hat sie das Sein von
Gott durch Anteilnahme und so ist der Engel zusammengesetzt
aus der Form und dem participierten Sein."

Einige kurze Bemerkungen zu dieser Beweisführung des

P. Limb, werden vollständig genügen. Zunächst suchen wir
abermals vergebens nach dem innern formellen Grunde der

Beschränkung des Seins der Kreaturen. Denn eigentlich hat

Gott, der das Sein selber ist, es also geordnet, dafs das Sein,

der Akt, mit der objektiven Potenz, der Wesenheit nämlich,
übereinstimmt, derselben entspricht. Der Akt ist derselben Art
(tale est esse participatum) wie die vorausgehende Potenz (qualis
erat praevia potentia objectiva). Wenn das Sein sich nach der

objektiven Potenz richtet, dann mul'ste dies im Ideale so

vorgebildet sein. Die ideale Existenz stimmt also mit der idealen
Wesenheit überein. Dann ist offenbar in der idealen Ordnung
die eine nicht real identisch mit der andern. Infolgedessen
kann sie es auch in der realen Ordnung nicht sein. „Das
participierte Sein, bemerkt P. Limb., wird beschränkt nach der

Fähigkeit des Participierenden." Was haben wir uns unter
diesem das Sein „Participierenden" zu denken? Offenbar die

objektive Potenz, die subjektive bestreitet P. Limb. Dann

ist die existente Kreatur zusammengesetzt aus der objektiven
Potenz, dem Möglichen, und der aktuellen Existenz. „Der Engel,

1 cfr. 1. p. q. 75. a. 5. ad 4"m.



48 Die Systematik in den Quaestiones disputatae etc.

lehrt der Herr Autor, ist zusammengesetzt aus der Form und
dem parti ci pier ten Sein." Das heifst mit andern Worten:
der Engel ist zusammengesetzt aus dem Akte, dem participierten
Sein und der Wesenheit, wie sie früher war. Allein das, was
sie früher war, möglich, ideal, ist sie jetzt nicht mehr. Wie
können wir demnach im existierenden Engel Potenz und parti-
cipiertes Sein annehmen, wenn die subjektive Potenz verworfen
wird? Jede Zusammensetzung erweist sich dann als unmöglich.
Auch der Unterschied zwischen der möglichen Wesenheit, in
der objektiven Potenz nämlich, und dem participierten Sein hat
den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz zu
seiner notwendigen Voraussetzung. Hur weil diese beiden real
unterschieden sind, war die Wesenheit früher objektiv möglich.
Sind sie nicht real unterschieden, so ist die Wesenheit jederzeit

notwendig.
Das Sein der Kreatur ist also dadurch beschränkt, dafs es

in der realen Wesenheit, als ihrem entsprechenden Subjekte,
aufgenommen worden ist. Dieses ist der formelle und
innere Grund, und nach diesem richtet sich dann der äufsere

und wirksame.
Die eingehende Prüfung der Beweise des englischen Meisters

zeigt uns demnach, dafs die Lehre, welche S. Thomas verteidigt,
nicht blofs nicht evident falsch, sondern dafs sie überhaupt
nicht falsch, vielmehr durchaus begründet und richtig ist.

>-<^>-«

DIE SYSTEMATIK IN DEN QUAESTIONES
DISPUTATAE DES HL. THOMAS YON AQUIN.

Von Kanonikus Professor A. PORTMANN.

Die Quaestiones disputatae1 oder könnte man deutsch sagen
„die gelehrton Untersuchungen" galten von jeher als das

gelehrteste spekulative Werk des hl. Thomas. Sie enthalten

1 In den alten Ausgaben gewöhnlich ohne Opuszahl, meist nach
den Kommentaren zu den Sentenzen des Petrus Lombardus eingefugt,
oft auch einzeln ediert.


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

