
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 6 (1892)

Artikel: Zur Religionsphilosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR RELIGIONSPHILOSOPHIE.1

Von De. M. GLOSSNER.

1. Daß prophetische Wort Simeons, Christus sei gesetzt
zum Falle und zur Erhebung vieler (Luc. 2, 34), bewahrheitet
sich zu allen Zeiten nicht allein im Leben, sondern auch in der
Wissenschaft. Die Philosophie kann an Christus, dem Eckstein
der Weltgeschichte, nicht gleichgiltig vorübergehen, sie mufs sich
lür oder gegen ihn entscheiden. Daher das lebhafte Interesse
an religionsphilosophischen und apologetischen Untersuchungen,
das sich auch in unsern Tagen, in welchen der Kampf für und
wider Christus lebhafter als je entbrannt ist, durch zahlreiche
litterarische Erscheinungen von verschiedenen philosophischen
Standpunkten kundgibt. Wir greifen aus der Fülle derselben
zwei Werke heraus, denen eine breite wissenschaftliche Grundlage

und der moderne philosophische Standpunkt gemeinsam ist,
die sich aber wesentlich durch ihre Stellungnahme zum Ohristen-
tume unterscheiden, indem sie sich das eine kritisch und negativ,
das andere apologetisch und positiv zu Religion und Christentum
verhalten. Erschwert könnte unsere Aufgabe durch den Umstand
erscheinen, dafs die eine der angedeuteten Schriften nur erst
zum Teile vorliegt, während die andere sich als ein nach dem
Tode des Verfassers herausgegebenes Werk in einer Form
darstellt, die der letzten vollendenden Hand entbehrt. Da indes
die Mängel der Form in der religionsphilosophischen Schrift
Vatkes den Inhalt, soweit es sich um klare und vollständige
Darlegung der Anschauungen des Verfassers handelt, nicht
beeinträchtigen, in der uns vorliegenden Darstellung der Anthropologie

Webers aber die Grundlinien seiner Gesamtauffassung
bestimmt genug zu Tage treten, so können jene Umstände ein
wesentliches Hindernis für unser Urteil darüber, inwieweit die
-legation des einen der genannten Schriftsteller begründet, die

i J Metaphysik. Eine wissenschaftliche Begründung der Ontologie
(les Christentums von Theodor Weber. Erster Band. Einleitung
und Anthropologie. Gotha 1888.

Wilhelm Vatkes Religionsphilosophie oder allgemeine
p osophische Theologie. Nach Vorlesungen herausgegeben von Dr.
Hermann G. S. Preifs. Bonn 1888.

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 1



2 Zur Religionsphilosopliie.

Verteidigung des andern gelungen sei, nicht bilden. Denn unser
Interesse konzentriert sich vor allem darauf, in welchem
Verhältnis die moderne vom Subjekt ausgehende philosophische
Grundanschauung ihrer inneren Natur und Tendenz nach zu
Religion und Christentum stehe.

Um noch ein anderes Bedenken zu beseitigen, so kündigt
sich zwar Webers Unternehmen als Metaphysik, nicht als
Religionsphilosophie an und will wiederholten Versicherungen zufolge nicht
als letzteres gelten. Indes streift diese Metaphysik nicht allein
überall religionsphilosophische Probleme, sondern berührt selbst
die specifisch christlichen Lehren und verfolgt überdies eine
ausgesprochen apologetische Absicht, so dafs wir uns für
vollkommen berechtigt halten, dieselbe als einen Beitrag zur
Religionsphilosophie zu betrachten und von diesem Gesichtspunkt zu
beurteilen.

Weber legt grofsen Wert auf die erkenntnistheoretische
Begründung. Es gilt, das Bewufstsein des Menschen in seinem
Werden zu belauschen und in allen seinen Elementen zu
analysieren, oder es gilt die Herstellung einer in allen wesentlichen
Beziehungen ausgebildeten Erkenntnistheorie (S. 420). Dasselbe
Gewicht legt Vatke den erkenntnistheoretischen Untersuchungen
bei, wie schon der denselben gewidmete Umfang beweist (Religionsphil.

S. 19—70). Der wesentliche Unterschied des geistigen, im
Selbstbewufstsein, das auf den substanziellen Grund der
Erscheinung zurückgeht, sich äufsernden Denkens von der
sinnlichen, in der individuellen Erscheinung befangen bleibenden
Vorstellung bildet die Grundlage des Dualismus von Geist und Natur,
auf welchen Weber sich stützt, um den Kampf gegen den
materialistischen und pantheistischen Monismus mit der begründeten
Hoffnung auf Sieg aufzunehmen. Das Bewufstsein ist ihm aber
nicht allein Ausgangspunkt, sondern auch Quelle und Norm alles
Erkennens. Damit ist der Standpunkt der modernen, mit Ab-

schüttelung jeder äufsern Norm und Autorität im Subjekte ihre
Stellung nehmenden Philosophie gekennzeichnet. Im Anschlufs
an Günther erklärt Weber die philosophische Eorschung als

völlig frei und unabhängig. Er rühmt von jenem seinem
Gewährsmann, derselbe sei durch und durch antischolastisch. Die
Methode der Scholastik sei ausgesprochen in dem Satze: philo-
sophia ancilla theologiae. Günther aber sei so gut als irgend
"ein Denker der neueren Zeit durchaus auf dem Boden der freien
voraussetzungslosen Forschung, seine Forschung wurzle einzig
und allein in der Erfahrung, der inneren und äufseren (Metaphys.
S. 33).



Zur Religionsphilosopliie. 3

Denselben Standpunkt unabhängiger Forschung nimmt
selbstverständlich Vatke in Anspruch. Anspielend an denselben Satz
von der Magdrolle der Philosophie äufsert er sich dahin, die
philosophische Betrachtung und damit die Philosophie selbst sei
weder Herrin noch Magd, weder domina noch ancilla der Religion,
sondern beide Seiten seien jede auf ihrem besondern Standpunkt
vollkommen gleichberechtigt (Religionsphil. S. 122). Bezüglich
der Quelle aller Erkenntnis in der Erfahrung aber spricht sich
Vatke in unzweideutiger Weise dahin aus: „Wir bezeichnen
alles, was über die Grenzen einer wirklichen Erkenntnis hinausliegt,

als transcendent, während wir alles in der Erscheinung
sich Darstellende als immanent oder als causa immanens
bezeichnen. Daher ist für unser Wissen die Seite des Unbedingten,
die als Potenz gefafst wird, das Transcendente, d. h. immer nur
als Voraussetzung und durch einen Rückschlufs vom Immanenten
zu begreifen, dagegen seine im Prozefs des Zeitlichen sich
offenbarende Seite Gegenstand wirklicher vom Einzelnen zum
Allgemeinen fortschreitender Erkenntnis." (A. a. 0. S. 115.)

Vatke betrachtet somit die Immanenz des „Unbedingten"
als eine notwendige Folge des Standpunkts der Erfahrung. Hieraus

erklärt sich sein Urteil über den Schöpfungsbegriff. „Das
Unbedingte, welches wir zuletzt in der ewig sich vermittelnden
Weise der unveränderlichen Einheit und göttlichen Offenbarung
gefunden haben, stellt dar, was auf religiösem Gebiete durch
zwei Seiten ausgedrückt wird, nämlich durch Gott und Welt,
Gott als Princip oder Einheit aller Principien des Seienden,
Welt als harmonisch gesetzte Einheit desselben. Die Zusammenfassung

beider Seiten ist notwendig, weil das göttliche Princip
nur da ist mittelst der Offenbarung in der Welt; denn ohne eine
weltliche Vermittelung wüfsten wir von Gott nichts; aber auch
an und für sich gehören beide Seiten zusammen, kraft der
Einheit des Idealen und Realen, der höheren Einheit und der
Differenz des begrenzten Endlichen. Trennt man beide Seiten,
was im Begriffe ja möglich ist, so erseheint Gott als die Totalität
der idealen Vermittlung, da diese allein die Einheit darstellt,
die Welt dagegen als die reale Seite, die als Vielheit, als
gespaltenes Dasein auftritt und daher eines Einheitsbandes bedarf.
Aber in der Wirklichkeit ist diese Trennung nicht gegeben, und
auch die Anschauung von der Schöpfung und einem
vor der Schöpfung einsamen Gott gehört nicht der
Erfahrung an.1 Beide Seiten sind in der Wirklichkeit mit
einander verbunden." (A. a. O. S. 121 f.)

1 Von uns unterstrichen.
l*



4 Zur Religiuusphilosophie.

Der von äufserer Autorität, auch der der göttlichen
Offenbarung unabhängige Standpunkt der Erfahrung also verlangt, da
in dieser Ideales und Reales, Geistiges und Materielles
ungetrennt verbunden sind, die Einheit Gottes und der Welt. Die
Vermittlung der Gottes er kenn tu is durch die Welt ist demnach
mehr als dies, nämlich zugleich reale Selbstvermittlung Gottes
durch die Welt; der Schöpfungsbegriff enthält eine unwahre
Abstraktion und Trennung desjenigen, was in Wahrheit vereinigt
und eins ist.

Diesem pantheistischen Resultate steht das von Weber von
demselben Standpunkt autoritätsloser auf subjektive Erfahrung sich
stützender Forschung aus abgeleitete dualistische Ergebnis
anscheinend schroff gegenüber. Mit Recht wird von ihm gerade der
Schöpfungsbegriff als Angelpunkt der religiösen Weltanschauung
zur Geltung gebracht. Derselbe Begriff aber sei auch wissenschaftlich

gerechtfertigt; denn die durch das Selbstbewufstsein bezeugte
Existenz endlicher Substanzen sei mit der monistischen Annahme
einer einzigen Substanz, die in den endlichen Geistern und in
der Natur zur Erscheinung komme, unvereinbar. Welches dieser
entgegengesetzten Resultate nun kann den Anspruch erheben,
das legitime Kind der modernen, unabhängigen und ausschliefs-
licli auf Erfahrung begründeten Wissenschaft zu sein, der
Pantheismus Vatkes oder der Dualismus Günthers und Webers?
Eine nähere Betrachtung des Endresultats, zu welchem die
Webersche Metaphysik gelangt, nämlich ihres Gottesbegriffs,
mag uns hierüber Aufschlufs geben. Nämlich getreu dem
Ausgangspunkte von der Erfahrung und dem Bewufstsein nimmt
Weber wie Vatke (Religionsph. S. 114) in Gott eine
Entwicklung an, die er allerdings teils als eine ewige, teils als eine
rein immanente, durch den endlichen Geist und die Natur
unvermittelte, zu begreifen sucht. „W enn daher, wie wir im zweiten
Teile dieses Werkes darthun werden, der Denkgeist auch aut
Gott den Gedanken der Unbestimmtheit oder Indifferenz zwar
übertragen mufs, so ist nichtsdestoweniger diese in jenem that-
sächlich doch niemals vorhanden gewesen, weil sie von Gott
selbst ohne jede fremde Mithülfe durch absolute Aktivität in die
absolute Bestimmtheit von Ewigkeit her übergesetzt worden."
(Metaphys. S. 378.)

Die Annahme einer Entwicklung in Gott, die von Günther
zu einer „Konstruktion" des christlichen Trinitätsgeheimnisses
verwendet wird, ist die Klippe, an welcher die „wissenschaftliche
Begründung der Ontologie des positiven Christentums" vom
modernen Standpunkte, dem jene Annahme einer göttlichen Ent-



Zur Religionsphilosophie. 5

wicklung allerdings nur zu sehr angemessen ist, scheitern. Für
Weber dürfte sich diese Klippe um so gefahrlicher erweisen, als
seine Auffassung der Natur dem Pantheismus eine Handhabe
bietet, um den von ihm vertretenen Dualismus aus den Angeln
zu heben. Weber nämlich betrachtet die von ihm angenommenen
Elemente des natürlichen Seins, die Atome, teils als Substanzen,
teils aber auch als Erscheinungen einer einzigen Substanz.
Gesetzt nun, der Pantheist würde argumentieren: so wenig ein
Widerspruch darin liege, dafs das Atom zugleich Substanz und
Erscheinung sei, so wenig widerspreche die im Selbstbewufstsein
sich bekundende Substanzialität des einzelnen Geistes der
monistischen Annahme einer einzigen Substanz, der göttlichen, zu
der sich die endlichen Geister als Erscheinungen verhalten: so
würde sich hiergegen von Webers Standpunkt um so weniger
etwas Stichhaltiges vorbringen lassen, als die Annahme einer
Potenzialität in Gott, die im Begriffe einer göttlichen Entwicklung
notwendig impliciert ist, ein weiteres dem Pantheismus günstiges
Element enthält.

2. Nachdem wir den Weberschen Ideeengang mit einem
die beiden Endpunkte verknüpfenden Blicke überschaut haben,
wollen wir sowohl den Plan des Ganzen als auch die wichtigsten
Grundlinien, beziehungsweise Grundbegriffe des bereits zur
Ausführung gelangten Teiles desselben ins Auge fassen. — Der
Elan des ganzen Werkes, dessen Rechtfertigung in der Einleitung
versucht wird, umfafst die Lehre vom endlichen und unendlichen
Sein oder die Kosmologie und Theologie. Die Kosmologie
zerfällt wiederum in zwei Teile, deren erster die Lehre vom
synthetischen Weltfaktor, deren zweiter die von den „antithetischen"'
Weltfaktoren, dem Geisterreiche und der Natur, enthält. Die
Theologie aber soll in die beiden Abteilungen von Gott an sich
und von dem Verhältnisse Gottes zur Welt sich gliedern. Der
vorliegende erste Band stellt den ersten Teil der Kosmologie,
d. h. die Anthropologie in drei Unterabteilungen dar, nämlich
die Lehre vom Geist oder der Seele des Menschen (§ 7 —15),
vom Leibe desselben (§ 16- 23) und von der Einheit des Geistes
und der Natur, der Seele und des Leibes im Menschen oder
ihrer Synthese (§ 24—28).

In dieser Gliederung der Metaphysik scheint die seit Wolff
üblich gewordene Einteilung der sog. speciellen Metaphysik in
Kosmologie, Psychologie und Theologie hindurch, von welcher,
wie \atke richtig ausfuhrt (S. 64), auch Kant Veranlassung
nahm zur Aufstellung seiner bekannten drei Ideeen: Seele, Welt
und Gott. Nur ist diese Einteilung bei Weber eigentümlich



6 Zur Religionsphilosophie.

modificiert durch den Günthersehen Dualismus, der das geschaffene
Sein dem göttlichen als absoluten Gegensatz gegenüberstellt und
jenes weiterhin in die Gegensätze des geistigen und natürlichen
Seins, die im Menschen zu einer „persönlichen" Einheit
verbunden sind, auseinander treten läfst. Wir müssen uns hier mit
der Bemerkung begnügen, dafs diese Dreiteilung einer vorgeblichen

speciellen Metaphysik, so allgemein sie auch verbreitet
ist, doch dem wahren Begriffe der Metaphysik widerspricht und
ihren letzten Grund auf die Verwechslung des Rationalen (weshalb

bei Wolff auch nicht von einer metaphysischen, sondern
rationalen Psychologie u. s. w. die Rede ist) mit dem
Metaphysischen zurückführt, in welcher die Philosophie seit ihrer
unnatürlichen Spaltung in eine rationalistische und empiristische
Richtung befangen blieb.

Von den Grundbegriffen, die in der vorliegenden
„metaphysischen" Anthropologie zur Erörterung gelangen, sind es
vorzüglich die Theorie des Bewufstseins und damit im Zusammenhange

der Begriff vom Geiste, ferner die Auffassung der Natur,
die Verbindung von Leib und Seele im Menschen, der Ursprung
der Menschenseele und der Menschheit überhaupt, die unsere
Aufmerksamkeit in Anspruch nehmen.

Als den wichtigsten und fundamentalsten Punkt seiner
Aufgabe bezeichnet der Verf. selbst den wesentlichen Unterschied
des geistigen und sinnlichen Erkennens im Menschen, oder,
wie er sich ausdrückt, die Begründung eines Dualismus des
Gedankens und spricht den Wunsch aus, dafs diesem Gegenstande
vor allem „Auge und Aufmerksamkeit" seiner „Richter"
zugewandt sein möge (Metaphys. S. 420). Indem wir unserseits
diesen Wunsch erfüllen und zugleich auch der Überzeugung
Ausdruck geben, dafs ein solcher Unterschied bestehe und daraus
mit Recht auf die Existenz immaterieller Substanzen zunächst
mit Rücksicht auf die menschliehe Seele geschlossen werde, dürfen
wir aber auch nicht verhehlen, dafs wir in der Würdigung der
Natur und Tragweite jenes „Dualismus"' sowie den weiteren
daraus gezogenen Konsequenzen nicht durchweg in Überein -

Stimmung mit dem Vf. uns befinden, sondern in wesentlichen
Dingen von ihm abzuweichen uns genötigt sehen.

3. Treten wir an den ersten Punkt, die Analyse und
Theorie des Bewufstseins heran! Mit Descartes glaubt
W. im Selbstbewufstsein den festen Pol zu besitzen, um den
sich die flüchtigen Erscheinungen menschlicher Ansichten zu
sammeln vermögen, und das Mittel, „den seit Jahrhunderten
gewälzten Stein zum Stehen zu bringen" (S. 14). Er nimmt daher



7

auch den allein vor der Thatsache des seiner selbst gewissen
Ich stille stehenden Zweifel des französischen Philosophen gegen
die vermeintlich „sinnlosen" Angriffe des für die christliche
Philosophie so sehr verdienten Dr. A. Stöckl in Schutz (S. 30 Anm. 8).
Das eigene Bewufstsein ist die einzige in und aus sich selbst
gewisse Thatsache, die dem Menschen gegeben ist; diese Thatsache

zu ergründen und klarzustellen ist daher der zu wandelnde
Weg, nicht, wie Kant meint, „eine Kritik der reinen Vernunft
in Ansehung aller Erkenntnisse, zu denen sie unabhängig von
aller Erfahrung streben mag". (S. 14.)

Wie trotz vielfacher Ausstellungen an den philosophischen
Ansichten Descartes' im einzelnen der subjektive Standpunkt
dieses Philosophen gerühmt und adoptiert wird, so gilt dies
übrigens auch von Kant, der durch einen überaus genialen, glücklichen

Griff in der Kritik des menschlichen Erkennens eine neue
Grundlage der Philosophie zugewiesen habe, die von den Spätem
verlassen wurde. (S. 290.) Man müsse deshalb zu Kant
zurückkehren und dessen Kritik durch eine Erkenntnistheorie des
Geistes vervollständigen (S. 291). Kants Kritik habe Berechtigung
bezüglich des sinnlichen „Denkens", das allerdings in der
Erscheinung befangen bleibe und nicht zum Wesen vordringe. Das
sinnliche müsse aber, wie Günther, ein zweiter Kant,
nachgewiesen habe, vom selbstbewufsten, zur Substanz vordringenden
Denken unterschieden werden (S. 190). Kant ging von einer
falschen Unterscheidung der Form vom Stoffe des Erkennens aus
(8. 66 ff.) und nahm an, dafs der letztere nur aus Erfahrung
stamme, die er mit Anschauung und Wahrnehmung verwechselte,
und wurde dadurch weiterhin zur falschen Unterscheidung eines
doppelten Selbstbewufstseins, eines empirischen und apriorischen
geführt, um durch letzteres die Allgemeinheit und Notwendigkeit
der intellektuellen Erkenntnis zu begründen, die er aus Erfahrung
nicht ableiten zu können glaubte. (S. 277.)

Die Substanzialität der Seele ist also nach W. Gegenstand
der Erfahrung, und dasselbe gilt ihm von der Erkenntnis der
Kategorieen überhaupt. Nachdem die Seele diese in sich erkannt,
beurteilt sie nach demselben Mafsstab alles, auch das aufser ihr
vorhandene Sein. Daher gilt das Selbstbewufstsein als die Ge-
üurtsstätte aller dem Menschen vor dem Tiere eigentümlichen
geistigen Erkenntnis formen (S. 409), als die eiue gemeinsame

Quelle, der alle dem Menschen eigentümlichen subjektiven
JÜrscheinungen entspringen und der sie ihre Möglichkeit und
Wirklichkeit zu verdanken haben (S. 376), als Princip und
Mafsstab aller anderen Erkenntnisse, in welche Regionen der



Zur Religionsphilosophie.

bestehenden Wirklichkeit der Geist mit denselben sich auch hinauswagen

mag (S. 78), somit als wahre und eigentliche Quelle der
Vernunft, so dafs demjenigen, der ein erschöpfendes Verständnis
des Menschen besäfse, über die Beschaffenheit der Welt und
Gottes nichts Wesentliches verborgen sein würde (S. 132).

Diese Auffassung des Selbstbewufstseins unterliegt den
gewichtigsten Bedenken. Zweifellos gibt sich in ihm die geistige
Natur der Seele kund, denn nur ein immaterielles Wesen
vermag auf sich selbst zu reflektieren (e sè in sè rigira. Dante);
dagegen ist das Selbstbewufstsein zwar eine Betätigung der
Vernunft, nicht aber die Quelle derselben; denn Tragweite und
Umfang der Vernunft sind gröfser als die des Selbstbewufstseins.
Das letztere bezeugt uns unmittelbar nur die eigene Existenz,
gibt aber nicht einmal unmittelbar Aufschlnfs über die Beschaffenheit

des in seiner Thätigkeit seiner selbst bewufsten Wesens,
geschweige denn dafs sie die Norm und Quelle aller objektiven
Erkenntnis enthielte. Wir fürchten daher, W. habe mit
Descartes zwar einen den Angriffen des Skepticismus standhaltenden
Punkt, auf welchem er Fufs fassen, keineswegs aber das Mittel
gefunden, um von ihm aus zu weiteren Erkenntnissen
fortzuschreiten. Neben dem auf die einzelnen Thatsachen der Existenz
des eigenen Ich und seiner Erscheinungen beschränkten
Selbstbewufstsein mufs vielmehr die Vernunft als selbständige
Erkenntnisquelle, aus der die allgemeinen und notwendigen
Erkenntnisse fliefsen. anerkannt werden.

Hiermit steht auch die Beobachtung, wie wir ursprünglich
den Sub stanzbegriff bilden, im Einklang; denn dieser wird
nicht aus dem Selbstbewufstsein (S. 70), sondern durch Erfahrung
aus der Objektivität entnommen, freilich nicht durch sinnliche
Wahrnehmung oder Erfahrung in solch beschränktem Sinne, sondern
durch eine Bethätigung der Vernunft, die Dicht, wie Kant will,
apriorische Formen auf Erscheinungen überträgt, sondern in diesen
und als Grund derselben das Wesen und die Substanz erfafst.
Ohne diese umfassendere Grundlage des Substanzbegriffs in der
Vernunft wäre das Finden des Substanzseins in sich und das
Übertragen auf die Aufsenwelt eine subjektive Thätigkeit der
Seele ohne allgemeinen und notwendigen Charakter und ohne
objektiven Wert.

Eine objektive Erkenntnis wäre unmöglich, wenn das
Ich Princip und Mafsstab aller Wahrheit wäre, da es in diesem
Falle allem für es Erkennbaren seinen eigenen Stempel aufprägen
würde, eine Konsequenz, die von Kant und Fichte (mit Rücksicht

auf das apriorische Ich) auch in der That gezogen wurde.



Zur Religionsphilosophie. y

Sehen wir genauer zu, wie W. die Geistigkeit der Seele
zu gewinnen sucht, so wird das Ungenügende seiner Bewufstseins-
theorie noch deutlicher zu Tage treten.

Ungenügend ist die Bestimmung des Geistseins durch den
Begriff der einheitlichen Ganzheit und Substanzialität im Gegensatze

zu der angeblichen Zerteilung und Zersplitterung der
Natursubstanz in Atome. Der Atomist betrachtet das Atom als eine
einheitliche Substanz und ein einheitliches Ganzes. Werden wir
ihm deshalb zugeben, dafs er in diesem Atom, so lange er ihm
nicht Einfachheit und Immaterialität zuschreibt, ein Geistwesen
besitze? Die Annahme Webers, die Atome seien Bruchstücke
und Erscheinungen einer einzigen Substanz, und aus diesem
Grunde könnten die darauf geschehenden Einwirkungen nicht
zum Selbstbewufstsein führen, ist eine völlig willkürliche und
nur gemacht, weil ohne sie der „Dualismus" in die Brüche gehen
würde. Wäre aus dein Selbstbewufstsein und der Erkenntnis
der über die Erscheinung hinausgreifenden Kategorieen nichts
anderes als die einheitliche Ganzheit der denkenden Substanz
zu erschliefsen, so würde es um die Verteidigung der Geistigkeit

und Unsterblichkeit der menschlichen Seele schlecht
bestellt sein.

Ebenso ungenügend ist die Art, wie das Selbstbewufstsein
und die Erkenntnis der Kategorieen durch Einwirkung von aufsen
zu erklären versucht wird. Dieselbe ist durch die mechanische
^eise, wie die „einheitliche und ganzheitliche" Substanz
behandelt wird, geeignet, dem Materialismus in die Hände zu
arbeiten, umsomehr als der Seele, wie wir sehen werden, um
ihre Verbindung mit dem Leibe zu erklären. Räumlichkeit
zugeschrieben wird.

Von der Erfahrungsthatsache ausgehend, dafs das menschliche

Selbstbewufstsein nicht ohne jegliche Einwirkung von aufsen
die, wie W. zugesteht, nicht notwendig von einem persönlichen,

selbstbewufsten Wesen ausgehen mufs —zustande komme, sucht
W. aus der durch die äufsere Einwirkung hervorgebrachten
Bifferenziierung in Receptivität und Reaktivität das
Selbstbewufstsein zu begreifen, sei es dafs die Seele aus der
Wahrnehmung dieser ihrer vorgeblichen Grundkräfte oder der in ihr
hervorgebrachten Bewegung den Anstofs zum Selbstbewufstsein
empfange. (S. 43 ff.) Die Bewegung nämlich inhäriert ihr als
einer einheitlichen Substanz wie einem Princip und Subjekt, so
dafs die Wahrnehmung der Bewegung in der Unterscheidung
des Princips von der ihm inhärierenden Erscheinung und der



10 Zur Religionsphilosophie.

Beziehung der letzteren auf das erstere als den Grund, d. h. im
Selbstbewufstsein sich vollendet (S. 49).

Unverkennbar sind die Lücken und Mängel in dieser
Ableitung. Eine mechanische Einwirkung auf ein Geistwesen ist
von vornherein undenkbar. Ferner, wie soll eine solche in einem
Wesen, von dem wir weiter nichts wissen, als dafs es Substanz
ist, übei'haupt Vorstellung erzeugen? Die Differenziierung in Re-
ceptivität und Reaktivität wäre hierzu nur ausreichend, wenn
wir annähmen, dafs jedes Sein als solches schon auf Erkenntnis
angelegt sei. Die erste Wahrnehmung bleibt sonach unerklärt.
Weiterhin ist die Unterscheidung von Erscheinung und Princip
in einer solchen Substanz für den Zuschauer da, aber nicht für
die Substanz selbst. Man sagt uns, der Ichgedanke, das
Selbstbewufstsein des Geistes beruhe auf einem in diesem vor sich
gegangenen Prozesse, durch welchen eine zweifache, wesentlich
verschiedene Seite vor ihm selbst enthüllt und offenbar wird
(S. 324), nämlich seines Erscheinens und substanziellen Seins.
Mit der Differenziierung von Erscheinung und Substanz ist
jedoch erst ein realer Unterschied, noch nicht aber ein solcher
für das Subjekt gegeben, es sei denn, wie gesagt, man behaupte
die Einheit des Realen und Idealen. Auch das Atom, dem W„
hierin von Günther abweichend, Substanzialität zuschreibt, erfährt
Eindrücke von aufsen, auch in ihm findet die Differenziierung in
Substanz und Erscheinung statt, und doch gelangt es selbst
in den vollkommensten Verbindungen nach des Vt's. Theorie
nicht zum Selbstbewufstsein.

Wenn Weber hierauf mit der bereits angeführten
Behauptung antwortet, das Atom sei zwar einerseits Substanz, anderseits

aber doch wieder Bruchteil und Erscheinung einer solchen
und gelange daher nicht zum Selbstbewufstsein, so ist dies eben,
wie bemerkt wurde, eine unbewiesene und willkürliche
Versicherung, die zudem einen Widerspruch enthält, da, was
Substanz ist, nicht zugleich Erscheinung einer andern Substanz
sein kann.

Das Ich oder den Geist betrachtet W. vor jeder äufseren
Einwirkung und dadurch erfolgenden Differenziierung als ein
Sein ohne Vermögen, ohne Thätigkeit und Erscheinung. In
dieser Abhängigkeit von fremdem Sein liegt die Beschränktheit

desselben (S. 143 ff.). Der Geist des Menschen ist ein
beschränktes Realprincip, weil er für all sein Wirken auf fremde
Einwirkung angewiesen ist. — Aus der Beschränktheit folgt die
Bedingtheit. Durch den Differenziierungsprozefs wird der
Geist Ursache und Wirkung zugleich (S. 148), daher sei der



11

Ausdruck causa sui relativ berechtigt. Jedes Realprineip sei
causa sui, sofern das sui auf die Erscheinung gedeutet werde.
Hierzu sei bemerkt, dafs der Sprachgebrauch den Ausdruck c.
sui nur bezüglich der freien Realprincipien gestatte; von Gott
aber könnte er in dem Sinne, dafs das sui auf Erscheinung
sich beziehe, überhaupt nicht ausgesagt werden, da in ihm ein
Gegensatz von Substanz und Erscheinung nicht angenommen
werden darf.

An die Untersuchung über die Beschränktheit und Bedingtheit
des Ich schliefst sich ein Exkurs über Form und Materie

an (S. 180 ff.). Die aristotelische Lehre, dafs beide ungeworden
seien, hat W. völlig mifsverstanden. Form und Materie nämlich
als Principien der werdenden und gewordenen Dinge können
allerdings nicht schlechthin entstehen, wohl aber kommt ihnen
Entstehen beziehungsweise zu, der Materie, indem sie in und
mit den ersten geschaffenen Dingen geschaffen wurde, der Form
aber bei jeder Entstehung eines Wesens durch Umgestaltung
des Stoffes. Ferner schliefst die von Aristoteles gelehrte Ewigkeit

der Materie nicht notwendig die Annahme ein, dafs sie

ungeschaffen, durch sich selbst sei; vielmehr liegt es näher,
Aristoteles so zu verstehen, dafs er die Materie als ewiges
Produkt der schöpferischen und bewegenden Thätigkeit Gottes
betrachtete. Noch gröfseres Unrecht geschieht dem Stagiriten, wenn
ihm die Lehre unterschoben wird, dafs der menschliche vovg
dem Wesen nach mit der Gottheit identisch sei (A. a. 0.). Es
geht dies schon aus dem Grunde nicht an, weil Aristoteles den
göttlichen vovç als reine Thätigkeit, den menschlichen aber als
reine Potenz bestimmt. Die Annahme der Identität des Aktuellen
und Potenziellen aber widerspricht allen Principien der aristotelischen

Metaphysik.
So mangelhaft wie der Nachweis der Geistigkeit der

Menschenseele, welche in die ganzheitliche Substanzialität des
selbstbewufsten Ich gesetzt wird, ist der für die Unsterblichkeit

der Seele; diese nämlich wird ebenfalls aus der im Selbst-
hewufstsein sich kundgebenden Ganzheit und Ungeteiltheit
abgeleitet (S. 83 ff.). Gibt sich denn, fragen wir, nicht auch im
sinnlichen Bewufstsein „Ganzheit und Ungeteiltheit" kund?
Ist also auch die Tierseele unsterblich? Wenn nicht, warum
die Menschenseele, ohne dafs zur Ganzheit und Ungeteiltheit
noch etwas anderes, nämlich die Einfachheit und Immaterialität
hinzukommt?

W. behauptet, Gott könne den Geist, den er doch auch
nach seiner eigenen Lehre aus Nichts schuf, nicht vernichten,



12 Zur Religionsphilosophie.

was doch von der absoluten göttlichen Macht nicht gesagt werden
kann (S. 87], und knüpft hieran einen Ausfall gegen die tho-
mistische Auffassung der Schöpfung und Erhaltung (S. 170),
die nicht unbeantwortet bleiben darf. Gegen die Lehre nämlich,
die Erhaltung sei eine fortgesetzte Schöpfung, da ohne sie die
Dinge in Nichts zurückfallen würden, wird eingewendet, sie

führe, ernstlich genommen, zum Pantheismus, indem das
Verhältnis der Geschöpfe zu Gott als das der Erscheinung zum
Wesen, der Wirkung zur Ursache gesetzt werde. Das letztere,
erwidern wir, ist richtig. Wir fragen aber, ob denn das
Verhältnis der Dinge zu Gott nicht notwendig als das der Wirkung
zur Ursache bestimmt wird, wenn man dieselben als von Gott
geschaffen betrachtet, wie dies ja auch W. thut? Dagegen ist
es etwas ganz anderes, die Dinge als Erscheinungen Gottes
zu bestimmen; das letztere ist Pantheismus, nicht das erstere.
Die Wirkung einer Ursache ist weder notwendig ein Accidens
noch auch und zwar viel weniger notwendig ein Accidens der
wirkenden Ursache selbst. Geradezu unverantwortlich aber ist
es, wenn W. den hl. Thomas zum Pantheisten stempelt, weil er
sich des Ausdrucks Emanation bedient (S. 171). Wohin würden
wir kommen, wenn Worte für sich allein, ohne Rücksicht auf
den Sinn und Zusammenhang, in welchem sie gebraucht werden,
schon genügten, um einem Autor, dessen Lehre überdies seit
Jahrhunderten der ausdrücklichen Approbation der Kirche sich
erfreut, den schwersten Irrtum aufzubürden? Die weiteren
Äufserungen Webers über die Thomasencyklika Leos des XIII.
sowie die „grandiose, verhängnisvolle Verirrung", in die angeblich

„der Kurz- und Leichtsinn" des Jesuitismus die Kirche
gestürzt hat, entziehen sich der wissenschaftlichen Diskussion und
verdienen keine weitere Beachtung.

Derselbe Mangel an wissenschaftlicher Schärfe zeigt sich
in der Behandlung der Seelenvermögen. (S. 95 ff.) Zwar werden
die Widei'spriiche der Herbart sehen Lehre in diesem Punkte
treffend nachgewiesen und gezeigt, dafs die Vorstellungen nicht,
wie Herbart annimmt, Kräfte sind; die eigene Ableitung der
angeblichen drei Seelenvermögen — Vorstellungs-, Gefühls- und
Willensvermögen, denen hinwiederum eine Zweiheit von eigentlichen

Seelenvermögen — Receptivität und Reaktivität zu Grunde
liegen soll, kann einen wissenschaftlichen Wert nicht beanspruchen
(S. 104). Speciell ist die Annahme, der Geist verhalte sich im
Erkennen rein aktiv, unhaltbar, denn nicht nur im sinnlichen,
sondern auch im intellektuellen Vorstellen verhält sich die Seele
insofern reeeptiv, als das Erkennen, nicht wie das Begehren und



13

Wollen durch eine Bewegung zum Gegenstande, sondern durch
die (ideelle) Aufnahme der Form desselben zustande kömmt.

Aus der im Selbstbewufstsein zu Tage tretenden Kausalität
wird weiterhin die Freiheit und Spontaneität gefolgert und
damit die wahre Wurzel der Willensfreiheit in der Natur der
Vernunft, die in der Erkenntnis des Allgemeinen einen
allumfassenden Malsstab des Seienden und Guten besitzt und dem
ihr entsprechenden Begehren (dem Willen) darbietet, verkannt.
Das bei dieser Gelegenheit (S. 173) dem Sophisten Protagoras
gespendete Lob würde befremden, wenn wir nicht bereits wüfsten,
wie W. selbst das Ich zur Norm aller Erkenntnis erhebt, so
dafs er sogar das Wesen Gottes zu erkennen vorgibt, indem
er die Bestimmungen des selbstbewufsten Ich auf Gottes Wesen
überträgt.

4. Vom Geistbegriff hinweg wenden wir uns dem Natur-
begriff des Verfassers zu. Wie jener auf das Selbstbewufst-
sein, oder wenn der Ausdruck gestattet ist, auf das kategoriale
Denken, so ist dieser auf das sinnliche Erkennen oder, um mit
Günther und Weber zu reden, auf das begriffliche Benken
gegründet (S. 1D1). W. hält zwar an der letzteren Ausdrucksweise

nicht fest, da er nicht allein wie auch Günther dem Natur -

princip die vollendete logische Begriffsbildung abspricht, sondern
auch eine schematische Begriffsbildung, die zwischen der
sinnlichen Vorstellung und dem logischen Begriff in der Mitte liegen
und die höchste Leistung des Naturerkennens sein soll, nicht
gelten läfst. Desungeachtet glaubt er an dem Ausdruck „Denken"
auch für die sinnliche Wahrnehmung und Vorstellung festhalten
und seiner Auffassung des Gehirns als Subjekt des Wahrnehmens
zufolge von einem Denken des Gehirns reden zu dürfen. Wir
ersehen hierin eine ungerechtfertigte Abweichung vom
Sprachgebrauch, nach welchem nur das Erkennen in Begriffen, Urteilen
und Schlüssen als ein Denken zu bezeichnen ist.

In der Bestimmung des Wesens der Natur im Gegensatz
zum Geiste bedient sich der Vf. des an sich vollkommen richtigen
Grundsatzes, dafs das Wesen den Erscheinungen entsprechen
unisse, unterläfst es aber, von diesem Grundsatz die konsequente
Anwendung auf die verschiedenartigen Erscheinungen in der
Natur selbst zu machen. Denn wenn der Dualismus des
selbstbewufsten und des sinnlichen Erkennens auf einen wesentlichen
Unterschied zwischen Menschen und Tier zu schliefsen zwingt,
warum nicht auch der wesentliche Unterschied zwischen den
Erscheinungen des tierischen und denen des pflanzlichen Lebens
uuf einen solchen von Tier und Pflanze, und weiterhin der



14 Zur Religionsphilosophie.

wesentliche Unterschied zwischen pflanzlichen und unorganischen
Erscheinungen auf eine substanzielle Verschiedenheit des Organischen

vom Unorganischen? Statt dessen fafst W. in Abhängigkeit
von Günther wie dieser von Hegel sofort die Natur als ein
einheitliches substanzielles Ganzes und schreibt diesem das, was nur
dem Tiere zukommt, die Fähigkeit sinnlichen Erkennens zu.

Trotz dieser idealistischen Auffassung der Natur als eines
ihrem Wesen nach allgemeinen Seins bekennt sich W. zu
dem Dogma der atomistischen Konstitution der Natur, in welcher
es andere Bewegungen als mechanische nicht gibt. (S. 193.)

Eine allgemeine in den Gattungen und Arten sich
besondernde Natursubstanz, die in Atome auseinandergeht, und
Atome, die sich selbst als Substanzen verhalten (S. 204), sind
widerspruchsvolle Aufstellungen; denn was sich als Substanz
verhält und in sich den realen Unterschied von Substanz und
Erscheinung ausprägt, kann nach der eigenen Theorie des Vis.
nicht Erscheinung einer Substanz sein. Ferner enthalten jene
beiden Bestimmungen Konzessionen, die eine an den Materialismus,
die andere an den Pantheismus, welche den dualistischen Bau
des Yfs. ernstlich mit Einsturz bedrohen. Wenn mechanische
Bewegungen in den Atomen des Gehirns Vorstellungen, Gefühle
und Begehrungen zu erregen imstande sind, so wird die That-
sache des Selbstbewufstseins keinen sichern Damm mehr gegen
die materialistische Überflutung bilden.

Das sensible Nervensystem ist es, das vorstellt, begehrt
und fühlt (S. 261). Gegen die mechanischen Eindrücke auf das
Gehirn reagiert dieses durch Vorstellungen (S. 262). Was kann
doch der Materialist mehr verlangen? Freilich sei, wie jenes
geschehe, unbegreiflich, dies gelte aber von jedem Geschehen.

Wir fragen: ist es nicht eben diese Unbegreiflichkeit, auf
welche der Materialist sich zurückzieht, wenn er mit der Frage
bedrängt wird, wie mechanische Bewegung in selbstbewufstes
Denken sich übersetze? Noch mehr! Der Materialist ist in der
Lage, in der Selbstbewufstseinstheorie Webers die willkommensten
Waffen für seine destruktiven Lehren zu finden. Er kann
nämlich fragen, warum denn die Geistsubstanz die in ihr
erregten Bewegungen wahrnehme, nicht aber das Atom, obgleich
in diesem alle Voraussetzungen dafür gegebeh sind, nämlich
die Differenziierung in Beceptivität und Beaktivität sowohl als
auch die in Substanz und Erscheinung? Die Antwort, die W.
hierauf allein zu geben weifs, ist kläglich genug. Der Geist
nehme seine Erscheinungen wahr, weil sie in ihm scharf
ausgeprägt sind, das Gehirn aber nehme seine eigenen Bewegungen



15

nicht wahr, sondern von ihm ausgeprägte Erscheinungen, die
nicht seine Bewegungen sind — die primären und sekundären
Qualitäten! (S. 247 ff.) Und frägt man, warum das Gehirn die
Erscheinungen als solche, die doch in allen möglichen Formen,
als Bewegungen, als Wahrnehmungen und als Qualitäten in ihm
sind, nicht wahrnehme, so wird uns als Grund angegeben, weil
in ihm der Gegensatz von Substanz und Erscheinung nicht zur
vollen Darstellung komme; dies aber deshalb, weil die Atome
des Gehirns selbst zwar Substanz, aber andererseits auch
Erscheinung einer von ihnen als solchen verschiedenen Substanz,
eben der Natursubstanz seien.

Mit dieser Wendung aber springt Weber von dem einen
feindlichen Boden auf einen andern noch gefährlicheren, den des
Pantheismus über, um nun von diesem seinerseits der
Inkonsequenz geziehen zu werden. Du gibst mir, so wird der Pantheist
argumentieren, die Existenz einer allgemeinen Substanz zu, zu
der sich die Gattungen und Arten als Bésonderungen und die
Individuen als Erscheinungen verhalten. Du gibst ferner zu,
dafs diese allgemeine Substanz auf Erkenntnis angelegt sei und
in ihren vollkommeneren Daseinsformen wirklich zur Erkenntnis
der Erscheinungen und Individuen gelange. Zugleich aber leugnest
du, dafs diese Substanz es zur vollen Selbsterkenntnis, zur
Erfassung ihrer selbst als eines Realgrundes bringen, also der
Monismus als allumfassendes, das menschliche Selbstbewufstsein
einschliefsendes System, d. h. als Pantheismus bestehen könne.
Dem Selbstbewufstsein nämlich könne nur eine individuelle, nicht
aber eine allgemeine Substanz zu Grunde liegen. Wie aber,
wenn es sich mit den selbstbewufsten Geistern wie mit den
Atomen verhielte, die nach deiner Ansicht Substanzen, der
Differenziierung in Receptivität und Reaktivität fähig und doch
zugleich Bruchteile ein und derselben Substanz sind?

Ferner sprichst du deiner allgemeinen Natursubstanz das

begriffliche Erkennen ab, obgleich du sie als realen Begriff, als
ein real Allgemeines betrachtest und dem Grundsatz huldigst,
dafs die Form der Erkenntnis der Form des Wesens und Seins

entsprechen müsse. Bemerkst du diesen Widerspruch nicht?
Mit dem begrifflichen Erkennen aber wirst du auch das

kategoriale der Natursubstanz zugestehen müssen, denn die
Bildung eines allgemeinen Begriffs kann nicht ohne ein
Übergreifen über die Erscheinung ins Gebiet des Wesens und des
Grundes geschehen.

Was die letzte Konsequenz betrifft, so hat sich W.
derselben so wenig entzogen, dafs er gerade in diesem Punkte die



16 Zur Religionsphilosophie.

Günthersche Lehre revidieren zu müssen glaubte, indem er den
Sinnen weder eine eigentliche Begriffsbildung noch auch die
Bildung von allgemeinen zwischen der Einzelvorstellung und
dem logischen Begriff die Mitte haltenden Schemateu (wie Kant
und Günther solche annahmen) zuerkennt (S. 210 ff.). Damit
ist Weber der Wahrheit allerdings um einen bedeutenden Schritt
näher gekommen, hat aber zugleich auch jede Berechtigung zur
Annahme einer ux'sprünglich einheitlichen und allgemeinen
Natursubstanz verloren: eine Annahme, die eben durch den Gegensatz
des „begrifflichen" Denkens, das die Signatur der allgemeinen
Natursubstanz trage und des „ideellen", das der Natur des selbst-
bewufsten Geistes entspreche, motiviert wurde. Die Inkonsequenz
Günthers, der die Hegeische Naturphilosophie adoptierte, ihre
Konsequenzen für den menschlichen Geist aber ablehnen zu
können glaubte, wird von W. noch dadurch verschärft, dafs er
die Subsistenz eines real Allgemeinen beibehält und doch die
Intelligibilität und davon unzertrennliche Intellektualität desselben
in Abrede stellt.

Der von W. gemachte Versuch, seine Ansicht von der
Substanzialität der Materie mit der Lehre Günthers, der in ihr
nur eine Erscheinung sieht, zu vereinbaren, kommt über den
Widerspruch nicht hinaus, dafs derselben Substanz zwei Daseinsweisen

zugeschrieben werden, die eine vor der Differenziierung
in die Atome, die andere in den Atomen. Sind die letzteren
Substanzen, so ist die allgemeine Natursubstanz nur logischer
Gattungsbegriff) nicht aber ein real Allgemeines im Sinne Günthers.

Weber ist mit Günther an und für sich und abgesehen
von der nicht glücklichen Begründung in vollem Rechte, wenn
er dem wesentlichen Unterschied des intellektuellen Erkennens
vom sinnlichen, andern Theorieen z. B. auch der Baaders gegenüber,

dem der Geist zwar naturfrei, nicht aber naturlos ist,
und der Unabhängigkeit des Geistes von körperlichen Organen
im Denken und Wollen das Wort redet. Indem er aber die
weiteren Wesensunterschiede von Tier und Pflanze u. s. w.
leugnet und in dieser Beziehung einer materialistischen
Naturphilosophie und pantheistischen Metaphysik die weitgehendsten
Konzessionen macht, stellt er den Dualismus von Geist und
Körper wieder in Frage; denn wenn ein Komplex von Atomen
aus dem Grunde die Erscheinungen des Lebens und Erkennens
in sich zu erzeugen vermag, weil in ihm eine einheitliche
Substanz zur Erscheinung kommt, so ist der Pantheismus allein
konsequent, wenn er diese einheitliche Substanz zur vollen
Selbsterfassung d. i. zum Selbstbewufstsein durchbrechen läfst, nachdem



Zur Religionspbilosophie. 17

sie schon in der Pflanze und noch mehr im Tiere die ersten
Stufen der Selbstverinnerung erreicht und somit an den Tag
gelegt hat, dafs ihr Yeräufserung und Zersplitterung in Atome
nur als Mittel der Selbstverinnerung dienen.

Weber sucht die Annahme einer einheitlichen Natursubstanz
durch die Bemerkung zu stützen, dafs ohne solche das that-
sächliche Aufeinanderwirken der Körper nicht stattfinden könnte
(S. 386). Dabei spricht er von einem Aufeinanderwirken der
Atome und spendet Zeller grofses Lob wegen seiner Lehre, dafs
die Atome Erscheinungen einer einheitlichen Substanz seien, nur
sei dies nicht, wie Zeller meine, die Gottheit selbst, sondern die
ursprünglich einheitliche, in die Atome sich differenziicrende
Natursubstanz (S. 389 ff.). Nach dem Gesagten verdient
entweder Zeller dieses Lob nicht, da der Begriff einer allgemeinen
sieh besondernden Substanz ein TJngedanke ist, oder wenn jenes
Lob begründet und der Begriff einer real allgemeinen und folglich
actu intelligiblen Substanz haltbar ist, so erscheint der Tadel,
die Gottheit an die Stelle der Natursubstanz gesetzt zu haben,
uicht berechtigt, da eine wesentlich einheitliche Substanz in der
Erscheinung sich nicht verlieren könnte, sondern, wie Zeller mit
Hegel annimmt, schliefslich zum Selbstbewufstsein gelangen
uiüfste. Diese Möglichkeit eines Aufeinanderwirkens aber —
nicht der Atome, ihren Begriff ernstlich genommen, da solche
einer wirklichen Bewegung und Veränderung unfähig wären —
sondern der Körper hat ihren Grund schliefslich nicht in einer
Wesens- und Substanzeinheit derselben, sondern in der gemeinsamen
stofflichen Grundlage oder der die Körperwelt umfassenden
substanziellen Potenzialität. Diese aber ist nicht ein Allgemeines
und Intelligibles, sondern an sich zwar bestimmbarer, jederzeit
aber durch irgend eine Form bestimmter realer Wesensbestandteil
eines wirklichen Körpers.

In neue unauflösliche Schwierigkeiten verwickelt sich W.
durch seine Theorie von den sensiblen Qualitäten. Mit
Locke betrachtet er dieselben als subjektiv, sieht sich aber durch
die uns bekannte Ableitung des Selbstbewufstseins, um nicht die
Basis seines Dualismus zu untergraben, genötigt, jene Qualitäten
als Wahrnehmungsbilder des Gehirns zu begreifen, die von seinen
eignen Bewegungen verschieden sind. Das Gehirn, sagt uns W.,
stellt nicht wie der Geist die ihm inhärent gewordene Bewegung
vor, da es sonst auch die Kategorieen erkennen würde, sondern
ein Wahrnehmungsbild, das dem Qualitätenkreis des afficierten
Sinnes entspricht. Also sind die sensiblen Qualitäten Energieen
der Sinne? Ebensowenig; denn in den Sinnen findet sich nichts

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 2



Zur Religionsphilosophie.

aufser Atomen und mechanischen Bewegungen. Sind also die
sensiblen Qualitäten weder Beschaffenheiten der Dinge noch
Bewegungen des Gehirns, so schweben sie völlig grundlos in
der Luft.

Die sensiblen Qualitäten werden auf ein äufseres Objekt
bezogen und zwar infolge der von aufsen kommenden Anregung
(S. 207 ff.). Wir fragen: von wem werden sie nach aufsen
bezogen? Vom Gehirn! Eine Vorstellung nach aufsen beziehen
und das Sein von ihr aussagen, heifst dies nicht urteilen? Also
urteilt das Gehirn, und es wird ihm eine logische Funktion
zugeschrieben, die nach W. selbst nur dem selbstbewufsten
Geiste zukommen kann. Ferner: warum werden die vom Gehirn
selbstthätig (denn ein passives sei es sinnliches oder geistiges
Erkenntnisvermögen betrachtet W. als bare Unmöglichkeit)
erzeugten Wahrnehmungsbilder nach aufsen bezogen? Weil sie
von aufsen angeregt sind. Wie steht es dann mit dem Schmerze,
den Gefühlen, Begehrungen u. s. w. Warum werden sie nicht
nach aufsen bezogen, da sie doch angeregt werden? Das
sinnliche Wahrnehmungsvermögen (nicht das Gehirn als solches oder
die „Breimasse" des Gehirns, die weder wahrnehmen noch
vorstellen kann), das in ur.d mit seinen Organen, den peripherischen
nicht minder als den centralen thätig ist, braucht seine
Wahrnehmungen nicht nach aufsen zu beziehen, sondern ist mit ihnen,
wenn wir so sagen sollen, von vorneherein draufsen, indem eben
nur Äufseres wahrgenommen wird. An dieser Thatsache scheitern

denn auch die vorgeblich unzweifelhaften Ergebnisse der
physiologischen Forschung, derzutolge Licht, Farbe, Ton etwas
Subjektives sein sollen. Wenn W. hierzu auch Schmerz und
Lust rechnet (S. 228), so bedurfte es wahrlich keiner
physiologischen Forschung, um zu wissen, dafs Gefühle dem Subjekt,
nicht dem Objekt angehören. Gerade der Umstand aber, dafs
das Bewufstsein genau unterscheidet zwischen dem, was ihm
angehört und was nicht, sollte den Philosophen zur äufsersten
Vorsicht mahnen und ihn abhalten, die Stimme der Natur Lügen
zu strafen.

Das für Günther (S. 236 ff.) in Anspruch genommene
Verdienst, die notwendige Verbesserung der sensualistisch-
skeptischen Erkenntnistheorie Humes vorgenommen zu haben,
indem er erkannte, dafs der menschliche Geist nicht allein
Wahrnehmungen kombiniere, sondern in den KategorSeen zu
ihnen einen neuen Inhalt hinzubringe, können wir nach dem
früher Gesagten nicht anerkennen; denn ein Hinzubringen
von realen, dem Geiste angehörigen Bestimmungen zur äufseren



Zur Religionsphilosophie. 19

Wahrnehmung, ein Übertragen der Kategorieen des Ich auf
jeglichen Denkinhalt bietet umsoweniger eine Garantie für die
Objektivität der auf solche Weise entstehenden Auffassung der
Aufsenwelt, als jene Bestimmungen (nach Günther) nur individuelle
Wahrnehmungen des Ich an sich selbst sind: in welcher Hinsicht,
wie ebenfalls bereits hervorgehoben wurde, sogar Kant durch
seine Unterscheidung des reinen vom empirischen Bewufstsein
gegen Günther im Vorteil ist. Der Skepticismus Humes aber
kann weder durch den Apriorismus Kants noch durch die Be-
wufstseinstheorie Günthers, sondern allein durch die Einsicht
überwunden werden, dafs die Vernunft den intelligiblen
Zusammenhang der Dinge aus diesen selbst, indem sie die
Erscheinungen transceudiert, herauszulesen imstande ist.

Wie dem Geiste, so werden auch dem Leibe und überhaupt
dem Stoffe zwei Grundvermögen, Receptivität und Aktivität,
zugeschrieben, zu denen als angeblich abgeleitete Vermögen die
des Vorstellens, Fühlens und Begehrens hinzukommen. Die
letzteren beiden werden als wesentlich identisch mit dem
Vorstellungsvermögen betrachtet. Diese Identität sei jedoch eine
solche, welche die specifische Diversität nicht aus-, sondern ein-
schliefse (S. 261 ff.). Diese Theorie der Vermögen kann
umsoweniger befriedigen, als gar kein festes und klares Princip für
die Unterscheidung derselben aufgestellt worden ist. Beceptivität
und Aktivität sind ontologische Bestimmungen, die einerseits (als
Potenzialität und Aktualität) in das Wesen selbst hineinspielen,
anderseits aber innerhalb der wirklichen Vermögen sich geltend
machen, indem Vorstellen, Begehren und Fühlen keineswegs
Äufserungen ein und derselben Aktivität oder Reaktivität sind,
sondern das Vorstellungsvermögen als réceptives, das Begehrungsvermögen

beziehungsweise als aktives Vermögen sich kundgibt,
während das Gefühl als selbständiges Vermögen überhaupt nicht
betrachtet werden kann.

Bezüglich des sinnlichen Begehrens macht der Vf. Schopenhauer

gegenüber das Zugeständnis, es stehe nichts im Wege, es
als Wille zu bezeichnen, weil es, wie der Wille des Geistes,
ein sei es in der Form des Gefühls oder der Vorstellung dem
Bewufstsein vorschwebendes Gut zu erreichen strebe (8. 272).
Diese allerdings nur den Sprachgebrauch berührende Konzession
kann ebensowenig als die Bezeichnung der sinnlichen
Wahrnehmung durch „Denken" gebilligt werden. Der gewöhnliche
Sprachgebrauch gestattet weder das eine noch das andere.
Wenn wir aber den Ausdruck „Wollen" selbst über das Gebiet
des animalischen Begehrens hinaus anwenden und von einem



20 Zur Religionsphilosophie.

Regnenwollen u. dgl. reden, so ist sich jeder Vernünftige
bewufst, dafs das Wort im bildlichen, nicht im eigentlichen Sinne

genommen ist.
Tiefer und in einer wesentlich irrtümlichen Auffassung liegt

der Grund, wenn W. jede Art von Wirksamkeit Leben nennt und
sonach auch in dieser Hinsicht vom Sprachgebrauche abweicht
(S. 269). Denn nach diesem sprechen wir zwar den Pflanzen
noch Leben zu, nicht aber den unorganischen Körpern, es sei
denn wiederum im bildlichen Sinne. Den untersten Grad des
Lebens nämlich finden wir da, wo ein inneres Bewegungsziel
vorhanden ist, das in der Sphäre des Individuums und der
Gattung durch Ernährung, AVachstum und Erzeugung verwirklicht

wird. Der allgemeine Begriff des Lebens aber ist der der
Selbstbewegung, d. i. einer Bewegung, die in dem Bewegten
ihren Ausgangs- und Zielpunkt hat. Daher kann von einem
universalen, Organisches und Unorganisches umfassenden Leben
nur auf pantheistischem oder (um uns eines Güntherschen
Lieblingsausdrucks zu bedienen) semipantheistischem Standpunkt
gesprochen werden.

5. Geist und Katur, Seele und Leib sind im Menschen
zu einer Einheit verbunden. Es ist dies eine durch das Be-
wufstsein bezeugte unumstöfsliche Thatsache. Welcher Art aber
ist diese durch das Bewufstsein bezeugte Einheit? Ist sie
Einheit des Wesens, der Substanz? Wenn ja, wie ist eine
Wesenseinheit zweier wesentlich von einander verschiedener
Substanzen, von denen jede ihre besondern Vermögen und Thätig-
keiten besitzt, möglich?

Die Einheit des Bewufstseins weist auf eine Einheit des
AVesens hin, nicht auf irgend eine accidentelle ATereinigung
fertiger, für sich seiender Substanzen. Das eine Ich führt die
körperlichen Zustände ebensowohl auf sich zurück wie die
geistigen Thätigkeiten des Denkens und A\rollens. Dieser Thatsache

wird der Günther-A\Tebersche Dualismus nicht gerecht. In
der Verschiedenheit der Thätigkeiten liegt zwar ein hinreichender
Beweggrund, dem einen Ich, dem einen ungeteilten Menschenwesen

verschiedene A^ermögen, geistige, von Organen
unabhängige, und sinnliche, an Organe in ihrer Thätigkeit gebundene,
zu unterscheiden. Dagegen die letzteren auf eine selbständige,
mit dem selbstbewufsten Ich äufserlich vereinigte Substanz
zurückzuführen, dazu haben wir nicht allein keinen zwingenden
Grund, sondern es widerspricht eine solche Annahme direkt dem
Zeugnis des Bewufstseins. Der Wesensunterschied des Geistigen
und Körperlichen, die Geistigkeit der Menschenseele gegenüber



Zur Religionsphilosopbie. 21

der Materialität aller übrigen Lebensformen, mit andern Worten
der richtig verstandene Dualismus von Geist und Natur wird
dadurch in keiner Weise gefährdet. Denn in der Annahme, dafs
eine mit dem Stoffe zur Wesenseinheit verbundene geistige
Substanz, wie es nach der richtigen Ansicht die menschliche
Seele ist, zugleich Prineip geistiger und sinnlicher Kräfte und
Vermögen sei, liegt nichts Ungereimtes und Widersprechendes.
Wir halten demnach an der substanziellen Einheit des Mensehen-
wesens und dem wesentlichen Unterschied des Geistigen und
Körperlichen zumal fest.

Allerdings bedarf es, um die Einheit des Menschenwesens
richtig zu begreifen, einer von der Güntherschen völlig vei--
schiedenen Auffassung des Stoffes. Betrachtet man denselben
mit Günther als Ei'scheinung einer für sich vollkommenen
Substanz oder gar mit Weber als einen Komplex von Atomen, so
kann die Vereinigung mit der Geistseele nur mehr als eine
zufällige und äufserliche gedacht werden. Anderseits aber würde
man dem pantheistisehen Monismus verfallen, wenn man den
Stoff als blofse Bewufstseinserscheinung eines geistigen Wesens
auffassen wollte. Die richtige begriffliche Bestimmung des
Stoffes wird demnach in der Mitte zwischen diesen beiden
Extremen liegen. Mit andern Worten: der Stoff wird im Gegensatze

zur aktuierenden und bestimmenden Eorm als substanziale
Potenz begriffen werden müssen.

Mit dieser Bestimmung fällt zugleich die bekannte, auf die
Frage, wie Seele und Leib aufeinander wirken, sich erhebende
Schwierigkeit hinweg, die auf Weber mit verstärkter Wucht
drückt, da er das Aufeinanderwirken der Atome nur aus der
Einheit der Substanz, dei'en Teilsubstanzen sie seien, zu erklären
weifs.

Die Möglichkeit der Vereinigung von Leib und Seele,
behauptet W., ist in erster Linie darin begründet, dafs beide
Substanzen sind (S. 308). Es handelt sich aber nicht um eine
beliebige Vei'einigung, sondern dem Zeugnis des Bewufstseins
zufolge um eine Vei'einigung zu einem Wesen und einer
Substanz. Eine solche aber ist gerade zwischen Substanzen,
d. h. solchen Realitäten, von welchen jede für sich vollendete
Substanz ist, nicht möglich. Die Vereinigung zweier oder
mehi-ei-er derartiger Substanzen könnte nur eine äufserliche und
accidentelle sein, wie etwa die des Körpers und der Kleidung,
des Schiffers und des Fahi'zeugs. Die Möglichkeit einer oi'ga-
nischen Verbindung körperlicher Atome setzt, wie wir des öftern
vernahmen, nach Webers Annahme die Einheit der Natursubstanz



22

voraus. Dieser Grund dürfe jedoch nicht für die Vereinigung
von Leib und Seele angeführt werden. Warum nicht? Weil
in diesem Falle der Dualismus jeden Halt verlöre uud die dünne
Scheidewand, die ihn vom Monismus trennt, zerrissen würdel
So schwach ist dieser Dualismus begründet! Es bleibt daher
bei der ganz nichtssagenden Bestimmung, dafs Leib und Seele
sich unmittelbar berühren und aneinander gefügt seien: eine
Vorstellung, die mit der Geistigkeit der selbstbewufsten Seele
unvereinbar ist, da sie, wie W. auch ausdrücklich einräumt, die
Räumlichkeit der Seele voraussetzt, also den Dualismus von einer
andern Seite gefährdet.

Dieser Punkt, das Verhältnis des Bewufstseins zur
Ausdehnung, verdient eine besondere Beleuchtung, da Weber gegen
Zeller bemüht ist, zu zeigen, dafs nicht jede Bewufstseins-
erscheinung eines räumlichen Wesens unmöglich sei, sondern
nur das Selbstbewul'stsein (trotzdem ist auch die selbstbewufste
Seele räumlich!). Gleichwohl dürfte Zeller gegen Weber insofern

im Rechte sein, als ein ausgedehntes Wesen als solches
ohne eine einheitliche und einigende beherrschende Form auch
nicht zur elementarsten Erkenntnisthätigkeit sich zu erheben
vermöchte. Ohne eine einheitliche Zusammenfassung des Mannigfaltigen

ist eine Vorstellung unmöglich. Wenn daher W7. fragt,
ob die vielen Empfindungen des Atomkomplexes, die beispielsweise

von einem Menschen herrühren, insofern sie nach aufsen

an die Stelle des Raumes, woher die Bewegung ausging, bezogen
werden, nicht zu einer einheitlichen Vorstellung zusatnmeniliefsen
müssen, so antworten wir verneinend, denn jedes Atom würde
(falls es überhaupt vorstellen könnte) nur den Teil des
Gegenstandes, der auf es eingewirkt, vorstellen, ein Gesamtbild aber
könnte in keinem und auch nicht in allen zusammen zustande
kommen, aufser etwa in dem Sinne, in welchem man auch sagen
könnte, dafs zwei Menschen, von denen der eine das Dach, der
andere die übrigen Teile eines Hauses wahrnimmt, beide
zusammen das Ganze sehen. Nichtsdestoweniger ist sinnliches
Bewufstsein in einem materiellen Wesen auf Grund der einheitlichen,

die Materie überragenden Form möglich, dagegen erfordert
Selbstbewufstsein eine geistige Substanz, von der aber eben darum
Räumlichkeit und mechanische Bewegung ausgeschlossen sind.

Da Weber der Seele direkte Räumlichkeit zuschreibt, so

wirft er auch die Frage nach dem Sitze der Seele auf und
beantwortet sie mit Rücksicht auf den Einflufs, den der Geist
auf die Vorstellungen ausübe, die er in die der Sinnlichkeit
selbst unmögliche Form der Allgemeinheit bringe, dahin, dafs



Zur Religionspliilosophie. 23

die Seele mit allen Molekülen, in denen Vorstellungen u. s. w.
entstehen, verbunden sein müsse. Zu gunsten einer beschränkten
Gegenwart der Seele im Leibe wird auch die angeblich keinem
Zweifel mehr unterliegende Annahme angerufen, dafs die
Empfindungen nicht in den peripherischen Sinnesorganen, sondern
im Gehirn zustande kommen. Die Thatsache der Beziehung der
Empfindungen auf die äufseren Sinnesorgane beruhe auf
unvermeidlichen Illusionen, die sich jedoch keineswegs mit Helmholtz
aus unbewufsten Schlüssen erklären liefsen. Unzweifelhaft
bewiesen ist nach unserem Dafürhalten in dieser Beziehung nur
die Notwendigkeit einer vitalen Verbindung der peripherischen
Sinnesnerven mit dem Gehirn, keineswegs aber, dafs die Sensation
nur im Gehirn stattfinde. Betrachtet man die Seele als Wesensform

des Leibes, so hat die den Thatsachen entsprechendste
Vorstellung nicht die geringste Schwierigkeit, dafs in jeder
Sensation Centraiorgan und peripherischer Sinn zumal in Thätig-
keit treten. (Vgl. J. B. Meyer, Philos. Zeitfragen. 2. Aufl.
S. 184 ff.)

6. Gelingt es auf dem philosophischen Standpunkt Webers
nicht, die Vereinigung von Leib und Seele im Menschen in
befriedigender Weise zu bestimmen, so gilt dasselbe von der
Auffassung des Verhältnisses der geistigen und
sinnlichen Lebenserscheinungen in der Einheit des selbst-
bewufsten Ich. Im Anschlufs an den theologischen, einer völlig
verschiedenen Ideensphäre angehörigen Ausdruck commuuio idiomatum
wird angenommen, dafs Leib und Seele (Geist) jedes sein eigenes
Leben führe, der Geist aber das Sein und Leben des Leibes in sein
Selbstbewufstsein aufnehme. Wie jedoch der Geist fremdes Sein
und Leben in das eigene Selbstbewufstsein aufnehmen könne, bleibt
völlig unfafslich, und die Annahme selbst eine unbewiesene und
unbeweisbare Versicherung. Freilich ist die Thatsache gewifs,
dafs das eine Ich Geistiges und Sinnliches von sich aussagt,
eben diese Thatsache aber ist mit dem Güntherschen Dualismus
zweier Substanzen, von denen jede ihr eigenes Sein und Leben
besitzt, unvereinbar und mufs aus ihr im Gegenteil geschlossen
werden, dafs dem Selbstbewufstsein ein einheitliches Sein und
Wesen zu Grunde liege. Wir sagen: ein einheitliches, nicht
einfaches; denn eine Mehrheit (Zweiheit) von Wesenskonsti-
tutiven mufs allerdings angenommen werden, wenn die
Verschiedenheit der geistigen und sinnlichen Vermögen aus dem
einen Menschenwesen begreiflich gemacht werden soll.

Zur communicatio idiomatum wird vor allem die Begriffsbildung

gerechnet, die darin gesucht wird, dafs die individuellen



24 Zur Religion:philosophie.

sinnlichen Vorstellungen durch den Geist in die Form der
Allgemeinheit, d. i. des Begriffs erhoben werden. Eine nähere
Darlegung der Möglichkeit dieses Vorgangs bleibt uns W.
schuldig.' Von seinem Meister Günther aber weicht er darin
ab, dafs er die Begriffsbildung nicht auf das Eingehen des
Geistes in Leben und Bilden der Natur beschränkt, sondern in
ihm selbst die Anlage zur Begriffsbildung vorhanden sein läl'st,
sofern in der Mannigfaltigkeit seiner Erscheinungen und in
seiner kreatürlichen Substanzialität Antrieb und Aufforderung zu
einer solchen gelegen sei. Durch diese Art von Fortbildung
wird das ohnehin lose Gefüge des Güntherschen Dualismus noch
mehr gelockert. Dieser nämlich wurde ursprünglich auf den
Gegensatz des begrifflichen und „ideellen" Denkens aufgebaut,
dem die beiden Realprincipien der allgemeinen Natursubstanz
und des individuellen selbstbewufsten Geistes entsprechen sollten.
Wenn nun schon Günther selbst diesem Standpunkte untreu
wurde, indem er den formellen Gedanken des Allgemeinen nicht
der Natur, sondern nur dem Geiste, sofern er den Gedanken
der Natur gleichsam zu Ende denkt, vindiciert, so gilt dies noch
mehr von Weber, in dessen Auffassung der specifische Unterschied

des Natur- vorn Geistesgedanken durch jene Annahme
eines selbständigen Antriebs zur Begriffsbildung wieder
aufgehoben wird. Weber nähert sich dadurch wieder der Scholastik,
die alles menschliche Denken im Elemente des Begriffes sich
bewegen läfst, ohne jedoch die letzten Konsequenzen zu ziehen
und namentlich der Einsicht sich zu erschliefsen, dafs zwischen
dem Denken der Kategorieen und dem begrifflichen kein Gegensatz

bestehe und kein Grund gegeben sei, darauf einen Unterschied

von Verstand und Vernunft aufzubauen, denn sind die
Kategorieen etwas anderes als höchste Gattungsbegriffe und die
Begriffe etwas anderes als konkretere Bestimmungen der
Kategorieen?

Wie die Verbindung geistiger Erkenntnisvermögen mit
sinnlichen in dem einen Ich auf Güntherschem Standpunkt eine
befriedigende Erklärung nicht findet, so gilt dasselbe von dem
Widerstreit des Geistwillens mit dem sinnlichen Begehren und
der Herrschaft des ersteren über Begierden und Gefühle. Denn
Gefühle, die einem anderen Wesen angehören, kann das endliche
geistige Ich nimmermehr als die seinigen sich zueignen. Doch
sehen wir hiervon ab und fragen wir bezüglich eines weiteren
hier einschlägigen Lehrpunkts, ob denn Gott, wie Weber und
die Güntherianer annehmen, zum Urheber der Sünde gemacht
würde, wenn er den Kampf zwischen Geistwillen und sinnlichem



Zur Religionsphilosophie. 25

Begehren ursprünglich gewollt, beziehungsweise zugelassen hätte.
Wir halten einen solchen Schlufs nicht für zwingend, denn der
Widerstreit der Konkupiscenz gegen das Gesetz des Geistes ist
an sich nicht Sünde. Sünde ist nur die Zustimmung des Willens
zum Begehren wider das Gesetz. Vielmehr liegt in der von W.
selbst hervorgehobenen sittlichen Aufgabe des Geistes, das
Gelüste des „Naturwillens" nach der Norm des Gesetzes zu
beurteilen (S. 387), die Möglichkeit einer rein natürlichen Ordnung,
in welcher die vollkommene Harmonie zwischen dem Gesetze des
Geistes und der Glieder nicht ursprüngliche Mitgift, sondern eine
anzustrebende Aufgabe für den Menschen hätte sein sollen.

7. In den beiden Prägen nach dem Ursprung des
Menschen und der Menschheit befinden wir uns häufiger
in der angenehmen Lage, unsere Übereinstimmung mit den von
W. vertretenen Ansichten aussprechen zu können. Zwar müssen
wir der von W. gegebenen Begriffsbestimmung der Zeugung,
die mit seinem Naturbegriff zusammenhängt und wornach Zeugung
nicht Neusetzung des Gezeugten dem Sein, sondern nur der
Form nach sein soll, unsere Zustimmung versagen; denn durch
Zeugung entstehen allerdings neue Wesen, zwar nicht aus Nichts,
sondern aus der Potenz des Stoffs, die durch die Kraft des

Erzeugers und seiner Form entsprechend aktuiert wird. Auch die
Begründung des an sich vollkommen wahren Satzes, dal's der
endliche Geist nicht zeugen könne, erscheint uns mifslungen.
Denn selbst der von W. als entscheidend betrachtete Grund,
der erzeugte Geist könne in der vollkommenen Indifferenz, in
der er sich thatsächlich befinde, nicht als totale Emanation des

Erzeugers hervorgehen, ist hinfällig und setzt die irrtümliche
Annahme voraus, dafs ein Hervorgang eines Geistes aus einem
andern durch totale Emanation überhaupt möglich sei: eine
Annahme, die wiederum von den Anhängern Günthers ganz
widerrechtlich durch den theologischen Begriff der trinitarischen
Zeugung, die nichts weniger als totale Emanation oder
Selbstverdoppelung ist, gestützt zu werden versucht wird. Dagegen
verdient unsern ungeteilten Beifall die Art, wie die Einwendung
Lotzes, dafs die Kreatianer die sittliche und innige Bedeutung
des Verhältnisses zwischen Eltern und Kindern durch Annahme
einer blofs körperlichen Seite der Generation vernichten,
zurückgewiesen wird (S. 356 ff.). Ebenso anerkennenswert ist die
Zurückhaltung, mit welcher die Frage, wann die einzelne Seele
geschaffen werde, behandelt wird. W. hält es nämlich für
möglich und wahrscheinlich, dafs die Erschaffung alsdann erst
stattfinde, wenn der lebensfähige Keim zum menschlichen Leibe



26 Zur Religionsphilosophie.

sich ausgebildet habe. — Entsteht die einzelne Menschenseele durch
Schöpfung, so gilt dies umsomehr von den Seelen der ersten
Menschen. Aber auch der menschliche Leib darf ursprünglich
nicht als Produkt der Naturverwirklichung gedacht werden
(S. 362). Zudem wurde demselben die Unsterblichkeit, wenn
auch als Gl na de verliehen (S. 364), als eine Gnade jedoch, die
Gott dem ursprünglichen Menschen nicht versagen konnte, sondern
erteilen mufste. Dieses von Gott ausgesagte Müssen aber schliefse
die Bestimmung von aufsen, den Zwang aus, sei also innere
Notwendigkeit, denn das göttliche Wollen sei durchweg mit sich
selbst in Harmonie und frei von jeder Veränderlichkeit (S. 407).
Diese Theorie von einer durch Gnade und doch notwendig dem
menschlichen Leibe ursprünglich verliehenen Unsterblichkeit ist
weder theologisch noch philosophisch haltbar. Die Unveränder-
lichkeit des göttlichen Willens ist mit der Freiheit desselben
wohl vereinbar und zwar mit einer Freiheit, die nicht nur den
Zwang, sondern auch die Notwendigkeit ausschliefst, soweit das
Wirken Gottes nach aufsen in Frage kommt; denn frei bestimmt
der göttliche Wille den Grad der Vollkommenheit der Welt im
allgemeinen und der geschaffenen Geister im besondern. Der
Begriff'einer notwendigen Gnade aber enthält einen Widerspruch.
Mit Unrecht schliefst daher W. aus der thatsächlichen
Sterblichkeit des Leibes auf den ursprünglichen Fall des Menschen.
Wenigstens ist auch in diesem Falle der Schlufs ebensowenig
ein zwingender, als da von der thatsächlichen zügellosen
Konkupiseenz auf einen ursprünglichen Zustand vollkommener
Herrschaft des Geistes geschlossen wurde. Wir stofsen hier
wiederholt auf jene Übergriffe in theologische Gebiete, die der
Güntherschen Philosophie und Theologie gleich verhängnisvoll
geworden sind.

Der Versuch, die Einheit des Menschengeschlechtes
zu begründen, hängt zu sehr mit den willkürlichen
Voraussetzungen der Güntherschen Spekulation zusammen, um auf
allgemeinen Beifall rechnen zu können. Den ersten Menschen läfst
Weber in ursprünglicher geschlechtlicher Diflerenziierung und
im vollen Wachstum ins Dasein treten und weist die Darwin-
Häckelsche Entwicklungstheorie zurück.

Redet W. der Erschaffung des Menschengeschlechtes das

Wort, so will er dagegen von einer Erschaffung der Tiere und
Pflanzen nichts wissen und polemisiert gegen die Unterscheidung
einer eigentlichen und uneigentlichen Schöpfung. Er bestreitet
selbst die Möglichkeit einer Erschaffung der Pflanzenwelt, da

nur die Natursubstanz, nicht aber ihre Setzungen den Terminus



Zur Religionsphilosophie. 27

göttlicher Schöpfungsthätigkeit habe bilden können. Diese
Begründung überhebt uns einer eingehenderen Widerlegung.
Wir unterscheiden die .Möglichkeit von der Thatsache. That-
sächlich wurde die Pflanzenwelt aus den vorhandenen unorganischen
Stoffen hervorgebracht. Diese Hervorbringung ist daher auch
nicht Schöpfung im strengen Sinn; sie erforderte aber mehr als
die allgemeine göttliche Mitwirkung, ohne die keine geschöpfliche

Kraft sich bethätigen kann ; denn sie bezog sich, wie man
sich zuweilen wohl ausdrückt, auf einen Knotenpunkt des
Werdens, war Hervorbringung einer specifisch höheren Daseinsform

die durch das Zusammenwirken der der Pflanzenwelt
vorausgeschaffenen unorganischen Naturkräfte nicht erzeugt
werden konnte. In diesem Sinne kann und mufs von einer
uneigentlichen Erschaffung der Pflanzen und Tiere geredet werden,
weil sie nicht in strengem Sinne Schöpfung oder Hervorbringung
aus Nichts ist. Insofern ist denn auch W.s Polemik sowie ihre
spekulative Grundlage, die Annahme einer alle Naturwesen mit
Einschlufs der Tiere als ihre Teilsubstanzen und Erscheinungen
setzenden Natursubstanz, ohne jede Berechtigung.

Über den Gedanken einer Entwicklung in Gott, mit welchem
W. den vorliegenden ersten Band seines Werkes schliefst, haben
wir uns bereits ausgesprochen und darin ein gefährliches Element
erkannt, dessen sich der Pantheismus bedienen dürfte, um den
künstlichen Dualismus der Güntherschen Schule in den Grundfesten

zu erschüttern.
Schliefslich sehen wir uns noch zu der Bemerkung genötigt,

dafs W. den einer „wissenschaftlichen" Begründung der Ontologie
des Christentums geziemenden Ton nicht durchweg festzuhalten
gewufst hat, sondern sich wiederholt zu gehässigen Ausfällen
gegen die katholische Kirche fortreifsen liefs. W. (S. 171. 323.
383.)


	Zur Religionsphilosophie

