Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

498 Litterarische Besprechungen.

werden, so miissen diese frither im Geiste existieren. Den Stoff
des Urteiles bilden zwei Begriffe, von denen der Subjektsbegrift
ein Objekt bezeichnet, wie es an sich, unabhéngig von unserem
Denken, wirklich ist, der Pradikatsbegriff aber, wie es von uns
gedacht wird. Es liegt zwar die Wahrheit auch im Begriffe,
weil der Geist im Begriffe dem Gegenstande sich zu verdhn-
lichen beginnt und weil die logische Wahrheit in der Uberein-
stimmung des Gedankens mit dem Gegenstande besteht, aber
doch nur unvollsténdig, nur inchoativ, weil der Geist im Begriffe
implicite, nicht explicite dem Gegenstande ein Merkmal zueignet,
ohne dieses vorgestellte Merkmal mit dem vorgestellten Gegen-
stande zu vergleichen. Was im Begriffe nicht geschieht, geschielit
im Urteile; somit ist das Urteil eine vollstindige und voll-
kommene Erkenntnis der Wahrheit, ein Act, in welchem wir der
Wahrheit beipflichten und dieselbe zu unserm Kigentume machen.

Anderseits ist aber nicht zu leugnen, dals Urteile zur
Verdeutlichung, Ausbildung, Entwickelung, Vervollstindigung
und Vervollkommnung der Begriffe dienen. Darum ist ein
vollkommener Begriff die Frucht vieler Urteile.

Wie aus der Art des Ursprunges des Begriffes kann man
auch aus diesem Verhiltnisse desselben zu den genannten Er-
kenntnisakten die Definition desselben bilden.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

»wIros Tyriusque mihi nullo diserimine
agetur.*

Dr. Bernhard Dirholt, die Lehre von der Genugthuung Christi
theologisch ~dargestellt und erdrtert. Mit kirchl. Approb.
— Paderborn, Schoningh 1891.

Wir lassen den Verf. dieses gediegenen Werkes selbst unseren
Lesern seinen Gegenstand und dessen Anordnung vorlegen, Kr sagt:
»Die Aufgabe, die wir uns gestellt haben, geht dahin, das Dogma von
der durch Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, geleisteten
Genugthuung fiir die Siinden der Menschen nach der Auffassung, dem
Verstindnisse und der Erklirung, welche dasselbe gemiifs der Lehre der
hl. Schrift bei den hl. Vitern und den katholischen Theologen gefunden
hat, darzustelles und die hauptsichlichsten I'ragen, welche hier von
theologischem Interesse sind, zu erdrtern, wobei das Ganze so geordnet
ist, dafs auch die geschichtliche Entwickelung des Dogmas und seiner



Litterarische Besprechungen. 499

theologischen Behandlung in den Hauptziigen wenigstens hervortritt. Und
weil wir fanden, dals die Fragen, welche hier zu behandeln waren, alle
um drei Punkte sich bewegten, nimlich um das Dafs, das Wann und
das Wie der Genugthuung Christi, so haben wir das Ganze in drei Ab-
schnitte eingeteilt, von denen der erste die Wirklichkeit, der zweite
die Notwendigkeit, der dritte die Vollkommenheit der durch
Christus geleisteten Genugthuung behandelt“ (S. VII). :

In der That vereinigen sich in diesem Buche Exegese, Patristik,
Dogmengeschichte und Theologie zu der schénsten Harmonie. Die
Meisterschaft, mit welcher der Verf. seinen Gegenstand beherrscht, und
die Klarheit, mit welcher er ihn zur Darstellung bringt, lassen es dem
vortrefflichen Werk nicht ansehen, dals es eine Krstlingsarbeit ist. Die
liebevolle Hingabe des Verfs an seinen Gegenstand, die sich im ganzen
Werke wiederspiegelt, machen es auch fiir den Leser nicht nur zu einer
wahrhaft belehrenden, sondern auch zu einer angenehmen und erbauenden
Lektiire. Ebenso wie der Theologe von Fach das Buch mit vollster
Befriedigung aus der Hand legen wird, so wird auch der praktische
Seelsorger den reichsten Nutzen daraus zichen. Es ist eine wahre Freude,
dem Verf. durch die ganze Geschichte der Theologie zu folgen und unter
seiner Fithrung die Geistesarbeit zu ibersehen, welche die Altmeister
der Gottesgelehrtheit an diesen erhabenen Gegenstand gesetzt haben. Die
Kritik, die er an ihren Arbeiten {ibt, und der 8charfsinn, mit welchem
er die probehaltigen Resultate ihres Denkens von den unhaltbaren und
weniger richtigen Darstellungen scheidet, zeigen ein bedeutendes
speculatives Talent., So miissen theologische Gegenstinde behandelt
werden! Wir wiinschen dem Verf, Gliick zu seinem wahrhaft klassischen
Werk und sind iiberzeugt, dals es bei allen Lesern den besten Anklang
finden wird.

Bei den Untersuchungen iiber die Lehre des hl. Anselm von Canter-
bury beziiglich der Notwendigkeit einer Wiederherstellung des
gefallenen Menschengeschlechtes (S. 201 ff), und beziiglich der Not-
wendigkeit einer Genugthuung (S. 246 ff.), hat es uns gewundert, weder
angefithrt zu finden Lardito, S. Apnselmi uterque liber Cur Deus
homo,necnon aliusdeIncarnatione Verbi...scholiis et commentariis
illustratus, disputationibus scholasticis amplectens quidquid a 8. Thoma
III p. q. 1—26 de Deo Incarnato examinatur. Salmanticae 1699,
noch auch Olivares, Commentarii in universos S. Doctoris Anselmi . . .
Tractatus. Vallisoleti Salamanticae 1776—85. In beiden Werken wiirde
der Verf. seine Deutung der Lehre des hl. Anselm beziiglich des ersten
Punktes bestiitigt gefunden haben, nicht aber beziiglich des zweiten.
— Unter den Theologen, welche die Siinde nicht als eine wahre und
eigentliche Beleidigung Gottes auffassen, wird S. 19 auch Arauxo auf-
gezihlt (andere und bessere Schreibweise Araujo, beide gesprochen
Araucho), ohne dals gesagt wiirde, welcher von den verschiedenen Theo-
logen ‘dieses Namen gemeint ist. — Wenn auf S. 100 der Ausdruck
necessitas consequentis (im (egensatz zu necessitas conse-
quentiae tbersetzt wird mit ,Notwendigkeit des Folgenden, so scheint
uns dieses im Deutschen zweideutig und unklar zu sein. Wir wiirden
lieber, mit Aufgabe des an sich richtigern Tempus, iibersetzen ,Not-
wendigkeit des Gefolgerten®, wofern nimlich der Gegensatz {ibersetat
wird mit: ,Notwendigkeit der Folgerung®, oder ,Notwendigkeit des
Geschlossenen®, im Gegensatz zu ,Notwendigkeit des Schlusses®
Ebendaselbst heifst es in der Ubersetzung einer Stelle des hl. Thomas:
Der Wille kénne sich durch seinen freien Entschluls so fest an das von

32"



200 Litterarische Besprechungen.

ihm Gewollte klammern, , dals er nicht be w e gt werden kénne“. Vielleicht
ents({Jrache dem Sinne besser das Wort: erschiittert oder entwegt
werden.

Die grofse Sicherheit, mit welcher der Verf, die ganze theologische
Tradition iiber seinen Gegenstand durchschreitet — eine Sicherheit, die
auch der Leser iiberall wohlthiitig fahlt — verdankt er vornehmlich dem
Umstande, dafs er den hl. Thomas zu seinem Fiihrer genommen hat,
von dessen Lehre P. Innocenz V1. sagte, dals ,nunquam qui eam
tenuerit, inveniatur a veritatis tramite deviasse“.

Maynooth College. Dr. Thomas Esser Ord, Praed.

Lotzes Lehre vom Sein und Geschehen in ihrem Verhéltnis
zur Lehre Herbarts. Von Dr. Max Klein. Berlin, Breit-

kreuz 1890,

Das Schriftchen Kleins iiber die Lebre Lotzes vom Sein und Ge-
schehen gibt in drei Abschnitten eine biindige Darstellung der onto-
logischen Lehren Herbarts (S. 7—34) und Lotzes (S, 35—64) und schlielst
hieran eine Besprechung und Vergleichung dieser Lehren. Das Resultat
geht dahin, dafs Lotze, das Gebiet des Wissens und Glaubens ver-
mischend, in unbewulster Abh#éngigkeit von Herbart eine Verschmelzung
der metaphysischen und religios-philosophischen Lehren des Letzeren
vollzogen habe (S. 66—93). Was Lotze als wesentliche Abweichung von
Herbarts Ansichten und als Korrektur derselben hinstelle, finde sich in
der Religionsphilosophie Herbarts bereits vor, nidmlich die Zuriickfihrung
der Vielbeit auf eine alle Wesen umfassende Einheit, so dals sich der
Unterschied zwischen H. und L. in der Hauptsache darauf reduciere,
dafs Lotze allen realen Wesen Geistigkeit zuschreibe und Gott mehr
im theistischen als in dem deistischen Sinne Herbarts auffasse (S. 92.).
Gegen diese Charakteristik ist einzuwenden, dals sowohl im System H.’s
als in dem L.’s zwar nicht das Wort, wohl aber der Begriff der Schopfung
fehlt, also von einem Theismus L.'s so wenig die Rede sein konne, als
von einem solchen Herbarts. Nach L. nimmt Gott das Material der
»9chopfung® aus sich selbst, nach H. findet er es aufser sich vor. Nach
Lotze sind die Elemente der Dinge géttliche Aktionen, die als elementare
ewig und unerschaffen, als reale durch Gott bestimmt und gesetzt sind.
Die Lotze’sche Philosophie ist somit pantheistisch, die H.’sche in gewissem
Sinne dualistisch und deistisch. Von Herbart gilt dies iiberdies nur,
wie aus Kleins eigener Darstellung erhellt, wenn man auf seine Religions-
philosophie Riicksicht nimmt, die den Standpunkt des Glaubens (d.
h. einer blinden, strengwissenschaftlich nicht zu begriindenden An-
nahme) einnimmt, wihrend seine Metaphysik nur eine Vielheit gleich
absoluter von einander unabhiingiger Realen kennt, also geradezu atheistisch
ist. Zur Charakteristik des Einzelnen glauben wir den bei beiden
Philosophen sich findenden Gegensatz des Seienden und des Wirklichen
hervorheben zu sollen, Das Wirkliche (das Geschehen in Natur und
Geist) ist bei Herbart Schein, der auf Sein hinweist. Dieses Sein aber
— die fiir sich bestehenden, absoluten Realen — ist als solches ein leeres
Hirngespinnst, denn es verdankt seine Setzung eben nur dem Schein
(8. 19, 8. 29). Das Wirkliche also ist Schein, der Grund des Wirklichen
Sein, d. h. als Scheins- und Scheingrund Hirngespinnst, also das richtige
Lichtenberg’sche Messer ohne Klinge, dem das Heft fehlt. Werzweifelt
noch, dafs der Nihilismus nicht allein die letzte Konsequenz des Hegel'schen



Litterarische Besprechungen. 501

Pantheismus, sondern auch das dulserste Resultat und der innerste Kern
des Herbart’schen ,Realismus® ist? Vergeblich versucht der Verfasser
dieses Endresultat dnrch Annahme von Unklarheiten in Herbarts Dar-
stellung zu verhiillen. Man fiihlt nicht die Kraft oder wagt es nicht,
dem unaufhaltsamen Schritt dieser kiihnen Denker bis ans Fnde — den
Rand des Abgrundes zu folgen. Unwillkiirlich schieben sich, wenn diese
vom Sein, dem Realen reden, die gewohnten Vorstellungen unter, und
man spricht von Unklarheiten des Philosophen, wo diesem die Finsternis
dles Nichts entgegenstarrt, Denn der konsequente Atheismus ist Nihilismus.
Ahnliches gilt auch von Lotzes Philosophie. Das eine absolute Sein
Iotzes ist nichts aulser seinen Aktionen, diese Aktionen aber gehdren
der Erscheinung, d. h. einer voriibergehenden, fliichtigen Scheinwelt an,
das wahrhaft Seiende ist also auch hier nirgends zu finden. Will man
dem Nihilismus entflichen, so gibt es keinen anderen Ausweg, als mit
Aristoteles und der christlichen Philosophie die Existenz endlichen und
verinderlichen Seins anzuerkennen, dieses aber durch eine unendliche
transcendente und wahrhaft schopferische Ursache zu begriinden.

Ingolstadt. Dr. M. Glofsner.

1. Synopsis der Philosophie. Von Dr. Alois Rittler. 1. Teil.
Logik. Regensburg, Pustet, 1889.

2. Psychologie. ILin Leitfaden fiir academ. Vorlesungen sowie
zum Selbstunterricht. Von Dr. G. Hagemann, 5. Auflage.
Freiburg i. B. 188%. -

1. Der Vorrede gemiils soll die iibersichtliche Darstellung der Logik
als Beihilfe fiir Vorlesungeun, nicht als Krsatz derselben dienen, aus
welchem Grunde sie zuniéichst nur (wie aus der Bemerkung auf dem
Titelblatte: ,als Manuskript gedruckt®, hervorgeht) fir den engeren
Kreis der Zuhorer des Vf’s (der leider inzwischen der von ihm mit Be-
geisterung ergriffenen Sache der thomistischen Philosophie durch einen
vorzeitigen Tod entrissen worden ist) bestimmt erscheint. Kin tieferer
Einblick in den Inhalt aber iiberzeugt, dals sie nicht allein den ange-
fithrten Zweck in vorziiglichem Malse zu erfiillen,sondern auch selbstindig
in das erste Studium der Logik einzufithren geeignet ist. KEs sind darin
die wichtigsten Teile dieser Disciplin in ebenso korrekter als lichtvoller
Darstellung im Geiste des Meisters der Logik, des Aristoteles, und im
innigsten Anschlufs an den hl. Thomas, dessen Originaltexte nicht selten
in Fulsnoten mitgeteilt werden, behandelt. Auf eine Einleitung, die
iitber Wesen und Einteilung der Philosophie iiberhaupt und der Logik
im Besondern orientiert, folgt nach der herkimmlichen und wohlbegriindeten
Einteilung die Lehre vom Begriff, Urteil und Schlufs. Mit dem Letzteren
ist die Theorie des Beweises und die Darstellung der Sophismen ver-
bunden. Den Schluls bildet eine kurze Darstellung der Disputations-
methode, von der mit Recht gesagt wird, dals sie aus den Horsilen
niemals hiitte verschwinden sollen. — Was die Begriffsbestimmung der
Philosophie betrifft, so geht der Verf. von der populiren Definition
Ciceros aus und sucht von derselben zu einer Einteilung der philosophischen
Wissenschaften zu gelangen. Man iiberzeugt sich jedoch leicht, dafls die
gegebene Kinteilung streng genommen die der Wissenschaften iiberhaupt
tsi. Durch Zweck und Umfang der Schrift ist es gerechtfertigt, dals



502 Litterarische Besprechungen.

neuere Versuche, die Philosophie in dem engeren, modernen Sprach-
gebrauche, der die empirischen Disciplinen, sowie die Mathematik aus
ihrem Umfange ausschlielst, zu definieren und einzuteilen, nicht weiter
beriihrt werden. Man hat Definitionen aufgestellt, die genau besehen,
nur auf die Metaphysik Anwendung finden, wie denn zweifellos Metaphysik
Philosophie im vorziiglichen Sinne, erste Philosophie ist. Sehen wir aber
von dieser F'rage ab und betrachten wir die adoptierte Einteilung als eine
solche der Wissenschaft {iberhaupt, so kann ihre Richtigkeit nicht be-
stritten werden. Auch verdient es unseren vollen Beifall, dafs die seit
Wolff vielfach in Aufnahme gekommene Kinteilung der Metaphysik
verlassen wird, deren tieferer Grund in der cartesianischen und leib-
nitz’schen Annahme eingeborner Ideen von Gott, Welt und Seele gelegen
ist. Diese fithrte zur Spaltung der Psychologie und Physik (Kosmologie)
in empirische und rationale Disciplinen, welch’ letzere dann weiterhin
als metaphysische aufgefalst wurden. Dem Geiste der peripatetischen
Philosophie widerspricht es aber ebensosehr, wenn das Empirische vom
Rationalen getrennt, als wenu das Rationale mit dem Metaphysischen
vermengt und identificiert wird. — Vortrefflich ist die Erklirung des
ens rationis, das mit Recht als Formalobjekt der Logik bezeichnet wird
(S. 18 f.), womit die Aulserung, die Logik habe es mit den Denkthitig-
keiten zu thun, sofern sie sich auf das Gedachte beziehen, sich von selbst
richtig stellt, Ebenso treffend ist die Bestimmung der Logik als speku-
lativer Wissenschaft sowie das iiber ihren Charakter als Kunst Gesagte
(S. 22). Ferner wird mit Recht der Begriff der sog. materiellen Logik
und die Aufnahme psychologischer und metaphysischer Lehren in die
Logik beanstandet. Die Logik ist weder Psychologie noch Metaphysik,
wiewohl sie in jener wurzelt und in dieser gipfelt, wie die zweiten ari-
stotelischen Analytiken zeigen, welche die Demonstration behandeln und
mit den Principien endigen, deren tiefere Begriindung nicht mehr der
Logik, resp. Topik, sondern der Metaphysik als Aufgabe zufillt. Gleichwohl
lalst sich fragen, ob nicht doch die Erkenntniskriterien und Erkenntnis-
quellen (nicht die Vermdgen als solche), in der Logik zu behandeln seien.
— Einen Punkt von untergeordneter Bedeutung betrifft der Gebrauch des Auns-
drucks intellektuelle Wahrnehmung fiir die simplexapprehensio mentis.
Zu Seite 52 ist zu bemerken, dafszwischen Terminen ein kontradiktorischer
(egensatz nicht besteht. Auf S, 64 Z. 17 ist wohl statt ascensus: descensus
zu lesen. — Zum Schlusse glauben wir den Wunsch aussprechen zu sollen,
dafs die treffliche Schrift einem grélseren Leserkreis zuginglich gemacht
werden und dadurch zur weitesten Verbreitung des Studiums der aristo-
telischen Logik — der aliein wahren und daher zu allen Zeiten zeit-
gemiifsen — beitragen moge. In diesem Kalle kénnten einige nur kurz
beriihrte Punkte, wie die Theorie von den modalen Schliissen sowie die
aristotelische Topik eine grofsere, wenn auch durch Zweck und Umfang
des Ganzen beschrinkte Beriicksichtigung erfahren.

2. Die Psychologie Hagemanus tritt in finfter Auflage, aber
in wesentlich unveriinderter Gestalt vor die Offentlichkeit. Der Stand-
punkt der fritheren Auflagen ist festgehalten. Licht und Schattenseiten,
die, wie es scheint, vereinigt zusammenwirkten, um dem Buche den un-
gewohnlichen literarischen Krfolg zu verschaffen, sind ebenfalls dieselben
geblieben, Anschluls an die neueren psychologischen und physiologischen
Anschauungen mit Vermeidung idealistischer und materialistischer Extreme,
eine. kleine Dosis des Scholastischen und diese in homdopathischer Ver-
diinnung ohne tieferes Kingehen in die spekulativen Probleme, genaue
Beschreibungen psychischer Erscheinungen in einfacher, anmutender



Litterarische Besprechungen. 903

und lichtvoller Sprache diirften hauptsiichlich die Eigenschaften sein,
durch welche sich diese Psychologie einem grofsen Kreise moderner Leser
empfiehlt. Da wir die Kenntnis des Inhalts und der inneren KEin-
richtung der Schrift aus den vorangehenden Auflagen als bekannt vor-
aussetzen diirfen, so wird sich unsere Aufgabe auf die Hervorhebung der
Punkte zu beschrinken haben, die eine wissenschaftliche Auseinander-
setzung vom Standpunkt des Jahrbuchs zu erfordern scheinen. Zu diesen
gehort in erster Linie die Auffassung der Psychologie und ibrer Stellung
im Organismus der Wissenschaften. Was der Verf, auf drei Disciplinen
verteilt, wornach die Metaphysik das Wesen der Seele, die Naturwissen-
schaft die seelischen Phéinomene als Phinomene (nach ibrer empirischen
Thatséichlichkeit), die Psychologie aber diese selben Phinomene als
psychische behandeln soll, gehért in Wahrheit einer einzigen Wissen-
schaft an, die ihren Gegenstand, die Seele, nach Wesen, Griinden und
Eigentiimlichkeiten zu erortern hat. Wir wissen nicht, ob wir diese
Zerfillung des naturgemiils Zusammengehorigen fiir eine verschlimmerte
Auflage der doch und mit Recht vom Verf. verworfenen Wolfi’schen
Zweiteilung in eine empirische und rationale Psychologie halten sollen.
Wie wichtig dieser Punkt sei, erhellt sofort aus der Bestimmung der
psychologischen Methode, die in des Verf’s Ansicht vom Verhiltnis der
Psychologie zur Metaphysik wie ein Notbebelf zu dem Behuf erscheint,
die psychischen Erscheinungen an eine metaphysische Voraussetzung anzu-
kniipfen, weil sie den sonstigen Anforderungen wissenschaftlicher Analyse
sich nicht fiigen wollen. Aus Begriffsbestimmung und Methode ergibt
sich eine Einteilung, durch welche gerade die bedeutsamsten Probleme
der Seelenlehre ausgeschlossen werden: eine ungerechtfertigte Beschriinkung,
zu der sich eine weitere, nach einer andern Seite hin gesellt, sofern
namlich die vegetativen Lebenserscheinungen aus dem Gebiete des Seelischen
ausgeschieden werden, obgleich auch auf sie der Begriff des Lehens An-
wendung findet, die Seele aber, wie auch vom Verf. geschieht, als Princip
alles Lebens aufzufassen ist. Es kann demnach nicht gerechtfertigt sein,
die vegetativen Lebenserscheinungen giinzlich aus der Psychologie auszu-
schlielsen, wie es ebendeshalb anch falsch ist, dals ,eigentlich“ erst
dem Tiere eine Seele zugeschrieben werden soll (S. 15). Der uunklare
Standpunkt des Verf. in diesem Betracht gibt sich auch in dem zwei-
deutigen Ausdruck: Lebenskraft kund. In derselben Unklarheit werden
wir erhalten iiber das Verhiltnis von Geist (Seele) und Leib (Stoff) sowie
iiber die Wechselwirkung beider, da die wichtige Unterscheidung der
Seele als substanzieller Form und als bewegendes Princip nirgends voll-
zogen wird. Wir empfangen den Eindruck, dafls die Seele dem Leibe
gegeniiber ausschliefslich als bewegendes Princip aufgefalst wird. Der
Leib wird zwar ,belebt® genannt, erscheint aber nur wie eine Art von
Telegraphennetz, durch welches die in sich selbst empfindende und
begehrende Seele mit der Aufsenwelt in Rapport tritt. Der Verf, spricht
daher (8. 29) mit der Scholastik von operationes conjunctae, versteht aber
darunter solche, die ,mittelst eines korperlichen Organes* zu stande
kommen, was in seinem Sinne heifst, dals entweder ihre Anregung oder
ihre Ausfithrung durch Organe bedingt sei. Als Organ der Seele und
daher eigentlich allein als beseelt betrachtet er das Nervensystem.
wNur durch Nervenerregung empfingt die Seele Eindriicke und wiederum
nur durch Nervenerregung bewirkt sie leibliche Bewegungen.“ (8. 28.)

Was die Seelenvermogen betrifft, so fehlt jedes entschiedene Ein-
teilungsprincip; denn die ,genetische Feststellung und Begriindung®
derselben kann als solches unmdéglich anerkannt werden. Dieser Mangel



504 Litterarische Besprechungen.

lifst es 'zu einer befriedigenden Einteilung der Seelenvermogen nicht
kommen; vielmehr kann die Frage nach dem realen Unterschiede der-
selben, insbesondere auch nach dem Unterschied der sinnlichen und
geistigen, an Organe gebundenen und organlosen Vermdgen nur mit
Riicksicht auf die verschiedenen Formalobjekte entschieden werden. —
Infolge dieses Mangels verwirft H. die Unterscheidung des sinnlichen
Bewulstseins vom geistigen Selbstbewufstsein und folgerichtig den
sensus communis der Scholastik, der nichts anderes als das an korper-
liche Organe gebundene sinnliche Bewulstsein ist. Bewulstsein ist
Erkennen des Erkennens; ist also das Erkenntnisobjekt ein sinnliches,
so ist notwendig die Erkenntnis desselben, also das Bewulstsein von den
sinnlichen Wahrnehmungen sinnlich und, da die Sinnlichkeit nicht auf
sich selbst zu reflektieren vermag, muls ihm ein von den einzelnen Sinnen
real verschiedenes organisches Vermdigen zu grunde gelegt werden.

An schweren Bedenken leidet die Theorie des Kmpfindens und
Wabhrnehmens. Geschieht das Letztere durch ein Versetzen der Empfindung
nach aufsen, so ist nicht abzusehen, wie der Idealismus iiberwunden
werden soll. Nach Ansicht des Verf. ist das sinnliche (d. h. das sinnlich
wahrgenommene) Ding vom wirklichen Dinge verschieden, die (nach Locke)
sogenannten secundiren Qualititen gelten ihm als subjektiv; auch die
Raumwahrnehmung wird als subjektive Rekonstruktion auf Grund objek-
tiver Eindriicke angesehen. Was also die Seele wahrnimmt, sind ihre
eigenen, in einen, dem wirklichen analogen, idealen Raum konstruierten
Empfindungen. Die Raumwahrnehmung soll eine apgelernte sein. —
Diese Auffassung beruht auf einer Verwechslung der Raumwahrnehmung
und der Orientierung im Raume. Sogar die Bebauptung, dals wir
urspriinglich nur flichenhaft sehen, ist eine irrige; denn ein flichen-
haftes Sehen koénnte es nur im Gegensatz zum korperlichen (stereo-
skopischen) Sehen geben. Der Sinn lernt allméhlich Tiefe von Linge und
Breite unterscheiden, sein urspriingliches Sehen ist aber indistincte
Wahrnehmung eines Ausgedehnten im Raume. Auf ein Sehen der wirk-
lichen Dinge statt projicierter Bilder derselben deutet das Aufrechtsehen,
das vom Verf, selbst richtig aus der Verfolgung der Richtung des Licht-
strahles erklirt wird; eine solche aber ist ohne unmittelbare objektive
Wahrnehmung nicht moglich. — Die Meinung, dals die gestaltende (organi-
sierende) Seele zur Gestaltenvorstellenden werde, halten wir fiir gefihrlich,
da sie der Annahme eines Werdens des Geistes aus einer unvoll-
kommeneren Seinsstufe Vorschub zu leisten geeignet ist (S. 62). —
Die Ansicht des Verf, von der Raumwahrnehmung macht es ihm schwer,
den Idealismus zu widerlegen. Mit der Aulserung, dafs die ganze Aulsen-
welt in Schein uund T:f'tuschung aufgehen wiirde, wenn wie die secundiren,
so auch die primdren Qualititen rein subjektiv wiiren, lassen sich Kant
und Fichte nicht abweisen. (8. 65.) Einerseits ndmlich liefse sich (mit
den Neuplatonikern und teilweise mit Leibnitz) sagen, dals den Dingen
noch intelligible Bestimmungen bleiben; andererseits aber darauf hin-
weisen, dafs die priméren mit den secundiren Sinnenqualitiiten unzer-
trennlich verbunden sind, also mit den letzteren stehen und fallen,
Wenn aber in den Dingen besondere Beschaffenheiten angenommen
werden, zu denen unsere meﬁndungen in gesetzmilsiger Relation stehen
(S. 65), so ist der Gipfel der Willkiir dieser Sinnentheorie erreicht.
Uber die Bestreitung des scholastischen Gemeinsinns haben wir uns
bereits ausgesprochen; durch die Annahme eines einzigen rein seelischen
Bewulstseins nihert sich der Verf. in bedenklicher Weise, wie auch
anderweitig, dem Dualismus des Descartes, dem der Leib empfindungs-



Litterarische Besprechungen. 505

loser Erreger rein seelischer Zustinde ist. — Nach dem Gesagten begreift
sich, dafs der Verf. die Unterscheidung eines sinnlichen und intellektuellen
Grediichtnisses nicht gelten lifst, obgleich die Erfahrung deutlich genug
auf die Abhéngigkeit des Gedéchtnisses von kérperlichen Organen hinweist.
Der Umstand, dals die Anatomie ein bestimmtes Organ desselben nicht
nachzuweisen vermag, bildet keine entscheidende Instanz dagegen. Dals
das Gedédchtnis vor der Phantasie behandelt wird, bleibt unmotiviert und
tiberhaupt das Verhiltnis beider unklar. Die Erinnerungsfihigkeit spricht
zwar der Verf. den Tieren mit Recht ab, sofern darunter das eigentliche
Besinnen d h. die Fihigkeit nach Analogie des Schlulsverfahrens
das Vergessene zuriickzurufen (reminiscentia der Alten) verstanden wird,
was aber in der Darstellung nicht bestimmt hervortritt, Die Ableitung
der formenbildenden Kraft der Phantasie aus dem organisch gestaltenden
Seelenvermdgen wiederholt den Gedanken, auf dessen Gefahren wir auf-
merksam machten. Die Seele als Princip des vegetativen Lebens ist
nicht ein nach Ideen unbewulst gestaltender Kiinstler, sondern entweder
aus natiirlicher Entwicklung eines Keimes resultierende oder nach Art
einer solchen den wirklichen Organismus bestimmende Lebensform., —
Unbefriedigt lifst die Erklirung des Abstraktionsprocesses; in diesem
ist nicht allein die Endlichkeit und Beschrinktheit des menschlichen
(Geistes in Betracht zu ziehen, sondern seine Abhingigkeit von den Sinnen
und durch diese von korperlichen Organen, die freilich vom Verf. nur
als Anregung aufgefalst wird. Betrachtet man mit Aristoteles die sinn-
liche Erkenntnis als eine an Organe gebundene und die Begriffshildung
davon abhiingig, so kann der thitige Intellekt, der das materiell Sinn-
liche zur Riickwirkung auf den Geist befihigt, nicht entbehrt werden.,
Der Einwand von einer Verdoppelung des Intellekts zeugt von ungeniigendem
Eindringen in die Tiefe des Problems, wiewohl der Verf. selbst gelegentlich
von einem Entsinnlichungsprocels spricht, womit vorausgesetzt scheint,
dafs die Dinge (in der sinnlichen Erkenntnis) zuviichst nur in der Potenz
intelligibel sind, also durch ein aktives Vermdgen actu intelligibel gemacht
werden miissen. — In der Darstellung des Begehrungsvermdégens ist es
die Theorie vom Triebe, die manche Bedenken erregt. Ist Trieb natiir-
liches und unbewulstes Streben, so kann unméglich von einem religitsen
Triebe gesprochen werden, es sei denn, man schreibe der Seele ein ein-
gebornes, mit ihrer Natur unmittelbar gegebenes Fiihlen und Irkennen
Gottes zu. Ebensowenig kann man von einem eigentlichen sittlichen
Triebe reden, wenn man nicht das natiirliche Streben des Willens zum
(Guten als solchen bezeichnen will. Was soll man aber von dem Freileits-
trieb sagen, der ,nach maiglichster Ungebundenheit im Denken und Handeln
strebt, weil dies zu ihrem (der Krifte) Wohlbefinden gehort“ (S, 114)? Der
(Geschlechtstrieb ist auch im Menschen kein sittlicher Trieb, aulser in
dem Sinne, wie das sinnliche Begehren iiberhaupt sittlich, d. h. durch
die Herrschaft der Vernunft und des Willens des Sittlichen fiihig ist. —
Indem dem Trieb ein dunkles Vorstellen zugestanden wird, wird sein
Unterschied vom Begehren wieder aufgehoben. Nicht dieses Letztere,
sondern nur der hohere Wille kann sich auf sinnliche und geistige Ob-
jekte gleichmiifsig beziehen (8. 116). Die Ansichten des Verf, von
Begierden, Affekten und Leidenschaften sind durch seine unhaltbare
Theorie vom Gefiithlsvermégen beeinflufst. Die Meinung aber, das
Begehren erstrecke sich auf sinnliche und geistige Giiter, fiihrt zu einer
zu engen Begriffsbestimmung des Willens und Wollens als eines. Sich-
antschliefsens. Obgleich der Verf. die Schopenbauer’sche Lehre vom
Willen verwirft, so steht seine eigene dieser doch sehr nahe, sofern ihm



506 Litterarische Besprechungen,

der Trieb in Begehren umschligt und daher jede Art von Giitern umfalst,
woraus geschlossen werden miilste, dals der Trieb ein auf unvollkommener
Stufe stehen gebliebenes Wollen ist. — Die gegen die vis motrix
gerichteten Bemerkungen beruhen auf einer unzuldnglichen Vorstellung
vom Verhiltnisse zwischen Leib und Seele. Die Seele informirt zwar
den Leib unmittelbar durch sich selbst, bewegt ihn aber durch ihre
Vermogen; es fragt sich also, ob der Wille als geistiges (organloses)
Vermogen unmittelbar aunf die leiblichen Organe wirke. Wir halten die
Ansicht, dals der Wille unmittelbar bewege, fiir ebenso falsch, wie die
Meinung, dafs die Seele selbst empfinde infolge aufgenommener Nerven-
reize. Die Theorie des influxus physicus verkennt Natur und Kraft der
Seele sowohl als des Leibes. Der Wille wirkt durch Anregung des
sinnlichen Erkennens und Begehrens, die bewegende Kraft kann also
nur entweder im aktualen Begehren oder einem besondern durch dieses
angeregten Vermogen liegen. — Die vom wissenschaftlichen Standpunkt
schwichste, wenn auch modernen Lesern vielleicht sympathischeste Partie
des Buches ist die Theorie des Gefiihlsvermégens. Den versuchten Beweis
eines solchen vom Begehrungsvermégen verschiedenen Seelenvermigens
halten wir fiir milslungen. ks ist rein willkiirlich, wenn der Verf. nur
das Verhalten zu einem zukiinftigen Gute als Begehren bezeichnet, und
falsch, wenn er behauptet, das Streben hore auf, wenn die Seele den
erreichten Gegenstand umfalst. Gegenwart und Zukunft sind fiir das
Begehren zufillige Umstiinde; es kommt auf das Formalobjekt an und
dieses ist fiir Begehren und Fithlen das Gleiche: das Gute. Lust und
Unlust sind Annexe des Guten und Ublen, Vollkommenen und Defekten und be-
ruhen nicht auf selbstindigen Objekten, Das Angenehme ist das Gute, sofern
es Lust erregt. Die Begierde erlischt vicht mit dem Genuls, vielmehr
hort der Genuls auf, wo die Begierde, das Verlangen aufhort. Das
Letztere ist der Fall bei Sinnengeniissen, wahrend geistige Giiter das
Verlangen desto mehr erregen, je mehr sie genossen werden. Verhalten
gich Verlangen und Gefithl wie Weg und Ziel, wie Zukunft und Gegenwart,
so ist einleuchtend, dals sie derselben Art angehoren, denn der Weg ist
durch das Ziel specificiert. Ks gibt nur zwei verschiedene Formen
des idealen (intentionalen) Verhaltens der Seele, Aufnehmen des Objektes
im Vorstellen und Sichhingeben an das Objekt im Streben und Begehren,
sei es nun ein Bewegen zum Objekt, oder ein Rulen im Objekt. — Die
Amnahme, dals Fiihlen und Begehren sich obne Organ allein in der
Seele vollziehen, beruht auf den schon bekannteu Griinden. Die Dar-
stellung der Gefihle im Einzelnen bestitigt wider Willen des Verf. das
Gesagte vollkommen, niimlich, dals alle Gefiihle auf Giiter oder Ubel
gich beziehen. Offenkundig ist es bei den Gefihlen, die durch Sinnes-
empfindungen erregt werden, sofern sie dem organischen Leben zutriiglich
oder nicht zutriiglich sind. Weniger deutlich ist es bei dsthetischen
Gefithlen, das Schone aber erfreut, sofern sein Anblick als Gut begehrt
wird. Wenn die Seele Lust an der Wahrheit empfindet, so begehrt sie
wieder die Wahrheit als Gut. Ein besonderer Wahrheitssinn aber als
Takt und Fihler des Richtigen, der von der Vernunft verschieden wiire,
ist eine Fiktion. Von dem ,angestammten religiosen Sinn“ (S. 160), dem
yunmittelbaren Innewerden unserer Beziehung zu Gott® gilt dasselbe,
was wir vom religiosen Trieb sagten. Religioses Gefithl kann sich nur
mittelbar auf Grund religivser Erkenntnis einstellen. — In der Theorie
der Affekte wiederholt sich derselbe Grundirrtum; vergeblich wird alle
Miihe sein, die zeigen will, dals lihmender Schrecken, heftiger Schmerz
ohne jedes Streben, d. h. Widerstreben bestehen. Die an der Unter-



Litterarische Besprechungen. 507

scheidung des appet. concupisc. und irascib. geiibte Kritik lifst den
Gesichtspunkt der verschiedenen Formalobjekte aulser Augen. Da die
Sinnlichkeit zuniichst nur auf das sinnlich angenehme Gut gerichtet ist,
so bedarf es allerdings eines besonderen Vermdgens zur Anstrebung schwie-
riger Sinnengiiter, wenn die sinnlichen Lebenszwecke erreicht werden
sollen. — Der Standpunkt des Verf. lifst es, wie zu erwarten, nicht zu
einer richtigen Bestimmung von Affekt und Leidenschaft kommen; statt
mit Kant jenen dem Schlagfluls, diese der Schwindsucht zu vergleichen,
lilst sich sagen, der Affekt gleiche der akuten, die Leidenschaft der
chronischen Krankbeit. Der Affekt wird zur Leidenschaft, wenn er sich
der Herrschaft der Vernunft entzieht: Affekt und Leidenschaft aber
gehoren demselben Seelenvermbgen an. Was iiber das Gemiit gesagt
wird (S. 167), beweist aufs neue die Einheit des Gefihls- und Strebe-
vermogens. — Wenn zwar Seelen- (Geistes-) Krankheiten aus organischen
Storungen, die Temperamente aber aus seelischen Griinden abgeleitet
werden, so diirfte hierin eine Inconsequenz liegen, die, was die letzteren be-
trifft, aus dem unklaren und unzureichenden Seelenbegriff des Vf, entspringt.

Ingolstadt. Dr. M, Glofsner.

De cognitione humana ad mentem Doctoris Angelici S.
Thomae Aquinatis. Scripsit Dr. Josephus Laskowski.
Leopoli 1889.

Einen neuen Beweis dafiir, dafs die Encyclica ,Aeterni Patris“ des
hl. Vaters Leo XIII, betreffs Einfihrung der Philosophie des Aquinaten
in den katholischen Schulen iiberall in katholischen Kreisen ungeteilte
Begeisterung erweckt und freundliche Aufnahme gefunden, bietet das
Werk des polnischen Professors Laskowski, das dieser Anregung seinen
Ursprung verdankt. Anfdnglich beabsichtigte der Verfasser eine ein-
gehende kritische Darstellung aller neueren philosophischen Erkenntnis-
theorien zu schreiben, stand aber angesichts der bedeutenden Schwierig-
keiten von seinem Vorhaben ab und begniigte sich die beziiglichen
Theorien kurz zusammenzufassen und an der Hand des hl. Thomas zu
widerlegen. Auf diese Weise kam dieses Compendium der Erkenntnis-
wissenschaft zu Stande.

Es zerfillt in vier Kapitel: Das erste Kapitel handelt von den
Wesensprinzipien unserer Krkenntnis und bringt im ersten Artikel den
Erkenntnisprozels, im zweiten den Beweis fiir die Realitit des Verstandes-
objektes zur Darstellung. Das zweite Kapitel gibt uns Aufklirung tiber
Wahrheit und Falschheit im menschlichen Erkennen; und im dritten
erhalten wir einen Uberblick iiber die subjektiven Bedingungen unserer
Verstandesakte ; das vierte und kiirzeste schliefst mit dem Umfaug und
den Grenzen der Wissenschaft ab.

Wir konnen natiirlich von einem Handbuch eine griindliche und
allseitige Erorterung des Gegenstandes nicht erwarten, sondern miissen
uns damit zufrieden geben, dafs die einschligigen Fragen genau und
klar fixiert dargestellt und in tibersichtlicher Ordnung aneinander gereiht
erscheinen. Gegen die Einteilung und Anordoung des Stoffes haben wir
nichts einzuwenden ; stets werden die gegenteiligen Theorieen der eigent-
lichen These vorausgeschickt und ihre Unhaltbarkeit anfgedeckt, was zur
genaueren Bestimmung und besseren Beleuchtung der vertretenen Ansicht
nur beitrigt. Nicht so sehr scheint uns in manchen Particen des Buches



508 Litterarische Besprechungen.

die Auseinandersetzung und Begriindung der eigenen Doktrin gelungen
zu sein; wenn der Autor die Argumente des hl. Thomas sich mehr zu
-eigen gemacht, wiire die Abhandlung gewils lichtvoller geworden, Freilich
erschweren die zahlreichen Druckfehler, von denen kaum eine Seite ganz
frei sich findet, die Lesung, und beeintriichtigt der schwerfillige und
geschraubte Stil etwas die Klarheit der Darstellung. Zum wenigsten sind
manche Ausdriicke mifsverstindlich: so werden S. 9 die attentio, reflexio,
-comparatio, iudicium, discursus Potenzen genannt, was doch wohl Akte
einer und derselben Potenz . sind. 8. 12 erweist der Verfasser die
Geistigkeit des Denkens folgendermalsen : Keine organische Thiitigkeit ist
einfach, weil aus mehreren Elementen bestehend, die zu einem KEftekte
zusammenwirken, Das Denken dagegen, sowohl als Auffassung wie als
Urteil genommen, bewahrt stets den Charakter der unteilbaren Einheit,
wenngleich sich verschiedene Momente dabei unterscheiden lassen; denn
die verschiedenen Merkmale (notae) in einer Idee bezeichnen nur einen
‘(regenstand, oder es wird das einfache Verbhiltnis zwischen Subjekt uad
Priadikat ausgedriickt. Also, folgert er, kann das Denken unmdiglich
organisch und materiell, sondern mufs einfach und geistig sein. Weiter
bemerkt er, wiirde der Verstandesakt dieser Einheit ermangeln, wenn
er aus mehreren getrennten Akten bestinde, weil kein hinreichender
‘Grund dafiir vorhanden wire. Diese Argumentationsweise konnte leicht
schief ausgelegt werden, als ob aus der Einfachheit des Denkaktes allein
schon auf dessen Geistigkeit zu schliefsen wire, was der Verfasser nicht
zu intendieren scheint, und was unstatthaft wire, da auch die Empfindung
und selbst die Krifte der unorganischen Materie an und fiir sich einfach
sind und Ausdehnung ihnen nur zukommt, insofern als sie in einem aus-
gedehnten Subjekte sich befinden. Jedoch lifst sich aus der Einheit
der Thitigkeit im Vereine mit der Unabhingigkeit derselben von jedem
korperlichen Organe die Geistigkeit ganz gut erweisen. Er grenzt die
Begriffe ,einfach und einheitlich“ nicht scharf genug von einander ab.
Ahbnlich heilst es 8. 72: das nimliche Objekt konne unter entgegen-
gesetzten Gesichtspunkten, wie das Einzelne und Materielle dem All-
eemeinen und Immateriellen gegeniibersteht, nicht durch Erkenntnis-
formen derselben Gattung erkannt werden. Damit will er die KExistenz
des thiitigen Verstandes begriinden, weil zwischen dem Mittel und dem
Objekte eine Proportion statthaben miisse. In dieser Allgemeinheit
kann man obiges Prinzip nicht aufstellen, denn sonst wire von
jedem rein geistigen Wesen jegliche Kenntnis des Korperlchen aus-
geschlossen; ferner gibt es zwischen Wahrheit und Wahrheit keinen
Gegensatz in der Erkenntnis. Wir wollen nur noch hinzufiigen, dafs
die sekundiren Sinnegqualititen mit den Neueren als blofs subjektive
Affektionen betrachtet werden, welche Frage noch nicht definitiv abge-
schlossen ist. Im Ubrigen kann man nur den Fleils des Verfassers
bewundern, den er auf die Durchforschung der verschiedenen Theorieen
verwendete, und ihm fiir seine Gabe dankbar sein. Sie wird allen Freunden
der christlichen Philosophie willkommen sein und grosse Dienste leisten
schon deshalb, weil man die gesammte Erkenntniswissenschaft zu einem
Ganzen zusammengestellt und entwickelt findet, withrend sie in den
Schulbiichern eine getrennte Behandlung erfihrt. Moge es dem Verfasser
gegénnt sein, noch viel auf diesem Gebiete zu arbeiten und seine Arbeiten
mit Erfolg gekrdont zn sehen.

Graz. Fr. Thomas M. Rigger Ord. Praed.



Litterarische Besprechungen. 209

Josephus Mausbach: Divi Thomae Aquinatis de volun-
tate et appetitu sensitivo doctrina dissertatio theologica.
Paderbornae, typis Ferd. Schoningh.

Diese Doktordissertation beschiiftigt sich mit einem hdichst inter-
essanten und zeitgemifsen Thema, nidmlich mit dem Verhiltnisse des
freien Willensvermogens zum sinnlichen Begehren. Der Verfasser nimmt
gich, wie sich dies auch gebtihrt, den hl. Thomas zum Fiihrer. Nachdem
er die vielerlei Meinungen iiber den Charakter des Wollens und Begehrens
sowie iiber die dazu erforderten Vermdgen auseinandergesetzt, geht er
zur Darlegung der Ansicht des hl, Thomas selber iber. Er behandelt
die Seelenvermogen und das Begehren zuerst im allgemeinen und wendet
sich dann zu den verschiedenen Arten des Begehrens im einzelnen. Er
scheidet das mit der Natur selber gegebene Begehren, den appetitus
naturalis, vom sinnlichen Begehren und weist darauf das verniinftige Be-
gehren im Menschen und das sinnliche Begebren zwei verschiedenen Ver-
mogen zu mit Ausschluls aller andern Begehrvermégen im Menschen, wie
des Gefiihls der Affekte etc. als besonderer Vermogen. ‘Mit der Beziehung
der Freiheit zur Notwendigkeit und mit der Herrschaft, welche dem ver-
niinftigen Willen iber das sinnliche Begehren gebiihrt, schlielst die
Dissertation.

Ein Anhiinger des hl. Thomas kann nur mit Genugthuung die vor-
liegende Schrift lesen. Mit ruhig klarem Urteile und grofser Sachkenntnis
legt der Verf. in jedem Punkte, der zur Sprache kommt, kurz und biindig
die Meinung des hl, Thomas vor, zumeist mit den eigenen Worten des
grolsen Kirchenlehrers, und stellt sie dann den andern Ansichten gegeniiber,
die nach den vom Aquinaten aufgestellten Grundsiitzen beurteilt werden.
Besonders gelungen ist die, gar uicht so leichte, Darstellung des Verhilt-
nisses zwischen der concupiscibilis und irascibilis. Bei der vis aestimativa
scheint der Verf. anzunehmen, sie basiere auch beim Tiere auf einem
gewissen Untersuchen (perpendere 8. 21). Dies ist nach Thomas nur bei
den Menschen der Fall, wo dieses Vermdgen ratio particularis genannt
wird. Die entsprechende Auffassung bei den Tieren ist rein dem An-
triebe der Natur gedankt (qu. 24 de Verit. 2 und an den vom Verf. an-
gefithrten Stellen comm. de anima II und III). Wenn er zudem meint,
der Mensch brauche nicht immer in seinen Handlungen an den letzten
Endzweck zu denken, so muls darin unterschieden werden. Wird unter
der beatitudo das bonum commune verstanden, so kann der Mensch nicht
handeln, ohne darauf sich zu richten; und so scheint doch der Verf, im
4. Kap. die beatitudo aufzufassen, denn, nur so aufgefalst, ist sie der
mit der Natur gegebene, also notwendig verfolgte Endzweck. Der Mensch
kann nur handeln, indem er auf etwas Gutes, sei dies ein Schein — oder
ein wahres Gut, sich richtet, nemo respiciens ad malum operatur. Soll
freilich unter der beatitudo Gott, als das dem Menschen bestimmt vor-
gelegte beseligende Gut, verstanden werden, so braucht nicht immer
beim Handeln an diese beatitudo positiv gedacht zu werden. 8. 40 wird
eine Stelle aus Thomas angefiihrt, bei der die das Verstindnis erst er-
schliefsenden letzten Worte fehlen; es ist I, IL qu. 9 a. 6, ad IlI. Be-
wegt Gott, als allgemeiner Beweger, zu allem Guten hin, ad universale
objectum voluntatis, quod est bonum, so folgt daraus, dals er auch zum
einzelnen vorliegenden Gute hin bewegt; denn das Einzelne ist eben,
als Einzelnes und somit als Wirkliches, auch ein Gut. Wie weit auch
immer also im Gegenstande etwas gut ist — determinate bonum — d, b.



210 Zeitschriftenschau.

Beziehung hat zu Gott, als dem letzten Endzwecke; soweit ist die Richtung
<arauf dem Anstofse von seiten Gottes gedankt; wie der Konig, der die
Gewalt hat iiber das ganze Konigreich, zu jenen einzelnen Akten hin-
bewegt, die auf das Ganze des Konigreichs Bezug haben. Soweit das
erstrebte Gut so beschaffen ist, dals der Wille auch von selbem abfallen
kann, oder soweit dieses Gut Grenzen hat, Schwiichen u. dgl.,, kommt
die Richtung auf dasselbe von dem durch den Anstofs seitens Gottes in
Bewegung gesetzten geschopflich-freien Willen. Der Verf. hiitte dies
Jjedenfalls mehr hervorgehoben, wenn er dem Umfange seiner Schrift nicht
so enge Grenzen hiitte ziehen miissen.

Floisdorf-Commern. Dr, C. M. Schneider.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften fiir Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienme., CXXI, 2.—4. Heft 1890/91.
Ch. Denis: L’oeuvre de M. Caro et le spiritualisme en France (Fort-
setzung; vgl. V, 381 dieses Jahrbuches) 113. 225. Goiz: De la folie
religieuse et de la possession diabolique 144. 205. Ackermann: La
notion de liberté chez les grands philosophes; — chez S. Thomas et les
scolastiques (Fortsetzung; vgl. V, 381 a. a. 0.) 160. 7h. Desdouits: Les
postulats de la verité 181, 247. OSurbled: Le probléme cérébral 305.
Ad. Franck: L'avenir de la metaphysique fondée sur Pexpérience 334,
Ch. Charouz: De la mesure, caractére de l'esprit philosophique 352.
J. Gardair: Théorie de la connaissance d’aprés S. Thomas 373. Belot
et Domet de Vorges: De la conscience de notre liberté 382, A. Acker-
mann: La philosophie de S. Thomas & la Sorbonne 388. — Revue des
Revues. Bibliographie. Société de saint Thomas d’Aquin.

Divus Thomas. Vol. IV. (Annus XI) 7.—10. 1890/91. A. Rotelli:
Commentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. III. qu. 1—26 (Fort-
setzung; vgl. V, 381 a. a. 0.) 97. 129. J. B. Chabot: Commentaria in
quaestiones D. Thomae S. theol. I. qu. 27—43 (Fortsetzung; vgl. V, 381
a. a. 0,) 101. 133. Fernandez: De pontificiae infallibilitatis extensione
(Fortsetzung; vgl. V, 381 a. a. 0.) 102, J. B.: De immaculate B. M.
Virginis conceptione 108. 136. Vinati: Quomodo iuxta Angelicum re-
verentia sit actus divini cultus 112. Barberis: De signis mathematicis
adhibendis in logicae traditione (Fortsetzung; vgl. V, 2556 a. a. 0.) 118.
J, D. P.: Quarta via S. Thomae ad demonstrandam dei existentiam 139.
Firmoni: Commentarium in Opusculum 8. Thomae De verbo (Fortsetzung;
vgl. V, 381 a. a. 0.) 381. Semeria: Analysis actus fidei iuxta S. Thomam
et iuxta recentiores theologos 146. Jansen: De pulechro 151, — Biblio-
graphia. Relationes Academiarum Thomisticarum. Quaerenda in opera
S. Thomae Aqu.

Philosophisches Jahrbuch. IV. Bd. 1. Heft 1891, Linsmeier: Die
‘Coppernikanische Hypothese und die Sinnestiiuschungen 1. Pfeifer: Ana-
logieen zwischen Naturerkenntnis und Gotteserkenntnis, den Beweisen fiir
Gottes Dasein und naturwissenschaftlicher Beweisfithrung, mit Bezugnahme
auf Kants Kritik der Gottesbeweise (Schlufs; vgl. V, 381 a. a. 0. 9.



	Litterarische Besprechungen

