
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


498 Litterarische Besprechungen.

werden, so müssen diese früher im Geiste existieren. Den Stoff

des TJrteiles bilden zwei Begriffe, von denen der Subjektsbegriff
ein Objekt bezeichnet, wie es an sich, unabhängig von unserem

Denken, wirklich ist, der Prädikatsbegriff aber, wie es von uns

gedacht wird. Es liegt zwar die Wahi'heit auch im Begriffe,
weil der Geist im Begriffe dem Gegenstande sich zu verähnlichen

beginnt und weil die logische Wahrheit in der
Übereinstimmung des Gedankens mit dem Gegenstande besteht, aber

doch nur unvollständig, nur inchoativ, weil der Geist im Begriffe

implicite, nicht explicite dem Gegenstande ein Merkmal zueignet,
ohne dieses vorgestellte Merkmal mit dem vorgestellten Gegenstande

zu vergleichen. Was im Begriffe nicht geschieht, geschieht
im Urteile; somit ist das Urteil eine vollständige und
vollkommene Erkenntnis der Wahrheit, ein Act, in welchem wir der

Wahrheit beipflichten und dieselbe zu unserm Eigentume machen.

Anderseits ist aber nicht zu leugnen, dafs Urteile zur
Verdeutlichung, Ausbildung, Entwickelung, Vervollständigung
und Vervollkommnung der Begriffe dienen. Darum ist ein

vollkommener Begriff die Frucht vieler Urteile.
Wie aus der Art des Ursprunges des Begriffes kann man

auch aus diesem Verhältnisse desselben zu den genannten
Erkenntnisakten die Definition desselben bilden.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
„Tros Tyriusque mihi nullo discrimine

agetur."

l)r. Bernhard Dörholt, die Lehre von der Genugthuung Christi
theologisch dargestellt und erörtert. Mit kirchl. Approb.
— Paderborn, Schöningh 1891.
Wir lassen den Verf. dieses gediegenen Werkes selbst unseren

Lesern seinen Gegenstand und dessen Anordnung vorlegen. Er sagt:
„Die Aufgabe, die wir uns gestellt haben, geht dahin, das Dogma von
der durch Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, geleisteten
Genugthuung für die Sünden der Menschen nach der Auffassung, dem
Verständnisse und der Erklärung, welche dasselbe gemäfs der Lehre der
hl. Schrift bei den hl. Vätern und den katholischen Theologen gefunden
hat, darzustellen und die hauptsächlichsten Fragen, welche hier von
theologischem Interesse sind, zu erörtern, wobei das Ganze so geordnet
ist, dafs auch die geschichtliche Entwickelung des Dogmas und seiner



499

theologischen Behandlung in den Hauptzügen wenigstens hervortritt. Und
weil wir fanden, dafs die Fragen, welche hier zu behandeln waren, alle
um drei Punkte sich bewegten, nämlich um das Dafs, das Wann und
das W i e der Genugthuung Christi, so haben wir das Ganze in drei
Abschnitte eingeteilt, von denen der erste die Wirklichkeit, der zweite
die Notwendigkeit, der dritte die Vollkommenheit der durch
Christus geleisteten Genugthuung behandelt" (S. VII).

In der That vereinigen sich in diesem Buche Exegese, Patristik,
Dogmengeschichte und Theologie zu der schönsten Harmonie. Die
Meisterschaft, mit welcher der Verf. seinen Gegenstand beherrscht, und
die Klarheit, mit welcher er ihn zur Darstellung bringt, lassen es dem
vortrefflichen Werk nicht ansehen, dafs es eine Erstlingsarbeit ist. Die
liebevolle Hingabe des Verf.'s an seinen Gegenstand, die sich im ganzen
Werke wiederspiegolt, machen es auch für den Leser nicht nur zu einer
wahrhaft belehrenden, sondern auch zu einer angenehmen und erbauenden
Lektüre. Ebenso wie der Theologe von Fach das Buch mit vollster
Befriedigung aus der Hand legen wird, so wird auch der praktische
Seelsorger den reichsten Nutzen daraus ziehen. Es ist eine wahre Freude,
dem Verf. durch die ganze Geschichte der Theologie zu folgen und unter
seiner Führung die Geistesarbeit zu übersehen, welche die Altmeister
der Gottesgelehrtheit an diesen erhabenen Gegenstand gesetzt haben. Die
Kritik, die er an ihren Arbeiten übt, und der 8charfsinn, mit welchem
er die probehaltigen Resultate ihres Denkens von den unhaltbaren und
weniger richtigen Darstellungen scheidet, zeigen ein bedeutendes
spéculatives Talent. So müssen theologische Gegenstände behandelt
werden Wir wünschen dem Verf. Glück zu seinem wahrhaft klassischen
Werk und sind überzeugt, dafs es bei allen Lesern den besten Anklang
finden wird.

Bei den Untersuchungen über die Lehre des hl. Auselm von Canterbury

bezüglich der Notwendigkeit einer Wiederherstellung des
gefallenen Menschengeschlechtes (S. 201 ff.), und bezüglich der
Notwendigkeit einer Genugthuung (S. 246 ff.), hat es uns gewundert, weder
angeführt zu finden Lardito, S. Anselmi uterque liber Cur Deus
h o m o, neenon alius delncarnationeVerbi .scholiiset commentariis
illustratus, disputationibus scholasticis amplectens quidquid a S. Thoma
III p. q. 1—26 de Deo Incarnato examinatur. Salmanticae 1699,
noch auch Olivares, Commentarii in universos S. Doctoris An9elmi
Tractatus. Valiisoleti Salamanticae 1776—85. In beiden Werken würde
der Verf. seine Deutung der Lehre des hl. Anselm bezüglich des ersten
Punktes bestätigt gefunden haben, nicht aber bezüglich des zweiten.
— Unter den Theologen, welche die Sünde nicht als eine wahre und
eigentliche Beleidigung Gottes auffassen, wird S. 19 auch Arauxo
aufgezählt (andere und bessere Schreibweise Araujo, beide gesprochen
Araucho), ohne dafs gesagt würde, welcher von den verschiedenen Theologen

dieses Namen gemeint ist. — WeDn auf S. 100 der Ausdruck
nécessitas conscquentis (im Gegensatz zu nécessitas conse-
quentiae übersetzt wird mit „Notwendigkeit des Folgenden", so scheint
uns dieses im Deutschen zweideutig und unklar zu sein. Wir würden
lieber, mit Aufgabe des an sich richtigem Tempus, übersetzen
„Notwendigkeit des Gefolgerten", wofern nämlich der Gegensatz übersetzt
wird mit: „Notwendigkeit der Folgerung", oder „Notwendigkeit des

Geschlossenen", im Gegensatz zu „Notwendigkeit des Schlusses".
Ebendaselbst heifst es in der Ubersetzung einer Stelle des hl. Thomas:
Der Wille könne sich durch seinen freien Entschlufs so fest an das von

32"



500 Litterarische Besprechungen.

ihm Gewollte klammern, „dafs er nicht bewegt werden könne". Vielleicht
entspräche dem Sinne besser das Wort: erschüttert oder entwegt
werden.

Die groi'se Sicherheit, mit welcher der Verf. die ganze theologische
Tradition über seinen Gegenstand durchschreitet — eine Sicherheit, die
auch der Leser überall wohlthätig fühlt — verdankt er vornehmlich dem
Umstände, dafs er den hl. Thomas zu seinem Führer genommen hat,
von dessen Lehre P. Innocenz VI. sagte, dafs „nunquam qui earn
tenuerit, inveniatur a veritatis tramite deviasse".

Maynooth College. Dr. Thomas Esser Ord. Praed.

Lotzes Lehre vom Sein und Geschehen in ihrem Verhältnis
zur Lehre Herbarts. Von Dr. Max Klein. Berlin, Breitkreuz

1890.
Das Schriftchen Kleins über die Lehre Lotzes vom Sein und

Geschehen gibt in drei Abschnitten eine bündige Darstellung der onto-
logischen Lehren Herbarts (S. 7—34) und Lotzes (S. 35—64) und schliefst
hieran eine Besprechung und Vergleichung dieser Lehren. Das Resultat
geht dahin, dafs Lotze, das Gebiet des Wissens und Glaubens
vermischend, in unbewufster Abhängigkeit von Herbart eine Verschmelzung
der metaphysischen und religiös-philosophischen Lehren des Letzeren
vollzogen habe (S. 65—93). Was Lotze als wesentliche Abweichung von
Herbarts Ansichten und als Korrektur derselben hinstelle, finde sich in
der Keligionsphilosophie Herbarts bereits vor, nämlich die Zurückführung
der Vielheit auf eine alle Wesen umfassende Einheit, so dafs sich der
Unterschied zwischen H. und L. in der Hauptsache darauf reduciere,
dafs Lotze allen realen Wesen Geistigkeit zuschreibe und Gott mehr
im theistischen als in dem deistischen Sinne Herbarts auffasse (S. 92.).
Gegen diese Charakteristik ist einzuwenden, dafs sowohl im System H.'s
als in dem L.'s zwar nicht das Wort, wohl aber der Begriff der Schöpfung
fehlt, also von einem Theismus L.'s so wenig die Rede sein könne, als
von einem solchen Herbarts. Nach L. nimmt Gott das Material der
„Schöpfung" aus sich selbst, nach H. findet er es aufser sich vor. Nach
Lotze sind die Elemente der Dinge göttliche Aktionen, die als elementare
ewig und unerschaffen, als reale durch Gott bestimmt und gesetzt sind.
Die Lotze'sche Philosophie ist somit pantheistisch, die H.'sche in gewissem
Sinne dualistisch und deistisch. Von Herbart gilt dies überdies nur.
wie aus Kleins eigener Darstellung erhellt, wenn man auf seine
Religionsphilosophie Rücksicht nimmt, die den Standpunkt des Glaubens (d.
h. einer blinden, strengwissenschaftlich nicht zu begründenden
Annahme) einnimmt, während seine Metaphysik nur eine Vielheit gleich
absoluter von einander unabhängiger Realen kennt, also geradezu atheistisch
ist. Zur Charakteristik des Einzelnen glauben wir den bei beiden
Philosophen sich findenden Gegensatz des Seienden und des Wirklichen
hervorheben zu sollen. Das Wirkliche (das Geschehen in Natur und
Geist) ist bei Herbart Schein, der auf Sein hinweist. Dieses Sein aber
— die für sich bestehenden, absoluten Realen — ist als solches ein leeres
Hirngespinnst, denn es verdankt seine Setzung eben nur dem Schein
(S. 19, S. 29). Das Wirkliche also ist Schein, der Grund des Wirklichen
Sein, d. h. als Scheins- und Scheingrund Hirngespinnst, also das richtige
Lichtenberg'sche Messer ohne Klinge, dem das Heft fehlt. Werzweifelt
noch, dafs der Nihilismus nicht allein die letzte Konsequenz des Hegel'schen



Litterarische 'Besprechungen. 501

Pantheismus, sondern auch das äufserste Resultat und der innerste Kern
des Herbart'schen „Realismus" ist? Vergeblich versucht der Verfasser
dieses Endresultat dnrch Annahme von Unklarheiten in Herbarts
Darstellung zu verhüllen. Man fühlt nicht die Kraft oder wagt es nicht,
dem unaufhaltsamen Schritt dieser kühnen Denker bis ans Ende — den
Rand des Abgrundes zu folgen. Unwillkürlich schieben sieb, wenn diese
vom Sein, dem Realen reden, die gewohnten Vorstellungen unter,' und
man spricht von Unklarheiten des Philosophen, wo diesem die Finsternis
des Nichts entgegenstarrt. Denn der konsequente Atheismus ist Nihilismus.
Ähnliches gilt auch von Lotzes Philosophie. Das eine absolute Sein
Lotzes ist nichts aufser seinen Aktionen, diese Aktionen aber gehören
der Erscheinung, d. h. einer vorübergehenden, flüchtigen Scheinwelt an,
das wahrhaft Seiende ist also auch hier nirgends zu finden. Will man
dem Nihilismus entfliehen, so gibt es keinen anderen Ausweg, als mit
Aristoteles und der christlichen Philosophie die Existenz endlichen und
veränderlichen Seins anzuerkennen, dieses aber durch eine unendliche
transcendente und wahrhaft schöpferische Ursache zu begründen.

Ingolstadt. Dr. M. Glofsner.

1. Synopsis (1er Philosophie. Von Dr. Alois Rittler. 1. Teil.
Logik. Regensburg, Pustet, 1889.

2. Psychologie. Ein Leitfaden für academ. Vorlesungen sowie
zum Selbstunterricht. Von Dr. Gr. H age mann. 5. Auflage.
Freiburg i. B. 1889.
1. Der Vorrede gemäfs soll die übersichtliche Darstellung der Logik

als Beihilfe für Vorlesungeu, nicht als Ersatz derselben dienen, aus
welchem Grunde sie zunächst nur (wie aus der Bemerkung auf dem
Titelblatte: „als Manuskript gedruckt", hervorgeht) für den engeren
Kreis der Zuhörer des Vf.'s(der leider inzwischen der von ihm mit
Begeisterung ergriffenen Sache der thomistischen Philosophie durch einen
vorzeitigen Tod entrissen worden ist) bestimmt erscheint. Ein tieferer
Einblick in den Inhalt aber überzeugt, dafs sie nicht allein den
angeführten Zweck in vorzüglichem Mafse zu erfüllen,sondern auch selbständig
in das erste Studium der Logik einzuführen geeignet ist. Es sind darin
die wichtigsten Teile dieser Disciplin in ebenso korrekter als lichtvoller
Darstellung im Geiste des Meisters der Logik, des Aristoteles, und im
innigsten Anschliffs an den hl. Thomas, dessen Originaltexte nicht selten
in Fufsnoten mitgeteilt werden, behandelt. Auf eine Einleitung, die
über Wesen und Einteilung der Philosophie überhaupt und der Logik
im Besondern orientiert, folgt nach der herkömmlichen und wohlbegründeten
Einteilung die Lehre vom Begriff, Urteil und Schliffs. Mit dem Letzteren
ist die Theorie des Beweises und die Darstellung der Sophismen
verbunden. Den Schlufs bildet eine kurze Darstellung der Disputationsmethode,

von der mit Recht gesagt wird, dafs sie aus den Hörsälen
niemals hätte verschwinden sollen. — Was die Begriffsbestimmung der
Philosophie betrifft, so geht der Verf. von der populären Definition
Ciceros aus und sucht von derselben zu einer Einteilung der philosophischen
Wissenschaften zu gelangen. Man überzeugt sich jedoch leicht, dafs die
gegebene Einteilung streng genommen die der Wissenschaften überhaupt
tsi. Durch Zweck und Umfang der Schrift ist es gerechtfertigt, dafs



502 Litterarische Besprechungen.

neuere Versuche, die Philosophie in dem engeren, modernen
Sprachgebrauche, der die empirischen Disciplinen, sowie die Mathematik aus-
ihrem Umfange ausschliefst, zu definieren und einzuteilen, nicht weiter
berührt werden. Man hat Definitionen aufgestellt, die genau besehen,
nur auf die Metaphysik Anwendung finden, wie denn zweifellos Metaphysik
Philosophie im vorzüglichen Sinne, erste Philosophie ist. Sehen wir aber
von dieser frage ab und betrachten wir die adoptierte Einteilung als eine
solche der Wissenschaft überhaupt, so kann ihre Richtigkeit nicht
bestritten werden. Auch verdient es unseren vollen Beifall, dafs die seit
Wolff vielfach in Aufnahme gekommene Einteilung der Metaphysik
verlassen wird, deren tieferer Grund in der cartesianischen und leib-
nitz'schen Annahme eingeborner Ideen von Gott, Welt und Seele gelegen
ist. Diese führte zur Spaltung der Psychologie und Physik (Kosmologie),
in empirische und rationale Disciplinen, welch' letzere dann weiterhin
als metaphysische aufgefafst wurden. Dem Geiste der peripatetischen
Philosophie widerspricht es aber ebensosehr, wenn das Empirische vom
Rationalen getrennt, als wenu das Rationale mit dem Metaphysischen
vermengt und identificiert wird. — Vortrefflich ist die Erklärung des
ens rationis, das mit Recht als Formalobjekt der Logik bezeichnet wird
(S. 18 f.), womit die Äufserung, die Logik habe es mit den Denkthätig-
keiten zu thun, sofern sie sich auf das Gedachte beziehen, sich von selbst
richtig stellt. Ebenso treffend ist die Bestimmung der Logik als
spekulativer Wissenschaft sowie das über ihren Charakter als Kunst Gesagte
(S. 22). Ferner wird mit Recht der Begriff der sog. materiellen Logik
und die Aufnahme psychologischer und metaphysischer Lehren in die
Logik beanstandet. Die Logik ist weder Psychologie noch Metaphysik,
wiewohl sie in jener wurzelt und in dieser gipfelt, wie die zweiten
aristotelischen Analytiken zeigen, welche die Demonstration behandeln und
mit den Principien endigen, deren tiefere Begründung nicht mehr der
Logik, resp. Topik. sondern der Metaphysik als Aufgabe zufällt. Gleichwohl
läfst sich fragen, ob nicht doch die Erkenntniskriterien und Erkenntnisquellen

(nicht die Vermögen als solche), in der Logik zu behandeln seien.
— Einen Punkt von untergeordneter Bedeutung betrifft der Gebrauch des
Ausdrucks intellektuelle Wahrnehmung fürdie simplexapprehensiomentis.
Zu Seite 52 ist zu bemerken, dafszwischen Terminen ein kontradiktorischer
Gegensatz nicht besteht. Auf S. 64 Z. 17 ist wohl statt ascensus : descensus
zu lesen. — Zum Schlüsse glauben wir den Wunsch aussprechen zu sollen,
dafs die treffliche Schrift einem gröfseren Leserkreis zugänglich gemacht
werden und dadurch zur weitesten Verbreitung des Studiums der
aristotelischen Logik — der allein wahren und daher zu allen Zeiten zeit-
gemäfsen — beitragen möge. In diesem Falle könnten einige nur kurz
berührte Punkte, wie die Theorie von den modalen Schlüssen sowie die
aristotelische Topik eine gröfsere, wenn auch durch Zweck und Umfang
des Ganzen beschränkte Berücksichtigung erfahren.

2. Die Psychologie Hagemanus tritt in fünfter Auflage, aber
in wesentlich unveränderter Gestalt vor die Öffentlichkeit. Der Standpunkt

der früheren Auflagen ist festgehalten. Licht und Schattenseiten,
die, wie es scheint, vereinigt zusammenwirkten, um dem Buche den
ungewöhnlichen literarischen Erfolg zu verschaffen, sind ebenfalls dieselben
geblieben. Anschlufs an die neueren psychologischen und physiologischen
Anschauungen mit Vermeidung idealistischer und materialistischer Extreme,
eine, kleine Dosis des Scholastischen und diese in homöopathischer
Verdünnung ohne tieferes Eingehen in die spekulativen Probleme, genaue
Beschreibungen psychischer Erscheinungen in einfacher, anmutender



Litterarische Besprechungen. 503

und lichtvoller Sprache dürften hauptsächlich die Eigenschaften sein,
durch welche sich diese Psychologie einem grofsen Kreise moderner Leser
empfiehlt. Da wir die Kenntnis des Inhalts und der inneren
Einrichtung der Schrift aus den vorangehenden Auflagen als bekannt
voraussetzen dürfen, so wird sich unsere Aufgabe auf die Hervorhebung der
Punkte zu beschränken haben, die eine wissenschaftliche Auseinandersetzung

vom Standpunkt des Jahrbuchs zu erfordern scheinen. Zu diesen
gehört in erster Linie die Auffassung der Psychologie und ihrer Stellung
im Organismus der Wissenschaften. Was der Verf. auf drei Disciplinen
verteilt, wornach die Metaphysik das Wesen der Seele, die Naturwissenschaft

die seelischen Phänomene als Phänomene (nach ihrer empirischen
Thatsächlichkeit), die Psychologie aber diese selben Phänomene als
psychische behandeln soll, gehört in Wahrheit einer einzigen Wissenschaft

an, die ihren Gegenstand, die Seele, nach Wesen, Gründen und
Eigentümlichkeiten zu erörtern hat. Wir wissen nicht, ob wir diese
Zerfällung des naturgemäfs Zusammengehörigen für eine verschlimmerte
Auflage der doch und mit Recht vom Verf. verworfenen Wolff'schen
Zweiteilung in eine empirische und rationale Psychologie halten sollen.
Wie wichtig dieser Punkt sei, erhellt sofort aus der Bestimmung der
psychologischen Methode, die in des Verf.'s Ansicht vom Verhältnis der
Psychologie zur Metaphysik wie ein Notbehelf zu dem Behuf erscheint,
die psychischen Erscheinungen an eine metaphysische Voraussetzung
anzuknüpfen, weil sie den sonstigen Anforderungen wissenschaftlicher Analyse
sich nicht fügen wollen. Aus Begriffsbestimmung und Methode ergibt
sich eine Einteilung, durch welche gerade die bedeutsamsten Probleme
der Seelenlehre ausgeschlossen werden : eine ungerechtfertigte Beschränkung,
zu der sich eine weitere, nach einer andern Seite hin gesellt, sofern
nämlich die vegetativen Lebenserscheinungen aus dem Gebiete des Seelischen
ausgeschieden werden, obgleich auch auf sie der Begriff des Lebens
Anwendung findet, die Seele aber, wie auch vom Verf. geschieht, als Princip
alles Lebens aufzufassen ist. Es kann demnach nicht gerechtfertigt sein,
die vegetativen Lebenserscheinungen gänzlich aus der Psychologie auszu-
schliefsen, wie es ebendeshalb anch falsch ist, dafs „eigentlich" erst
dem Tiere eine Seele zugeschrieben werden soll (8. 15). Der unklare
Standpunkt des Verf. in diesem Betracht gibt sich auch in dem
zweideutigen Ausdruck: Lebenskraft kund. In derselben Unklarheit werden
wir erhalten über das Verhältnis von Geist (Seele) und Leib (Stoff) sowie
über die Wechselwirkung beider, da die wichtige Unterscheidung der
Seele als substanzieller Form und als bewegendes Princip nirgends
vollzogen wird. Wir empfangen den Eindruck, dafs die Seele dem Leibe
gegenüber ausschliefslich als bewegendes Princip aufgefafst wird. Der
Leib wird zwar „belebt" genannt, erscheint aber nur wie eine Art von
Telegraphennetz, durch welches die in sich selbst empfindende und
begehrende Seele mit der Aufsenwelt in Rapport tritt. Der Verf. spricht
daher (S. 29) mit der Scholastik von operationes conjunctae, versteht aber
darunter solche, die „mittelst eines körperlichen Organes" zu Stande
kommen, was in seinem Sinne heifst, dafs entweder ihre Anregung oder
ihre Ausführung durch Organe bedingt sei. Als Organ der Seele und
daher eigentlich allein als beseelt betrachtet er das Nervensystem.
„Nur durch Nervenerregung empfängt die Seele Eindrücke und wiederum
nur durch Nervenerregung bewirkt sie leibliche Bewegungen." (S. 23.)

Was die Seelenvermögen betrifft, so fehlt jedes entschiedene Ein-
teilungsprincip; denn die „genetische Feststellung und Begründung"
derselben kann als solches unmöglich anerkannt werden. Dieser Mangel



504 Litterarische Besprechungen.

läfst es zu einer befriedigenden Einteilung der Seelenvermögen nicht
kommen; vielmehr kann die Frage nach dem realen Unterschiede
derselben, insbesondere auch nach dem Unterschied der sinnlichen und
geistigen, an Organe gebundenen und organlosen Vermögen nur mit
Rücksicht auf die verschiedenen Formalobjekte entschieden werden. —
Infolge dieses Mangels verwirft II. die Unterscheidung des sinnlichen
Bewufstseins vom geistigen Selbstbewufstsein und folgerichtig den
sensus communis der Scholastik, der nichts anderes als das an körperliche

Organe gebundene sinnliche Bewufstsein ist. Bewufstsein ist
Erkennen des Erkennens; ist also das Erkenntnisobjekt ein sinnliches,
so ist notwendig die Erkenntnis desselben, also das Bewufstsein von den
sinnlichen Wahrnehmungen sinnlich und, da die Sinnlichkeit nicht auf
sich selbst zu reflektieren vermag, mufs ihm ein von den einzelnen Sinnen
real verschiedenes organisches Vermögen zu gründe gelegt werden.

An schweren Bedenken leidet die Theorie des Empfindens und
Wahrnehmens. Geschieht das Letztere durch ein Versetzen der Empfindung
nach aufsen, so ist nicht abzusehen, wie der Idealismus überwunden
werden soll. Nach Ansicht des Verf. ist das sinnliche (d. h. das sinnlich
wahrgenommene) Ding vom wirklichen Dinge verschieden, die (nach Locke)
sogenannten secundären Qualitäten gelten ihm als subjektiv; auch die
Raumwahrnehmung wird als subjektive Rekonstruktion auf Grund objektiver

Eindrücke angesehen. Was also die Seele wahrnimmt, sind ihre
eigenen, in einen, dem wirklichen analogen, idealen Raum konstruierten
Empfindungen. Die Raumwahrnehmung soll eine angelernte sein. —
Diese Auffassung beruht auf einer Verwechslung der Raumwahrnehmung
und der Orientierung im Räume. Sogar die Behauptung, dafs wir
ursprünglich nur flächenhaft sehen, ist eine irrige; denn ein flächen-
haftes Sehen könnte es nur im Gegensatz zum körperlichen
(stereoskopischen) Sehen geben. Der Sinn lernt allmählich Tiefe von Länge und
Breite unterscheiden, sein ursprüngliches Sehen ist aber indistincte
Wahrnehmung eines Ausgedehnten im Räume. Auf ein Sehen der
wirklichen Dinge statt projicierter Bilder derselben deutet das Aufrechtsehen,
das vom Verf. selbst richtig aus der Verfolgung der Richtung des
Lichtstrahles erklärt wird; eine solche aber ist ohne unmittelbare objektive
Wahrnehmung nicht möglich. — Die Meinung, dafs die gestaltende
(organisierende) Seele zur Gestalten vorstellenden werde, halten wir für gefährlich,
da sie der Annahme eines Werdens des Geistes aus einer
unvollkommeneren Seinsstufe Vorschub zu leisten geeignet ist (S. 62). —
Die Ansicht des Verf. von der Raumwahrnehmung macht es ihm schwer,
den Idealismus zu widerlegen. Mit der Äufserung, dafs die ganze Aufsen-
welt in Schein und Täuschung aufgehen würde, wenn wie die secundären,
so auch die primären Qualitäten rein subjektiv wären, lassen sich Kant
und Fichte nicht abweisen. (S. 65.) Einerseits nämlich liefse sich (mit
den Neuplatonikern und teilweise mit Leibnitz) sagen, dafs den Dingen
noch intelligible Bestimmungen bleiben; andererseits aber darauf
hinweisen, dafs die primären mit den secundären Sinnenqualitäten
unzertrennlich verbunden sind, also mit den letzteren stehen und fallen.
Wenn aber in den Dingen besondere Beschaffenheiten angenommen
werden, zu denen unsere Empfindungen in gesetzmäfsiger Relation stehen
(S. 65), so ist der Gipfel der Willkür dieser Sinnentheorie erreicht.
Über die Bestreitung des scholastischen Gemeinsinns haben wir uns
bereits ausgesprochen; durch die Annahme eines einzigen rein seelischen
Bewufstseins nähert sich der Verf. in bedenklicher Weise, wie auch
anderweitig, dem Dualismus des Descartes, dem der Leib empfindungs-



Litterarische Besprechungen. 505

loser Erreger rein seelischer Zustände ist. — Nach dem Gesagten begreift
sich, dafs der Verf. die Unterscheidung eines sinnlichen und intellektuellen
Gedächtnisses nicht gelten läfst, obgleich die Erfahrung deutlich genug
auf die Abhängigkeit des Gedächtnisses von körperlichen Organen hinweist.
Der Umstand, dafs die Anatomie ein bestimmtes Organ desselben nicht
nachzuweisen vermag, bildet keine entscheidende Instanz dagegen. Dafs
das Gedächtnis vor der Phantasie behandelt wird, bleibt unmotiviert und
überhaupt das Verhältnis beider unklar. Die Erinnerungsfähigkeit spricht
zwar der Verf. den Tieren mit Recht ab, sofern darunter das eigentliche
Besinnen d h. die Fähigkeit nach Analogie des Schlufsverfahrens
das Vergessene zurückzurufen (reminiscentia der Alten) verstanden wird,
was aber in der Darstellung nicht bestimmt hervortritt. Die Ableitung
der formenbildenden Kraft der Phantasie aus dem organisch gestaltenden
Seelenvermögen wiederholt den Gedanken, auf dessen Gefahren wir
aufmerksam machten. Die Seele als Princip des vegetativen Lebens ist
nicht ein nach Ideen unbewufst gestaltender Künstler, sondern entweder
aus natürlicher Entwicklung eines Keimes resultierende oder nach Art
einer solchen den wirklichen Organismus bestimmende Lebensform. —
Unbefriedigt läfst die Erklärung des Abstraktionsprocesses; in diesem
ist nicht allein die Endlichkeit und Beschränktheit des menschlichen
Geistes in Betracht zu ziehen, sondern seine Abhängigkeit von den Sinnen
und durch diese von körperlichen Organen, die freilich vom Verf. nur
als Anregung aufgefafst wird. Betrachtet man mit Aristoteles die sinnliche

Erkenntnis als eine an Organe gebundene und die Begriffsbildung
davon abhängig, so kann der thätige Intellekt, der das materiell Sinnliche

zur Rückwirkung auf den Geist befähigt, nicht entbehrt werden.
Der Einwand von einer Verdoppelung des Intellekts zeugt von ungenügendem
Eindringen in die Tiefe des Problems, wiewohl der Verf. selbst gelegentlich
von einem Entsinnlichungsprocefs spricht, womit vorausgesetzt scheint,
dafs die Dinge (in der sinnlichen Erkenntnis) zuuächst nur in der Potenz
intelligibel sind, also durch ein aktives Vermögen actu intelligibel gemacht
werden müssen. — In der Darstellung des Begehrungsvermögens ist es
die Theorie vom Triebe, die manche Bedenken erregt. Ist Trieb natürliches

und unbewufstes Streben, so kann unmöglich von einem religiösen
Triebe gesprochen werden, es sei denn, man schreibe der Seele ein ein-
gebornes, mit ihrer Natur unmittelbar gegebenes Fühlen und Erkennen
Gottes zu. Ebensowenig kann man von einem eigentlichen sittlichen
Triebe reden, wenn man nicht das natürliche Streben des Willens zum
Guten als solchen bezeichnen will. Was soll man aber von dem
Freiheitstriebsagen, der „nach möglichster Ungebundenheit im Denken und Handeln
strebt, weil dies zu ihrem (der Kräfte) Wohlbefinden gehört" (S. 114)? Der
Geschlechtstrieb ist auch im Menschen kein sittlicher Trieb, aufser in
dem Sinne, wie das sinnliche Begehren überhaupt sittlich, d. h. durch
die Herrschaft der Vernunft und des Willens des Sittlichen fällig ist. —
Indem dem Trieb ein dunkles Vorstellen zugestanden wird, wird sein
Unterschied vom Begehren wieder aufgehoben. Nicht dieses Letztere,
sondern nur der höhere Wille kann sich auf sinnliche und geistige
Objekte gleichmäfsig bezieben (S. 116). Die Ansichten des Verf. von
Begierden, Affekten und Leidenschaften sind durch seine unhaltbare
Theorie vom Gefühlsvermögen beeinflufst. Die Meinung aber, das
Begehren erstrecke sich auf sinnliche und geistige Güter, führt zu einer
zu engen Begriffsbestimmung des Willens und Wollens als eines Sicb-
sntschliefsens. Obgleich der Verf. die Schopenbauer'sche Lehre vom
Willen verwirft, so steht seine eigene dieser doch sehr nahe, sofern ihm



506 Litterarische Besprechungen.

der Trieb in Begehren umschlägt und daher jede Art von Gütern umfafst,
woraus geschlossen werden müfstc, dal's der Trieb ein auf unvollkommener
Stufe stehen gebliebenes Wollen ist. — Die gegen die vis motrix
gerichteten Bemerkungen beruhen auf einer unzulänglichen Vorstellung
vom Verhältnisse zwischen Leib und Seele. Die Seele informirt zwar
den Leib unmittelbar durch sich selbst, bewegt ihn aber durch ihre
Vermögen; es frägt sich also, ob der Wille als geistiges (orgauloses)
Vermögen unmittelbar auf die leiblichen Organe wirke. Wir halten die
Ansicht, dal's der Wille unmittelbar bewege, für ebenso falsch, wie die
Meinung, dafs die Seele selbst empfinde infolge aufgenommener Nervenreize.

Die Theorie des influxus physicus verkennt iN'atur und Kraft der
Seele sowohl als des Leibes. Der Wille wirkt durch Anregung des
sinnlichen Erkennens und Begehrens, die bewegende Kraft kann also
nur entweder im aktualen Begehren oder einem besondern durch dieses
angeregten Vermögen liegen. — Die vom wissenschaftlichen Standpunkt
schwächste, wenn auch modernen Lesern vielleicht sympathischeste Partie
des Buches ist die Theorie des Gefühlsvermögeus. Den versuchten Beweis
eines solchen vom Begehrungsvermögen verschiedenen Seelenvermögens
halten wir für mifslungen. Es ist rein willkürlich, wenn der Verf. nur
das Verhalten zu einem zukünftigen Gute als Begehren bezeichnet, und
falsch, wenn er behauptet, das Streben höre auf, wenn die Seele den
erreichten Gegenstand umfafst. Gegenwart und Zukunft sind für das
Begehreu zufällige Umstände; es kommt auf das Formalobjekt an und
dieses ist für Begehren und Fühlen das Gleiche: das Gute. Lust und
Unlust sind Annexe des Guten und Üblen, Vollkommenen und Defekten und
beruhen nicht auf selbständigen Objekten. Das Augenehme ist das Gute, sofern
es Lust erregt. Die Begierde erlischt nicht mit dem Genufs, vielmehr
hört der Genufs auf, wo die Begierde, das Verlangen aufhört. Das
Letztere ist der Fall bei Siunengenüssen, während geistige Güter das
Verlangen desto mehr erregen, je mehr sie genossen werden. Verhalten
sich Verlangen und Gefühl wie Weg und Ziel, wie Zukunft und Gegenwart,
so ist einleuchtend, dafs sie derselben Art angehören, denn der Weg ist
durch das Ziel specificiert. Es gibt nur zwei verschiedene Formen
des idealen (intentionalen) Verhaltens der Seele, Aufnehmen des Objektes
im Vorstellen und Sichhingeben an das Objekt im Streben und Begehreu,
sei es nuu ein Bewegen zum Objekt, oder ein Ruhen im Objekt. — Die
Annahme, dafs Fühlen und Begehren sich ohne Organ allein in der
Seele vollziehen, beruht auf den schon bekannteu Gründen. Die
Darstellung der Gefühle im Einzelnen bestätigt wider Willen des Verf..das
Gesagte vollkommen, nämlich, dafs alle Gefühle auf Güter oder Übel
sich beziehen. Offenkundig ist es bei den Gefühlen, die durch
Sinnesempfindungen erregt werden, sofern sie dem organischen Lehen zuträglich
oder nicht zuträglich sind. Weniger deutlich ist es hei ästhetischen
Gefühlen, das Schöne aber erfreut, sofern sein Anblick als Gut begehrt
wird. Wenn die Seele Lust an der Wahrheit empfindet, so begehrt sie
wieder die Wahrheit als Gut. Ein besonderer Wahrheitssinn aber als
Takt und Fühler des Richtigen, der von der Vernunft verschieden wäre,
ist eine Fiktion. Von dem „angestammten religiösen Sinn" (S. ISO), dem
„unmittelbaren Innewerden unserer Beziehung zu Gott" gilt dasselbe,
was wir vom religiösen Trieb sagten. Religiöses Gefühl kann sich nur
mittelbar auf Grund religiöser Erkenntnis einstellen. — In der Theorie
der Affekte wiederholt sich derselbe Grundirrtum; vergeblich wird alle
Mühe sein, die zeigen will, dafs lähmender Schrecken, heftiger Schmerz
ohne jedes Streben, d. h. Widerstreben bestehen. Die au der Unter-



Litterarische Besprechungen. 507

Scheidung des appet. concupisc. und irascib. geübte Kritik läfst dea
Gesichtspunkt der verschiedenen Formalobjekte aufser Augen. Da die
Sinnlichkeit zunächst nur auf das sinnlich angenehme Gut gerichtet ist,
so bedarf es allerdings eines besonderen Vermögens zur Anstrebung schwieriger

Sinnengüter, wenn die sinnlichen Lebenszwecke erreicht werden
sollen. — Der Standpunkt des Verf. läfst es, wie zu erwarten, nicht zu
einer richtigen Bestimmung von Affekt und Leidenschaft kommen; statt
mit Kant jenen dem Schlagflufs, diese der Schwindsucht zu vergleichen,
läfst sich sagen, der Affekt gleiche der akuten, die Leidenschaft der
chronischen Krankheit. Der Affekt wird zur Leidenschaft, wenn er sich
der Herrschaft der Vernunft entzieht: Affekt und Leidenschaft aber
gehören demselben Seelenvermögen an. Was über das Gemüt gesagt
wird (S. 167), beweist aufs neue die Einheit des Gefühls- und
Strebevermögens. — Wenn zwar Seelen- (Geistes-) Krankheiten aus organischen
Störungen, die Temperamente aber aus seelischen Gründen abgeleitet
werden, so dürfte hierin eine Inconsequenz liegen, die, was die letzteren
betrifft, aus dem unklaren und unzureichenden Seelenbegriff des Vf. entspringt.

Ingolstadt. Dr. M. Glofsner.

De cognitioue hnmana ad meutern Doctoris Angelici S.

Thomae Aquiiiatis. Scripsit Dr. Josephus Laskowski..
Leopoli 1889.

Einen neuen Beweis dafür, dafs die Encyclica „Aeterni Patris" des
hl. Vaters Leo XIII. betreffs Einführung der Philosophie des Aquinaten
in den katholischen Schulen überall in katholischen Kreisen ungeteilte
Begeisterung erweckt und freundliche Aufnahme gefunden, bietet das
Werk des polnischen Professors Laskowski, das dieser Anregung seinen
Ursprung verdankt. Anfänglich beabsichtigte der Verfasser eine
eingehende kritische Darstellung aller neueren philosophischen Erkenntnistheorien

zu schreiben, stand aber angesichts der bedeutenden Schwierigkeiten

von seinem Vorhaben ab und begnügte sich die bezüglichen
Theorien kurz zusammenzufassen und an der Hand des hl. Thomas zu
widerlegen. Auf diese Weise kam dieses Compendium der
Erkenntniswissenschaft zu Stande.

Es zerfällt in vier Kapitel: Das erste Kapitel handelt von den
Wesensprinzipien unserer Erkenntnis und bringt im ersten Artikel den
Erkenntnisprozefs, im zweiten den Beweis für die Realität des Verstandesobjektes

zur Darstellung. Das zweite Kapitel gibt uns Aufklärung über
Wahrheit und Falschheit im menschlichen Erkennen; und im dritten
erhalten wir einen Uberblick über die subjektiven Bedingungen unserer
Verstandesakte ; das vierte und kürzeste schliefst mit dem Umfang und
den Grenzen der Wissenschaft ab.

Wir können natürlich von einem Handbuch eine gründliche und
allseitige Erörterung des Gegenstandes nicht erwarten, sondern müssen
uns damit zufrieden geben, dafs die einschlägigen Fragen genau und
klar fixiert dargestellt und in übersichtlicher Ordnung aneinander gereiht
erscheinen. Gegen die Einteilung und Anordnung des Stoffes haben wir
nichts einzuwenden ; stets werden die gegenteiligen Theorieen der eigentlichen

These vorausgeschickt und ihre Unhaltbarkeit aufgedeckt, was zur
genaueren Bestimmung und besseren Beleuchtung der vertretenen Ansicht
nur beiträgt. Nicht so sehr scheint uns in manchen Partieen des Buches



508 Litterarische Besprechungen.

die Auseinandersetzung und Begründung der eigenen Doktrin gelungen
zu sein; wenn der Autor die Argumente des hl. Thomas sich mehr zu
eigen gemacht, wäre die Abhandlung gewifs lichtvoller geworden. Freilich
erschweren die zahlreichen Druckfehler, von denen kaum eine Seite ganz
frei sich findet, die Lesung, und beeinträchtigt der schwerfällige und
geschraubte Stil etwas die Klarheit der Darstellung. Zum wenigsten sind
manche Ausdrücke mifsverständlich : so werden S. 9 die attentio, reflexio,
comparatio, indicium, discursus Potenzen genannt, was doch wohl Akte
einer und derselben Potenz sind. S. 12 erweist der Verfasser die
Geistigkeit des Denkens folgendermafsen : Keine organische Thätigkeit ist
einfach, weil aus mehreren Elementen bestehend, die zu einem Effekte
zusammenwirken. Das Denken dagegen, sowohl als Auffassung wie als
Urteil genommen, bewahrt stets den Charakter der unteilbaren Einheit,
wenngleich sich verschiedene Momente dabei unterscheiden lassen ; denn
die verschiedenen Merkmale (notae) in einer Idee bezeichnen nur einen
Gegenstand, oder es wird das einfache Verhältnis zwischen Subjekt und
Prädikat ausgedrückt. Also, folgert er, kann das Denken unmöglich
organisch und materiell, sondern mufs einfach und geistig sein. Weiter
bemerkt er, würde der Verstandesakt dieser Einheit ermangeln, wenn
er aus mehreren getrennten Akten bestände, weil kein hinreichender
Grund dafür vorhanden wäre. Diese Argumentationsweise könnte leicht
schief ausgelegt werden, als ob aus der Einfachheit des Denkaktes allein
schon auf dessen Geistigkeit zu schliefsen wäre, was der Verfasser nicht
zu intendieren scheint, und was uustatthaft wäre, da auch die Empfindung
und selbst die Kräfte der unorganischen Materie an und für sich einfach
sind und Ausdehnung ihnen nur zukommt, insofern als sie in einem
ausgedehnten Subjekte sich befinden. Jedoch läfst sich aus der Einheit
der Thätigkeit im Vereine mit der Unabhängigkeit derselben von jedem
körperlichen Organe die Geistigkeit ganz gut erweisen. Er grenzt die
Begriffe „einfach und einheitlich" nicht scharf genug von einander ab.
Ähnlich heifst es S. 72: das nämliche Objekt könne unter entgegengesetzten

Gesichtspunkten, wie das Einzelne und Materielle dem
Allgemeinen und Immateriellen gegenübersteht, nicht durch Erkeuntnis-
formen derselben Gattung erkannt werden. Damit will er die Existenz
des thätigen Verstandes begründen, weil zwischen dem Mittel und dem
Objekte eine Proportion statthaben müsse. In dieser Allgemeinheit
kann man obiges Prinzip nicht aufstellen, denn sonst wäre von
jedem rein geistigen Wesen jegliche Kenntnis des Körperlchen
ausgeschlossen; ferner gibt es zwischen Wahrheit und Wahrheit keinen
Gegensatz in der Erkenntnis. Wir wollen nur noch hinzufügen, dafs
die sekundären Sinnesqualitäten mit den Neueren als blofs subjektive
Affektionen betrachtet werden, welche Frage noch nicht definitiv
abgeschlossen ist. Im Übrigen kann man nur den Fleifs des Verfassers
bewundern, den er auf die Durchforschung der verschiedenen Theorieen
verwendete, und ihm für seine Gabe dankbar sein. Sie wird allen Freunden
der christlichen Philosophie willkommen sein und grosse Dienste leisten
schon deshalb, weil man die gesammte Erkenntniswissenschaft zu einem
Ganzen zusammengestellt und entwickelt findet, während sie in den
Schulbüchern eine getrennte Behandlung erfährt. Möge es dem Verfasser
gegönnt sein, noch viel auf diesem Gebiete zu arbeiten und seine Arbeiten
mit Erfolg gekrönt zu sehen.

Graz. Fr. Thomas M. Rigger Ord. Praed.



Litterarische Besprechungen. 509

Josephus Mansbach: Divi Thoinae Aquinatis de volun-
tate et appetitu sensitivo doctrina dissertatio theologica.
Paderbornae, typis Perd. Schöningh.

Diese Doktordissertation beschäftigt sich mit einem höchst
interessanten und zeitgemäfsen Thema, nämlich mit dem Verhältnisse des
freien Willensvermögens zum sinnlichen Begehren. Der Verfasser nimmt
sich, wie sich dies auch gebührt, den hl. Thomas zum Führer. Nachdem
er die vielerlei Meinungen über den Charakter des Wollens und Begehrens
sowie über die dazu erforderten Vermögen auseinandergesetzt, geht er
zur Darlegung der Ansicht des hl. Thomas selber über. Er bebandelt
die Seelenvermögen und das Begehren zuerst im allgemeinen und wendet
sich dann zu den verschiedenen Arten des Begehrens im einzelnen. Er
scheidet das mit der Natur selber gegebene Begehren, den appetitus
naturalis, vom sinnlichen Begehren und weist darauf das vernünftige
Begehren im Menschen und das sinnliche Begehren zwei verschiedenen
Vermögen zu mit Ausschlufs aller andern Begehrvermögen im Menschen, wie
des Gefühls der Affekte etc. als besonderer Vermögen. Mit der Beziehung
der Freiheit zur Notwendigkeit und mit der Herrschaft, welche dem
vernünftigen Willen über das sinnliche Begehren gebührt, schliefst die
Dissertation.

Ein Anhänger des hl. Thomas kann nur mit Genugthuung die
vorliegende Schrift lesen. Mit ruhig klarem Urteile und grofser Sachkenntnis
legt der Verf. in jedem Punkte, der zur Sprache kommt, kurz und büudig
die Meinung des hl. Thomas vor, zumeist mit den eigenen Worten des
grofsen Kirchenlehrers, und stellt sie dann den andern Ansichten gegenüber,
die nach den vom Aquinaten aufgestellten Grundsätzen beurteilt werden.
Besonders gelungen ist die, gar nicht so leichte, Darstellung des Verhältnisses

zwischen der concupiscibilis und irascibilis. Bei der vis aestimativa
scheint der Verf. anzunehmen, sie basiere auch beim Tiere auf einem
gewissen Untersuchen (perpendere S. 21). Dies ist nach Thomas nur bei
den Menschen der Fall, wo dieses Vermögen ratio particularis genannt
wird. Die entsprechende Auffassung bei den Tieren ist rein dem
Antriebe der Natur gedankt (qu. 24 de Verit. 2 und an den vom Verf.
angeführten Stellen comm. de anima II und III). Wenn er zudem meint,
der Mensch brauche nicht immer in seinen Handlungen an den letzten
Endzweck zu denken, so mufs darin unterschieden werden. Wird unter
der beatitudo das bonum commune verstanden, so kann der Mensch nicht
handeln, ohne darauf sich zu richten; und so scheint doch der Verf. im
4. Kap. die beatitudo aufzufassen, denn, nur so aufgefafst, ist sie der
mit der Natur gegebene, also notwendig verfolgte Endzweck. Der Mensch
kann nur handeln, indem er auf etwas Gutes, sei dies ein Schein — oder
ein wahres Gut, sich richtet, nemo respiciens ad malum operatur. Soll
freilich unter der beatitudo Gott, als das dem Menschen bestimmt
vorgelegte beseligende Gut, verstanden werden, so braucht nicht immer
beim Handeln an diese beatitudo positiv gedacht zu werden. S. 40 wird
eine Stelle aus Thomas angeführt, bei der die das Verständnis erst er-
schliefsenden letzten Worte fehlen; es ist I, II qu. 9 a. 6, ad III.
Bewegt Gott, als allgemeiner Beweger, zu allem Guten hin, ad universale
objectum voluntatis, quod est bonum, so folgt daraus, dafs er auch zum
einzelnen vorliegenden Gute hin bewegt; denn das Einzelne ist eben,
als Einzelnes und somit als Wirkliches, auch ein Gut. Wie weit auch
immer also im Gegenstande etwas gut ist — determinate bonum — d. b.



510 Zeitschriftenschau.

Beziehung hat zu Gott, als dem letzten Endzwecke; soweit ist die Richtung
•darauf dem Anstofse von Seiten Gottes gedankt; wie der König, der die
Gewalt hat über das ganze Königreich, zu jenen einzelnen Akten
hinbewegt, die auf das Ganze des Königreichs Bezug haben. Soweit das
erstrebte Gut so beschaffen ist, dafs der Wille auch von selbem abfallen
kann, oder soweit dieses Gut Grenzen hat, Schwächen u. dgl., kommt
die Richtung auf dasselbe von dem durch den Anstofs seitens Gottes in
Bewegung gesetzten geschöpflieh-freien Willen. Der Verf. hätte dies
jedenfalls mehr hervorgehoben, wenn er dem Umfange seiner Schrift nicht
so enge Grenzen hätte ziehen müssen.

Floisdorf-Commern. Dr. C. M. Schneider.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

-A. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienne. CXXI, 2.-4. Heft 1890/91.
Ch. Denis: L'oeuvre de M. Caro et le spiritualisme en France
(Fortsetzung; vgl. V, 381 dieses Jahrbuches) 113. 225. Goix: De la folie
religieuse et de la possession diabolique 144. 205. Ackermann: La
notion de liberté chez les grands philosophes; — chez S. Thomas et les
scolastiques (Fortsetzung; vgl. V, 381 a. a. 0.) 160. Th. Desdouits: Les
postulats de la vérité 181. 247. Surbled: Le problème cérébral 305.
Ad. Franck: L'avenir de la métaphysique fondée sur l'expérience 334.
Ch. Charaux: De la mesure, caractère de l'esprit philosophique 352.
J. Gardair: Théorie de la connaissance d'après S. Thomas 373. Belot
et Dornet de Vorges: De la conscience de notre liberté 382. A. Ackermann

: La philosophie de S. Thomas à la Sorbonne 388. — Revue des
Revues. Bibliographie. Société de saint Thomas d'Aquin.

Divus Thomas. Vol. IV. (Annus XI) 7.—-10. 1890/91. A. ItoteUi:
Commentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. III. qu. 1—26
(Fortsetzung; vgl. V, 381 a. a. 0.) 97. 129. J. B. Chabot: Commentaria in
quaestiones D. Thomae S. theol. I. qu. 27—43 (Fortsetzung; vgl. V, 381
a. a. 0.) 101. 133. Fernandez: De pontificiae infallibilitatis extensione
(Fortsetzung; vgl. V, 381 a. a. 0.) 102. J. B.: De immaculate B. M.
Virginia conceptione 108. 136. Vinati: Quomodo iuxta Angelicum re-
verentia sit actus divini cultus 112. Barberis: De signis mathematicis
adhibendis in logicae traditione (Fortsetzung; vgl. V, 255 a. a. 0.) 118.
J. D. P. : Quarta via S. Thomae ad demonstrandam dei existentiam 139.
Ermoni: Commentarium in Opusculum S. Thomae De verbo (Fortsetzung;
vgl. V, 381 a. a. 0.) 381. Semeria: Analysis actus fidei iuxta S. Thomam
et iuxta recentiores theologos 146. Jansen: De pulchro 151. —
Bibliographe. Relationes Academiaruin Thomisticarum. Quaerenda in opera
S. Thomae Aqu.

Philosophisches Jahrbuch. IV. Bd. 1. Heft 1891. Linsmeier: Die
Coppernikanische Hypothese und die Sinnestäuschungen 1. Pfeifer: Ana-
logieen zwischen Naturerkenntnis und Gotteserkenntnis, den Beweisen für
Gottes Dasein und naturwissenschaftlicher Beweisführung, mit Bezugnahme
auf Kants Kritik der Gottesbeweise (Schlufs; vgl. V, 381 a. a. 0.) 9.


	Litterarische Besprechungen

