
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Wie Unterscheiden sich die Begriffe von andern Erkenntnisakten?

Autor: Kadeávek, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


484 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten.

Bd. 4, S. 337): „Gott hatte ihr vor mehreren Jahren geoffenbart,
er werde ihr die Stunde ihres Todes nicht bezeichnen, sondern
ihr ein Zeichen geben, indem sie vor ihrem Tode in eine mehrere
Stunden währende Verzückung fallen werde, und sie sagte mir
häufig, ich möchte die Offenbarung nicht aufser acht lassen,
damit sie nicht lebendig begraben würde." Die vorhergesagte
Verzückung trat ein, dauerte mehrere Stunden und endete mit dem
Tode.

In neuester Zeit hat der Franziskaner Pater Augustin von
Montefeltro, der in Rom und anderen Städten Italiens durch
seine Predigten grofses Aufsehen erregte, in der Predigt über
die Geistigkeit der Seele, dem Gedanken, dafs die mystische
Kontemplation und Vision ein Beweis für die Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele sei, einen sehr beredten Ausdruck
gegeben, indem er den Zustand, wozu die Seele im Gebete sich
erhebt, also schildert: „Wollet ihr die Seele bei diesem Fluge
in die himmlischen Regionen beobachten? Ihrem Blicke
entschwinden die Geschöpfe, entschwindet die Erde; der Horizont
erweitert sich, die Schleier fallen, die Finsternisse verwandeln
sich in blendende Helle, die Seele dringt bis zur Quelle des
Lebens vor und langt dort an in Mitte der Chöre der Engel
und Erzengel; sie steht am Altare dessen, welcher für sie
geopfert worden, und spricht: Mein Gott, siehe hier dein Geschöpf;,
mein Vater, siehe hier dein Kind! Und wo war inzwischen der
Körper? Er ist hier unten zurückgeblieben, träge, schwerfällig,
während seine Seele wie ein geistiger Schmetterling durch die
himmlischen Auen flog. Ist es nun möglich, dafs diese Seele
— in Nichts sich auflöse?"

3—433=—=

WIE UNTERSCHEIDEN SICH DIE BEGRIFFE VON

ANDERN ERKENNTNISAKTEN?

VON Dr. EUG. KADERÀVEK.

Wenn wir den Ursprung der Begriffe untersuchen, werden

wir gewahr, zu welchen Erkenntnisakten diese im Verhältnifse



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 485

stehen. Es sind zwei: sinnliche Vorstellung und Idee.
Aufserdem bezieht sich der Begriff auf das mündliche Wort
und auf das Urtheil.

I. r.
Das erkenntnisfähige, körperliche Wesen stellt sich Gegenstände

vor, d. h. erzeugt, von den Gegenständen determiniert,
Bilder von ihnen, in denen es die Gegenstände erkennt,
entweder b lofs durch die Thätigkeit eines vom Organismus subjektiv
abhängigen Seelenvermögens, oder auch durch die Thätigkeit
eines vom Organismus subjektiv unabhängigen Seelenvermögens.
Das erkenntnisfähige, körperliche Wesen ist im ersten Ealle das

Tier, im zweiten der Mensch. Die ersteren Bilder sind sinnlich,
weil sie vom sinnlichen Vermögen herrühren, concret, weil sie

die körperlichen Eigenschaften darstellen, nicht wie sie an sich

sind, sondern wie sie einem Körper inhärieren, zufällig, weil
der Sinn körperliche Eigenschaften mit allen Zufälligkeiten, mit
denen sie in der Wirklichkeit vorhanden sind, schaut,

individuell, weil der Sinn nur Eigenschaften einzelner Körper
auffafst; ferner beziehen sie sich auf Erscheinungen der
Körper; sie sind sinnliche Vorstellungen, welche durch
den Sinn, als durch eine bewirkende Ursache, erzeugt werden
und den Tieren und Menschen gemeinschaftlich sind. Die
letzteren Bilder sind übersinnlich, weil sie vom übersinnlichen

Vermögen herrühren, abstrakt, weil sie durch das Abstrahieren
des Ideellen vom Materiellen entstehen, notwendig, weil das

Objekt dessen, was sie enthalten, nicht entbehren kann, wenn

es zu sein nicht aufhören soll, allgemein, weil sie das Eine

ausdrücken, das geeignet ist in Vielen zu sein; ferner beziehen

sie sich auf das Wesen der Dinge, nicht blofs der Körper;
sie sind übersinnliche, intellectuale Vorstellungen, welche

durch den Verstand, als durch eine bewirkende Ursache

erzeugt werden und den Menschen eigentümlich sind, welche

bei ihrem Entstehen von den sinnlichen Vorstellungen, als den

instrumentalen Ursachen, bedingt sind und nach ihrem Eutstehen

von ihnen begleitet werden; sie sind Begriffe. Jedoch ist die

erwähnte Abhängigkeit der Begriffe von den sinnlichen Vor



486 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkeuntnisakten

Stellungen nicht so durchgängig, dafs jeder Begriff eine sinnliche

Vorstellung unmittelbar voraussetzen müfste, dafs jedem Begriffe
eine sinnliche Vorstellung unmittelbar entsprechen miifste. Denn,

wir müssen eigentliche Begriffe von uneigentlichen wohl
unterscheiden. Eigentliche Begriffe, in welchen das Objekt durch
sich selbst und unmittelbar erkannt wird, haben wir vom Körperlichen;

uneigentliche Begriffe beziehen sich zunächst auf
Unkörperliches und sind durch Analogie und Verneinung aus den.

eigentlichen vermittelt. Die uneigentlichen heifsen auch analogv

wenn wir sie von Gegenständen nach ihrer Beziehung auf ein

anderes bilden; sie entstehen aber auch durch Verneinung einer
Vollkommenheit oder Unvollkommenheit. Dafs wir aber vom

Unkörperlichen nur analoge, uneigentliche Begriffe haben können,,
darin offenbart sich die Unvollkommenheit unseres Erkennens.

II.
Das Wort Idee hat einen mannigfachen Sinn; es handelt

sich darum zu erörtern, welcher Sinn der wahre ist und in.

welchem Verhältnisse sie zu den Begriffen steht.

Each Plato ist die Idee das Objekt des Begriffes; durch
den bei der Erkenntnis der verschiedenen Erscheinungsweisen
entstandenen Begriff wird die zuvor unmittelbar geschaute, später

vergessene Idee erkannt. Dem Allgemeinen im Denken entspricht
ein Allgemeines in der Realität, und dieses objektiv Allgemeine
ist die Idee; wenn aber Plato in seinem Denken der Phantasie

Raum gibt, so individualisiert er die Idee. Ferner werden die

Ideen von Plato als über den Einzeldingen erhabene, trans-

cendente Wesen gedacht; weil sie zu einander in demselben

Verhältnisse stehen, wie die Begriffe, welche in unserem Denken,

eine logische Einheit bilden, so ist auch in den Ideen eine solche

Einheit anzunehmen, aber keine starre, sondern eine solche, in.

welcher zugleich eine dialektische Bewegung zur Vielheit liegt,
so dafs die Ideenwelt als eine Einheit in der Vielheit und als

eine Vielheit in der Einheit zu fassen ist; die Ideen wurden

von Plato, wie Aristoteles berichtet, auf Zahlen reduciert, womit
seine Lehre von dem einheitlichen oder begrenzenden Elemente;



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 487

dem unbestimmten, durch jenes bestimmbaren Elemente und dem

aus Beiden Gemischten als den Bestandteilen der Ideen und
auch aller anderen Klassen des Existierenden verknüpft ist. Die
Ideen bilden zwar, da sie vollkommen unveränderlich, beharrlich,
ewig und unvergänglich sind, einen Gegensatz zu der
unvollkommenen, veränderlichen, fliefsenden, zeitlichen und werdenden

Erscheinungswelt, stehen aber doch mit dieser in einer Gemeinschaft,

da die erscheinenden Einzeldinge an den Ideen teil
nehmen und dadurch das sind, was sie sind; diese Teilnahme
ist eine Nachahmung, eine unvollkommene Abspiegelung der
Ideen in den erscheinenden Dingen, so dafs jene als Vorbilder,
diese als Abbilder betrachtet werden können. Die höchste über

«

alle übrigen objektiv stehende Idee des Guten scheint Plato mit
Gott als identisch gefafst zu haben; ob er Gott als persönliches
Wesen gedacht hat oder nicht, läfst sich nicht entscheiden;
ebenso ist ungewifs, ob Plato die Ideen auch Gott gegenüber

verselbständigt oder sie als Gedanken in den göttlichen Verstand
gesetzt hat.

Die Existenz der Ideen ist nicht zu leugnen, da sie durch

triftige Gründe bewiesen werden kann; jedoch sind Piatons
Ansichten über das Wesen derselben und über ihr Verhältnis

zu den Begriffen, Dingen und Gott teils unrichtig, teils schwankend,
teils unvollständig. Die christliche Philosophie hat Aristoteles,
der die Ideen verwirft, nicht beigestimmt, sondern, wie wir
sehen werden, die Mängel und Widersprüche abgestreift und

eine Ideenlehre aufgestellt, welche mit den Erfahrungswissenschaften,

Logik, Psychologie und natürlichen Theologie im

Einklänge steht.

Nach dem Neuplatoniker Plotinus emaniert aus dem Ureinen,

das zugleich das Urgute ist, vovç, welchem die Ideen nicht als

blofse Gedanken, sondern als substantiell in ihm existierende

Teilwesen seiner selbst immanent sind. Die Ideen bethätigen
sich als wirkende und gestaltende Prinzipien in der Materie,
dem letzten Gliede in der Kette der Emanation, durch die

Seele, welche aus dem voîiç emaniert. Die Materie ist kein

reales Substrat der sinnlichen Welt, das Sinnliche beruht auf



488 Wie unterscheidensich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten?

einem leeren Scheine; daher ist die sinnliche Wahrnehmung
ein Träumen der Seele. Um zur Erkenntnis der intelligiblen
Wahrheit zu gelangen, mufs die Seele von den Sinnen sich

zurückziehen und in ihren Mittelpunkt, den vovç sich sammeln;
in diesem besitzt sie die Wahrheit a priori, und es bedarf nur
mehr dieselbe zum Bewufstsein zu bringen und im Bewufstsein

zu entwickeln. Die ganze Erkenntnis beruht somit auf einer

Selbstanschauung des vovç, welchem die Ideen immanent sind,
in der Seele; von dieser SelbstanschauuDg erhebt sich der vovç
im Menschen zur Anschauung des Ureinen, des ersten Gottes.

Bei Plotin, mit dessen emanitistischem Pantheismus die

Ideenlehre eng verbunden ist, gehen die Begriffe in Ideen auf.

Darin treffen alle Formen des Pantheismus zusammen; am conse-

quentesten ist diese extreme Richtung bei Hegel zu finden,
dessen Logik die Selbstbewegung des Absoluten von dem

abstraktesten Begriff, nämlich dem Begriffe des reinen Seins, bis

zu dem konkretesten derjenigen Begriffe, die der Spaltung in

Natur und Geist vorangehen, d. h. bis zur absoluten Idee,
betrachtet. Mit dem Pantheismus fallt konsequent auch die

pantheistische Ideenlehre; folglich können wir sie nicht
annehmen.

In das zweite Extrem verfallen jene, welche die Ideen in

Begriffe aufgehen lassen; in der neueren englischen, französischen

und Leibnitz-Wolfischen Philosophie sanken die Ideen zu
Vorstellungen herab. So z. B. gestaltet sich nach Locke die der

Empfindung entsprechende und von ihr in der Seele unmittelbar

hervorgerufene Perception zur Idee; nach Hume sind die

Impressionen lebhaftere Vorstellungen, die Ideen minder lebhafte

Erinnerungs- und Einbildungsvorstellungen. Dafs der Materialismus

die Ideen verwirft, ist selbstverständlich. Auch mit
diesem Extreme können wir uns nicht einverstanden erklären.

Eigentümlich ist die Bedeutung, welche die Ideen bei Kant,
Herbart und Günther haben.

1. Nach Kant denkt der Verstand nach Begriffen, macht

von ihnen nur einen empirischen Gebrauch und wendet sie an

nur auf Dinge als Gegenstände möglicher Erfahrung, niemals



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 489

aber auf Dinge an sich; die Vernunft gelangt natürlich und

notwendig durch sophistische Schlüsse zu der psychologischen,
kosmologischen und theologischen Idee, welche drei Ideen als

konstitutive Prinzipien zwar keine Geltung haben, weil durch
sie keine wirkliche Erkenntnis von Dingen an sich gewonnen
werden kann, aber als regulative Prinzipien der menschlichen

Vernunft a priori immanent sind und in praktischer Hinsicht
Annahmen denkbar machen, zu welchen mit moralischer

Notwendigkeit die praktische Vernunft hinführt. — Was nun die

Begriffe betrifft, von welchen Kant in der transzendentalen

Analytik handelt, so wurde bereits von dem Verfasser dieser

Abhandlung in die Zeitschrift „Philosophisches Jahrbuch"
gezeigt, dafs Kants Annahme synthetischer Urtheile a priori,
auf welcher die transcendentale Analytik beruht, unrichtig ist,
und dafs die Kantschen Stammbegriffe oder Formen weder an

sich möglich, noch apriorisch sind. Ferner beweist die christliche

Philosophie, dafs wir durch die sogenannten Ideen Kants

Dinge an sich erkennen, dafs wir also wahre Begriffe von der

Seele, Welt und Gott uns bilden können. Auch macht Kant
zwischen dem Verstände und der Vernunft einen Unterschied,
welcher unstatthaft ist, und spricht von Sophistikationen, deren

unerklärliche Notwendigkeit und Natürlichkeit es Kant unmöglich
machen sollte, sie in ihrer Unhaltbarkeit blofszulegen und sie

unschädlich zu machen. Somit sind die Kantschen Ideen unrichtig.
2. Nach Herbart sind die Ideen Musterbegriffe, welche

teils unmittelbar gefallen, teils durch die Aufgabe, das Mis-

fallende zu meiden, herbeigeführt werden; diese Ideen aus

dem Schönen und Häfslichen, insbesondere dem Löblichen und

Schädlichen herauszuheben, in ursprünglicher Feinheit und

Bestimmtheit zu zeigen, geordnet zusammenzustellen ist Sache

der allgemeinen Ästhetik, deren spezieller Teil die praktische
Philosophie oder Ethik ist; durch Verbindung dieser Ideen
ästhetischer Elemente kann unter Voraussetzung eines gegebenen
Stoffes ein gefallendes Ganzes gebildet werden; die Quelle der

Ilerbartschen ästhetischen Ideen liegt in den unwillkürlichen
Geschmacksurteilen über Verhältnisse, Formen; denn alle Schönheit



490 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten

beruht nach Herbart, wie die musikalische, auf Formen. Jeder
Teil dessen, was als zusammengesetzt gefällt oder mifsfällt, d. i.
die Materie, ist für sich und einzeln genommen gleichmütig, die
Form hingegen ist der ästhetischen Beurteilung unterworfen.
Was ist in der Musik eine Quinte, eine Terze, ein jedes beliebiges
musikalisches Intervall von bestimmter Geltung? Es ist bekannt,
dafs keinem der einzelnen Töne, deren Verhältnis das Intervall
ausmacht, für sich allein nur das Mindeste von dem Charakter
zukommt, welcher gewonnen wird, indem sie zusammenklingen.
Es liegt zwar ein Widerspruch darin, dafs das an sich Gleich-

giltige zugleich ein Gefallendes und Mifsfallendes sein soll ; jedoch
dieser hebt sich dadurch, dafs eine Ergänzung hinzugedacht
wird, die an sich ebenfalls vorgestellt, folglich gleichgiltig ist,
Beifall oder Mifsfallen kommt daher keinem für sich, sondern

nur insofern zu, als es mit dem Andern zusammengedacht wird.
Das Zusammen beider ist die Form. Herbart macht diese

Deduktion durch Anwendung der ihm eigentümlichen Methode der
Beziehungen und findet eine Analogie zwischen den ästhetischen

und metaphysischen Gedanken. Wie das scheinbare Geschehene

nicht die Folge eines einzigen, sondern das Zusammen mehrerer
Seienden ist, deren jedes streng einfache Qualität ist, so ist
das ästhetische Urteil des Beifalls und Mißfallens nicht Resultat

eines, sondern mehrerer jedes für sich nur theoretisch
Vorgestellter und folglich Gleichgiltiger zusammengenommen. Wie
aus dem Zusammen der Seienden die Erscheinung, so springt
aus dem Zusammen theoretisch gleichgiltiger Vorstellungen
ästhetischer Beifall oder ästhetisches Mifsfallen hervor mit gleicher
Sicherheit, gleicher Notwendigkeit, gleicher Unwillkürlichkeit.
Wie das Wesen der Metaphysik darin besteht, mit Beiseitelassung

des unerkennbaren Was der Seienden nur deren

wechselnde Zusammen als Grundlage des scheinbaren Geschehens

ins Auge zu fassen, so begnügt sich die Ästhetik, statt der
einzelnen nur theoretisch vorgestellten ästhetisch gleichgiltigen
Verhältnisglieder deren ästhetischen Beifall oder ästhetisches

Mifsfallen erzeugende Verhältnisse, d. i. ihre ästhetisch wichtigen
Zusammen aufzustellen.



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 491

Gegen diese Ansichten Herbarts ist folgendes
einzuwenden :

a) Die Methode der Beziehungen ist in der Philosophie
unzulässig, wie Lotze bewiesen hat. („Herbarts Ontologie",

Zeitschrift für Philosophie 1843.)
b) Herbarts Metaphysik ist unwahr; darum können wir

von derselben keinen Analogieschlufs auf die Ästhetik machen.

Und wenn auch die Metaphysik wahr wäre und wenn es auch

nach Herbart möglich wäre, von der Metaphysik auf die Ästhetik

zu schliefsen, — was Herbart nicht erlaubt ist, da er
wissentlich, grundsätzlich und absichtlich die einzelnen Disci-

plinen von einander gänzlich getrennt hat —, so reicht ein

Analogieschlufs, wenn er auch wahr wäre, zur Begründung der
Ästhetik nicht aus.

c) Es ist unstatthaft, ohne einen giltigen und gewichtigen
Grund von einer Art, der musikalischen Schönheit, auf die

ganze Gattung, die Schönheit überhaupt zu schliefsen. Dies ist
eine höchst unvollkommene Induktion. Und wenn es auch erlaubt

wäre, so ist die musikalische Schönheit von Herbart schlecht

aufgefafst. Ein Ton ist vielmehr schön, insofern wir an
demselben Reinheit, Klarheit, Vollendung in seiner Art erkennen,
d. h. jene Ausbildung und jene Fülle, welche seiner Stellung
in der Tonleiter entspricht. Dazu kommt noch die Bewegung,
welche in jedem Tone liegt. Aufser diesen Eigenschaften des

blofs materiell betrachteten Tones zeigt sich uns ein weit
vorzüglicherer Grund der Schönheit, wenn wir jene innere Bedeutung
ins Auge fassen, welche die Natur den Tönen, zunächst der
menschlichen Stimme, verliehen hat, die von dieser auf alle
Töne übergeht und von denselben ganz untrennbar ist. Die

Töne der menschlichen Stimme sind die Verkörperung der
Gemütsbewegung, das Sichtbarwerden der Stimmung des Herzens,
die natürlichen Zeichen der Gefühle. Es ist darum in den
Tönen die Schönheit des Geistigen, des in ihnen sich

offenbarenden Unsichtbaren, die unser Herz einnimmt. Bei den
Verbindungen von Tönen zieht uns die Angemessenheit,

Ordnung, Einheit im Wechselnden, Harmonie an, objektive, von



492 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten?

uns als objektiv wahrgenommene Eigenschaften; sie werden von

uns nicht erst erfunden — denn woher würden wir sie erst
schaffen? wir sind zu bedingt, als dafs wir ohne wahre
Erkenntnis der Objekte, ohne alle angemessene Ursache Etwas
setzen könnten, — sie sind da- und als solche werden sie von
uns erkannt. Ferner der Bewegung, dem Rhythmus und Leben,
besonders aber der geistigen Schönheit, der inneren Empfindung,
der ethischen Stimmung des Herzens gibt die harmonische

Verbindung der Töne ihren Ausdruck.

Folglich sind die ästhetischen Ideen Herbarts unwahr.
Uber die ethischen Ideen Herbarts insbesondere anders

zu urteilen ist nicht möglich; denn Trendelenburg beweist in
seinen historischen Beiträgen (z. B. „Herbart's praktische
Philosophie und die Ethik der Alten"), dafs sie auf Wahrheit keinen

Anspruch machen können.

Wir können also die Idee nicht im Sinne Herbarts erklären.
3. Günther nennt den Begriff einen Gedanken vom

Allgemeinen der Erscheinungen, die Idee einen Gedanken vom
Sein als dem Realgrund der Erscheinungen. Dagegen ist
einzuwenden, dafs Günther keinen specifischen Unterschied zwischen

einem Gemeinbilde, das eine sinnliche Vorstellung ist, und einem

Begriffe, der eine übersinnliche Vorstellung ist, macht. Es ist
bereits in jener Ztschr. „Philos. Jahrb." v. deins. Vf. nachgewiesen

worden, dafs das Gemeinbild vom Begriffe sich specifisch
unterscheidet, dafs das Objekt des Begriffes das Wesen eines Dinges,
also der Realgrund der Erscheinung ist, dafs der Begriff allgemein
und notwendig ist. Die christliche Philosophie kann also Günthers

Unterschied zwischen Begriff und Idee nicht annehmen.

Worin besteht also der wahre Unterschied nach der christlichen

Philosophie?
Es gibt vier Arten von Ursachen : die wirkende, Material —,

Formal — und Finalursache. Zu der dritten steht in

unmittelbarer Beziehung die vorbildliche Ursache, das ideale
Musterbild, welches in dem Verstände einer vernünftigen
wirkenden Ursache der Wirkung vorausgesetzt ist, und welchem

nach der Intention dieser wirkenden Ursache die Wirkung



Wie unterscheidensich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 493

ähnlich werden soll. Wenn wir den Verstand, in welchem das

ideale Musterbild ist, in Betracht ziehen, so nennen wir dieses

Idee, d. ,h. den Gedanken über ein Ding, welcher dem Sein

des Dinges vorausgeht und zu demselben vorbildlich sich verhält.
Wenn wir aber das Verhältnis der vorbildlichen Ursache zu
der ihr entsprechenden Wirkung erwägen, so finden wir, dafs

die Idee in der Form der Wirkung sich offenbart. Darum
können wir die Idee für die äufsere Formalursache erklären,
während die eigentliche der Substanz selbst immanente Formalursache

als das Abbild der Idee erscheint. Die Causalität der
Idee besteht darin, dafs sie die Wirksamkeit der vernünftigen
Ursache in der Hervorbringung der Wirkung bedingt und leitet,
dafs die vernünftige, wirkende Ursache nach einer Idee, einem

vorbildlichen Gedanken über die Wirkung, die sie hervorbringen
soll, thätig ist.

Die bedingten Dinge, aus welchen die Welt besteht,

müssen ihre Ideen haben. Denn da sie nicht an sieh schon

durch ihre Wesenheit existieren, sind sie zuerst möglich, bevor
sie wirklich sind; diese ihre Möglichkeit ist eine doppelte: eine

innere und eine äufsere. Die innere besteht darin, dafs etwas

vom inneren Widerspruche frei ist; die äufsere darin, dafs es eine

Ursache gibt, welche das innerlich Mögliche in die Existenz

zu überführen vermag. Das innerlich Mögliche, welches dem

Sein vorausgeht, kann weder in unserem Denken noch in sich

selbst ursprünglich bestehen; es mufs ein wirkliches Wesen

geben, welches dem innerlich Möglichen der Natur nach vorausgeht,

in welchem es seinen Grund hat. Dieses Wesen ist Gott;
denn weil das innerlich Mögliche als solches notwendig und

unveränderlich ist, müssen wir auch das wirkliche Wesen, in
welchem das Mögliche seinen Grund hat, für notwendig und

unveränderlich ansehen; auch mufs dieses Wesen absolut wirklich
sein, wenn wir keine unendliche Heihe von Möglichkeiten
annehmen wollen. Das innerlich Mögliche eines Dinges nennt

man dessen Wesenheit. Folglich haben die Wesenheiten
der bedingten Dinge in Gott ihren Grund und zwar
zunächst weder in seiner Allmacht, noch in seinem Willen, sondern



494 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten?

in seinem Verstände, zuletzt aber in seiner Wesenheit. Die

Wesenheiten der bedingten Dinge, welche zunächst im
göttlichen Verstände, zuletzt in seiner Wesenheit ihren Grund haben

und göttliche Ideen heifsen, bilden die göttliche Wesenheit nicht,
wie sie an sich ist, sondern wie sie nach aufsen nachahmbar

ist. Nach diesen idealen Prototypen ist die Welt verwirklicht
worden; die ideale Wesenheit ist in dem von Gott freiwillig
erschaffenen Dinge real geworden, indem dieses das Ektyp
seines Prototypes ist.

Wie verhält sich nun der Begriff des Menschen
zur göttlichen Idee? Weil wie der ganze Mensch, so auch

sein Denkvermögen von Gott ist, weil der Mensch durch dieses

Vermögeri^am göttlichen Verstände participiert und deswegen Gott
ähnlich ist, so vermag er auch an den Gedanken Gottes Teil
zu nehmen, indem er die Wesenheiten der wirklichen Dinge, in
welchen die göttlichen Ideen realisiert sind, in Begriffen auffafst

und die Gedanken Gottes sozusagen aus deu wirklichen Dingen
herausliest. Direkt erkennt der Mensch in seinem Begriffe nicht
die Idee Gottes, sondern die nach der Idee verwirklichte Wesenheit;

indirekt durch reflexives Denken bezieht der Mensch seinen

Begriff auf die Idee Gottes und findet, dafs, während die Idee
der vorbildliche Gedanke über ein Ding ist, sein Begriff
der nachbildliche Gedanke über dasselbe Ding ist. Ferner
kann er nicht umhin durch weiteres Denken einzusehen, dafs

der göttliche Gedanke über ein Ding seinem Inhalte nach

unendlich vollkommener ist als der menschliche Begriff von
demselben Dinge, dafs also die Idee für den Menschen ein
Idael ist, welches er durch sein begriffliches Denken nach

Möglichkeit zu erreichen bestrebt ist.

Analog nennen wir den Gedanken, welchen ein Künstler
in einem schönen Kunstwerke zur bildlichen Darstellung bringen
will, Idee dieses Kunstwerkes, weil er sich gleichfalls vorbildlich
zu dem Kunstwerk verhält.

III.
Das äufsere, mündliche Wort bringt uns nicht den

Begriff, welcher auch das innere, geistige Wort genannt wird,



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 495

hervor, sondern setzt ihn voraus. Für jenen, welcher den

Inhalt des Wortes noch nicht gedacht, sondern nur sinnlich

wahrgenommen hat, kann das Wort kein Zeichen eines Begriffes

sein, sondern höchstens das Zeichen einer sinnlichen Vorstellung.
Wir können Begriffe haben, ehe wir für sie Worte gefunden,
aber niemals bedeutungsvolle Worte, bevor wir ihren Inhalt
gedacht haben. Dabei ist aber nicht zu leugnen, dafs das Wort
das vorzüglichste Mittel ist, die Bildung unseres Geistes zu

fördern; denn unsere Gedanken in geeignete Ausdrücke zu

kleiden trägt viel zu gröfserer Bestimmtheit und Klarheit
derselben bei, aber doch nur darum, weil wir die Begriffe, die dem

Geiste vorschweben, mit jenen vergleichen, von welchen uns

die Worte Zeichen sind. Wenn wir Andere sprechen hören

und unser Wissen vervollkommnen, so haben wir den Samen,

aus dem diese neue Erkenntnis sprofst, in anderen Begriffen
bereits in uns, und die Worte, welche wir vernehmen, können

nur insofern eine neue Erkenntnis erzeugen, als sie uns zur
Vergleichung und Verknüpfung unserer bereits vorhandenen

Begriffe und zu einer hierauf folgenden Bildung neuer Begriffe
vei'anlassen. Man prägt dem Kinde gewifs nicht ein Wort in
der Absicht ein, um den entsprechenden Gedanken in ihm zu

erzeugen, sondern man zeigt ihm den Gegenstand, um in ihm
den Begriff entstehen zu lassen, und dann sagt man ihm, wie
der Gegenstand heifst. Auch ist das Wort, wie es faktisch

vorliegt, nicht geeignet in uns einen Begriff hervorzubringen,
da zwischen dem Worte und dem Begriffe thatsächlich kein
natürlicher Zusammenhang besteht, wie zwischen Bauch und

Feuer, oder zwischen der von einem Thiere hinterlassenen Spur
und dem Thiere selbst, oder zwischen einem Bilde und dem

Gegenstande. Auch ist das Wort nicht unumgänglich notwendig
zur Bethätigung der Denkkraft überhaupt; ohne Sprache mufs

die Denkkraft des Menschen nicht in der reinen Potenz bleiben.

Dafür bürgen uns genaue und umfafsende Beobachtungen, welche

an Taubstummen angestellt worden sind, bevor sie in einem

Institute Unterricht genossen; es hat sich herausgestellt, dafs
dieselben Dicht ganz und gar ohne alle Begriffe sind. Ferner



496 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten?

geht unser Denken oft so schnell und blitzartig vor sich, dafs

wir den Gedanken durch Worte auszudrücken nicht im Stande

sind; auch erinnern wir uns oft ganz klar an gewisse Gegenstände,

ohne die gehörigen Worte zu finden; oft haben wir von
unseren Gemütszuständen klares Bewufstsèin, aber können
dieselben durch Worte nicht ausdrücken. Was nun den höchst

seltenen Fall anbelangt, dafs Menschen von Jugend auf von
aller gesellschaftlichen Verbindung mit Anderen ihres Gleichen

abgeschlossen sind und aufser der Sphäre der Sprache und des

Unterrichtes stehen, so ist es noch fraglich, ob sie wirklich keine

Begriffe haben; und wenn sie auch in geistiger Beziehung ganz
unentwickelt wären, so läge die Schuld nicht so sehr in der

Abschliefsung von dem Einflüsse der Sprache und des Unterrichtes,
als vielmehrin der körperlichen Verwahrlosung, welche dieEntwicke-
lung des Geistes hindert. Wenn wir abervon der vollkommenen Ent-

wickelung der menschlichen Denkkraft sprechen, so ist nicht zu

leugnen, dafs Sprache und Unterricht notwendige Bedingungen sind.

Das Verhältnis des Begriffes zum Worte tritt noch mehr

hervor, wenn wir untersuchen, was für Zeichen sie sind. Das

Wort ist ein arbiträres und konventionelles Zeichen;
der Begriff aber ist ein natürliches Zeichen des

Gegenstandes und ist für einen Gegenstand nur einer oder soll es

wenigstens sein. Das Wort ist ein Zeichen, durch welches das

Bezeichnete in Erinnerung gebracht wird, so dafs wir uns zuerst
des Wortes bewufst sein müssen; der Begriff ist aber ein Zeichen,

i n welchem das Objekt direkt gedacht wird, und dessen wir uns

direkt nicht bewufst sind.

IV.
Um das Verhältnis des Begriffes zum Urteile richtig

beurteilen zu können, müssen wir ein sinnliches, nur uneigentlich

so genanntes Urteil von dem logischen, im eigentlichen Sinne

zu verstehenden unterscheiden. Sinnlich zu urteilen kommt

dem inneren Sinne zu, welcher die Wahrnehmungen der

verschiedenen äufseren Sinne vereinigt und von einander
unterscheidet. Auf einem sinnlichen Urteile beruht die Wahrnehmung



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten 497

eines und aufrecht stehenden, eines in bestimmter Distanz

entfernten, oder eines Gegenstandes von bestimmter Gröfse;
ferner offenbart sich ein sinnliches Urteil darin, dafs der Sinn

körperliche Eigenschaften und Erscheinungsweisen nicht abstrakt,
sondern konkret wahrnimmt, dafs er sie immer nur in ihrer
Verbindung mit dem Körper, welchem sie zukommen,
wahrnimmt, dafs er also auch den Körper wahrnimmt, insofern er
das Subjekt jener sinnfälligen Eigenschaften ist; auch die Bildung
der sinnlichen Gesammtvorstellungen und die sensitive Erinnerung
beruhen auf einem sinnlichen Urteile; schliefslich fafst der

innere Sinn die Dinge auf, ohne unmittelbar von denselben eine

dem leiblichen Organismus zusagende oder widerwärtige Wirkung
zu erfahren, als für gewisse Zwecke, nämlich einerseits für die

Erhaltung des Einzelwesens und die Förderung des leiblichen
Lebens, anderseits für die Erhaltung der Gattung durch die

Fortpflanzung und die Sorge für das Erzeugte, dienlich oder

umgekehrt als diesen Zwecken gefährlich und nachteilig. Ein
solches Urteilen ist kein Erkennen, wie es ausschliefslicher

Vorzug des Geistes ist, es ist kein Auffassen des Allgemeinen
und Wesentlichen in den Dingen, sondern nur eine Wahrnehmung
bestimmter Einzeldinge und ihrer konkreten Accidentien.

Von diesem uneigentlichen, sinnlichen Urteil ist
das eigentliche, logische Urteil zu unterscheiden,
d. h. ein Akt der übersinnlichen, intellektuellen Erkenntnis, in
welchem wir die Beziehung eines Begriffes zu einem andern
bestimmen und in unserm Geiste von einer Sache etwas

aussagen. Von dem Begriffe unterscheidet sich dieses
Urteil dadurch, dafs jener an sich immer wahr ist, wiewohl

er zufällig Veranlassung bieten kann, ein falsches Urteil zu

bilden, während in diesem die Wahrheit erkannt oder ausgedrückt
wird; ferner dadurch, dafs wir durch den Begriff uns eine Sache

intellektuell vorstellen ohne von derselben etwas im Geiste

auszusagen, während diese Aussage dem Urteile als charakteristisches

Merkmal zukommt. Dem Urteile geht der Begriff
voran, indem dieser im Geiste früher entsteht als jenes; denn

soll durch das Urteil das Verhältnis zweier Begriffe bestimmt
Jahrbuch für Philosophie etc. V. 32



498 Litterarische Besprechungen.

werden, so müssen diese früher im Geiste existieren. Den Stoff

des TJrteiles bilden zwei Begriffe, von denen der Subjektsbegriff
ein Objekt bezeichnet, wie es an sich, unabhängig von unserem

Denken, wirklich ist, der Prädikatsbegriff aber, wie es von uns

gedacht wird. Es liegt zwar die Wahi'heit auch im Begriffe,
weil der Geist im Begriffe dem Gegenstande sich zu verähnlichen

beginnt und weil die logische Wahrheit in der
Übereinstimmung des Gedankens mit dem Gegenstande besteht, aber

doch nur unvollständig, nur inchoativ, weil der Geist im Begriffe

implicite, nicht explicite dem Gegenstande ein Merkmal zueignet,
ohne dieses vorgestellte Merkmal mit dem vorgestellten Gegenstande

zu vergleichen. Was im Begriffe nicht geschieht, geschieht
im Urteile; somit ist das Urteil eine vollständige und
vollkommene Erkenntnis der Wahrheit, ein Act, in welchem wir der

Wahrheit beipflichten und dieselbe zu unserm Eigentume machen.

Anderseits ist aber nicht zu leugnen, dafs Urteile zur
Verdeutlichung, Ausbildung, Entwickelung, Vervollständigung
und Vervollkommnung der Begriffe dienen. Darum ist ein

vollkommener Begriff die Frucht vieler Urteile.
Wie aus der Art des Ursprunges des Begriffes kann man

auch aus diesem Verhältnisse desselben zu den genannten
Erkenntnisakten die Definition desselben bilden.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
„Tros Tyriusque mihi nullo discrimine

agetur."

l)r. Bernhard Dörholt, die Lehre von der Genugthuung Christi
theologisch dargestellt und erörtert. Mit kirchl. Approb.
— Paderborn, Schöningh 1891.
Wir lassen den Verf. dieses gediegenen Werkes selbst unseren

Lesern seinen Gegenstand und dessen Anordnung vorlegen. Er sagt:
„Die Aufgabe, die wir uns gestellt haben, geht dahin, das Dogma von
der durch Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, geleisteten
Genugthuung für die Sünden der Menschen nach der Auffassung, dem
Verständnisse und der Erklärung, welche dasselbe gemäfs der Lehre der
hl. Schrift bei den hl. Vätern und den katholischen Theologen gefunden
hat, darzustellen und die hauptsächlichsten Fragen, welche hier von
theologischem Interesse sind, zu erörtern, wobei das Ganze so geordnet
ist, dafs auch die geschichtliche Entwickelung des Dogmas und seiner


	Wie Unterscheiden sich die Begriffe von andern Erkenntnisakten?

