Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Wie Unterscheiden sich die Begriffe von andern Erkenntnisakten?
Autor: Kadeavek, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

484  Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten.

Bd. 4, S. 337): ,,Gott hatte ihr vor mehreren Jahren geoffenbart,.
er werde ihr die Stunde ihres Todes nicht bezeichnen, sondern
ihr ein Zeichen geben, indem sie vor ihrem Tode in eine mehrere
Stunden wéhrende Verziickung fallen werde, und sie sagte mir:
hiufig, ich mochte die Offenbarung nicht aufser acht lassen, da-
mit sie nicht lebendig begraben wiirde.“ Die vorhergesagte Ver-
ziickung trat ein, dauerte mehrere Stunden und endete mit dem.
Tode.

In neuester Zeit hat der Franziskaner Pater Augustin von
Montefeltro, der in Rom und anderen Stddten Italiens durch
seine Predigten grolses Aufsehen erregte, in der Predigt tiber
die Geistigkeit der Seele, dem Gedanken, dafs die mystische
Kontemplation und Vision ein Beweis fiir die Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele sei, einen sehr beredten Ausdruck ge-
geben, indem er den Zustand, wozu die Seele im Gebete sich
erhebt, also schildert: ,,Wollet ihr die Seele bei diesem Fluge
in die himmlischen Regionen beobachten? Ihrem Blicke ent-
schwinden die Geschopfe, entschwindet die Erde; der Horizont
erweitert sich, die Schleier fallen, die Finsternisse verwandeln
sich in blendende Helle, die Seele dringt bis zur Quelle des
Lebens vor und langt dort an in Mitte der Chore der Engel
und Erzengel; sie steht am Altare dessen, welcher fiir sie ge-
opfert worden, und spricht: Mein Gott, siehe hier dein Geschopf;
mein Vater, siehe hier dein Kind! Und wo war inzwischen der
Korper? Er ist hier unten zuriickgeblieben, tridge, schwerfillig,
wihrend seine Seele wie ein geistiger Schmetterling durch die
himmlischen Auen flog. Ist es nun moglich, dals diese Seele
— in Nichts sich auflése?

WIE UNTERSCHEIDEN SICH DIE BEGRIFFE VON
ANDERN ERKENNTNISAKTEN?

VON Dr. EUG. KADERAVEK.

B L —

Wenn wir den Ursprung der Begriffe untersuchen, werden
wir gewahr, zu welchen Erkenntnisakten diese im Verhiltnilse



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 485

stehen. Es sind zwei: sinnliche Vorstellung und Idee.
Aufserdem bezieht sich der Begriff auf das miindliche Wort
und auf das Urtheil.

L. :

Das erkenntnisfihige, korperliche Wesen stellt sich Gegen-
stande vor, d. h. erzeugt, von den Gegenstinden determiniert,
Bilder von ihnen, in denen es die Gegenstinde erkennt, ent-
wederblols durch die Thétigkeit eines vom Organismus subjektiv
abhéngigen Seelenvermogens, oder auch durch die Thitigkeit
eines vom Organismus subjektiv unabhéngigen Seelenvermdgens.
Das erkenntnisfahige, korperliche Wesen ist im ersten Falle das
Tier, im zweiten der Mensch. Die ersteren Bilder sind sinnlich,
weil sie vom sinulichen Vermogen herriihren, concret, weil sie
die korperlichen Eigenschaften darstellen, nicht wie sie an sich
sind, sondern wie sie einem Korper inhirieren, zufillig, weil
der Sinn korperliche Eigenschaften mit allen Zufilligkeiten, mit
denen sie in der Wirklichkeit vorhanden sind, schaut, indi-
viduell, weil der Sinn nur Eigenschaften einzelner Korper
auffalst; ferner beziehen sie sich auf Erscheinungen der
Kaorper; sie sind sinnliche Vorstellungen, welche durch
den Sinn, als durch eine bewirkende Ursache, erzeugt werden
und den Tieren und Menschen gemeinschaftlich sind. Die
letzteren Bilder sind iibersinnlich, weil sie vom iibersinnlichen
Vermogen herriihren, abstrakt, weil sie durch das Abstrahieren
«des Ideellen vom Materiellen entstehen, notwendig, weil das
Objekt dessen, was sie enthalten, nicht entbehren kann, wenn
es zu sein nicht aufhoren soll, allgemein, weil sie das Kine
ausdriicken, das geeignet ist in Vielen zu sein; ferner beziechen
sie sich auf das Wesen der Dinge, nicht blofs der Korper;
siesind iibersinnliche,intellectuale Vorstellungen, welche
durch den Verstand, als durch eine bewirkende Ursache
erzeugt werden und den Menschen eigentimlich sind, welche
bei ihrem Euntstehen von den sinnlichen Vorstellungen, als den
instrumentalen Ursachen, bedingt sind und nach ihrem Entstehen
von ihnen begleitet werden; sie sind Begriffe, Jedoch ist die
erwithnte Abhéingigkeit der Begriffe von den sinnlichen Vor



486 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten ?

stellungen nicht so durchgingig, dafs jeder Begriff eine sinnliche
Vorstellung unmittelbar voraussetzen miilste, dals jedem Begriffe
eine sinnliche Vorstellung unmittelbar entsprechen miifste. Denn
wir miissen eigentliche Begriffe von uneigentlichen wohl
unterscheiden. Kigentliche Begriffe, in welchen das Objekt durch
sich selbst und unmittelbar erkannt wird, haben wir vom Korper-
lichen; uneigentliche Begriffe beziehen sich zundchst auf Un-
korperliches und sind durch Analogie und Verneinung aus den
eigentlichen vermittelt. Die uneigentlichen heifsen auch analog,
wenn wir sie von (regenstinden nach ihrer Beziehung auf ein
anderes bilden; sie entstehen aber auch durch Verneinung einer
Vollkommenheit oder Unvollkommenheit. Dals wir aber vom
Unkorperlichen nur analoge, uneigentliche Begriffe haben konnen,
darin offenbart sich die Unvollkommenheit unseres Erkennens.

I

Das Wort Idee hat einen mannigfachen Sinn; es handelt
sich darum zu erortern, welcher Sinn der wahre ist und in
welchem Verhéltnisse sie zu den Begritfen steht.

Nach Plato ist die Idee das Objekt des Begriffes; durch
den bei der Erkenntnis der verschiedenen Erscheinungsweisen
entstandenen Begriff wird die zuvor unmittelbar geschaute, spiter
vergessene Idee erkannt. Dem Allgemeinen im Denken entspricht
ein Allgemeines in der Realitit, und dieses objektiv Allgemeine
ist die Idee; wenn aber Plato in seinem Denken der Phantasie
Raum gibt, so individualisiert er die Idee. Ferner werden die
Ideen von Plato als iiber den Einzeldingen erhabene, trans-
cendente Wesen gedacht; weil sie zu einander in demselben
Verhaltnisse stehen, wie die Begriffe, welche in unserem Denken
eine logische Einheit bilden, so ist auch in deu Ideen eine solche
Einheit anzunehmen, aber keine starre, sondern eine solche, in
welcher zugleich eine dialektische Bewegung zur Vielheit liegt,
so dafs die Ideenwelt als eine Einheit in der Vielheit und als
eine Vielheit in der Einheit zu fassen ist; die Ideen wurden
von Plato, wie Aristoteles berichtet, auf Zahlen reduciert, womit
seine Lehre von dem einheitlichen oder begrenzenden HElemente:



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 487

dem unbestimmten, durch jenes bestimmbaren Elemente und dem
aus Beiden Gemischten als den Bestandteilen der Ideen und
auch aller anderen Klassen des Existierenden verkniipft ist. Die
Ideen bilden zwar, da sie vollkommen unverinderlich, beharrlich,
ewig und unverginglich sind, einen Gegensatz zu der unvoll-
kommenen, verinderlichen, fliefsenden, zeitlichen und werdenden
Erscheinungswelt, stehen aber doch mit dieser in einer Gemein-
schaft, da die erscheinenden Einzeldinge an den Ideen teil
nehmen und dadureh das sind, was sie sind; diese Teilnahme
ist eine Nachahmung, eine unvollkommene Abspiegelung der
Ideen in den erscheinenden Dingen, so dals jene als Vorbilder,
diese als Abbilder betrachtet werden konnen. Die hochste iiber
alle iibrigen objektiv stehende Idee des Guten scheint Plato mit
Gott als identisch gefalst zu haben; ob er Gott als personliches
Wesen gedacht hat oder nicht, lilfst sich nicht entscheiden;
ebenso ist ungewils, ob Plato die Ideen auch Gott gegeniiber

verselbstindigt oder sie als Gedanken in den gottlichen Verstand
gesetzt hat.

Die Existenz der Ideen ist nicht zu leugnen, da sie durch
triftige Griinde bewiesen werden kann; jedoch sind Platons
Ansichten iiber das Wesen derselben und iiber ihr Verhéltnis
zu den Begriffen, Dingen und Gott teils unrichtig, teils schwankend,
teils unvollstindig. Die christliche Philosophie hat Aristoteles,
der die Ideen verwirft, nicht beigestimmt, sondern, wie wir
sehen werden, die Mingel und Widerspriiche abgestreift und
eine Ideenlehre aufgestellt, welche mit den KErfahrungswissen-
schaften, Logik, Psychologie und natiirlichen Theologie im Ein-
klange steht.

Nach dem Neuplatoniker Plotinus emaniert aus dem Ureinen,
das zugleich das Urgute ist, »ovs, welchem die Ideen nicht als
blofse Gedanken, sondern als substantiell in ihm existierende
Teilwesen seiner selbst immanent sind. Die Ideen bethitigen
sich als wirkende und gestaltende Prinzipien in der Materie,
dem letzten Gliede in der Kette der Emanation, durch die
Seele, welche aus dem v»ov¢ emaniert. Die Materie ist kein
reales Substrat der sinnlichen Welt, das Sinnliche beruht auf



488 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten ?

einem leeren Scheine; daher ist die sinnliche Wahrnehmung
ein Traumen der Seele. Um zur Erkenntnis der intelligiblen
Wahrheit zu gelangen, mufs die Seele von den Sinnen sich
zuriickziehen und in ihren Mittelpunkt, den vovs sich sammeln;
in diesem besitzt sie die Wahrheit a priori, und es bedarf nur
mehr dieselbe zum Bewnulstsein zu bringen und im Bewulstsein
zu entwickeln. Die ganze Erkenntnis beruht somit auf einer
Selbstanschauung des vovg, welchem die Ideen immanent sind,
in der Seele; von dieser Selbstanschauung erhebt sich der vovs
im Menschen zur Anschauung des Ureinen, des ersten Gottes.

Bei Plotin, mit dessen emanitistischem Pantheismus die
Ideenlehre eng verbunden ist, gehen die Begriffe in Ideen auf.
Darin treffen alle Formen des Pantheismus zusammen; am conse-
quentesten ist diese extreme Richtung bei Hegel zu finden,
dessen Logik die Selbstbewegung des Absoiuten von dem ab-
straktesten Begriff, ndmlich dem Begriffe des reinen Seins, bis
zu dem konkretesten derjenigen Begriffe, die der Spaltung in
Natur und Geist vorangehen, d. h. bis zur absoluten Idee,
betrachtet. Mit dem Pantheismus fallt konsequent auch die
pantheistische Ideenlehre; folglich konnen wir sie nicht an-
nehmen.

In das zweite Extrem verfallen jene, welche die Ideen in
Begriffe aufgehen lassen; in der neueren englischen, franzosischen
und Leibnitz-Wolfischen Philosophie sanken die Ideen zu Vor-
stellungen herab. So z B. gestaltet sich nach Locke die der
Empfindung entsprechende und von ihr in der Seele unmittelbar
hervorgerufene Perception zur Idee; nach Hume sind die Im-
pressionen lebhaftere Vorstellungen, die Ideen minder lebhafte
Erinnerungs- und Einbildungsvorstellungen. Dafs der Materia-
lismus die ldeen verwirft, ist selbstverstandlich. Auch mit
diesem Extreme konnen wir uns nicht einverstanden erkléiren.

Eigentiimlich ist die Bedeutung, welche die Ideen bei Kant,
Herbart und Giinther haben.

1. Nach Kant denkt der Verstand nach Begriffen, macht
von ihnen nur einen empirischen Gebrauch und wendet sie an
nur auf Dinge als Gegenstinde moglicher Erfahrung, niemals



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 489

aber auf DNinge an sich; die Vernunft gelangt natirlich und
notwendig durch sophistische Schliilsse zu der psychologischen,
kosmologischen und theologischen Idee, welche drei Ideen als
konstitutive Prinzipien zwar keine Geltung haben, weil durch
sie keine wirkliche Erkenntnis von Dingen an sich gewonnen
werden kann, aber als regulative Prinzipien der menschlichen
Vernunft a priori immanent sind und in praktischer Hinsicht
Annahmen denkbar machen, zu welchen mit moralischer Not-
wendigkeit die praktische Vernunft hinfihrt. — Was nun die
Begriffe betrifft, von welchen Kant in der transzendentalen
Analytik handelt, so wurde bereits von dem Verfasser dieser
Abhandlung in die Zeitschrift ,,Philosophisches Jahrbuch® ge-
zeigt, dals Kants Annahme synthetischer Urtheile a priori,
anf welcher die transcendentale Analytik beruht, unrichtig ist,
und dafs die Kantschen Stammbegriffe oder Formen weder an
sich moglich, noch apriorisch sind. Ferner beweist die christ-
liche Philosophie, dals wir durch die sogenannten Ideen Kants
Dinge an sich erkennen, dafs wir also wahre Begriffe von der
Seele, Welt und Gott uns bilden konnen. Auch macht Kant
zwischen dem Verstande und der Vernunft einen Unterschied,
welcher unstatthaft ist, und spricht von Sophistikationen, deren
unerklérliche Notwendigkeit und Natiirlichkeit es Kant unmoglich
machen sollte, sie in ihrer Unhaltbarkeit blofszulegen und sie un-
schildlich zu machen. Somit sind die Kantschen Ideen unrichtig.

2. Nach Herbart sind die Ideen Musterbegriffe, welche
teils unmittelbar gefallen, teils durch die Aufgabe, das Mis-
fallende zu meiden, herbeigefiihrt werden; diese Ideen aus
dem Schonen und Halslichen, insbesondere dem Loblichen und
Schiidlichen herauszuheben, in urspriinglicher Reinheit und
Bestimmtheit zu zeigen, geordnet zusammenzustellen ist Sache
der allgémeinen Asthetik, deren spezieller Teil die praktische
Philosophie oder Ethik ist; durch Verbindung dieser Ideen #dsthe-
tischer Elemente kann unter Voraussetzung eines gegebenen
Stoffes ein gefallendes Ganzes gebildet werden; diec Quelle der
Herbartschen #sthetischen Ideen liegt in den unwillkiirlichen
GGeschmacksurteilen iiber Verhiltnisse, Formen; denn alle Schonheit



490 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten ?

beruht nach Herbart, wie die musikalische, auf Formen. Jeder
Teil dessen, was als zusammengesetzt gefillt oder milsfillt, d. i.
die Materie, ist fiir sich und einzeln genommen gleichgiltig, die
Form hingegen ist der #sthetischen Beurteilung unterworfen.
Was ist in der Musik eine Quinte, eine Terze, ein jedes beliebiges
musikalisches Intervall von bestimmter Geltung? Es ist bekannt,
dafs keinem der einzelnen Tone, deren Verhaltnis das Intervall
ausmacht, fiir sich allein nur das Mindeste von dem Charakter
zukommt, welcher gewonnen wird, indem sie zusammenklingen.
Es liegt zwar ein Widerspruch darin, dafs das an sich Gleich-
giltige zugleich ein Gefallendes und Mifsfallendes sein soll; jedoch
dieser hebt sich dadurch, dafs eine Erginzung hinzugedacht
wird, die an sich ebenfalls vorgestellt, folglich ‘gleichgiltig ist,
Beifall oder Mifsfallen kommt daher keinem fiir sich, sondern
nur insofern zu, als es mit dem Andern zusammengedacht wird.
Das Zusammen beider ist die Form. Herbart macht diese De-
duktion durch Anwendung der ihm eigentiimlichen Methode der
Beziehungen und findet eine Analogie zwischen den &sthetischen
und metaphysischen Gedanken. Wie das scheinbare Geschehene
nicht die Folge eines einzigen, sondern das Zusammen mehrerer
Seienden ist, deren jedes streng einfache Qualitit ist, so ist
das dsthetische Urteil des Beifalls und Milsfallens nicht Resultat
eines, sondern mehrerer jedes fiir sich nur theoretisch Vorge-
stellter und folglich Gleichgiltiger zusammengenommen. Wie
aus dem Zusammen der Seienden die Erscheinung, so springt
aus dem Zusammen theoretisch gleichgiltiger Vorstellungen ésth-
.etischer Beifall oder asthetisches Mifsfallen hervor mit gleicher
Sicherheit, gleicher Notwendigkeit, gleicher Unwillkiirlichkeit.
Wie das Wesen der Metaphysik darin besteht, mit Beiseite-
lassung des unerkennbaren Was der Seienden nur deren
wechselnde Zusammen als Grundlage des scheinbaren Geschehens
ins Auge zu fassen, so begniigt sich die Asthetik, statt der ein-
zelnen nur theoretisch vorgestellten &sthetisch gleichgiltigen
Verhiltnisglieder deren dsthetischen Beifall oder dsthetisches
Milsfallen erzeugende Verhiltnisse, d. i. ihre #dsthetisch wichtigen
Zusammen aufzustellen.



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 491

Gegen diese Ansichten Herbarts ist folgendes einzu-
wenden :

a) Die Methode der Beziehungen ist in der Philosophie un-
zuléssig, wie Lotze bewiesen hat. (,Herbarts Ontologie®, Zeit-
schrift fur Philosophie 1843.)

b) Herbarts Metaphysik ist unwahr; darum kénnen wir
von derselben keinen Analogieschlufs auf die Asthetik machen.
Und wenn auch die Metaphysik wahr wire und wenn es auch
nach Herbart moglich wiire, von der Metaphysik auf die Asth-
etik zu schliefsen, — was Herbart nicht erlaubt ist, da er
wissentlich, grundsétzlich und absichtlich die einzelnen Disci-
plinen von einander ginzlich getrennt hat —, so reicht ein Ana-
logieschlufs, wenn er auch wahr wire, zur Begriindung der
Asthetik nicht aus.

¢) Es ist unstatthaft, ohne einen giltigen und gewichtigen
Grund von einer Art, der musikalischen Schonheit, auf die
ganze Gattung, die Schonheit iiberhanupt zu schliefsen. Dies ist
eine hochst unvollkommene Induktion. Und wenn es auch erlaubt
ware, so ist die musikalische Schionheit von Herbart schlecht
aufgefafst. Ein Ton ist vielmehr schon, insofern wir an dem-
selben Reinheit, Klarheit, Vollendung in seiner Art erkennen,
d. h. jene Ausbildung und jene Fiille, welche seiner Stellung
in der Tonleiter entspricht. Dazu kommt noch die Bewegung,
welche in jedem Tone liegt. Aufser diesen Eigenschaften des
blofs materiell betrachteten Tones zeigt sich uns ein weit vor-
ziiglicherer Grund der Schonheit, wenn wir jene innere Bedeutung
ins Auge fassen, welche die Natur den TGnen, zunichst der
menschlichen Stimme, verliehen hat, die von dieser auf alle
Tone iibergeht und von denselben ganz untremnbar ist. Die
Tone der menschlichen Stimme sind die Verkorperung der
(Gemiitsbewegung, das Sichtbarwerden der Stimmung des Herzens,
die natiirlichen Zeichen der Gefiihle. HEs ist darum in den
Toénen die Schonheit des Geistigen, des in ihnen sich offen-
barenden Unsichtbaren, die unser Herz einnimmt. Bei den
Verbindungen von Tonen zieht uns die Angemessenheit,
Ordnung, Einheit im Wechselnden, Harmonie an, objektive, von



492 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten?

uns als objektiv wahrgenommene Eigenschaften; sie werden von
uns nicht erst erfunden — denn woher wiirden wir sie erst
schaffen? wir sind zu bedingt, als dals wir ohne wahre Er-
kenntnis der Objekte, ohne alle angemessene Ursache KEtwas
setzen konnten, — sie sind da und als solche werden sie von
uns erkannt. Ferner der Bewegung, dem Rbhythmus und Leben,
besonders aber der geistigen Schonheit, der inneren Empfindung,
der ethischen Stimmung des Herzens gibt die harmonische
Verbindung der Tone ihren Ausdruck.

Folglich sind die dsthetischen Ideen Herbarts unwahr.

Uber die ethischen Ideen Herbarts insbesondere anders
zu urteilen ist nicht moglich; denn Trendelenburg beweist in
seinen historischen Beitrdgen (z. B. ,Herbart’s praktische Philo-
sophie und die Ethik der Alten*), dals sie auf Wahrheit keinen
Anspruch machen konnen.

Wir konnen also die Idee nicht im Sinne Herbarts erkldren.

3. Giinther nennt den Begriff einen Gedanken vom All-
gemeinen der KErscheinungen, die Idee einen Gedanken vom
Sein als dem Realgrund der Erscheinungen. Dagegen ist ein-
zuwenden, dals Giinther keinen specifischen Unterschied zwischen
einem Gemeinbilde, das eine sinnliche Vorstellung ist, und einem
Begriffe, der eine iibersinnliche Vorstellung ist, macht. Es ist
bereits in jener Ztschr. ,Philos, Jahrb.“ v. dems. Vf. nachgewiesen
worden, dafs das Gemeinbild vom Begriffe sich specifisch unter-
scheidet, dals das Objekt des Begriffes das Wesen eines Dinges,
also der Realgrund der Erscheinung ist, dafs der Begriff allgemein
und notwendig ist. Die christliche Philosophie kann also Griinthers
Unterschied zwischen Begrift und Idee nicht annehmen.

Worin besteht also der wahre Unterschied nach der christ-
lichen Philosophie?

Es gibt vier Arten von Ursachen: die wirkende, Material —,
Formal — und Finalursache. Zu der dritten steht in wun-
mittelbarer Beziehung die vorbildliche Ursache, das ideale
Musterbild, welches in dem Verstande einer verniinftigen
wirkenden Ursache der Wirkung vorausgesetzt ist, und welchem
nach der Intention dieser wirkenden Ursache die Wirkung



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 493

ahnlich werden soll. Wenn wir den Verstand, in welchem das
ideale Musterbild ist, in Betracht ziehen, so nennen wir dieses
Idee, d. h. den Gedanken iiber ein Ding, welcher dem Sein
des Dinges vorausgeht und zu demselben vorbildlich sich verhilt.
Wenn wir aber das Verhiltnis der vorbildlichen Ursache zu
der ihr entsprechenden Wirkung erwégen, so finden wir, dals
die ldee in der Form der Wirkung sich offenbart. Darum
konnen wir die Idee fiir die aulsere Formalursache erklaren,
wihrend die eigentliche der Substanz selbst immanente Formal-
ursache als das Abbild der Idee erscheint. Die Causalitit der
ldee besteht darin, dals sie die Wirksamkeit der verniinftigen
Ursache in der Hervorbringung der Wirkung bedingt und leitet,
dafs die verniinftige, wirkende Ursache nach einer Idee, einem
vorbildlichen Gedanken iiber die Wirkung, die sie hervorbringen
soll, thatig ist.

Die bedingten Dinge, aus welchen die Welt besteht,
miissen ihre Ideen haben. Denn da sie nicht an sich schon
durch ihre Wesenheit existieren, sind sie zuerst moglich, bevor
sie wirklich sind; diese ihre Moglichkeit ist eine doppelte: eine
innere und eine aufsere. Die innere besteht darin, dals etwas
vom inneren Widerspruche frei ist; die dufsere darin, dals es eine
Ursache gibt, welche das innerlich Mogliche in die Existenz
zu iiberfiilhren vermag. Das innerlich Mogliche, welches dem
Sein vorausgeht, kann weder in unserem Denken noch in sich
selbst urspriinglich bestehen; es muls ein wirkliches Wesen
geben, welches dem innerlich Moglichen der Natur nach voraus-
geht, in welchem es seinen Grund hat. Dieses Wesen ist Gott;
denn weil das innerlich Mogliche als solches notwendig und
unverinderlich ist, miissen wir auch das wirkliche Wesen, in
welchem das Mdogliche seinen Grund hat, fiir notwendig und
unveréinderlich ansehen; auch muls dieses Wesen absolut wirklich
sein, wenn wir keine unendliche Reihe von Moglichkeiten an-
nehmen wollen. Das innerlich Mogliche eines Dinges nennt
man dessen Wesenheit. Folglich haben die Wesenheiten
der bedingten Dinge in Gott ihren Grund und zwar zu-
niachst weder in seiner Allmacht, noch in seinem Willen, sondern



494 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten?

in seinem Verstande, zuletzt aber in seiner Wesenheit. Die
Wesenheiten der bedingten Dinge, welche zunéchst im gott-
lichen Verstande, zuletzt in seiner Wesenheit ihren Grund haben
und gottliche Ideen heilsen, bilden die gottliche Wesenheit nicht,
wie sie an sich ist, sondern wie sie nach aufsen nachahmbar
ist. Nach diesen idealen Prototypen ist die Welt verwirklicht
worden; die ideale Wesenheit ist in dem von Gott freiwillig
erschaffenen Dinge real geworden, indem dieses das Ektyp
seines Prototypes ist.

Wie verhilt sich nun der Begriff des Menschen
zur gottlichen Idee? Weil wie der ganze Mensch, so auch
sein Denkvermdogen von Gott ist, weil der Mensch durch dieses
Vermb'gen‘am gottlichen Verstande participiert und deswegen Gott
dhnlich ist, so vermag er auch an den Gedanken Gottes Teil
zu nehmen, indem er die Wesenheiten der wirklichen Dinge, in
welchen die géttlichen Ideen realisiert sind, in Begriffen auffalst
und die Gedanken Gottes sozusagen aus den wirklichen Dingen
herausliest. Direkt erkennt der Mensch in seinem Begriffe nicht
die Idee Gottes, sondern die nach der Idee verwirklichte Wesen-
heit; indirekt durch reflexives Denken bezieht der Mensch seinen
Begriff auf die Idee Gottes und findet, dafs, wihrend die Idee
der vorbildliche Gedanke iiber ein Ding ist, sein Begriff
der nachbildliche Gedanke iiber dasselbe Ding ist. Ferner
kann er nicht umhin durch weiteres Denken einzusehen, dals
der gottliche Gedanke iiber ein Ding seinem Inhalte nach un-
endlich vollkommener ist als der menschliche Begriff von dem-
selben Dinge, dals also die Idee fiir den Menschen ein
Idael ist, welches er durch sein begriffliches Denken nach
Moglichkeit zu erreichen bestrebt ist.

Analog nennen wir den (redanken, welchen ein Kiinstler
in einem schonen Kunstwerke zur bildlichen Darstellung bringen
will, Idee dieses Kunstwerkes, weil er sich gleichfalls vorbildlich
zu dem Kunstwerk verhilt.

I11.

Das dufsere, miindliche Wort bringt uns nicht den

Begriff, welcher auch das innere, geistige Wort genannt wird,



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 495

hervor, sondern setzt ihn voraus. Fiir jenen, welcher den
Inhalt des Wortes noch nicht gedacht, sondern nur sinnlich
wahrgenommen hat, kann das Wort kein Zeichen eines Begriffes
sein, sondern hochstens das Zeichen einer sinnlichen Vorstellung.
Wir konnen Begriffe haben, ehe wir fiir sie Worte gefunden,
aber niemals bedeutungsvolle Worte, bevor wir ihren Inhalt
gedacht haben. Dabei ist aber nicht zu leugnen, dafls das Wort
das vorziiglichste Mittel ist, die Bildung unseres Geistes zu
fordern; denn unsere (redanken in geeignete Ausdriicke zu
kleiden triagt viel zu grolserer Bestimmtheit und Klarheit der-
selben bei, aber doch nur darum, weil wir die Begriffe, die dem
(eiste vorschweben, mit jenen vergleichen, von welchen uns
die Worte Zeichen sind. Wenn wir Andere ‘sprechen horen
und unser Wissen vervollkommnen, so haben wir den Samen,
aus dem diese neue KErkenntnis sprofst, in anderen Begriffen
bereits in uns, und die Worte, welche wir vernehmen, konnen
nur insofern eine neue Erkenntnis erzeugen, als sie uns zur
Vergleichung und Verkniipfung unserer bereits vorhandenen
Begriffe und zu einer hierauf folgenden Bildung neuer Begriffe
veranlassen. Man prigt dem Kinde gewils nicht ein Wort in
der Absicht ein, um den entsprechenden (Gedanken in ihm zu
erzeugen, sondern man zeigt ihm den Gegenstand, um in ihm
den Begriff entstehen zu lassen, und dann sagt man ihm, wie
der Gegenstand heilst. Auch ist das Wort, wie es faktisch
vorliegt, nicht geeignet in uns einen Begriff hervorzubringen,
da zwischen dem Worte und dem Begriffe thatsichlich kein
natiirlicher Zusammenhang besteht, wie zwischen Rauch wund
Feuer, oder zwischen der von einem Thiere hinterlassenen Spur
und dem Thiere selbst, oder zwischen einem Bilde und dem
Gregenstande. Auch ist das Wort nicht unumginglich notwendig
zur Bethitigung der Denkkraft iiberhaupt; ohne Sprache mulfs
die Denkkraft des Menschen nicht in der reinen Potenz bleiben.
Dafiir biirgen uns genaue und umfafsende Beobachtungen, welche
an Taubstummen angestellt worden sind, bevor sie in einem In-
stitute Unterricht genossen; es hat sich herausgestellt, dals die-
selben nicht ganz und gar ohne alle Begriffe sind. Ferner



496 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Krkenntnisakten ?

geht unser Denken oft so schnell und blifzartig vor sich, dals
wir den Gedanken durch Worte auszudriicken nicht im Stande
sind; auch erinnern wir uns oft ganz klar an gewisse Gegen-
stinde, ohne die gehdrigen Worte zu finden; oft haben wir von
unseren (remiitszustinden klares Bewulstsein, aber konnen die-
selben durch Worte nicht ausdriicken. Was nun den hochst
seltenen Fall anbelangt, dafs Menschen von Jugend auf von
aller gesellschaftlichen Verbindung mit Anderen ihres Gleichen
abgeschlossen sind und aufser der Sphére der Sprache und des
Unterrichtes stehen, so ist es noch fraglich, ob sie wirklich keine
Begriffe haben; und wenn sie auch in geistiger Beziehung ganz
unentwickelt wéren, so lige die Schuld nicht so sehr in der
Abschliefsung von dem Einflusse der Sprache und des Unterrichtes,
als vielmehrinderkorperlichen Verwahrlosung, welche die Entwicke-
lung des Geistes hindert., Wenn wir abervon der vollkommenen Ent-
wickelung der menschlichen Denkkraft sprechen, so ist nicht zu
leugnen, dafs Sprache und Unterricht notwendige Bedingungen sind.

Das Verhiltnis des Begriffes zum Worte tritt noch mehr
hervor, wenn wir untersuchen, was fiir Zeichen sie sind. Das
Wort ist ein arbitrdres und konventionelles Zeichen;
der Begriff aber ist ein natiirliches Zeichen des Gegen-
standes und ist fiir einen (regenstand nur einer oder soll es
wenigstens sein, Das Wort ist ein Zeichen, durch welches das
Bezeichnete in Erinnerung gebracht wird, so dafs wir uns zuerst
des Wortes bewulst sein miissen; der Begriff ist aber ein Zeichen,
in welchem das Objekt direkt gedacht wird, und dessen wir uns
direkt nicht bewufst sind.

.

Um das Verhéltnis des Begriffes zum Urteile richtig
beurteilen zu kionnen, miissen wir ein sinnliches, nur uneigentlich
so genanntes Urteil von dem logischen, im eigentlichen Sinne
zu verstehenden unterscheiden. Sinnlich zu urteilen kommt
dem inneren Sinne zu, welcher die Wahrnehmungen der
verschiedenen #dulseren Sinne vereinigt und von einander unter-
scheidet. Auf einem sinnlichen Urteile beruht die Wahrnehmung



Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten? 497

eines und aufrecht stehenden, eines in bestimmter Distanz
entfernten, oder eines (regenstandes von bestimmter Grifse;
ferner offenbart sich ein sinnliches Urteil darin, dals der Sinn
korperliche Eigenschaften und Erscheinungsweisen nicht abstrakt,
sondern konkret wahrnimmt, dafs er sie immer nur in ihrer
Verbindung mit dem Korper, welchem sie zukommen, wahr-
nimmt, dafls er also auch den Korper wahrnimmt, insofern er
das Subjekt jener sinnfilligen Eigenschaften ist; auch die Bildung
der sinnlichen Gresammtvorstellungen und die sensitive Erinnerung
beruhen auf einem sinnlichen Urteile; schlielslich fafst der
innere Sinn die Dinge auf, ohne unmittelbar von denselben eine
dem leiblichen Organismus zusagende oder widerwértige Wirkung
zu erfahren, als fiir gewisse Zwecke, ndmlich einerseits fiir die
Erhaltung des Einzelwesens und die Forderung des leiblichen
Lebens, anderseits fiir die Erhaltung der Gattung durch die
Fortpflanzung und die Sorge fiir das Erzeugte, dienlich oder
umgekehrt als diesen Zwecken gefahrlich und nachteilig. Ein
solches Urteilen ist kein Erkennen, wie es ausschlielslicher
Vorzug des Geistes ist, es ist kein Auffassen des Allgemeinen
und Wesentlichen in den Dingen, sondern nur eine Wahrnehmung
bestimmter Einzeldinge und ihrer konkreten Accidentien.

Von diesem uneigentlichen, sinnlichen Urteil ist
das eigentliche, logische Urteil zu unterscheiden,
d. h. ein Akt der iibersinnlichen, intellektuellen Erkenntnis, in
welchem wir die Beziehung eines Begriffes zu einem andern
bestimmen und in unserm Geiste von einer Sache etwas aus-
sagen. Von dem Begriffe unterscheidet sich dieses
Urteil dadurch, dafs jener an sich immer wahr ist, wiewohl]
er zufillig Veranlassung bieten kann, ein falsches Urteil zu
bilden, wihrend in diesem die Wahrheit erkannt oder ausgedriickt
wird; ferner dadurch, dafs wir durch den Begriff uns eine Sache
intellektuell vorstellen ohne von derselben etwas im Geiste aus-
zusagen, wahrend diese Aussage dem Urteile als charakteri-
stisches Merkmal zukommt. Dem Urteile geht der Begriff
voran, indem dieser im Geiste friiher entsteht als jenes; denn
soll durch das Urteil das Verhdltnis zweier Begriffe bestimmt

Jahrbuch fiir Philosophie ete, V. 32



498 Litterarische Besprechungen.

werden, so miissen diese frither im Geiste existieren. Den Stoff
des Urteiles bilden zwei Begriffe, von denen der Subjektsbegrift
ein Objekt bezeichnet, wie es an sich, unabhéngig von unserem
Denken, wirklich ist, der Pradikatsbegriff aber, wie es von uns
gedacht wird. Es liegt zwar die Wahrheit auch im Begriffe,
weil der Geist im Begriffe dem Gegenstande sich zu verdhn-
lichen beginnt und weil die logische Wahrheit in der Uberein-
stimmung des Gedankens mit dem Gegenstande besteht, aber
doch nur unvollsténdig, nur inchoativ, weil der Geist im Begriffe
implicite, nicht explicite dem Gegenstande ein Merkmal zueignet,
ohne dieses vorgestellte Merkmal mit dem vorgestellten Gegen-
stande zu vergleichen. Was im Begriffe nicht geschieht, geschielit
im Urteile; somit ist das Urteil eine vollstindige und voll-
kommene Erkenntnis der Wahrheit, ein Act, in welchem wir der
Wahrheit beipflichten und dieselbe zu unserm Kigentume machen.

Anderseits ist aber nicht zu leugnen, dals Urteile zur
Verdeutlichung, Ausbildung, Entwickelung, Vervollstindigung
und Vervollkommnung der Begriffe dienen. Darum ist ein
vollkommener Begriff die Frucht vieler Urteile.

Wie aus der Art des Ursprunges des Begriffes kann man
auch aus diesem Verhiltnisse desselben zu den genannten Er-
kenntnisakten die Definition desselben bilden.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

»wIros Tyriusque mihi nullo diserimine
agetur.*

Dr. Bernhard Dirholt, die Lehre von der Genugthuung Christi
theologisch ~dargestellt und erdrtert. Mit kirchl. Approb.
— Paderborn, Schoningh 1891.

Wir lassen den Verf. dieses gediegenen Werkes selbst unseren
Lesern seinen Gegenstand und dessen Anordnung vorlegen, Kr sagt:
»Die Aufgabe, die wir uns gestellt haben, geht dahin, das Dogma von
der durch Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, geleisteten
Genugthuung fiir die Siinden der Menschen nach der Auffassung, dem
Verstindnisse und der Erklirung, welche dasselbe gemiifs der Lehre der
hl. Schrift bei den hl. Vitern und den katholischen Theologen gefunden
hat, darzustelles und die hauptsichlichsten I'ragen, welche hier von
theologischem Interesse sind, zu erdrtern, wobei das Ganze so geordnet
ist, dafs auch die geschichtliche Entwickelung des Dogmas und seiner



	Wie Unterscheiden sich die Begriffe von andern Erkenntnisakten?

