Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Psychologische Lehren der Scholastik bestétigt und beleuchtet durch
Thatsachen der katholisch-religibsen Mystik

Autor: Pfeifer, X.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762086

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

468 Psychologische Lehren der Scholastik.

wendig voraus, dafls die gottliche Natur wesentlich durch das
aktuelle reine Erkennen gebildet werden miisse. Wie konnte
man auch sonst von Wort Gottes sprechen und den Ausgang
des Sohnes ein Geborenwerden nennen gegeniiber dem Ausgang
des hl. Geistes, wenn nicht das Erkennen formlich die Wesen-
heit, die Natur Gottes ausmachte? Geniigte die gottliche Natur
unter dem Begriffe der Aseitit, dann miifste der Ausgang des
hl, Geistes gerade so gut eine generatio genannt werden wie
der Ausgang des ,,Wortes®, oder vielmehr er kdme beiden nicht
zu. Wollte man auch noch das Wesen der visio beatifica des
weitern betrachten und hier heranziehen, so wiirde man nur
zu demselben Ziele gelangen, dafs ndmlich das durch sich selbst
subsistierende Erkennen als hochste Seinsverwirklichung und
Seinsbethitigung des gottlichen Wesens die gottliche Natur
bildet.

PSYCHOLOGISCHE LEHREN DER SCHOLASTIK BE-
STATIGT UND BELEUCHTET DURCH THATSACHEN
DER KATHOLISCH-RELIGIOSEN MYSTIK.

Von Dr. XAV. PFEIFER.

Im Jahre 1883 erschien eine von Maximilian Perty verfalste
kleine Schrift unter dem Titel: ,,Ohne mystische Thatsachen
keine erschopfende Psychologie. Wie schon der Titel zu ver-
stehen gibt, will der Autor zeigen, dals die Psychologie, wenn
sie erschopfend sein will, notwendig die mystischen Thatsachen
in das Bereich ihrer Diskussion aufoehmen mufs. Nun ist zwar
sowohl der Begriff Pertys von den mystischen Thatsachen als
auch der Standpunkt, den er bei der Deutung derselben ein-
nimmt, von der Art, dals Verfasser dieses Artikels in dieser
Beziehung dem genannten Autor nicht beipflichten kann, Aber
er glaubt seine Beistimmung nicht versagen zu konnen zu der.



Psychologische Lehren der Scholastik. 469

soeben angefiihrten Behauptung, dafs ohne die mystischen That-
sachen, ohne Bezugnahme auf dieselben eine erschopfende Psy-
chologie nicht moglich sei. Die Wichtigkeit der mystischen That-
sachen fiir die Psychologie mufs zugegeben werden. Bevor wir
jedoch auf die Bedeutung der mystischen Thatsachen fiir die
Psychologie niher eingehen, ist cine vorldufige Bemerkuung iiber
den Umfang des Begriffes der mystischen Thatsachen notwendig.
Jos. von Gorres hat in seiner bahnbrechenden christlichen Mystik
drei Gebiete, welche als mystisch bezeichnet werden kinnen,
unterschieden, ein natiirliches oder profanes, ein heiliges und ein
ddmonisches: er spricht demgeméils von einer Naturmystik, einer
heiligen oder religiosen, und einer ddmonischen Mystik. Den
wesentlichen Unterschied zwischen der profanen und heiligen
Mystik betont Gorres ganz scharf, indem er von der religiosen
und heiligen Mystik sprechend sagt: ,Diese zweite Art von
Mystik, spezifisch und in tiefster Wurzel geschieden von der
andern (der profanen), wird dieser gegeniiber eine religiose sein;
der profanen entgegen eine heilige, der weltlichen eine kirch-
liche und im Umkreise der Kirche selbst das innerkirchliche
Gebiet erfiillen.?)

Perty, der fast ein halbes Jahrhundert spiter als Gorres
iiber die mystischen Erscheinungen der menschlichen Natur ein
Werk in 2 Bénden erscheinen liefs, hat darin den grofsen Fehler
begangen, dals er die von Gorres so entschieden betonte Schei-
dung des Gebietes der heiligen Mystik von der profanen igno-
riert und Heiliges und Profanes bunt durcheinander gemengt
hat. Auch in der gleich am Anfange dieses Artikels erwihnten
kleinen Schrift von Perty, welche spiter als das Hauptwerk
erschien, findet sich die soeben geriigte Vermengung des Pro-
fanen und Heiligen wieder. Nun ist freilich bei Perty, der
weder Katholik noch Theologe war, jene Vermengung des Hei-
ligen und Profanen begreitlich und gewissermafsen auch ent-
schuldbar, aber sie ist principiell verwerflich und fithrt notwendig
zu einer falschen Deutung der mystischen Thatsachen. Den
Thatsachen der hl. Mystik, ndmlich jenen, welche in den Bio-
graphieen, Kanonisations- und Beatifikationsakten und in den
hinterlassenen Schriften von Heiligen und Seligen der katholi-
schen Kirche bezeugt sind, kommt aus mehreren Griinden eine
grofsere Glaubwiirdigkeit und auch hohere wissenschaftliche Be-
deutung zu, als den Thatsachen oder Erscheinungen der soge-
nanoten natiirlichen Mystik. Da némlich die kath. Kirche in

1) (yorres, Christliche Mystik, 1. Aufl, Bd, I, S. 15.



470 Psychologische Lehren der Scholastik.

ihren Kanonisations- und Beatifikationsprozessen vor allem die
Tugenden, den ganzen moralischen Charakter der betreffenden
Personen strengstens priift, wobei selbstverstindlich auch die
Tugend der Wahrhaftigkeit der Priifung nicht entgeht, so hat
der Katholik bei solchen Personen, welche von der Kirche als
heilig oder selig erklirt sind, die Gewilsheit, dafs dieselben von
dem Fehler der Liigenhaftigkeit frei gewesen, dafs sie die Tugend
der Wahrhaftigkeit sogar in heroischem Grade besessen haben
miissen. Wo es sich aber um Erscheinungen des Gebietes der
Naturmystik, z. B. des Somnambulismus, Hypnotismus u. dergl.
handelt, haben wir beziiglich des moralischen - Charakters und
der Wahrhaftigkeit der betreffenden Personen keine solche
Garantie. Hierzu kommt noch, dals im Gebiete der hl. Mystik
auch die Wirklichkeit der Thatsachen selbst, z. B. der Visionen,
Ekstasen, Wunder in sehr vielen Fallen durch kirchliches Urteil
festgestellt und verbiirgt ist. Was dann die Qualitit der so
verbiirgten Thatsachen betrifft, so offenbart sich gerade in den
Erscheinungen der hl. Mystik der Adel der menschlichen Seele,
ihre hohe Natur und Bestimmung in so evidenter Weise, dals
diese Erscheinungen der entschiedenste Protest gegen jede Form
des Materialismus sind. Aus dem soeben Gesagten folgt, dafs
man bei der Verwertung mystischer Thatsachen fiir die Psycho-
logie gut thun wird, in erster Linie die am besten verbiirgten
Thatsachen der heiligen und religiosen katholischen Mystik zu
beriicksichtigen und dieselben nicht mit profan-mystischen Er-
scheinungen zu vermengen. Ubrigens darf man wohl zur Sphére
der religios-kirchlichen oder heiligen Mystik auch die mystischen
Erscheinungen im Leben solcher Personen zihlen, die zwar von
der Kirche noch nicht feierlich heilig oder selig gesprochen
sind, welche aber doch ein Leben der christlichen Vollkommen-
heit gefithrt haben und im Rufe der Heiligkeit starben, wie
z. B. die spanische Jungfrau Marina von Eskobar, deren ausfiihr-
liche Lebensbeschreibung Ludwig de Ponte herausgegeben, oder
in Deutschland Katharina von Emmerich.

Nach diesen vorldufigen Bemerkungen gehen wir daran, zu
zeigen, dafs und wie Haupt-Lehrpunkte der peripatetisch-scho-
lastischen Psychologie durch Thatsachen der religios-kirchlichen
Mystik bestatigt und in helles Licht gesetzt werden.

Der von dem modernen Materialismus am meisten bestrittene
psychologische Lehrpunkt ist bekanntlich die Geistigkeit und
Substantialitit der Menschenseele, denn nach materialistischer
Lehre ist ja die Seele nur ein Accidenz, oder eine Resultante
der leiblichen Organisation und Funktion.



Psychologische Lehren der Scholastik. 471

Gegen diese Auffassung des Verhdltnisses der Seele zum
Leibe sprechen die Thatsachen der religiosen Mystik so klar,
als es nur gewiinscht werden kann.

Eine solche Thatsache, die jedoch eigentlich noch nicht
mystischer Natur ist, sondern blols eine Vorstufe und Begleit-
erscheinung zu den mystischen Erscheinungen bildet, ist die
mystische Askese, oder wie sie auch sonst noch genannt wird,
Mortifikation. In der mystischen Askese iibt die Seele iiber den
Leib eine so strenge Herrschaft aus, dafs dem verweichlichten
Weltmenschen schon beim Lesen oder Horen der Schilderung
solcher ascetischen Ubungen schaudert und ihm dieselben als
iibertriebene Hérte und Grausamkeit erscheinen. J. v. Gorres
hat im ersten Bande seiner christlichen Mystik, im 3. Buche,
das von der reinigenden Mystik handelt, Kap. III, 1, mehrere
Beispiele von der Strenge, womit christliche Asketen und My-
stiker ihren Leib behandelt haben, angefiihrt. So erzihlt er
von Heinrich Suso: ,,Ein hidren Hemd und eine eiserne Kette
trug er also lang, bis das Blut von ihm rann und er beides
ablegen mufste. Darauf liefs er sich ein Niederkleid machen;
anderthalbhundert spitzige Messingnigel waren, die Spitzen ein-
wirts gekehrt, an Riemen gefiigt; darin schhei er des Nachts
u. 8. w. Uber Rosa von Lima lesen wir ebenfalls bei Gorres:
,Zum Bette hatte sie sich auf eine Tafel sieben knotige Holz-
stiicke nebeneinander gelegt; die Zwischenrdume aber mit drei-
hundert scharfen Scherbenstiicken ausgefillt.“ Nach der Be-
schreibung dieser und &hnlicher Abtotungen bemerkt Gorres:
,00 haben diese es gehalten; unzéhlige andere sind nicht ge-
linder mit ihrem Leib verfahren; sie sind ihm harte und iiber-
harte Herrn gewesen.”

Welche psychologische Bedeutung hat nun diese asketische
Strengheit, die eine unleugbare historische Thatsache ist? Bei
Beantwortung dieser Frage konnen wir einen Passus aus dem
platonischen Dialog ,Phédon® und ein Kapitel aus der philo-
sophischen Summa des hl. Thomas verwenden.

In dem bezeichneten Platonischen Dialoge spricht Sokrates
im Gefangnisse mit einigen seiner Schiiler iiber das Fortleben
der Seele nach dem Tode des Leibes. Einer der Schiiler, Simmias,
hat die Befiirchtung gedulsert, die Seele, obwohl géttlicher und
schoner als der Leib, mochte doch vorher untergehen, weil sie
eine Art Harmonie sei. Wie die Harmonie eines musikalischen
Instrumentes untergehe, wenn das Instrument zerstort wird, so
miisse die Seele, wenn sie im Leibe wie eine Harmonie sei, bei
der Auflosung des Leibes zu sein authoren. Sokrates zeigt dann,



472 Psychologische” Lehren der Scholastik.

dals die Seele zum Leibe nicht wie eine Harmonie sich verhalte.
Denn die Harmonie verhalte sich zu dem, woraus sie zusammen-
gesetzt ist und worin sie besteht, nicht anfiihrend, sondern fol-
gend, nicht beherrschend, sondern abhingig. Die Seele dagegen
sei das, was iiber alles im Menschen gebiete, indem sie den
Passionen, die aus dem Korper entspringen, nicht nachgibt, son-
dern denselben entgegentritt.

Wesentlich dieselbe Argumentation finden wir beim hl. Thomas
Summa c. g. lib. II, c¢. 64, wo der Satz bewiesen wird: Quod
anima non sit harmonia. Der erste Beweis lautet: ,,Omne cor-
pus mixtum harmoniam habet et complexionem, nec harmonia
potest movere corpus aut regere ipsum vel repugnare passio-
nibus. Ex quibus ostenditur, quod anima non sit harmonia sicut
nec complexio.*

In der aus Thomas angefiihrten Stelle sind zweierlei be-
stimmende Einfliisse der Seele auf den Leib unterschieden, ein
physischer und ein moralischer; indem namlich gesagt wird, eine
Harmonie konne den Korper nicht bewegen und regieren —
wie das die Seele thut — ist der physische Einfluls der Seele
auf den Leib angedeutet; dagegen ist an den Worten ,mnec
repugnare passionibus® auf die moralische Herrschaft der Seele
iiber den Korper und iiber die aus demselben entspringenden
Leidenschaften hingewiesen. Diese moralische Beherrschung des
Korpers nun finden wir am vollkommensten verwirklicht in der
Askese der religiosen Mystiker, und deshalb tritt die psycho-
logische Bedeutung dieser Obmacht des Geistes iiber den Korper
im Leben solcher Personen viel klarer als in dem gewdhnlichen
Menschen hervor. Worin besteht nun aber néher die psycho-
logische Bedeutung der in der Askese und Mystik sich offen-
barenden Macht des Geistes iiber den Leib?

Bei Beantwortung dieser Frage haben wir zwei Dinge zu
unterscheiden; das erste ist eine Thatsache, die so evident ist,
dafs auch der Materialist sie nicht leugnen kann, das andere
ist eine aus jener Thatsache sich ergebende notwendige Folge-
rung. Die unleugbare Thatsache ist der unerbittliche Kampf,
welcher in der Askese vom Menschen gegen seine eigene sinn-
liche Natur und Leiblichkeit gefiuhrt wird. Die notwendige
logische Folge aus dieser Thatsache ist, dals im Menschen ein
iibersinnliches Princip vorhanden sein muls, welches gegen die
Sinnlichheit jenen Kampf fiihrt. Da nadmlich die- Sinnlichkeit
nicht gegen sich selbst kdmpfen kann, so muls das, was gegen
die Sinnlichkeit kidmpft, ein von der Sinnlichkeit verschiedenes
Princip sein. Ferner mufs dieses die Sinnlichkeit bekdmpfende



Psychologiseche Lehren der Scholastik. 473

Princip von hoherer Dignitdt und Macht sein, als das sinnliche
Princip selbst, und zwar miissen wir aus zwei Griinden die
Superioritdt des nichtsinnlichen Princips iiber das sinnliche an-
erkennen, erstens weil sonst iiberhaupt gar kein Kampf gegen
die Sinnlichkeit eintreten wiirde, zweitens weil sonst der schliefs-
liche Sieg des nichtsinnlichen Princips iiber das Sinnliche nicht
gesichert wire und thatsichlich nicht sich einstellen wiirde.

Nun bezeugen aber gerade die Folgen der mystischen As-
kese den vollstindigen schlielslichen Sieg des nichtsinnlichen
Princips iiber das Sinnliche im Menschen. Folglich ist im Menschen
ein der Sinnlichkeit iiberlegenes Princip.

Es gibt bekanntlich einen praktischen und einen theoreti-
schen Sensualismus. Der praktische Sensualist ist das gerade
Gegenteil des Asketen und Mystikers. Wihrend von jenem der
sinnliche Genufs in allen moglichen Formen gesucht wird, wird
er von letzterm verabscheut und gemieden; wihrend der Sen-
sualist sich alle Miihe gibt, dals seiner Sinunlichkeit ja nicht
wehe geschehe, ist dagegen der Asket Tag und Nacht darauf
bedacht, der Sinnlichkeit recht wehe zu thun. < Die friiher er-
wihnten Mortifikationen christlicher Asketen und Mystiker sind
Beweis hierfiir. Indem aber das Leben des Asketen das gerade
praktische (regenteil des praktischen Sensualismus ist, legt es
zugleich einen stillschweigenden Protest ein gegen den theore-
tischen Sensualismus, der das Dasein eines iibersinnlichen Prin-
cipes im Menschen leugnet, denn der energische und siegreiche
Kampt der Askese gegen die Sinnlichkeit ist der augenschein-
liche Beweis des Daseins eines solchen iibersinnlichen Princips.
Diese Argumentation wird keineswegs umgestofsen oder erschiittert
durch die Thatsache, dals ein grolser oder gar der grifsere Teil
der Menschen nicht ein asketisches, sondern ein sinnliches Leben
fiilhrt. Dies beweist keineswegs, dals im Menschen kein iiber-
sinnliches Princip sei, sondern blofs, dals gar viele Menschen
die Sinnlichkeit lieber herrschen lassen, statt dieselbe zu be-
herrschen, weil ersteres weniger Anstrengung fordert, als letzteres.

Die strenge Herrschaft und Disziplin, welche der Mensch
durch Askese iiber seinen Korper und seine Sinnlichkeit aus-
iibt, beweist nicht blofs das Dasein eines iibersinnlichen Prin-
cipes im Menschen, sondern auch noch etwas anderes, namlich
den Wesensunterschied zwischen Mensch und Tier, der bekannt-
lich von Materialisten und Darwinisten geleugnet wird, Darwin
und dessen Anhédnger haben sich unsiglich viel Miihe gegeben,
fir alle Vollkommenheiten, die im Menschen sich finden, Ansitze
und Vorstufen im Tierreich nachzuweisen. Aber einen wichtigen



474 Psychologische Lehren der Scholastik.

Punkt haben sie — ich weils nicht absichtlich oder aus Unacht-
samkeit -— iibersehen, die asketische Tugendiibung. Fiir diese
einen Anfang oder Ansatz bei Tieren nachzuweisen, haben die
Anhinger jener Theorie unterlassen, und mit Grund, denn die
Unméglichkeit, so etwas bei Tieren zu finden und nachzuweisen,
ist zu evident. Oder wo hat je ein Tier, wenn es gesund war
und ihm Nahrung zur Verfiigung stand, aus eigenem Antriebe
tagelang gefastet? Wo hat je ein Tier sich selbst gegeilselt oder
eine harte und unbequeme Lagerstitte einer zur Disposition
stehenden bequemeren vorgezogen. Die Sensualisten und Materia-
listen werden vielleicht den sittlichen Wert derartiger asketischen
Ubungen in Abrede stellen und sagen, dafs sie hierin keinen
Vorzug des Menschen vor dem Tiere zu sehen vermégen. Wir
konnen jedoch die Frage iber den moralischen Wert Jenel
Ubungen hier gegeniiber den Materialisten dahingestellt sein
lassen, denn schon die nakte Thatsache selbst spricht gegen die
materialistische und darwinistische Theorie. Wenn namlich der
Mensch vom Tiere, wie diese Theorie will, abstammt und nur
ein veredeltes Tier ist, wie kommt es dann, dafs er zur Be-
zahmung dessen, was in ihm tierisch ist, soviel Scharfsinn, Miihe
und Energie anfwendet, wie dies in der Askese geschieht? Nicht
blofs der sittliche Wert der Askese, sondern schon die Thatsache
derselben ist vom Standpunkt des Materialismus und Darwinismus
etwas Unverstindliches. Wire im Menschen blofs die tierische
Natur und nicht zugleich ein wesentlich hoheres Princip, das
geistige, so wire eine solche Askese, welche auf die Unterwer-
fung des tierischen Anteils der Menschennatur unter die Herr-
schaft des Geistes abzielt, ganz unmoglich. Schon jene Herr-
schaft und Dressur, welche der Mensch iiber die Tierwelt aufser
thm thatséichlich ausiibt, lifst sich nur aus dem Dasein eines
geistigen Princips im Menschen begreifen, denn was den Men-
schen dazu befihigt, ist nicht eine Uberlegenheit seiner Korper-
kra.ft, in welcher ja viele Tiere den Menschen iibertreffen, sondern
die Uberlegenheit des Geistes. Nun aber ist fiir den Menschen
die volle Beherrschung und Unterwerfung der tierischen Natur
in seiner eigenen Person viel schwerer, als die Beherrschung
und Dressur der Tierwelt aufser ihm. Denn bei dieser dulseren
Dressur wirken Greist und Ko6rper zusammen; der Korper ist
Gehilfe und Werkzeug des Geistes. Bei der Askese aber wendet
sich der Geist gegen den eigenen Korper, der hierbei als Wider-
part des Geistes und als Unterwerfungsobjekt behandelt wird.
Deshalb ist diese innere moralische Unterwerfung des Tierischen
noch viel mehr als die dufserliche Tierdressur ein Beweis des



Psychologische Lehren der Scholastik. 475

Daseins eines geistigen Princips in der Menschennatur und der
Uberlegenheit dieses Princips iiber das Tierische. Wir haben
bei der bisherigen Betrachtung der mystischen Askese Geist
und Sinnlichkeit im Menschen so einander gegeniibergestellt,
dafs der Geist oder die verniinftige Potenz als das aktive Princip,
wovon die Askese ausgeiibt wird, aufgefalst worden sind. Der
Geist oder der hohere Teil der Menschenseele, wie die Mystiker
ihn auch nennen, nimmt jedoch bei der Askese auch noch eine
andere Stellung als die soeben hervorgehobene ein, er ist némlich
selbst auch Gegenstand der reinigenden Askese. Denn nicht
blofs die sinnliche Seele, d. h. die Seele, sofern sie sinnlich ist,
sondern auch die verniinftige Seele als solche bedarf einer aske-
tischen Lauterung, weshalb die Mystiker ausdriicklich von zwei
Reinigungen, deren eine aut den sinnlichen, die andere auf den
geistigen Teil der Seele sich beziehe, sprechen. Der hl. Johannes
vom Kreuze nennt diese Reinigungen Nichte und beschreibt sie
sehr ausfiithrlich in seiner , Aufsteigung zum Berge Karmel®.
Jene zwel Reinigungen sind nach den Lehren der Mystiker so-
wohl hinsichtlich der wirkenden Ursache als der Wirkung ver-
schieden. Bei der Reinigung des niederen, sinnlichen Teiles der
Seele ist der hohere verniinftige Teil, von der gottlichen Gnade
unterstiitzt, das wirkende Princip, von dem der Reinigungsprozels
ausgeht. Bei der Reinigung des Geistes selbst aber ist Gott
selbst der Hauptagent. Durch schwere innere Priifungen, durch
peinliche Geistesdiirre und Trostlosigkeit, die Grott iiber die Seele
kommen ldlst, reinigt er sie und bereitet sie so vor fiir die
mystische Einigung. Was dann die Wirkung und das Resultat
der beiden Reinigungen betrifft, so wird durch die erste Reini-
gung die Sinnlichkeit unter die Botmilsigkeit der Vernunft ge-
bracht, durch die zweite aber wird der verniinftige Teil der
Seele selbst Gott unterworfen und zur Vereinigung mit ihm zu-
bereitet.

Man sieht hieraus, wie die von der peripatetisch-scholasti-
schen Psychologie statuierte Unterscheidung des hohern und
niedern, des intellektiven und sinnlichen Seelenlebens auch fiir
Stufen der mystischen Reinigung mafsgebend ist und durch die-
selben bestatigt wird,

Aber noch viel stirker als in jenen Reinigungsstufen und
als in der Askese tritt in gewissen mystischen Zustinden die
Scheidung der hoheren Seelenregion von der niedrigen- hervor.
Oft nimlich befinden sich bei mystischen Personen die hoheren
und niederen Potenzen und Regionen der Seele in ganz ent-
gegengesetzten Zustinden, wie etwa ein hoher Berg — um dies



4706 Psychologische Lehren der Scholastik.

Gleichnis zu gebrauchen — in seinen tiefen Regionen in Wolken
gehiillt und von einem Gewitter umtobt sein kann, wéhrend der
Gipfel, frei von Sturm und Wolken, vom Lichte der Sonne be-
strahlt ist, weil er iiber die Wolkenregion hinausragt. In
mystischen Schriften ist viel von solchen entgegengesetzten Zu-
stinden der hoheren und niederen Regionen der Seele die Rede.
Bisweilen ist der Gegensatz zwischen dem Zustande der hoheren
und niederen Seelenregion oder Potenz ein so scharfer, dals es
den Auschein gewinnt, als seien zwei real verschiedene Seelen
vorhanden.

Die hl. Theresia schildert (im 20. Hauptstiick ihrer Lebens-
geschichte) einen ihrer mystischen Seelenzustinde mit diesen
Worten : ,,Bei schweren Krankheiten und anderen Gelegenheiten
habe ich mich in Todesgefahr gesehen und meine wohl sagen
zu konnen, dals die gegenwirtige (nadmlich die in ihrem mysti-
schen Zustande liegende Todesgefahr) so grofs sei als die iibrigen
alle: daher sucht das natiirliche Verlangen des Leibes und der
Seele, nicht von einander zu scheiden, gleichsam Hiilfe, will sich
erholen und Atem schiopfen. — Aber dies geschieht sehr gegen
den Willen des Geistes oder obersten Teiles der Seele, welcher
sich dieser Pein nicht zu entledigen verlangt.” Ferner sagt sie
von ihrer Seele: ,,Am Leibe empfindet sie zwar nichts als
Schmerzen und Pein; aber die (hdhere) Seele genielst die Freude
und Wonne, welche von diesem Leiden begriindet wird.*

Noch schirfer ist diese Scheidung des oberen und unteren
Teiles der Seele in mehreren Stellen der Biographie der Marina
von Eskobar ausgesprochen. Sie erzihlt!) (Buch III, Kap. 14
n. III), dafs der Herr in einer Verziickung zu ihr gesprochen
habe: ,,Dein Geist, nimlich dein Verstand, dein Gedidchtnis und
dein Wille, bleibt bei mir und ich habe ihn. Du bleibst bei
mir und ich habe dir allein deine Seele mit ihren unteren Kriften
und den zum Leben nétigen Dingen iiberlassen.“ An einer spiteren
Stelle desselben Kapitels sagt sie: ,Die gottliche Majestit nahm
mich mit in das himmlische Vaterland und fiihrte mich an jenen
Ort, wo der obere Teil meiner Seele einige Tage die himmlischen
Giiter genossen hatte. Und als wire der obere Teil meiner
Seele ein von mir getrenntes und besonderes Wesen, redete er
den unteren Teil also an: Willkommen meine Freundin! komme
die ewigen Giiter zu genielsen. — In diesen Tagen nahm ich
sehr deutlich wahr, dals meine Seele sehr grofsen Trost und

1) Ich citiere nach der bei Manz in Regensburg erschienenen deutschen
Ausgabe. Vgl. Bd. II, S. 76 und 78.



Psy('holovlsche Lehren der Scholastik. 477

grofse Freude empfindet, so lange sie im himmlischen Vaterlande
jene gliickseligen (riiter geniefset und zugleich hier die grolsten
Schmerzen leidet — denn beides geschieht zur namlichen Zeit.
Uber die in der angefiihrten Stelle und in mystischen Schriften
iiberhaupt oOfters vorkommende Unterscheidung von Geist und
Seele im Menschen ist hier noch folgendes zu bemerken. Die
Vergleichung der betreffenden Stellen untereinander und mit jenen
Stellen, wo blofs von der Seele oder vom hoheren und niederen
Teil der Seele die Rede ist, zeigt, dals die kirchlichen Mystiker
mit jener Unterscheidung keineswegs sagen wollen, dals Geist
und Seele zwei real verschiedene Principien oder Bestandteile
des menschlichen Wesens seien, was mit der kirchlichen und
scholastischen Lehre von der Einheit der Seele unvereinbar wire.
Nur der reale Unterschied der intellektiven Seelenpotenzen von
den niedrigeren wird durch jene Redeweise und durch die mysti-
schen Thatsachen sehr scharf hervorgehoben.

Was der Apostel im Hebrierbrief Kap. 4, 12 vom Worte
Gottes sagt, dals cs nimlich wie ein zweischneidiges Schwert
durchdringe bis zur Scheidung von Seele und Geist, das geht
auch in Erfillung in den mystischen Zustinden, wo es bisweilen
den Anschein gewinnt, als sei der Geist, ndmlich die intellek-
tive Seele, von der sinnlichen und vegetativen real geschieden,
Die in mystischen Zustianden vorkommende scharfe Scheidung
der verschiedenen Regionen des menschlichen Seelenlebens hat
eine g'ew1sse Ahnllchkelt mit der Zer]egung des weilsen Licht-
strahles in Farben beim Durchgang durch ein Prisma oder durch
ein Beugungsgitter. Viel stirker und deutlicher als in dem ge-
wohnlichen Leben, treten in dem mystischen Leben die Unter-
schiede zwischen den verschiedenen Regionen und Potenzen der
menschlichen Seele hervor. Der Grund hiervon ist dieser: fiir
jene hoheren Zustinde und Gnaden, welche Gott den mystischen
Personen zu Teil werden lafst, ist anfangs nicht die ganze Seele
in allen ihren Potenzen vorbereitet und empfinglich, sondern zu-
néichst nur der hohere, intellektive Teil. Indem nun dieser Teil
in einen erhthten Zustand iibergefiihrt wird, wohin der niedrigere
Teil noch nicht folgen kann, weil er noch nicht dazu disponiert
ist, mufs eine Art Scheidung, welche im gewdhnlichen Seelen-
zustand nicht, oder nicht in diesem Mafse vorhanden war, ein-
treten. Je stirker das dem hoheren Teil zugeflossene Licht
ist, um so starker kontrastiert damit das Dunkel, das iiber deun
tieferen Regionen noch lagert.

Zu den mystischen Thatsachen, worin diese schirfere Schei-
dung der Regionen und Potenzen des Seelenlebens sich kund-



478 Psychologische Lehren der Scholastik.

gibt, gehoren auch die intellektuellen Visionen der Mystik. Die
Mystik kennt bekanntlich drei Stafen oder Arten der Vision,
welche mit drei Stufen oder Ordnungen der menschlichen Er-
kenntnisvermogen korrespondieren. Mit den duflseren Sinnen
namlich korrespondiert jene Art der Vision, welche in einem
dulseren Sinn oder mehreren stattfindet. Kine solche Vision war
jene, die dem Saunlus auf dem Wege nach Damaskus zu Teil wurde,
als der verherrlichte Heiland im Lichtglanze ihm erschien. Die
zweite Art der Vision findet in den inneren Sinnen, besonders
der Phantasie statt. Kine solche hatte der hl. Petrus zu Joppe,
als ihm in einer Verziickung ein grofses Tuch, worin verschiedene
Tiere zu sehen waren, gezeigt wurde. Die dritte und hochste
Vision ist die intellektuelle, welche in der intellektuellen Seelen-
kraft stattfindet. Von einer solchen berichtet Paulus II. Cor.,
V. I—4, und die hl. Theresia in ihrer Selbstbiographie 27. Haupt-
stiick. Bei dieser hochsten Art der Vision tritt eine gewisse
Scheidung des intellektiven Princips von den niedrigern Seelen-
kriften hinsichtlich der Bethitigungsweise insofern ein, als bei
dieser Vision die niedrigern Erkenntniskrifte nicht mitthétig, son-
dern aufser Thatigkeit gesetzt sind. Der vom hl. Thomas Summa
I, q. 84 a. 7 aufgestellte Satz: ,Intellectus coniunctus corpori
passibili non potest intelligere nisi convertendo se ad phantas-
mata“ bezieht sich, wie die Argumentation erkennen lalst, blofs
auf das natiirliche Erkennen, nicht aber auf iibernatiirliche
Visionen. Der hl. Liguori (Homo apost. edit. n. o. a. F. N. App.
n. I. 19) sagt mit Berufung auf die hl. Theresia von der rein
geistigen Vision: ,Haec visionum species, teste Sancta Theresia,
tota est spiritualis, nullam enim in ea partem habent sensus,
neque externi, neque interni, qui sunt imaginativa et phantasia.*
Aus der Thatsache und Beschaffenheit der intellektuellen Vision
geht hervor, dafs in mystischen Zustinden die intellektuelle
Potenz in ihrer Funktion von den sinunlichen Potenzen nicht mehr
in dem Mafse, wie im ordindren Zustande abhiingig ist. Dies
stimmt iiberein mit der ganzen Tendenz des mystischen Lebens,
welches ja daranf abzielt, das Hohere im Menschen aus der
Verwachsung mit dem Niedrigern zu befreien. Freilich kann
die intellektive Seele, da sie mit der sinnlichen real eins ist,
nicht real von der letzteren getrennt werden, aber dennoch er-
langt die hohere Seele in ihren Zustinden und Funktionen eine
grofsere Freiheit. Ahnliches gilt auch von der ganzen Seele selbst
gegenitber dem Leibe. Obwohl ndmlich das mystische Leben
keine volle reale Trennung der Seele vom Leibe herbeifiihrt, so
treten doch Zustinde ein, in welchen die Verbindung der Seele



Pswhologlsche Lehren der Scholastik. 479

mit dem Leibe mehr oder weniger gelockelt erscheint, Zustande
welche daher mit dem leiblichen Tode eine gewisse Ahnhchkext
haben. Die hl. Theresia (Selbstbiographie Kap. 20) sagt mit
Bezug auf ihre Verziickungen: ,Unter diesen Verziickungen
scheint die Seele dem Leibe das Leben nicht einzuflofsen: wie
denn gar merklich gespiirt wird, dafs die natiirliche Hitze im
Leibe abnimmt, obschon ungemeine Wonne und Siifsigkeit dabei
ist.“  Die Ahnlichkeit des hier geschilderten Zustandes mit dem
wirklichen leiblichen Tode liegt in der Abnahme der natiirlichen
Kérperwirme. Eine weitere Ahnlichkeit zeigt sich in der Un-
empfinglichkeit der dufseren Sinne fiir Reize withrend ekstatischer
Zustinde, denn es ist bekannt, dals auch bei Sterbenden noch
vor dem wirklichen Eintritt des Todes die Thatigkeit der dulseren
Sinne, besonders des Gehores oder auch des Gesichtes nachlafst,
oder auch ganz schwindet. Gerade wegen dieser Verwandtschaft
der bezeichneten mystischen Zustinde mit dem Sterben und mit
dem Tode sind dieselben fiir die Psychologie bei der Beant-
wortung der Unsterblichkeitsfrage von Bedeutung, denn wir sind
berechtigt, aus dem, was in jenen mystischen Zustinden mit der
Seele vor sich geht, einen Schlufs zu ziehen auf das, was beim
wirklichen Sterben mit der Seele geschieht. In jenen mystischen
Zustanden ist es nidmlich evident, dals die sehr weit gehende
Depotenzierung des leiblichen Lebens nicht eine entsprechende
Degradierung des Seelenlebens zur Folge hat, sondern vielmehr
von einem erhohten Geisteszustande begleitet ist. Die in den
mystischen Zustdnden sich zeigende Befreiung der Seele vom
Leibe ist von dem wirklichen Sterben nicht wesentlich, sondern
blofs dem Grade nach verschieden. Wenn also jenes mystische
Sterben nicht ein Aufhdren, nicht eine Vernichtung der Seele,
sondern vielmehr ein freieres Leben derselben zur Folge hat,
so kann auch das wirkliche Sterben nicht eine Vernichtung der
Seele und ihres Lebens sein.

Was in den ekstatischen Zustinden mit der Seele vor sich
geht, ist ein Vorbild dessen, was im Tode mit ihr geschieht, und
ist einer der entschiedensten Krfahrungsbeweise fiir das Fort-
leben der Seele nach dem leiblichen Tode. TUnter den Beweisen,
welche Thomas in der philosophischen Summa Lib. II, ¢. 79 fiir
den Satz: ,Quod anima humana corrupto corpore non corrum-
pitur vorbringt, ist einer, der durch die soeben erwahnten
mystischen Thatsachen eine Bestitigung und Beleuchtung erhilt.
Das betreffende Argument lautet: ,Nulla res corrumpitur ex eo
in quo consistit sua perfectio; hae enim mutationes sunt con-
trariae, scilicet ad perfectionem et ad corruptionem. Perfectio



480 Psychologische Lehren der Scholastik.

autem animae consistit in abstractione quadam a corpore; per-
ficitur enim anima scientia et virtute; secundum scientiam autem
tanto magis perficitur, quanto magis immaterialia considerat; vir-
tutis autem perfectio consistit in hoe, quod homo corporis passi-
ones non sequatur, sed eas secundum rationem temperet et
refrenet. Non ergo corruptio animae cousistit in hoe, quod a cor-
pore separetur.“ Auf eine nahe liegende Einwendung gegen
diesen Beweis, welche Thomas beriicksichtigt und auflost, wollen
wir spiter Bezug nehmen, wenn zuerst gezeigt ist, inwiefern
der von Thomas gefiihrte Beweis durch mystische Thatsachen
eine Beleuchtung und Bestitigung erhédlt. Das Argument des
hi. Thomas stiitzt sich allerdings auf psychologische Thatsachen
des gewdhnlichen Lebens, und zwar darauf, dals sowohl jene
Vollkommenheit, welche die menschliche Seele durch Erkenntnis,
als jene, die sie durch Tugend erwirbt, durch eine Art Abziehung
der Seele vom Korper zustande komme. Die Vervollkommnung
der Erkenntnis fordert eine solche Abziehung, weil das Auf-
steigen von der niedrigeren Erkenntnis zur hoheren zugleich ein
fortschreitendes Abstrahieren von der Korperlichkeit ist. Hier
ist zu bemerken, dals der von Thomas gebrauchte Ausdruck
,abstractio a corpore* in seiner Beziehung auf die beim Erkennen
stattfindende Abstraktion eine gewisse Zweideuntigkeit enthilt,
denn es fragt sich, ob unter dem corpus der Korper des ab-
strahierenden Subjektes, oder die Korperlichkeit des Erkenntnis-
objektes, oder beides gemeint ist. KEs scheint, dals zunichst
wenigstens die in den Erkenntnisobjekten liegende Korperlich-
keit gemeint sei, denn davon wird beim Erkennen abstrahiert,
wenn wir Immaterielles erkennen. So abstrahiert schon der
Geometer, indem er die mathematischen Figuren betrachtet,
wenigstens von der physischen Korperlichkeit. Da aber Thomas
aus der Abstraktion, welche die Seele im KErkennen vollzieht,
beweisen will, dals die im Tode vor sich gehende Ablosung der
Seele vom Leibe nicht eine Korruption der Seele sein konne,
8o hat sein Argument nur dann Beweiskraft, wenn im Erkenntnis-
akte auch eine Abstraktion der Seele vom eigenen Korper statt-
findet, weil es sich ja gewils beim Tode um eine Loslosung der
Seele vom eigenen Leibe handelt. Es fragt sich daher, ob und
wiefern in den KErkenntnisakten, ndmlich in den intellektuellen,
auch eine gewisse Abstraktion der Seele vom eigenen Korper
liege. Allerdings. Es ist ndmlich zu beachten, dafs nach scho-
lastischer Lehre die intellektuellen Erkenntnisakte von der intel-
lektuellen Erkenntnispotenz allein, ohne Vermittlung eines korper-
lichen Organes vollzogen werden, worin eben ein wesentlicher



Psychologische Lehren der Scholastik, 481

Unterschied der intellektuellen Erkenntnisakte von den sinn-
lichen liegt. Die Intelligenz ist also in dieser ihrer Funktion
vom korperlichen Organismus abgezogen, sofern sie ihren Akt
ohne korperliche Vermittlung vollzieht. Hiermit steht die Lehre
des hl. Thomas, dals die Intelligenz der sinnlichen Vorstellungen
bediirfe, keineswegs in Widerspruch, denn jene Vorstellungen
und die sinnlichen Potenzen, worin sie haften, kommen hierbei
nicht als Vollzugswerkzeuge, sondern nur als Vorbedingungen
des intellektuellen Aktes in Betracht. In seinem Vollzug ist der
intellektuelle Akt von korperlicher Vermittlung frei und insofern
vom Korper abgezogen.

Obwohl nun schon im natiirlichen intellektuellen Erkennen
diese Freiheit oder Abgezogenheit der intellektuellen Erkenntnis-
akte von der Korperlichkeit vorhanden ist, so tritt sie doch
reiner und vollkommener in jenen Visionen, welche die Mystik
als intellektuelle bezeichnet, auf, weil in diesen Visionen die Sinne,
wie wir oben gesehen, gar nicht théitig sind, auch nicht in vor-
bereitender Weise. Aus allem, was iiber den Seelenzustand
mystischer Personen wihrend der intellektuellen Visionen und
Offenbarungen bekannt ist, geht hervor, dafs in diesen mystischen
Erkenntniszustinden die Abstraktion der Seele vom Korper eine
viel tiefer greifende ist, als beim natiirlichen intellektuellen Er-
kennen. Zwar iibt, wie in einer fritheren Abhandlung gezeigt
wurde, auch die angestrengte natiirliche intellektive Erkenntnis-
thitigkeit einen gewissen hemmenden Einflufs auf sinnliche und
leibliche Funktionen, aber beim Zustande intellektueller Vision
tritt eine vollige Sistierung der &ufseren und inneren Sinnes-
thitigkeit und iiberdies eine sehr tiefe Herabstimmung der vege-
tativen Funktionen und der Bewegungskraft ein. Die hl. Theresia
(Biogr. Kap. 20) sagt unter anderem einmal: ,In dem Leibe ist
also keine Kraft, um sich zu riihren, wenn ich mich auch stark
und lang anstrenge, sondern die Seele hat alle Kraft mit sich
hinweggefiihrt." Hieraus geht hervor, dals auch die Bewegungs-
kraft gehemmt und gebunden ist. Der hier von der hl. Theresia
geschilderte Zustand erinnert an gewisse Zustéinde, die bei Schein-
toten schon vorgekommen sind. Xs gibt nimlich Zustinde des
Scheintodes, worin die betreffende Person beim Bewulstsein ist
und hort und versteht, was in ihrer Néhe gesprochen wird, aber
weder durch Worte noch durch Bewegungen ein Lebenszeichen
zu geben vermag. Eine diesen Zustinden é&hnliche Aufhebung der
Bewegungsfahigkeit findet nach den Erfahrungen der hl. Theresia
und anderer Mystiker bisweilen bei Verziickungen statt. Der
hl. Thomas — um nun auf dessen oben angefiihrte Beweisfithrung

Jahrbuch fiir Philosophie cte, V. 31



4382 Psychologische Lehren der Scholastik,

zuriickzukommen — betrachtet die im intellektiven Erkennen
stattfindende Abstraktion der Seele vom Korper als eine Vervoll-
kommnung der Seele. Noch mehr aber gilt dies von der in
der mystischen Vision sich vollziehenden Abstraktion der Seele
vom Korper, denn Gott lilst der Seele solche Visionen und die
damit verbundenen Verziickungen nur zu dem Zweck, um sie
zu einer hoheren Stufe der Vollkommenheit emporzufiihren, zu-
kommen. Die hl. Theresia erzihlt (Biogr. Kap. 24), dals Gott
in der ersten Verziickung zu ihr sprach: ,Ich will nicht, dafs
du forthin mit Menschen eine (remeinschaft habest, sondern mit
den Engeln. An einer anderen Stelle schildert sie die Wirkung
einer Verzickung mit den Worten: ,Hier ist es, wo der Seele
die Federn zum hohen Fluge recht gewachsen und die schwachen
Flaume ausgefallen sind.* (Kap. 20.)

Der von Plato im Phédrus so schon durchgefiihrte Gedanke,
dals der menschlichen Seele durch die Betrachtung der Ideen
(refieder und Fliigel wachsen, erhélt, wie wir aus den Worten
der hl. Theresia sehen, in der Mystik seine Erfiillung.

In dem Argument des hl. Thomas fiir die Unsterblichkeit der
Seele, das uns hier beschaftigt, sind aber zweierlei Abstraktionen
der Seele vom Korper und zwei daraus folgende Vervollkomm-
nungen unterschieden, die eine Abstraktion findet im intellek-
tuellen Erkennen, die andere in der Ubung der Tugend und in
der Beherrqchung der Leidenschaften statt. Wir haben nun ge-
sehen, dafls die erstere Abstraktion und die derselben entspre-
chende Vervollkommnung im mystischen Erkennen eine viel hthere
Realisierung, als im rein natiirlichen Erkennen findet. Dasselbe
gilt auch von der anderen Abstraktion, welché¢ in der Tugend-
iibung und Ascese sich vollzieht, weil die mystische Ascese und
die damit verbundene Befreiung des Geistes aus den Banden
des Leibes und der Sinnlichkeit vollkommener als die des ge-
wohnlichen Lebens ist.

Nachdem wir ans nun iiberzeugt haben, dals sowohl im
rein natiirlichen, als auch im iibernatiirlich mystischen Leben
die im Erkennen und in der Tugendiitbung stattfindende Ab-
straktion der Seele vom Leibe eine Vervollkommnung der Seele
zur Folge hat, ist noch die Folgerung, die der hl. Thomas aus
jener Thatsache zieht, zu priifen. Der hl. Lehrer zieht, wie wir
bereits wissen, aus jener Vervollkommnung die Folgerung, dafs
die volle Trennung der Seele vom Leibe, wie sie im Sterben
sich vollzieht, nicht eine Korruption der Seele sein konne. Gegen
diese Folgerung konnte etwa vom Standpunkt der Logik einge-
wendet werden, es sei hierbei der Fehler einer werafacis &ig



Psychologische Lehren der Scholastik. 483

aAlo ysvog begangen, denn die Abstraktion der Seele vom Leibe,
die im Sterben stattfindet, sei eine ganz andere, als jene, die
im Erkennen und in der Tugendiibung sich vollzieht, folglich
sei es unstatthaft, von der Wirkung, welche die blofs intellek-
tuelle und moralische Loslosung der Seele vom Leibe hervor-
bringt, einen Schlufs zu ziehen hinsichtlich der Wirkung des
Sterbens. Der hl. Thomas hat auf diese Einwendung bereits
Riicksicht genommen und geantwortet, indem er sagt: ,,Si autem
dicatur, quod perfectio animae consistit in separatione eius a cor-
pore secundum operationem, corruptio autem in separatione
secundum esse, non convenienter obviatur. Operatio enim rei
demonstrat substantiam et esse ipsius; quia unumquodque ope-
ratur, secundum quod est ens, et propria operatio rei sequitur
propriam ipsius naturam. Non potest igitur perfici operatio ali-
cujus rei, nisi secundum quod perficitur ejus substantia. Si igitur
anima secundum operationem suam perficitur in relinquendo cor-
pus et corporea, substantia sua in esse suo non deficiet per hoc,
quod a corpore separatur.

Aus dem Zusammenhang, der zwischen den Operationen
eines Wesens und diesem selbst besteht, folgert der hl. Thomas,
dafs ein Wesen durch das, wodurch seine Operationen vervoll-
kommunet werden, nicht seiner Substanz nach korrumpiert werden
konne. Diese Folgerung, die bei Thomas zunichst auf die Wir-
kungen der natiirlichen intellektiven Erkenntnis und der Tugend-
iibung iiberhaupt sich griindet, findet wieder in der mystischen
Erkenntnis und Tugendiibung eine Bestitigung und Beleuchtung.
Der Schlufs des hl. Thomas von der intellektuellen und morali-
schen Abstraktion der Seele auf jene, die im Sterben stattfindet,
enthélt allerdings eine Art von Sprung, weil die Abstraktion,
welche dem Schlusse als Grundlage dient, von der, worauf die
Konklusion sich bezieht, allerdings noch sehr stark verschieden
ist. Der Abstand dieser zwei Abstraktionen ist noch so grofs,
dals der Schlufs von der einen auf die andere Vielen als un-
vermittelt und gewagt erscheinen mochte. Jene Kluft nun wird
sozusagen iiberbriickt durch die mystischen Zustéinde, in welchen
die Abstraktion der Seele vom Kérper dem Sterben viel nidher
kommt, als in den gewdhnlichen Seelenzustinden.

Die hl. Theresia vergleicht den Zustand, in welchen sie
dureh Verziickungen versetzt wurde, mit Todeséingsten und Todes-
gefahr (Biographie Kap. 20), und bei Marina von Eskobar ging
dem Tode eine lingere Verziickung voran und diese ging fast
unmerklich in das Sterben iiber. Pater Andreas Pinto, der beim
Tode der genannten Jungfrau zugegen war, el"ziihlt (a. a. O.

31*



484  Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten.

Bd. 4, S. 337): ,,Gott hatte ihr vor mehreren Jahren geoffenbart,.
er werde ihr die Stunde ihres Todes nicht bezeichnen, sondern
ihr ein Zeichen geben, indem sie vor ihrem Tode in eine mehrere
Stunden wéhrende Verziickung fallen werde, und sie sagte mir:
hiufig, ich mochte die Offenbarung nicht aufser acht lassen, da-
mit sie nicht lebendig begraben wiirde.“ Die vorhergesagte Ver-
ziickung trat ein, dauerte mehrere Stunden und endete mit dem.
Tode.

In neuester Zeit hat der Franziskaner Pater Augustin von
Montefeltro, der in Rom und anderen Stddten Italiens durch
seine Predigten grolses Aufsehen erregte, in der Predigt tiber
die Geistigkeit der Seele, dem Gedanken, dafs die mystische
Kontemplation und Vision ein Beweis fiir die Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele sei, einen sehr beredten Ausdruck ge-
geben, indem er den Zustand, wozu die Seele im Gebete sich
erhebt, also schildert: ,,Wollet ihr die Seele bei diesem Fluge
in die himmlischen Regionen beobachten? Ihrem Blicke ent-
schwinden die Geschopfe, entschwindet die Erde; der Horizont
erweitert sich, die Schleier fallen, die Finsternisse verwandeln
sich in blendende Helle, die Seele dringt bis zur Quelle des
Lebens vor und langt dort an in Mitte der Chore der Engel
und Erzengel; sie steht am Altare dessen, welcher fiir sie ge-
opfert worden, und spricht: Mein Gott, siehe hier dein Geschopf;
mein Vater, siehe hier dein Kind! Und wo war inzwischen der
Korper? Er ist hier unten zuriickgeblieben, tridge, schwerfillig,
wihrend seine Seele wie ein geistiger Schmetterling durch die
himmlischen Auen flog. Ist es nun moglich, dals diese Seele
— in Nichts sich auflése?

WIE UNTERSCHEIDEN SICH DIE BEGRIFFE VON
ANDERN ERKENNTNISAKTEN?

VON Dr. EUG. KADERAVEK.

B L —

Wenn wir den Ursprung der Begriffe untersuchen, werden
wir gewahr, zu welchen Erkenntnisakten diese im Verhiltnilse



	Psychologische Lehren der Scholastik bestätigt und beleuchtet durch Thatsachen der katholisch-religiösen Mystik

