
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Psychologische Lehren der Scholastik bestätigt und beleuchtet durch
Thatsachen der katholisch-religiösen Mystik

Autor: Pfeifer, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


468 Psychologische Lehren der Scholastik.

wendig voraus, dafs die göttliche Natur wesentlich durch das

aktuelle reine Erkennen gebildet werden müsse. Wie könnte

man auch sonst von Wort Gottes sprechen und den Ausgang
des Sohnes ein Geborenwerden nennen gegenüber dem Ausgang
des hl. Geistes, wenn nicht das Erkennen förmlich die Wesenheit,

die Natur Gottes ausmachte? Genügte die göttliche Natur
unter dem Begriffe der Aseität, dann müfste der Ausgang des

hl. Geistes gerade so gut eine generatio genannt werden wie

der Ausgang des „Wortes", oder vielmehr er käme beiden nicht
zu. Wollte man auch noch das Wesen der visio beatifica des

weitern betrachten und hier heranziehen, so würde man nur
zu demselben Ziele gelangen, dafs nämlich das durch sich selbst
subsistierende Erkennen als höchste Seinsverwirklichung und

Seinsbethätigung des göttlichen WTesens die göttliche Natur
bildet.

0—<££>-C

PSYCHOLOGISCHE LEHREN DER SCHOLASTIK

BESTÄTIGT UND BELEUCHTET DURCH THATSACHEN

DER KATHOLISCH-RELIGIÖSEN MYSTIK.

Von Dr. XAV. PFEIFER.

Im Jahre 1883 erschien eine von Maximilian Perty verfafste
kleine Schrift unter dem Titel: „Ohne mystische Thatsachen
keine erschöpfende Psychologie." Wie schon der Titel zu
verstehen gibt, will der Autor zeigen, dafs die Psychologie, wenn
sie erschöpfend sein will, notwendig die mystischen Thatsachen
in das Bereich ihrer Diskussion aufnehmen mufs. Nun ist zwar
sowohl der Begriff Pertys von den mystischen Thatsachen als
auch der Standpunkt, den er bei der Deutung derselben
einnimmt, von der Art, dafs Verfasser dieses Artikels in dieser
Beziehung dem genannten Autor nicht beipflichten kann. Aber
er glaubt seine Beistimmung nicht versagen zu können zu der



Psychologische Lehren der Scholastik. 46&

soeben angeführten Behauptung, dafs ohne die mystischen That-
sachen, ohne Bezugnahme auf dieselben eine erschöpfende
Psychologie nicht möglich sei. Die Wichtigkeit der mystischen That-
sachen für die Psychologie mufs zugegeben werden. Bevor wir
jedoch auf die Bedeutung der mystischen Thatsachen für die
Psychologie näher eingehen, ist eine vorläufige Bemerkung über
den Umfang des Begriffes der mystischen Thatsachen notwendig.
Jos. von Görres ha't in seiner bahnbrechenden christliehen Mystik
drei Gebiete, welche als mystisch bezeichnet werden können,
unterschieden, ein natürliches oder profanes, ein heiliges und ein
dämonisches: er spricht demgemäfs von einer Naturmystik, einer
heiligen oder religiösen, und einer dämonischen Mystik. Den
wesentlichen Unterschied zwischen der profanen und heiligen
Mystik betont Görres ganz scharf, indem er von der religiösen
und heiligen Mystik sprechend sagt: „Diese zweite Art von
Mystik, spezifisch und in tiefster Wurzel geschieden von der
andern (der profanen), wird dieser gegenüber eine religiöse sein;
der profanen entgegen eine heilige, der weltlichen eine kirchliche

und im Umkreise der Kirche selbst das innerkirchliche
Gebiet erfüllen."1)

Perty, der fast ein halbes Jahrhundert später als Görres
über die mystischen Erscheinungen der menschlichen Natur ein
Werk in 2 Bänden erscheinen liefs, hat darin den grofsen Fehler
begangen, dafs er die von Görres so entschieden betonte Scheidung

des Gebietes der heiligen M)rstik von der profanen ignoriert

und Heiliges und Profanes bunt durcheinander gemengt
hat. Auch in der gleich am Anfange dieses Artikels erwähnten
kleinen Schrift von Perty, welche später als das Hauptwerk
erschien, findet sich die soeben gerügte Vermengung des
Profanen und Heiligen wieder. Nun ist freilich bei Perty, der
weder Katholik noch Theologe war, jene Vermengung des
Heiligen und Profanen begreiflich und gewissermafsen auch
entschuldbar, aber sie ist principiell verwerflich und führt notwendig
zu einer falschen Deutung der mystischen Thatsachen. Den
Thatsachen der hl. Mystik, nämlich jenen, welche in den Bio-
graphieen, Kanonisations- und Beatifikationsakten und in den
hinterlassenen Schriften von Heiligen und Seligen der katholischen

Kirche bezeugt sind, kommt aus mehreren Gründen eine
gröfsere Glaubwürdigkeit und auch höhere wissenschaftliche
Bedeutung zu, als den Thatsachen oder Erscheinungen der
sogenannten natürlichen Mystik. Da nämlich die kath. Kirche in

») Görres, Christliche Mystik, 1. Aufl., Bd. I, S. 15.



470 Psychologische Lehren der Scholastik.

ihren Kanonisations- und Beatifikationsprozessen vor allem die
Tugenden, den ganzen moralischen Charakter der betreffenden
Personen strengstens prüft, wobei selbstverständlich auch die
Tugend der Wahrhaftigkeit der Prüfung nicht entgeht, so hat
der Katholik bei solchen Personen, welche von der Kirche als

heilig oder selig erklärt sind, die Gewifsheit, dafs dieselben von
dem Fehler der Lügenhaftigkeit frei gewesen, dafs sie die Tugend
der Wahrhaftigkeit sogar in heroischem Grade besessen haben
müssen. Wo es sich aber um Erscheinungen des Gebietes der
.Naturmystik, z. B. des Somnambulismus, Hypnotismus u. dergl.
handelt, haben wir bezüglich des moralischen Charakters und
der Wahrhaftigkeit der betreffenden Personen keine solche
Garantie. Hierzu kommt noch, dafs im Gebiete der hl. Mystik
auch die Wirklichkeit der Thatsachen selbst, z. B. der Visionen,
Ekstasen, Wunder in sehr vielen Fällen durch kirchliches Urteil
festgestellt und verbürgt ist. Was dann die Qualität der so

verbürgten Thatsachen betrifft, so offenbart sich gerade in den
Erscheinungen der hl. Mystik der Adel der menschlichen Seele,
ihre hohe Natur und Bestimmung in so evidenter Weise, dafs
diese Erscheinungen der entschiedenste Protest gegen jede Form
des Materialismus sind. Aus dem soeben Gesagten folgt, dafs
man bei der Verwertung mystischer Thatsachen für die Psychologie

gut thun wird, in erster Linie die am besten verbürgten
Thatsachen der heiligen und religiösen katholischen Mystik zu
berücksichtigen und dieselben nicht mit profan-mystischen
Erscheinungen zu vermengen. Übrigens darf man wohl zur Sphäre
der religiös-kirchlichen oder heiligen Mystik auch die mystischen
Erscheinungen im Leben solcher Personen zählen, die zwar von
der Kirche noch nicht feierlich heilig oder selig gesprochen
sind, welche aber doch ein Leben der christlichen Vollkommenheit

geführt haben und im Rufe der Heiligkeit starben, wie
z. B. die spanische Jungfrau Marina von Eskobar, deren ausführliche

Lebensbeschreibung Ludwig de Ponte herausgegeben, oder
in Deutschland Katharina von Emmerich.

Nach diesen vorläufigen Bemerkungen gehen wir daran, zu
zeigen, dafs und wie Haupt-Lehrpunkte der peripatetisch-scho-
lastischen Psychologie durch Thatsachen der religiös-kirchlichen
Mystik bestätigt und in helles Licht gesetzt werden.

Der von dem modernen Materialismus am meisten bestrittene
psychologische Lehrpunkt ist bekanntlich die Geistigkeit und
Substantialität der Menschenseele, denn nach materialistischer
Lehre ist ja die Seele nur ein Aceidenz, oder eine Resultante
der leiblichen Organisation und Funktion.



Psychologische lehren der Scholastik. 471

Gegen diese Auffassung des Verhältnisses der Seele zum
Leibe sprechen die Thatsachen der religiösen Mystik so klar,
als es nur gewünscht werden kann.

Eine solche Thatsache, die jedoch eigentlich noch nicht
mystischer Natur ist, sondern blofs eine Vorstufe und
Begleiterscheinung zu den mystischen Erscheinungen bildet, ist die
mystische Askese, oder wie sie auch sonst noch genannt wird,
Mortifikation. In der mystischen Askese übt die Seele über den
Leib eine so strenge Herrschaft aus, dafs dem verweichlichten
Weltmenschen schon beim Lesen oder Hören der Schilderung
solcher ascetischen Übungen schaudert und ihm dieselben als
übertriebene Härte und Grausamkeit erscheinen. J. v. Görres
hat im ersten Bande seiner christlichen Mystik, im 3. Buche,
das von der reinigenden Mystik handelt, Kap. III, 1, mehrere
Beispiele von der Strenge, womit christliche Asketen und
Mystiker ihren Leib behandelt haben, angeführt. So erzählt er
von Heinrich Suso : „Ein hären Hemd und eine eiserne Kette
trug er also lang, bis das Blut von ihm rann und er beides
ablegen mufste. Darauf liefs er sich ein Niederkleid machen;
anderthalbhundert spitzige Messingnägel waren, die Spitzen
einwärts gekehrt, an Riemen gefügt; darin schlief er des Nachts"
u. s. w. Über llosa von Lima lesen wir ebenfalls bei Görres:
„Zum Bette hatte sie sich auf eine Tafel sieben knotige
Holzstücke nebeneinander gelegt; die Zwischenräume aber mit
dreihundert scharfen Scherbenstücken ausgefüllt." Nach der
Beschreibung dieser und ähnlicher Abtötungen bemerkt Görres:
„So haben diese es gehalten; unzählige andere sind nicht
gelinder mit ihrem Leib verfahren; sie sind ihm harte und überharte

Herrn gewesen."
Welche psychologische Bedeutung hat nun diese asketische

Strengheit, die eine unleugbare historische Thatsache ist? Bei
Beantwortung dieser Frage können wir einen Passus aus dem

platonischen Dialog „Phädon" und ein Kapitel aus der
philosophischen Summa des hl. Thomas verwenden.

In dem bezeichneten Platonischen Dialoge spricht Sokrates
im Gefängnisse mit einigen seiner Schüler über das Fortleben
der Seele nach dem Tode des Leibes. Einer der Schüler, Simmias,
hat die Befürchtung geäufsert, die Seele, obwohl göttlicher und
schöner als der Leib, möchte doch vorher untergehen, weil sie
eine Art Harmonie sei. Wie die Harmonie eines musikalischen
Instrumentes untergehe, wenn das Instrument zerstört wird, so
müsse die Seele, wenn sie im Leibe wie eine Harmonie sei, bei
der Auflösung des Leibes zu sein aufhören. Sokrates zeigt dann,



472 Psychologische' Lehren der Scholastik.

dafs die Seele zum Leibe nicht wie eine Harmonie sich verhalte.
Denn die Harmonie verhalte sich zu dem, woraus sie zusammengesetzt

ist und worin sie besteht, nicht anführend, sondern
folgend, nicht beherrschend, sondern abhängig. Die Seele dagegen
sei das, was über alles im Menschen gebiete, indem sie den
Passionen, die aus dem Körper entspringen, nicht nachgibt,
sondern denselben entgegentritt.

Wesentlich dieselbe Argumentation finden wir beim hl. Thomas
Summa c. g. lib. II, c. 64, wo der Satz bewiesen wird: Q,uod
anima non sit harmonia. Der erste Beweis lautet: „Omne corpus

mixtum harmoniam habet et complexionem, nec harmonia
potest movere corpus aut regere ipsum vel repugnare passio-
nibus. Ex quibus ostenditur, quod anima non sit harmonia sicut
nec complexio."

In der aus Thomas angeführten Stelle sind zweierlei
bestimmende Einflüsse der Seele auf den Leib unterschieden, ein
physischer und ein moralischer; indem nämlich gesagt wird, eine
Harmonie könne den Körper nicht bewegen und regieren —
wie das die Seele thut — ist der physische Einflufs der Seele
auf den Leib angedeutet; dagegen ist an den Worten „nec
repugnare passionibus" auf die moralische Herrschaft der Seele
übersden Körper und über die aus demselben entspringenden
Leidenschaften hingewiesen. Diese moralische Beherrschung des

Körpers nun finden wir am vollkommensten verwirklicht in der
Askese der religiösen Mystiker, und deshalb tritt die
psychologische Bedeutung dieser Obmacht des Geistes über den Körper
im Leben solcher Personen viel klarer als in dem gewöhnlichen
Menschen hervor. Worin besteht nun aber näher die
psychologische Bedeutung der in der Askese und Mystik sich
offenbarenden Macht des Geistes über den Leib?

Bei Beantwortung dieser Frage haben wir zwei Dinge zu
unterscheiden; das erste ist eine Thatsache, die so evident ist,
dafs auch der Materialist sie nicht leugnen kann, das andere
ist eine aus jener Thatsache sich ergebende notwendige Folgen

rung. Die unleugbare Thatsache ist der unerbittliche Kampf,
welcher in der Askese vom Menschen gegen seine eigene sinnliche

Natur und Leiblichkeit geführt wird. Die notwendige
logische Folge aus dieser Thatsache ist, dafs im Menschen ein
übersinnliches Princip vorhanden sein mufs, welches gegen die
Sinnlichheit jenen Kampf führt. Da nämlich die-Sinnlichkeit
nicht gegen sich selbst kämpfen kann, so mufs das, was gegen
die Sinnlichkeit kämpft, ein von der Sinnlichkeit verschiedenes
Princip sein. Ferner mufs dieses die Sinnlichkeit bekämpfende



Psychologische Lehren der Scholastik. 473

Princip von höherer Dignität und Macht sein, als das sinnliche
Prineip selbst, und zwar müssen wir aus zwei Gründen die
Superiorität des nichtsinnlichen Principe über das sinnliche
anerkennen, erstens weil sonst überhaupt gar kein Kampf gegen
die Sinnlichkeit eintreten würde, zweitens weil sonst der schliefs-
liche Sieg des nichtsinnlichen Princips über das Sinnliche nicht
gesichert wäre und thatsächlich nicht sich einstellen würde.

Nun bezeugen aber gerade die Folgen der mystischen
Askese den vollständigen schliefslichen Sieg des nichtsinnlichen
Princips über das Sinnliche im Menschen. Folglich ist im Menschen
ein der Sinnlichkeit überlegenes Princip.

Es gibt bekanntlich einen praktischen und einen theoretischen

Sensualismus. Der praktische Sensualist ist das gerade
Gegenteil des Asketen und Mystikers. Während von jonem der
sinnliche Genufs in allen möglichen Formen gesucht wird, wird
er von letzterm verabscheut und gemieden; während der
Sensualist sich alle Mühe gibt, dafs seiner Sinnlichkeit ja nicht
wehe geschehe, ist dagegen der Asket Tag und Nacht darauf
bedacht, der Sinnlichkeit recht wehe zu thun. Die früher
erwähnten Modifikationen christlicher Asketen und Mystiker sind
Beweis hierfür. Indem aber das Leben des Asketen das gerade
praktische Gegenteil des praktischen Sensualismus ist, legt es

zugleich einen stillschweigenden Protest ein gegen den
theoretischen Sensualismus, der das Dasein eines übersinnlichen Principes

im Menschen leugnet, denn der energische und siegreiche
Kampf der Askese gegen die Sinnlichkeit ist der augenscheinliche

Beweis des Daseins eines solchen übersinnlichen Princips.
Diese Argumentation wird keineswegs umgestofsen oder erschüttert
durch die Thatsaehe, dafs ein grofser oder gar der gröfsere Teil
der Menschen nicht ein asketisches, sondern ein sinnliches Leben
führt. Dies beweist keineswegs, dafs im Menschen kein
übersinnliches Princip sei, sondern blofs, dafs gar viele Menschen
die Sinnlichkeit lieber herrschen lassen, statt dieselbe zu
beherrschen, weil ersteres weniger Anstrengung fordert, als letzteres.

Die strenge Herrschaft und Disziplin, welche der Mensch
durch Askese über seinen Körper und seine Sinnlichkeit
ausübt, beweist nicht blofs das Dasein eines übersinnlichen
Principes im Menschen, sondern auch noch etwas anderes, nämlich
den Wesensunterschied zwischen Mensch und Tier, der bekanntlich

von Materialisten und Darwinisten geleugnet wird. Darwin
und dessen Anhänger haben sich unsäglich viel Mühe gegeben,
für alle Vollkommenheiten, die im Menschen sich finden, Ansätze
und Vorstufen im Tierreich nachzuweisen. Aber einen wichtigen



474 Psychologische Lehren der Scholastik.

Punkt haben sie — ich weifs nicht absichtlich oder aus Unachtsamkeit

— übersehen, die asketische Tugendübung. Für diese
einen Anfang oder Ansatz bei Tieren nachzuweisen, haben die
Anhänger jener Theorie unterlassen, und mit Grund, denn die
Unmöglichkeit, so etwas bei Tieren zu finden und nachzuweisen,
ist zu evident. Oder wo hat je ein Tier, wenn es gesund war
und ihm Nahrung zur Verfügung stand, aus eigenem Antriebe
tagelang gefastet? Wo hat je ein Tier sich selbst gegeifselt oder
eine harte und unbequeme Lagerstätte einer zur Disposition
stehenden bequemeren vorgezogen. Die Sensualisten und Materialisten

werden vielleicht den sittlichen Wert derartiger asketischen
Übungen in Abrede stellen und sagen, dafs sie hierin keinen
Vorzug des Menschen vor dem Tiere zu sehen vermögen. Wir
können jedoch die Frage über den moralischen Wert jener
Übungen hier gegenüber den Materialisten dahingestellt sein
lassen, denn schon die nakte Thatsache selbst spricht gegen die
materialistische und darwinistische Theorie. Wenn nämlich der
Mensch vom Tiere, wie diese Theorie will, abstammt und nur
ein veredeltes Tier ist, wie kommt es dann, dafs er zur
Bezähmung dessen, was in ihm tierisch ist, soviel Scharfsinn, Mühe
und Energie aufwendet, wie dies in der Askese geschieht? Nicht
blofs der sittliche Wert der Askese, sondern schon die Thatsache
derselben ist vom Standpunkt des Materialismus und Darwinismus
etwas Unverständliches. Wäre im Menschen blofs die tierische
Natur und nicht zugleich ein wesentlich höheres Princip, das

geistige, so wäre eine solche Askese, welche auf die Unterwerfung

des tierischen Anteils der Menschennatur unter die
Herrschaft des Geistes abzielt, ganz unmöglich. Schon jene
Herrschaft und Dressur, welche der Mensch über die Tierwelt aufser
ihm thatsächlich ausübt, läfst sich nur aus dem Dasein eines
geistigen Princips im Menschen begreifen, denn was den
Menschen dazu befähigt, ist nicht eine Überlegenheit seiner Körperkraft,

in welcher ja viele Tiere den Menschen übertreffen, sondern
die Überlegenheit des Geistes. Nun aber ist für den Menschen
die volle Beherrschung und Unterwerfung der tierischen Natur
in seiner eigenen Person viel schwerer, als die Beherrschung
und Dressur der Tierwelt aufser ihm. Denn bei dieser äufseren
Dressur wirken Geist und Körper zusammen ; der Körper ist
Gehilfe und Werkzeug des Geistes. Bei der Askese aber wendet
sich der Geist gegen den eigenen Körper, der hierbei als Widerpart

des Geistes und als Unterwerfungsobjekt behandelt wird.
Deshalb ist diese innere moralische Unterwerfung des Tierischen
noch viel mehr als die äufserliche Tierdressur ein Beweis des



475

Daseins eines geistigen Prineips in der Menschennatur und der
Überlegenheit dieses Prineips über das Tierische. Wir haben
bei der bisherigen Betrachtung der mystischen Askese Geist
und Sinnlichkeit im Menschen so einander gegenübergestellt,
dafs der Geist oder die vernünftige Potenz als das aktive Princip,
wovon die Askese ausgeübt wird, aufgefal'st worden sind. Der
Geist oder der höhere Teil der Menschenseele, wie die Mystiker
ihn auch nennen, nimmt jedoch bei der Askese auch noch eine
andere Stellung als die soeben hervorgehobene ein, er ist nämlich
selbst auch Gegenstand der reinigenden Askese. Denn nicht
blofs die sinnliche Seele, d. h. die Seele, sofern sie sinnlich ist,
sondern auch die vernünftige Seele als solche bedarf einer
asketischen Läuterung, weshalb die Mystiker ausdrücklich von zwei
Beinigungen, deren eine auf den sinnlichen, die andere auf den

geistigen Teil der Seele sich beziehe, sprechen. Der hl. Johannes
vom Kreuze nennt diese Beinigungen Mächte und beschreibt sie
sehr ausführlich in seiner „Aufsteigung zum Berge Karmel".
Jene zwei Einigungen sind nach den Lehren der Mystiker
sowohl hinsichtlich der wirkenden Ursache als der Wirkung
verschieden. Bei der Eeinigung des niederen, sinnlichen Teiles der
Seele ist der höhere vernünftige Teil, von der göttlichen Gnade
unterstützt, das wirkende Princip, von dem der Reinigungsprozefs
ausgeht. Bei der Reinigung des Geistes selbst aber ist Gott
selbst der Hauptagent. Durch schwere innere Prüfungen, durch
peinliche Geistesdürre und Trostlosigkeit, die Gott über die Seele
kommen läfst, reinigt er sie und bereitet sie so vor für die
mystische Einigung. Was dann die Wirkung und das Resultat
der beiden Reinigungen betrifft, so wird durch die erste Reinigung

die Sinnlichkeit unter die Botmäfsigkeit der Vernunft
gebracht, durch die zweite aber wird der vernünftige Teil der
Seele selbst Gott unterworfen und zur Vereinigung mit ihm
zubereitet.

Man sieht hieraus, wie die von der peripatetisch-scholasti-
schen Psychologie statuierte Unterscheidung des höhern und
niedern, des intellektiven und sinnlichen Seelenlebens auch für
Stufen der mystischen Reinigung mafsgebend ist und durch
dieselben bestätigt wird.

Aber noch viel stärker als in jenen Reinigungsstufen und
als in der Askese tritt in gewissen mystischen Zuständen die
Scheidung der höheren Seelenregion von der niedrigen hervor.
Oft nämlich befinden sich bei mystischen Personen die höheren
und niederen Potenzen und Regionen der Seele in ganz
entgegengesetzten Zuständen, wie etwa ein hoher Berg — um dies



47(5 Psychologische Lehren der Scholastik.

Gleichnis zu gebrauchen—in seinen tiefen Regionen in Wolken
gehüllt und von einem Gewitter umtobt sein kann, während der
Gipfel, frei von Sturm und Wolken, vom Lichte der Sonne
bestrahlt ist, weil er über die Wolkenregion hinausragt. In
mystischen Schriften ist viel von solchen entgegengesetzten
Zuständen der höheren und niederen Regionen der Seele die Rede.
Bisweilen ist der Gegensatz zwischen dem Zustande der höheren
und niederen Seelenregion oder Potenz ein so scharfer, dafs es
den Anschein gewinnt, als seien zwei real verschiedene Seelen
vorhanden.

Die hl. Theresia schildert (im 20. Hauptstück ihrer
Lebensgeschichte) einen ihrer mystischen Seelenzustände mit diesen
Worten: „Bei schweren Krankheiten und anderen Gelegenheiten
habe ich mich in Todesgefahr gesehen und meine wohl sagen
zu können, dafs die gegenwärtige (nämlich die in ihrem mystischen

Zustande liegende Todesgefahr) so grofs sei als die übrigen
alle: daher sucht das natürliche Verlangen des Leibes und der
Seele, nicht von einander zu scheiden, gleichsam Hülfe, will sich
erholen und Atem schöpfen. — Aber dies geschieht sehr gegen
den Willen des Geistes oder obersten Teiles der Seele, welcher
sich dieser Pein nicht zu entledigen verlangt." Ferner sagt sie

von ihrer Seele: „Am Leibe empfindet sie zwar nichts als
Schmerzen und Pein; aber die (höhere) Seele geniefst die Freude
und Wonne, welche von diesem Leiden begründet wird."

Hoch schärfer ist diese Scheidung des oberen und unteren
Teiles der Seele in mehreren Stellen der Biographie der Marina
von Eskobar ausgesprochen. Sie erzählt1) (Buch III, Kap. 14
n. III), dafs der Herr in einer Verzückung zu ihr gesprochen
habe: „Dein Geist, nämlich dein Verstand, dein Gedächtnis und
dein Wille, bleibt bei mir und ich habe ihn. Du bleibst bei
mir und ich habe dir allein deine Seele mit ihren unteren Kräften
und den zum Leben nötigen Dingen überlassen." An einer späteren
Stelle desselben Kapitels sagt sie: „Die göttliche Majestät nahm
mich mit in das himmlische Vaterland und führte mich an jenen
Ort, wo der obere Teil meiner Seele einige Tage die himmlischen
Güter genossen hatte. Und als wäre der obere Teil meiner
Seele ein von mir getrenntes und besonderes Wesen, redete er
den unteren Teil also an: Willkommen meine Freundin! komme
die ewigeD Güter zu geniefsen. — In diesen Tagen nahm ich
sehr deutlich wahr, dafs meine Seele sehr grofsen Trost und

') Ich citiere nach der hei Manz in Regensburg erschienenen deutschen
Ausgabe. Vgl. Bd. II, S. 76 und 78.



Psychologische Lehren der Scholastik. 477

grofse Freude empfindet, so lange sie im himmlischen Yaterlande
jene glückseligen Güter geniefset und zugleich hier die gröfsten
Schmerzen leidet — denn beides geschieht zur nämlichen Zeit."
Über die in der angeführten Stelle und in mystischen Schriften
überhaupt öfters vorkommende Unterscheidung von Geist und
Seele im Menschen ist hier noch folgendes zu bemerken. Die
Vergleiehung der betreffenden Stellen untereinander und mit jenen
Stellen, wo blofs von der Seele oder vom höheren und niedereu
Teil der Seele die Rede ist, zeigt, dafs die kirchlichen Mystiker
mit jener Unterscheidung keineswegs sagen wollen, dafs Geist
und Seele zwei real verschiedene Principien oder Bestandteile
des menschlichen Wesens seien, was mit der kirchlichen und
scholastischen Lehre von der Einheit der Seele unvereinbar wäre.
Nur der reale Unterschied der intellektiven Seelenpotenzen von
den niedrigeren wird durch jene Redeweise und durch die mystischen

Thatsachen sehr scharf hervorgehoben.
Was der Apostel im Hebräerbrief Kap. 4, 12 vom Worte

Gottes sagt, dafs es nämlich wie ein zweischneidiges Schwert
durchdringe bis zur Scheidung von Seele und Geist, das geht
auch in Erfüllung in den mystischen Zuständen, wo es bisweilen
den Anschein gewinnt, als sei der Geist, nämlich die intellek-
tive Seele, von der sinnlichen und vegetativen real geschieden.
Die in mystischen Zuständen vorkommende scharfe Scheidung
der verschiedenen Regionen des menschlichen Seelenlebens hat
eine gewisse Ähnlichkeit mit der Zerlegung des weifsen
Lichtstrahles in Farben beim Durchgang durch ein Prisma oder durch
ein Beugungsgitter. Viel stärker und deutlicher als in dem
gewöhnlichen Leben, treten in dem mystischen Leben die
Unterschiede zwischen den verschiedenen Regionen und Potenzen der
menschlichen Seele hervor. Der Grund hiervon ist dieser: für
jene höheren Zustände und Gnaden, welche Gott den mystischen
Personen zu Teil werden läfst, ist anfangs nicht die ganze Seele
in allen ihren Potenzen vorbereitet und empfänglich, sondern
zunächst nur der höhere, intellektive Teil. Indem nun dieser Teil
in einen erhöhten Zustand übergeführt wird, wohin der niedrigere
Teil noch nicht folgen kann, weil er noch nicht dazu disponiert
ist, mufs eine Art Scheidung, welche im gewöhnliehen Seelen-
zustand nicht, oder nicht in diesem Mafse vorhanden war,
eintreten. Je stärker das dem höheren Teil zugeflossene Licht
ist, um so stärker kontrastiert damit das Dunkel, das über den
tieferen Regionen noch lagert.

Zu den mystischen Thatsachen, worin diese schärfere Scheidung

der Regionen und Potenzen des Seelenlebens sich kund-



47« Psychologische Lehren der Scholastik.

gibt, gehören auch die intellektuellen Visionen der Mystik. Die
Mystik kennt bekanntlich drei Stufen oder Arten der Vision,
welche init drei Stufen oder Ordnungen der menschlichen
Erkenntnisvermögen korrespondieren. Mit den äufseren Sinnen
nämlich korrespondiert jene Art der Vision, welche in einem
äufseren Sinn oder mehreren stattfindet. Eine solche Vision war
jene, die demSaulus auf dem Wege nach Damaskus zu Teil wurde,
als der verherrlichte Heiland im Lichtglanze ihm erschien. Die
zweite Art der Vision findet in den inneren Sinnen, besonders
der Phantasie statt. Eine solche hatte der hl. Petrus zu Joppe,
als ihm in einer Verzückung ein grofses Tuch, worin verschiedene
Tiere zu sehen waren, gezeigt wurde. Die dritte und höchste
Vision ist die intellektuelle, welche in der intellektuellen Seelenkraft

stattfindet. Von einer solchen berichtet Paulus II. Gor.,
V. I—4, und die hl. Theresia in ihrer Selbstbiographie 27. Hauptstück.

Bei dieser höchsten Art der Vision tritt eine gewisse
Scheidung des intellektiven Princips von den niedrigem Seelen-
kräften hinsichtlich der Bethätigungsweise insofern ein, als bei
dieser Vision die niedrigem Erkenntniskräfte nicht mitthätig,
sondern aufser Thätigkeit gesetzt sind. Der vom hl. Thomas Summa

I, q. 84 a. 7 aufgestellte Satz: „Intellectus coniunctus corpori
passibili non potest inteliigere nisi convertendo se ad phantas-
mata" bezieht sich, wie die Argumentation erkennen läfst, blofs
auf das natürliche Erkennen, nicht aber auf übernatürliche
Visionen. Der hl. Liguori (Homo apost. edit. n. o. a. E. N. App.
n. I. 19) sagt mit Berufung auf die hl. Theresia von der rein
geistigen Vision : „Haec visionum species, teste Sancta Theresia,
tota est spirituals, nullam enim in ea partem habent sensus,
neque externi, neque interni, qui sunt imaginativa et phantasia."
Aus der Thatsache und Beschaffenheit der intellektuellen Vision
geht hervor, dafs in mystischen Zuständen die intellektuelle
Potenz in ihrer Funktion von den sinnlichen Potenzen nicht mehr
in dem Mafse, wie im ordinären Zustande abhängig ist. Dies
stimmt überein mit der ganzen Tendenz des mystischen Lebens,
welches ja darauf abzielt, das Höhere im Menschen aus der
Verwachsung mit dem Niedrigem zu befreien. Freilich kann
die intellektive Seele, da sie mit der sinnlichen real eins ist,
nicht real von der letzteren getrennt werden, aber dennoch
erlangt die höhere Seele in ihren Zuständen und Funktionen eine

gröfsere Freiheit. Ähnliches gilt auch von der ganzen Seele selbst
gegenüber dem Leibe. Obwohl nämlich das mystische Leben
keine volle reale Trennung der Seele vom Leibe herbeiführt, so

treten doch Zustände ein, in welchen die Verbindung der Seele



Psychologische Lehren der Scholastik. 479

mit dem Leibe mehr oder weniger gelockert erscheint,_ Zustände,
welche daher mit dem leiblichen Tode eine gewisse Ähnlichkeit
haben. Die hl. Theresia (Selbstbiographie Kap. 20) sagt mit
Bezug auf ihre Verzückungen: „Unter diesen Verzückungen
seheint die Seele dem Leibe das Leben nicht einzuflöfsen : wie
denn gar merklich gespürt wird, dafs die natürliche Hitze im
Leibe abnimmt, obschon ungemeine Wonne und Süfsigkeit dabei
ist." Die Ähnlichkeit des hier geschilderten Zustandes mit dem
wirklichen leiblichen Tode liegt in der Abnahme der natürlichen
Körperwärme. Eine weitere Ähnlichkeit zeigt sich in der Un-
empfänglichkeit der äufseren Sinne für Reize während ekstatischer
Zustände, denn es ist bekannt, dafs auch bei Sterbenden noch

vor dem wirklichen Eintritt des Todes die Thätigkeit der äufseren
Sinne, besonders des Gehöres oder auch des Gesichtes nachläfst,
oder auch ganz schwindet. Gerade wegen dieser Verwandtschaft
der bezeichneten mystischen Zustände mit dem Sterben und mit
dem Tode sind dieselben für die Psychologie bei der
Beantwortung der Unsterblichkeitsfrage von Bedeutung, denn wir sind
berechtigt, aus dem, was in jenen mystischen Zuständen mit der
Seele vor sich geht, einen Schlufs zu ziehen auf das, was beim
wirklichen Sterben mit der Seele geschieht. In jenen mystischen
Zuständen ist es nämlich evident, dafs die sehr weit gehende
Depotenzierung des leiblichen Lebens nicht eine entsprechende
Degradierung des Seelenlebens zur Folge hat, sondern vielmehr
von einem erhöhten Geisteszustände begleitet ist. Die in den
mystischen Zuständen sich zeigende Befreiung der Seele vom
Leibe ist von dem wirklichen Sterben nicht wesentlich, sondern
blofs dem Grade nach verschieden. Wenn also jenes mystische
Sterben nicht ein Aufhören, nicht eine Vernichtung der Seele,
sondern vielmehr ein freieres Löben derselben zur Folge hat,
so kann auch das wirkliche Sterben nicht eine Vernichtung der
Seele und ihres Lobens sein.

Was in den ekstatischen Zuständen mit der Seele vor sich
geht, ist ein Vorbild dessen, was im Tode mit ihr geschieht, und
ist einer der entschiedensten Erfahrungsbeweise für das
Fortleben der Seele nach dem leiblichen Tode. Unter den Beweisen,
welche Thomas in der philosophischen Summa Lib. II, c. 79 für
den Satz: „Q,uod anima humana corrupto corpore non corrum-
pitur" vorbringt, ist einer, der durch die soeben erwähnten
mystischen Thatsachen eine Bestätigung und Beleuchtung erhält.
Das betreffende Argument lautet: ,„Nulla res corrumpitur ex eo
in quo consistit sua perfectio; hae enim mutationes sunt con-
trariae, scilicet ad perfectionem et ad corruptionem. Perfectio



480 Psychologische Lehren der Scholastik.

autem animae consistit in abstractione quadam a corpore; per-
fieitur enim anima scientia et virtüte; secundum scientiam autem
tanto magis perficitur, quanto magis immaterialia considérât; vir-
tuti8 autem perfectio consistit in hoc, quod homo corporis passi-
ones, non sequatur, sed eas secundum rationem temperet et
refrenet. Non ergo corruptio animae consistit in hoc, quod a
corpore separetur." Auf eine nahe liegende Einwendung gegen
diesen Beweis, welche Thomas berücksichtigt und auflöst, wollen
wir später Bezug nehmen, wenn zuerst gezeigt ist, inwiefern
der von Thomas geführte Beweis durch mystische Thatsachen
eine Beleuchtung und Bestätigung erhält. Das Argument des
hl. Thomas stützt sich allerdings auf psychologische Thatsachen
des gewöhnlichen Lebens, und zwar darauf, dafs sowohl jene
Vollkommenheit, welche die menschliche Seele durch Erkenntnis,
als jene, die sie durch Tugend erwirbt, durch eine Art Abziehuug
der Seele vom Körper zustande komme. Die Vervollkommnung
der Erkenntnis fordert eine solche Abziehung, weil das
Aufsteigen von der niedrigeren Erkenntnis zur höheren zugleich ein
fortschreitendes Abstrahieren von der Körperlichkeit ist. Hier
ist zu bemerken, dafs der von Thomas gebrauchte Ausdruck
„abstractio a corpore" in seiner Beziehung auf die beim Erkennen
stattfindende Abstraktion eine gewisse Zweideutigkeit enthält,
denn es fragt sich, ob unter dem corpus der Körper des
abstrahierenden Subjektes, oder die Körperlichkeit des Erkenntnisobjektes,

oder beides gemeint ist. Es scheint, dafs zunächst
wenigstens die in den Erkenntnisobjekten liegende Körperlichkeit

gemeint sei, denn davon wird beim Erkennen abstrahiert,
wenn wir Immaterielles erkennen. So abstrahiert schon der
Geometer, indem er die mathematischen Figuren betrachtet,
wenigstens von der physischen Körperlichkeit. Da aber Thomas
aus der Abstraktion, welche die Seele im Erkennen vollzieht,
beweisen will, dafs die im Tode vor sich gehende Ablösung der
Seele vom Leibe nicht eine Korruption der Seele sein könne,
so hat sein Argument nur dann Beweiskraft, wenn im Erkenntnisakte

auch eine Abstraktion der Seele vom eigenen Körper
stattfindet, weil es sich ja gewifs beim Tode um eine Loslösung der
Seele vom eigenen Leibe handelt. Es fragt sich daher, ob und
wiefern in den Erkenntnisakten, nämlich in den intellektuellen,
auch eine gewisse Abstraktion der Seele vom eigenen Körper
liege. Allerdings. Es ist nämlich zu beachten, dafs nach
scholastischer Lehre die intellektuellen Erkenntnisakte von der
intellektuellen Erkenntnispotenz allein, ohneVermittlung eines körperlichen

Organes vollzogen werden, worin eben ein wesentlicher



Psychologische Lehren der Scholastik. 481

Unterschied der intellektuellen Erkenntnisakte von den
sinnlichen liegt. Die Intelligenz ist also in dieser ihrer Punktion
vom körperlichen Organismus abgezogen, sofern sie ihren Akt
ohne körperliche Vermittlung vollzieht. Hiermit steht die Lehre
des hl. Thomas, dal's die Intelligenz der sinnlichen Vorstellungen
bedürfe, keineswegs in Widerspruch, denn jene Vorstellungen
und die sinnlichen Potenzen, worin sie haften, kommen hierbei
nicht als Vollzugswerkzeuge, sondern nur als Vorbedingungen
des intellektuellen Aktes in Betracht. In seinem Vollzug ist der
intellektuelle Akt von körperlicher Vermittlung frei und insofern
vom Körper abgezogen.

Obwohl nun schon im natürlichen intellektuellen Erkennen
diese Freiheit oder Abgezogenheit der intellektuellen Erkenntnisakte

von der Körperlichkeit vorhanden ist, so tritt sie doch
reiner und vollkommener in jenen Visionen, welche die Mystik
als intellektuelle bezeichnet, auf, weil in diesen Visionen die Sinne,
wie wir oben gesehen, gar nicht thätig sind, auch nicht in
vorbereitender Weise. Aus allem, was über den Seelenzustand
mystischer Personen während der intellektuellen Visionen und
Offenbarungen bekannt ist, geht hervor, dafs in diesen mystischen
Erkenntniszuständen die Abstraktion der Seele vom Körper eine
viel tiefer greifende ist, als beim natürlichen intellektuellen
Erkennen. Zwar übt, wie in einer früheren Abhandlung gezeigt
wurde, auch die angestrengte natürliche intellektive Erkenntnis-
thätigkeit einen gewissen hemmenden Einfiufs auf sinnliche und
leibliche Funktionen, aber beim Zustande intellektueller Vision
tritt eine Völlige Sistierung der äufseren und inneren Sinnes-
thätigkeit und überdies eine sehr tiefe Herabstimmung der
vegetativen Funktionen und der Bewegungskraft ein. Die hl. Theresia
(Biogr. Kap. 20) sagt unter anderem einmal: „In dem Leibe ist
also keine Kraft, um sich zu rühren, wenn ich mich auch stark
und lang anstrenge, sondern die Seele hat alle Kraft mit sich
hinweggeführt." Hieraus geht hervor, dafs auch die Bewegungskraft

gehemmt und gebunden ist. Der hier von der hl. Theresia
geschilderte Zustand erinnert an gewisse Zustände, die bei Scheintoten

schon vorgekommen sind. Es gibt nämlich Zustände des
Scheintodes, worin die betreffende Person beim Bewufstsein ist
und hört und versteht, was in ihrer Hähe gesprochen wird, aber
weder durch Worte noch durch Bewegungen ein Lebenszeichen
zu geben vermag. Eine diesen Zuständen ähnliche Aufhebung der
Bewegungsfähigkeit findet nach den Erfahrungen der hl. Theresia
und anderer Mystiker bisweilen bei Verzückungen statt. Der
hl, Thomas — um nun auf dessen oben angeführte Beweisführung

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 31



482 Psychologische Lehren der Scholastik.

zurückzukommen — betrachtet die im intellektiven Erkennen
stattfindende Abstraktion der Seele vom Körper als eine
Vervollkommnung der Seele. Koch mehr aber gilt dies von der in
der mystischen Vision sich vollziehenden Abstraktion der Seele

vom Körper, denn Gott läfst der Seele solche Visionen und die
damit verbundenen Verzückungen nur zu dem Zweck, um sie

zu einer höheren Stufe der Vollkommenheit emporzuführen,
zukommen. Die hl. Theresia erzählt (Biogr. Kap. 24), dafs Gott
in der ersten Verzückung zu ihr sprach: „Ich will nicht, dafs
du forthin mit Menschen eine Gemeinschaft habest, sondern mit
den Engeln." An einer anderen Stelle schildert sie die Wirkung
einer Verzückung mit den Worten: „Hier ist es, wo der Seele
die Federn zum hohen Fluge recht gewachsen und die schwachen
Flaume ausgefallen sind." (Kap. 20.)

Der von Plato im Phädrus so schön durchgeführte Gedanke,
dafs der menschlichen Seele durch die Betrachtung der Ideen
Gefieder und Flügel wachsen, erhält, wie wir aus den Worten
der hl. Theresia sehen, in der Mystik seine Erfüllung.

In dem Argument des hl. Thomas für die Unsterblichkeit der
Seele, das uns hier beschäftigt, sind aber zweierlei Abstraktionen
der Seele vom Körper und zwei daraus folgende Vervollkommnungen

unterschieden, die eine Abstraktion findet im intellektuellen

Erkennen, die andere in der Übung der Tugend und in
der Beherrschung der Leidenschaften statt. Wir haben nun
gesehen, dafs die erstere Abstraktion und die derselben entsprechende

Vervollkommnung im mystischen Erkennen eine viel höhere

Realisierung, als im rein natürlichen Erkennen findet. Dasselbe

gilt auch von der anderen Abstraktion, welche in der Tugendübung

und Ascese sich vollzieht, weil die mystische Ascese und
die damit verbundene Befreiung des Geistes aus den Banden
des Leibes und der Sinnlichkeit vollkommener als die des
gewöhnlichen Lebens ist.

Nachdem wir uns nun überzeugt haben, dafs sowohl im
rein natürlichen, als auch im übernatürlich mystischen Leben
die im Erkennen und in der Tugendübung stattfindende
Abstraktion der Seele vom Leibe eine Vervollkommnung der Seele

zur Folge hat, ist noch die Folgerung, die der hl. Thomas aus
jener Thatsache zieht, zu prüfen. Der hl. Lehrer zieht, wie wir
bereits wissen, aus jener Vervollkommnung die Folgerung, dafs
die volle Trennung der Seele vom Leibe, wie sie im Sterben
sich vollzieht, nicht eine Korruption der Seele sein könne. Gegen
diese Folgerung könnte etwa vom Standpunkt der Logik
eingewendet werden, es sei hierbei der Fehler einer fiszaßaOig dg



483

«Ado ysvoç begangen, denn die Abstraktion der Seele vom Leibe,
die im Sterben stattfindet, sei eine ganz andere, als jene, die
im Erkennen und in der Tugendübung sich vollzieht, folglich
sei es unstatthaft, von der Wirkung, welche die blofs intellektuelle

und moralische Loslösung der Seele vom Leibe hervorbringt,

einen Schlufs zu ziehen hinsichtlich der Wirkung des
Sterbens. Der hl. Thomas hat auf diese Einwendung bereits
Rücksicht genommen und geantwortet, indem er sagt: „Si autem
dicatur, quod perfectio animae consistit in separatione eius a
corpore secundum operationem, corruptio autem in separatione
secundum esse, non convenienter obviatur. Operatio enim rei
demonstrat substantiam et esse ipsius; quia unumquodque ope-
ratur, secundum quod est ens, et propria operatio rei sequitur
propriam ipsius naturam. Ron potest igitur perfici operatio ali-
cujus rei, nisi secundum quod perficitur ejus substantia. Si igitur
anima secundum operationem suam perficitur in relinquendo corpus

et corporea, substantia sua in esse suo non deficiet per hoc,
quod a corpore separatur."

Aus dem Zusammenhang, der zwischen den Operationen
eines Wesens und diesem selbst besteht, folgert der hl. Thomas,
dafs ein Wesen durch das, wodurch seine Operationen
vervollkommnet werden, nicht seiner Substanz nach korrumpiert werden
könne. Diese Folgerung, die bei Thomas zunächst auf die
Wirkungen der natürlichen intellektiven Erkenntnis und der Tugendübung

überhaupt sich gründet, findet wieder in der mystischen
Erkenntnis und Tugendübung eine Bestätigung und Beleuchtung.
Der Schlufs des hl. Thomas von der intellektuellen und moralischen

Abstraktion der Seele auf jene, die im Sterben stattfinde^
enthält allerdings eine Art von Sprung, weil die Abstraktion,
welche dem Schlüsse als Grundlage dient, von der, worauf die
Konklusion sich bezieht, allerdings noch sehr stark verschieden
ist. Der Abstand dieser zwei Abstraktionen ist noch so grofs,
dafs der Schlufs von der einen auf die andere Vielen als
unvermittelt und gewagt erscheinen möchte. Jene Kluft nun wird
sozusagen überbrückt durch die mystischen Zustände, in welchen
die Abstraktion der Seele vom Körper dem Sterben viel näher
kommt, als in den gewöhnlichen Seelenzuständen.

Die hl. Theresia vergleicht den Zustand, in welchen sie
durch Verzückungen versetzt wurde, mit Todesängsten und Todesgefahr

(Biographie Kap. 20), und bei Marina von Eskobar ging
dem Tode eine längere Verzückung voran und diese ging fast
unmerklich in das Sterben über. Pater Andreas Pinto, der beim
Tode der genannten Jungfrau zugegen war, erzählt (a. a. 0.

31*



484 Wie unterscheiden sich die Begriffe von anderen Erkenntnisakten.

Bd. 4, S. 337): „Gott hatte ihr vor mehreren Jahren geoffenbart,
er werde ihr die Stunde ihres Todes nicht bezeichnen, sondern
ihr ein Zeichen geben, indem sie vor ihrem Tode in eine mehrere
Stunden währende Verzückung fallen werde, und sie sagte mir
häufig, ich möchte die Offenbarung nicht aufser acht lassen,
damit sie nicht lebendig begraben würde." Die vorhergesagte
Verzückung trat ein, dauerte mehrere Stunden und endete mit dem
Tode.

In neuester Zeit hat der Franziskaner Pater Augustin von
Montefeltro, der in Rom und anderen Städten Italiens durch
seine Predigten grofses Aufsehen erregte, in der Predigt über
die Geistigkeit der Seele, dem Gedanken, dafs die mystische
Kontemplation und Vision ein Beweis für die Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele sei, einen sehr beredten Ausdruck
gegeben, indem er den Zustand, wozu die Seele im Gebete sich
erhebt, also schildert: „Wollet ihr die Seele bei diesem Fluge
in die himmlischen Regionen beobachten? Ihrem Blicke
entschwinden die Geschöpfe, entschwindet die Erde; der Horizont
erweitert sich, die Schleier fallen, die Finsternisse verwandeln
sich in blendende Helle, die Seele dringt bis zur Quelle des
Lebens vor und langt dort an in Mitte der Chöre der Engel
und Erzengel; sie steht am Altare dessen, welcher für sie
geopfert worden, und spricht: Mein Gott, siehe hier dein Geschöpf;,
mein Vater, siehe hier dein Kind! Und wo war inzwischen der
Körper? Er ist hier unten zurückgeblieben, träge, schwerfällig,
während seine Seele wie ein geistiger Schmetterling durch die
himmlischen Auen flog. Ist es nun möglich, dafs diese Seele
— in Nichts sich auflöse?"

3—433=—=

WIE UNTERSCHEIDEN SICH DIE BEGRIFFE VON

ANDERN ERKENNTNISAKTEN?

VON Dr. EUG. KADERÀVEK.

Wenn wir den Ursprung der Begriffe untersuchen, werden

wir gewahr, zu welchen Erkenntnisakten diese im Verhältnifse


	Psychologische Lehren der Scholastik bestätigt und beleuchtet durch Thatsachen der katholisch-religiösen Mystik

