Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]
Autor: Brockhoff, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762085

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 451

mente schliefsen, jedes fiir sich betrachtet, nur die Méglich-
keit ein fiir das wirklich bestehende Sein; keines bringt von
sich aus das wirkliche Sein mit und keines besitzt in seiner Natur
ein Mals oder eine Richtschnur fiir die Wirklichkeit als solche.

———of—e—

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES,

Von Dr. JOS. BROCKHOFF.
(I, 224. 1II, 122. III, 182.)

§ 5.
Der metaphysische Grundbegriff Gottes.

Es muls einen Gott geben, das hat uns der hl. Thomas zur
Geniige bewiesen. Wir erkennen das Dasein Gottes aus dem
Vorhandensein der geschaffenen Dinge, finden ihn als den ersten
Beweger, der selbst nicht bewegt wurde, nennen ihn den Alles
verursachenden, und doch nicht selbst verursachten Grund aller
Dinge. Von ihm héngt alles im Werden, Sein und Bestehen
ab; er gibt allen Dingen das Sein. Darum iiberragt er sie aber
auch alle in unendlicher Weise, er ist der Dinge causa aequivoca,
da diese ja nicht spezifisch auf gleicher Linie mit Gott stehen,
sondern nur eine Ahnlichkeit mit ihm haben. So sagt der
hl. Thomas Sum. Theol. I. qu. 13. a. 5: Quidquid praedicatur
de aliquibus secundum idem nomen et non secundum eandem
rationem praedicatur de eis aequivoce. Sed nullum nomen con-
venit Deo, secundum illam rationem secundum quam dicitur de
creatura. Quidquid ergo de Deo et creaturis dicitur aequivoce
dicitur. Praeterea Deus plus distat a creaturis quam quaecunque
creaturae ab ignice. Sed propter distantiam quarundam crea-
turarum contingit quod nihil univoce de eis praedicari potest
sicut de his quae non conveniunt in aliquo genere. Krgo multo
minus de Deo et creaturis aliquid univoce praedicatur, sed omnia
praedicantur aequivoce.

Wir erkennen Gott aus den Kreaturen und zwar durch
analoge Begriffe, die freilich nicht imstande sind, das Wesen
Gottes vollkommen auszudriicken. Das gottliche Wesen, sagt der

29*



452 Beweisfilhrung fiir das Dasein Gottes.

hl. Thomas Sum. Phil. L. I Cap. 14, ibersteigt infolge seiner
Unermel(slichkeit jeglichen Begriff, welchen unser Verstand fassen
kann, weshalb wir unvermdgend sind, zu erkennen und anzu-
geben, was es sei. Hingegen sind wir wohl imstande, einen Be-
griff von ihr uns dadurch zu bilden, dals wir erkennen, was sie
nicht sei. Fragen wir nun nach dem Wesen Gottes, soweit es
uns moglich ist dasselbe zu erkennen. Hier tritt uns zunichst der
Begriff eines aus sich seienden Wesens, eines ens a se entgegen.
Wir erkennen, dafs Gott ein aus sich seiendes Wesen sein miisse,
wiithrend alle anderen Wesen dagegen ihr Sein von etwas anderem
haben, verursacht sind (entia ab alio). Sonach gibt es auch keine
Gattungseinheit zwischen beiden, demWesen Gottes und demWesen
aller ibrigen Existenzen. Der Unterschied liegt aber in dem
Begriffe des verschiedenen Seins selber. Durch Feststellung des
genus proximum und der differentia specifica konnen wir mithin
das Wesen Gottes nicht bestimmen. Ist uns dieser Weg ver-
schlossen, so sind wir gezwungen, einen andern einzuschlagen,
der uns sicher zur Erkenntnis und Bestimmung der Wesenheit
Gottes fiihrt. Welch anderer Weg aber konnte es sein, als der,
auf welchem wir bereits zur Erkenntnis des Daseins Gottes ge-
langten? Wir betrachten die geschopflichen Dinge, forschen nach
deren Wesen, beurteilen sie als Wirkungen Gottes und schreiten
fort zur Erkenntnis des Wesens des Wirkenden, der ja sein
Wesen in dem Wesen des Gewirkten wiederspiegeln lifst. Die
Art und Weise des Fortschreitens, um zur etwaigen Erkenntnis
des Wesens Gottes zu gelangen, gibt uns der hl. Thomas aus-
fiihrlich. Er weiset uns zundchst auf den Weg der Verneinung
(via remotionis). Dem kosmologischen Beweise zufolge ist Gott
von uns als das unendlich vollkommene Wesen anzuerkennen,
welchem keine Unvollkommenheit anhaften kann. Wir miissen
also alle Unvollkommenheiten, welche wir an den geschopflichen
Dingen wahrnehmen, von Gott einfachhin verneinen. Gelangen wir
hierbei dann zur Erkenntnis einzelner gottlicher Kigenschaften,
welche dem Ausdrucke nach oder im auflsern Gewande negative
Begriffe sind, so verschligt das nichts. Der Sache nach sind
sie eminent positiv, da in denselben verneinende Bestimmungen



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 453

oder Beschrinkungen von Gott verneint werden. So sagen wir:
Grott ist nieht Accidenz, Gott ist nicht Korper, er ist unermefslich,
unverinderlich. Sum. Phil. L. I Cap. 14 verfolgt der hl. Thomas
diesen Weg mit den Worten: Est autem via remotionis utendum
praecipue in consideratione divinae substantiae. Nam divina
substantia omnem formam, quam intellectus noster attingit, sua
immensitate excedit; et sic ipsam apprehendere non possumus
cognoscendo quid est sed aliqualem eius habemus notitiam cognos-
cendo quod non est. Tanto enim eius notitiae magis appropin-
quamus, quanto plura per intellectum nostrum ab eo poterimus
removere; tanto enim unumquodque perfectius cognoscimus,
quanto differentias eius ad alia plenius intuemury habet enim res
unaquaeque in se ipsa esse proprium ab omnibus aliis distinctum.
Unde, et in rebus quarum definitiones cognoscimus, primo eas
in genere collocamus; per quod scimus in communi quid est; et
postmodum differentias addimus quibus a rebus aliis distinguantur
et sic perficitur substantiae rei completa notitia. Sed quia in
consideratione substantiae divinae non possumus accipere quid
quasi genus nec distinctionem eius ab aliis rebus per affirmativas
differentias accipere possumus oportet eam accipere per differentias
negativas. Den gleichen Gedanken fiihrt unser Lehrmeister Sum.
Theol. I qu. 88. a. 2. ad 2 aus, wenn er schreibt: De superi-
oribus rebus in scientiis maxime tractatur per viam remotionis. Sic
enim corpora coelestia notificat Aristoteles per negationem pro-
prietatum inferiorum corporum. Unde multo magis immateriales
substantiae a nobis cognosci non possunt, ut earum quidditates
apprehendamus; sed de eis nobis in scientiis documenta tradun-
tur per viam remotionis ef alicuius habitudinis ad res materiales.

Der andere Weg, welchen zu beschreiten uns der Heilige
lehrt, nimmt seinen Anfang von dem Princip der Kausalitit und
fiilhrt uns dazu, alle Vollkommenheiten im hervorragenden, eminenten
Mafse von Gott auszusagen. Er heilst gewdhnlich die via affir-
mationis und teilt sich in die via causalitatis und die via eminentiae.

Das Dasein der geschopflichen Wesen liels uns den Schlufs
auf das Dasein Gottes ziehen; und zugleich erkannten wir ihn
als die wirkende Ursache fiir jene geschaffenen Dinge. Wenn Gott



454 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

aber die erste Ursache aller Dinge ist, so miissen alle Vollkommen-
heiten, welche sich in den geschaffenen Wesen vorfinden, schon
vorher in Gott, als in der Ursache sein gemils dem Princip,
dals in der Wirkung sich nichts findet, was nicht vorher irgend-
wie in der Ursache vorhanden. Wirkungen, eben weil sie
Wirkungen sind, haben als solche alles, was sie haben, von ihrer
Ursache.  So schliefsen wir denn richtig von den in den
Wirkungen erkannten Vollkommenheiten in den geschaffenen
Dingen auf das Dasein dieser Vollkommenheiten in der Ursache
jener Wirkungen, in Gott. Dabei gelangen wir denn auch zu
der Erkenntnis mehrerer gottlichen Eigenschaften, die nicht blofs
dem Inhalte, sondern auch der Form nach behauptend, positiv
sind, z. B. dals Gott heilig, gerecht, allweise, giitig, barm-
herzig sei. Unter diesen Vollkommenheiten unterscheiden wir
dann leicht unter reinen und gemischten. Wihrend wir die
letztern nur virtualiter von Gott aussagen, um nicht auch die
in denselben enthaltene Verneinung oder Beschrinkung auf Gott
zu iibertragen und ihn so zu verendlichen, miissen wir die
reinen Vollkommenheiten formlich und wesenhaft Gott zuerkennen.
Darum sagen wir folgerichtig, dals Gott immer, wenn eine mindere
oder hohere Vollkommenheit in Frage kommt, die hohere Voll-
kommenheit gebiihrt. ‘Sum. Theol. I q, 13. a. 2. lesen wir: .... Et
ideo dicendum est quod huiusmodi quidem nomina significant
substantiam divinam et praedicantur de Deo substantialiter sed
deficiunt a raepresentatione ipsius. Quod sic patet. Significant
enim sic nomina Denm secundum quod intellectus noster cognoscit
ipsum. Intellectus autem noster cum cognoscat Deum ex creaturis
sic cognoscit ipsum secundum quod creaturae ipsum repraesentant.
Ostensum est autem (q. 4. a. 2.) quod Deus in se praehabet
omnes perfectiones creaturarum quasi simpliciter et universaliter
perfectus (cfr. 1. ¢. q. 13 a. 12 et a. 3; 1. ¢. q. 4 a. 2).

Gott ist die causa aequivoca aller geschaffenen Dinge. Wenn
aber die Ursache zu der Wirkung nur als causa aequivoca, nicht
aber als causa univoca sich verhilt, so ist dasjenige, was in der
Wirkung ist, nicht blofs einfach vorher in der Ursache, sondern
in hoherer, vollkommenerer Weise. Daher miissen auch alle Voll-



Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes. 455

kommenheiten, die in den Dingen sich zeigen, nicht einfach,
sondern in weit vollkommenerer Weise von Gott ausgesagt werden;
ja, im hochst vollkommenen Grade kommen Gott alle Voll-
kommenheiten zu (secundum modum excellentiorem), da er ja das
unendlich vollkommene Wesen ist. Diese Erkenntnis ldlst uns
auch sofort die Unterscheidung machen, in der Weise wie wir
Vollkommenheiten von Gott aussagen und wie wir solche ge-
schopflichen Dingen zuerkennen. Wir diirfen jene Vollkommen-
heit eben nicht in gleicher Weise von Gott und geschopflichen
Dingen aussagen, es ist keine univoke Aussageweise erlaubt.
Gott kommt die Vollkommenheit in unendlichem Malse zu, wie
es der unendlichen Vollkommenheit der gottlichen Natur ent-
spricht, dem Geschopfe dagegen nur in hochst beschrinktem Mafse
entsprechend der geschaffenen Natur, Aber auch eine blofse
dquivoke Aussageweise ist nicht gestattet, denn das hielse ja
den beiden zuerkannten Vollkommenheiten eine grundverschiedene
Bedeutung geben. Es kommt vielmehr Gott und dem von ihm
geschaffenen Dinge die von beiden ausgesagte Vollkommenheit
zwar im eigentlichen, aber nicht gleichen sondern &#hnlichen
Sinne zu. Das setzt der hl. Thomas klar auseinander mit den
Worten Quaest. Disp. de pot. Q. VII a 7: De Deo et crea-
turis nihil praedicatur univoce; non tamen ea, quae communiter
praedicantur, pure aequivoce praedicantur sed analogice. Huius
autem praedicationis duplex est modus: unus quo aliquid prae-
dicatur de duobus per respectum ad aliquod tertium sicut ens
est de qualitate et quantitate per respectum ad substantiam.
Alius modus est quo aliquid praedicatur de duobus per respectum
unius ad alterum sicut ens de substantia et quantitate. In primo
auntem modo praedicationis oportet esse aliquid prius duobus, ad
quod ambo respectum habent sicut substantia ad quantitatem et
qualitatem; in secundo autem non, sed necesse est, unum esse
prius altero. Et ideo cum Deo nihil sit prius, sed ipse sit prior
creatura, competit in divina praedicatione secundus modus ana-
logiae et non primus.

- Kommen nun Gott die Vollkommenheiten, welche wir in
den. geschopflichen Dingen schauen, im eigentlichen Sinne aber



456 ~ Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

in doch weit vollkommenerer Weise zu, so diirfen wir sie
natiirlich nicht von Gott in der Weise aussagen, wie sie den Ge-
schopfen zukommen, es ist also zwischen Gottes Vollkommenheit
an sich und den in den Geschopfen sich findenden Vollkommen-
heiten an sich ein Unterschied zu machen. Gott ist nicht blofs
weise, sondern allweise, nicht blofs gut, sondern der ﬁbergute.
Es kommen ihm diese Vollkommenheiten nicht in der Weise zu
wie den geschopflichen Wesen. Damit leugnet man aber nicht,
dafs Gott im eigentlichen Sinne weise sei, sondern dafs er viel-
mehr iiber dem Pridikate der Weisheit erhaben sei. Deum cog-
noscimus, erklart hieriiber der Aquinate, Sum. Theol. q. 13 a. 3,
ex perfectionibus procedentibus in creaturas ab ipso quae quidem
perfectiones in Deo sunt secundum eminentiorem modum quam
in creaturis; intellectus autem noster eo modo apprehendit eas
secundum quod sunt in creaturis; et secundum quod appre-
hendit ita significat per nomina. In nominibus igitar quae Deo
attribuimus est duo considerare scilicet perfectiones ipsas signi-
ficatas ut bonitatem vitam, et huiusmodi, et modum significandi.
Quantum igitur ad id, quod significant huiusmodi nomina proprie
competunt Deo et magis proprie quam ipsis creaturis et per
prius dicuntur de eo. Quantum vero ad modum significandi,
non proprie dicuntur de Deo; habent enim modum significandi
qui creaturis competit.

Diesen dreifachen Weg beschreibt unser Lehrer ebenso kurz,
als klar, wenn er Lect. VI in Rom. I. 19 sagt: Haec autem
tria (invisibilia Dei, per quae intelligitur Dei essentia, quae a
nobis videri non poste, eius virtus, secundum quam res ab eo
procedunt sicut a principio et divinitas, quae postulat ut Deum
cognoscant sicut ultimum finem in quem omnia tendunt) referuntur
ad tres modos cognoscendos supra dictos: nam invisibilia Dei
cognoscuntur per viam negationis; sempiterna eius virtus per viam
causalitatis; divinitas per viam excellentiae. cfr. S. Th. I.q. 12
a. 12. 8. Ph. L. III Cap. 49; in Boetii prooemium q. I. a. 2.

Folgen wir nur diesen deutlichen Spuren und wir gelangen
dazu, einiges, wenn auch nur stammelnd, wie Gregor der Grolse
sagt, von Gottes Wesenheit erkennen und aussagen zu konnen,



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 457

was als Antwort der Frage dient, welches in diesem wuner-
mefslichen Meere von Vollkommenheiten (Sum. Theol. I. q. 13
a. 11.) das Wesenbildende der gottlichen Natur im Unterschiede
von den gottlichen Eigenschaften sei. Die Frage zielt nimlich
auf die konstitutive Wesenheit Gottes, mit andern Worten sie
will jene gottliche Vollkommenheit genannt wissen, die wir als
die erste in Gott erkennen, durch die wir Gott zuerst von allen
Geschopfen unterscheiden, aus welcher wir alle anderen gott-
lichen Vollkommenheiten mittelbar oder unmittelbar ableiten.
Welches also ist der metaphysische Grundbegriff Gottes? Viel-
fach geht in diesem Punkte die Meinung der Theologen aus-
einander; der hl. Thomas behandelt diese Frage nicht ex
professo. Doch lassen seine Erwigungen in der 13. Quastion
des 1. Teiles seiner Summa uns einzelne Spuren finden, und
so wird er denn auch von den verschiedenen Kommentatoren fiir
ihre verschiedenen Ansichten als Autor angerufen.

Zur besseren Erlduterung sei zuniichst noch die Bemerkung
vorausgeschickt, dafs natiirlich von einem thatséchlichen Unter-
schiede zwischen Wesenheit und KEigenschaft Gottes nicht die
Rede sein konne.

Ferner was das Wort Natur oder Wesenheit angeht, so ist
darunter das zu verstehen, womit wir die Frage beantworten:
Was ein Ding sei; das, wodurch ein Ding in seiner Gattung
und Art bestimmt wird; was wir zuerst in dem Dinge auffassen.
Wesen ist dasjenige in einem Dinge, welches uns wenn wir es
erkennen das Ding in sich und unterschieden von jedem andern
auffassen lafst. Hs ist also die Wesenheit der bestimmende
Grund fiir alle Vollkommenheiten und Attribute, die einem Dinge
zukommen. Fragen nach dem, was die Wesenheit Gottes bildet
heifst demnach nichts anderes, als fragen, was das erste sei,
was wir von Gott als Gott auffassen und durch dessen Erkenntnis
Gott selbst an sich und im Unterschiede sowohl von allen anderen
Wesen, als auch von den géttlichen Attributen sofort erkannt
wird, Hieraus erkennt man leicht, dals nicht das physische,
sondern das metaphysische, logische Konstitutive der Wesenheit
Gottes in Frage stehe. Daher darf auch Natur nicht im weiteren



458 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

Sinne des Wortes gefalst werden, insofern nédmlich mit géttlicher
Natur das gottliche Wesen, die ungeschaffene ewige substantia
Gottes bezeichnet wird, die ja unter die transcendenten Begriffe
gehort und in den gottlichen Attributen und Relationen ein-
geschlossen ist. Natur mufs hier vielmehr im strikten und eigenen
Sinne gefalst werden, insofern sie Wurzel und aprioristischer
Grund fiir alle gottlichen Attribute ist, von denen sie sich dann
virtualiter unterscheidet, und in denen sie in dieser Fassung nicht
als transcendent einbegriffen aufgefalst wird.

Es handelt sich ferner bei der konstitutiven Wesenheit nicht
um eine Zusammensetzung, compositio, sei dieselbe thatsichlicher
oder gedachter Art, sondern um die reinste Wesensbildung, welche
jede Zusammensetzung ausschlie(st. Es kommt nur die constitutio
purissima oder die constitutio per simplicitatem in Betracht.

Hier nun teilen sich die Ansichten vielfach.

Wenn wir absehen von der Ansicht jener, welche behaupten,
Natur und Wesenheit in Gott unterschieden sich virtualiter und
demnach werde die gottliche Wesenheit unter der Auffassung
als Natur durch das gottliche Erkennen (divinum intelligere)
unter der Auffassung als Wesenheit durch den Begriff des ewigen
Aussichseins (ens a se) gebildet; wenn wir ferner absehen von
der Ansicht des Scotus, der das gottliche Wesen durch das voll-
stindige Unbegrenztsein konstituirt sein lifst und dabei zu dem
Satze gelangt, Gott ist ein in jeder Hinsicht unermelsliches Wesen;
wenn wir endlich ebenso die Ansicht der Nominalisten zuriick weisen,
welche in der Zusammenhéufung das Wesen Gottes finden, indem
sie Gott das hochst vollkommenste Wesen nennen; wenn wir diese
drei Ansichten, deren erste eine unberechtigte Unterscheidung
zwischen Natur und Wesenheit aufstellt, deren beide anderen
aber, weil sie den Kernpunkt der Frage gar nicht beriihren,
ganz aulser der Frage bleiben, so eriibrigen noch zwei An-
sichten, die oftmals aufgestellt und verteidigt worden, aber auch
ebenso oft bestritten worden sind. Die Verfechter beider An-
sichten suchen den hl. Thomas als ihren Gewéihrsmann aufzufiihren.

Die Verteidiger der ersten Ansicht erkennen das grund-
legende Element in Bezug auf die Wesenheit Gottes in der



Beweisfiithrung fiir das Dasein Gottes. 459
Aseitit. Thr Hauptsatz lautet: Deus est ens a se. Ihre Schlufs-
folgerung ist folgende: jenes miissen wir als Konstitutivum in der
Grottheit auffassen, was wir zuerst in Gott erkennen als das-
jenige, wslches Gott von den Kreaturen trennt und den Grund
und eine Art Wurzel aller Attribute, welche Gott zukommen,
bildet; dieses aber ist seine Aseitit (esse a se et per se seu
essentia subsistens in tota plenitudine essendi), denn aus dieser
Aseitit folgt, erkliren ihre Verteidiger, dals Gott in sich Leben,
Erkennen und jegliche Vollkommenheit des Seins und Thitig-
seins vereinigt. Dieser von Capreolus, Bannez, Ledesma, Molina
Vasquez, spiter vom Kardinal Gotti verteidigten Ansicht vindi-
ziert Contenson, ihr warmer Verfechter, die Gunst des hl. Thomas
mit den Worten: Huic sententiae favet perpetuo Divus Thomas.
Derselbe fiihrt besonders die Stellen Sum. Theol. I q. 13 a. 11:
Hoc nomen, qui est, est maxime proprium nomen Dei. Ferner
gibt er zur Begriindung die Sum. Theol. I q. 26. a. 2. ad 1 ge-
gebene Unterscheidung: Ex illa ratione probatur quod Deus sit
beatus secundum suam essentiam, non autem quod beatitudo ei
conveniat secundum rationem essentiae sed magis secundum
rationem intellectus. (cfr. Contenson Theol. mentis et cordis Thom,
L. S. I. Diss. L. cap. IL de natura Dei speculatio I et IIL)
Unter den Philosophen der Neuzeit huldigen dieser Ansicht
unter anderen auch Liberatore, der in seinen ,Institutiones Philo-
sophicae’ Vol. 1I. Pag. 405 folgende beiden Sitze aufstellt und
zu verteldigen sucht: ,Propositio I*. Deus, hoc ipso quod est
prima rerum causa, est a se; habet essentiam, quae unum
idemque sit, cum eius exsistentia; et est ipsum esse sub-
sistens“. Propositio II*: ,Constitutivum divinae naturae optime
exprimitur per hoc quod Deus sit ens a se. Ebenso schreibt
Stockl in seinem Lehrbuch der Philosophie Abt. 2, 8. 310:
,Diese Aseitdt ist in der That dasjenige, was wir als die kon-
stitutive Wesenheit Gottes zu bezeichnen haben. Denn wir er-
kennen diese Vollkommenheit als die erste in Gott. Die Aseitit
ist ferner das erste Merkmal, wodurch und woran wir Gott von
den geschopflichen Dingen unterscheiden. Aus der Aseitiit lassen
sich endlich alle iibrigen Vollkommenheiten Gottes unmittelbar



460 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

oder mittelbar ableiten. In der Aseitdt finden sich somit die
drei Requisite, welche erforderlich sind, damit eine gottliche Voll-
kommenheit als die konstitutive Wesenheit Gottes betrachtet
werden konne.“ Auch Gutberlet, die Theodicee I. Aufl, 8. 52,
meint, ,dals die Aseitdt uns blofs als das metaphysische Wesen
Gottes dient”. Er beschridnkt sich aber hierbei gleich selbst
mit den Worten: ,,Ob auch eine wahre ontologische Abhéngig-
keit der gottlichen Attribute von der Aseitit bestehe, mag dahin-
gestellt bleiben und thut nichts zur Sache®.

Dieser Ansicht, dals das Wesenbildende in der Gottheit die
Aseitit sei, steht die andere Meinung gegeniiber, welche die
konstitutive Wesenheit Gottes in dem hdchsten Grade der Gott
zukommenden Intellektualitit findet. Auch diese Ansicht findet
viele Gonner, die ebenfalls aus den Werken des hl. Thomas die
Begriindung versuchen. Die Verteidiger derselben teilen sich
wieder in zwei Parteien, von denen die eine die Wurzel, den
Grund des Erkennens, das intelligere radicale als das Wesen-
bildende annehmen, wie Philippus a. 8. Trinitate, die andere
aber das reine wirkliche Erkennen, wie die Salmanticenses,
Gonzales, Johannes a. S. Thoma, Suarez, Hurtado, besonders
ausfiihrlich Gonnet und sehr energisch Billuart, der fast heftig
Contensons Ansicht zu widerlegen sucht. Fiir diese letztere
Ansicht tritt unter den deutschen Philosophen besonders warm
Commer, System der Philosophie. 4. Buch. 8. 41 mit den Worten
ein: ,,Das intellektuelle Leben ist an sich betrachtet der voll-
kommenste Seinsgrad, den man iiberhaupt denken kann. Dieser
Grad muls daher in unserer Erkenntnis das gottliche Wesen
dem Sein nach bestimmen, weil er allein den fiinf Kigenschaften
des gottlichen Wesens entspricht, aus deren realem Vorkommen
wir die Existenz des gottlichen Wesens erkannt haben. Niher
hin verlangt aber die spezifische Unterscheidung als solche, nach
der wir hier fragen, dafs aus ihr das Sein aller iibrigen Voll-
kommenheiten begriffen werde; und deshalb mufs dasjenige ihre
Stelle vertreten, was in der ganzen bestimmten Natur das voll-
kommenste und realste ist, was also die hdchste Seinsverwirk-
lichung jener Natur ausmacht. Das ist aber in Bezug auf das



Beweisfiithrung fiir das Dasein Gottes. 461

intellektuelle Erkennen das wirkliche Erkennen selbst und nicht
die blofse Anlage dazu. Das gottliche Wesen ist daher als das-
jenige Seiende zu bestimmen, welches am meisten und in der
allerrealsten Weise immer intellektuelle Erkenntnis ausiibt,
d. h. das durch sich selbst subsistierende Erkennen als hochste
immanente Seiensbethitigung und Seiensverwirklichung.

Kardinal Zigliara Sum. Phil. II. Theol. Nat. L. IL. Cap. I,
Art. II. n. VL. will beide Ansichten vereinigen, indem er auf
den doppelten Weg hinweist, um Gott zu erkennen; nach seiner
Ansicht nimlich gelangen wir auf dem einen a posteriori zu Gott
als dem ens a se, welches Sein alle Vollkommenheiten, die in
den Kreaturen sich finden in unendlichem Mafse in sich vereinigt.
Der andere Weg ist der a priori, auf welchem wir nach aprio-
ristischer Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes die gottlichen
Attribute aufsuchen, mit einander vergleichen, so eine voll-
kommenere Erkenntnis der gdttlichen Wesenheit erlangen, indem
wir unter diesen Attributen jenes bestimmen, welches sich nach
unserer Denkthétigkeit gleichsam als differentia specifica verhilt
und vollkommener die gittliche Natur ausdriickt. Aus diesem
Attribute werden dann die iibrigen folgerichtig hervorgehend
erkannt. Handelt es sich also, meint der Kardinal, um das
methaphysische Wesenbildende, so ist aprioristisch, gemifs dem
Kausalitits-Princip die Aseitit als solche zu betrachten; ist aber
genauer und pragnanter das gezeichnete Konstitutiv in Rede,
so ist der hochste Grad des durch sich selbst subsistierenden
Erkennens als solches zu fassen. Doch dieser Weg, die Ver-
teidiger beider Ansichten zu befriedigen, geniigt wohl keinem,
und bleibt uns die Frage offen: Was macht das Wesen des
gottlichen Seins aus? '

Da es sich nicht blofs um die Unterscheidung zwischen gott-
lichem und geschopflichem Sein handelt, sondern um das Wesen-
bildende in dem gottlichen Sein, so kann die gottliche Natur im
eigentlichen und strengen Sinne, sofern sie nimlich den Grund
fiir die gottlichen Eigenschaften bildet, mit dem Begriffe der Aseitit
nicht erfalst werden. Das wire nur dann moglich, wenn wir
die gottliche Natur im weiteren Sinne fassen und sie mit der



462 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

Wesenheit selbst verwechseln, welche der Natur und den Eigen-
schaften und den Relationen in Gott gemeinsam und in denselben
transcendentaliter eingeschlossen ist. So sagt der hl. Thomas
Sum. Theol. I q. 13 a. 11 ad 1: ,Hoc nomen qui est, est
magis proprium nomen Dei, quam hoc nomen Deus quantum ad
id, a quo imponitur scillicet ab esse et quantum ad modum
significandi. Sed quantum ad id ad quod significandum imponitur
nomen est magis proprium hoc nomen ,Deus“ quod imponitur
ad significandam naturam divinam. Wiére nun die Existenz Gottes,
oder das gottliche Wesen dasselbe mit der Wesenheit oder Natur
Gottes, so wire die Beweisfiilhrung des hl. Thomas ja ganz falsch,
denn der Name ,qui est* bezeichnet, wie der Heilige in dem
Artikel selbst ausfiihrlich erklirt das gottliche Wesen selbst.
Der Begriff eines aus sich Seienden, eines seiner Natur nach
unerschaffenen Wesens findet sich in jedem Attribute, welches
wir von Gott aussagen, kommt jeder der drei gottlichen Per-
sonen zu, mufs iiberhaupt in allem sich zeigen, was iiberhaupt
Gott zukommt, wie der Begriff des Gewordenen, des Gemacht-
seins in allem enthalten ist, was wir' geschaffen nennen; daher
kann dieser Begriff wohl einen Unterschied zwischen gott-
lichem Aussichsein und kreatiirlichem Gewordensein geben, nicht
aber zwischen dem, was wir in Gott selbst Natur nennen und
dem, was wir Eigenschaften oder Person oder Thétigkeit in Gott
nennen. Darum sagt auch der hl. Thomas (l. ¢. q. 13 a. 2)
dafs der Name ,,qui est“ nicht die Natur Gottes oder das, was
die Natur Gottes ausmacht, ausdriickt. Da er sich undeterminiert
zu dem ganzen Seinsgehalt des gottlichen Wesens verhilt, so
driickt er das unermelfsliche Meer des gottlichen Wesens aus.
(Cfr. Qu. Dispp. de Potentia q. 6 a. 1 und q. 7 a, 1). Ein Bei-
spiel wird die Sache noch deutlicher machen. Den Menschen
kionnen wir betrachten als ein ,geschaffenes Wesen“ und unter
diesem Gesichtspunkte wird er mit dem Begriffe ,,Wesen, das
sein Sein von einem Andern hat, Wesen, dem sein Sein gegeben
worden istl, erfalst. Dann aber konnen wir den Menschen auch
auffassen als ein ,lebendes Wesen®“. Unter diesen Gesichts-
punkte wird er nicht bestimmt durch den Begriff des ,,Wesens,



Beweisfithrang fiir das Dasein Gottes. 463

das von einem andern verursacht, da eine solche Bestimmung
ja transcendent in allem kreatiirlichen Sein eingeschlossen ist,
sondern durch den Begriff des ,,Verniinftigseins®. Letzterer
Begriff unterscheidet den Menschen von allen andern Lebewesen
und bildet die Wurzel fiir die der menschlichen Natur eigen-
tiimlichen Erscheinungen. Ahnlich verhélt es sich auch mit der
Frage nach der Wesensbestimmung in Gott. Fassen wir Gottes
Natur als ein Wesen, das ungeworden, das immer und aus sich
ist und daher im Gegensatz zu jeglichem geschaffenen Sein steht,
so konnen wir wohl sagen, dals Gottes Wesenheit durch den Be-
griff ,ens a se“ bestimmt werde. Nehmen wir aber den Begriff
,Natur“ im strengen Sinne, welche die Wurzel der gottlichen
Eigenschaften ist, so palst der Begriff ,eines ens a se“ hierfur
durchaus nicht, da dieser trancendent dem Wesen, den Kigen-
schaften und Beziehungen, Ausgéngen u. s, w. in Gott gemeinsam
ist. Die Asecitit kann das konstitutive Element der gottlichen
Natur nicht sein, mag man das a se esse auffassen als non esse
ab alio tamquam a causa vel tamquam a principio. Das Erste
kommt ja, wie gesagt, der gottlichen Natur nicht allein zu, ist
also auch kein Unterscheidungsmerkmal zwischen Natur und
Eigenschaften Gottes. Aber auch das Zweite kann nicht der
metaphysische Grundbegriff der gottlichen Natur sein, weil ja
sonst weder dem Sohne noch dem hl. Geiste die gottliche Natur
zukime, da der Sohn vom Vater durch Zeugung als von seinem
Principe ausgeht, und der hl. Geist vom Vater und Sohn als
von einem Princip durch Hauchung hervorgeht.

Fillt sonach die Aseitdt, so kann man auch der Ansicht
Schneiders nicht zustimmen, der in seinem Buche iiber die
natiirliche Erkenntnis Gottes S. 323 ff. die Ewigkeit als meta-
physischen Grundbegriff des gottlichen Seins aufgefalst wissen
will. Soll Ewigkeit nichts anderes bedeuten, als Seinszustand,
so gehort sie zur Existenz des gottlichen Wesens, woran sie
sich findet als Kigenschaft, gibt also das Wesen Gottes als
solches noch mnicht an. Unterstellt man aber dem Begriffe der
Ewigkeit die Natur des durch die Ewigkeit gemessenen Seins,.
so wird eben dieses Sein, nicht aber die Ewigkeit als solche



464 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

gefalst. Da hat man den Begriff des ewigen d. i. des voll-
kommensten Lebens, nicht jedoch den Begriff des Malses seiner
Dauer als metaphysischen Grundbegriff des gottlichen Seins auf-
zustellen, wie Commer System der Philosophie 4. Buch S. 40
sehr richtig bemerkt.

Diese Ansicht, welche das gottliche Wesen in der Aseitit
finden will, kann demnach nicht befriedigen und bleibt uns so-
nach nur iibrig der Meinung jener beizupflichten, die das Wesen
Gottes als dasjenige Seiende bestimmen, welches immer und
in der wirklichsten und wirksamsten Weise intellektuelle Er-
kenntnis ausiibt, da es auch nicht angeht, die blofse Anlage
oder Fahigkeit im Bereiche des Irkennens die Seinverwirk-
lichung in der gottlichen Natur ausmachen zu lassen. Der Be-
weis fiir das Dasein Gottes lehrte uns Gottes Sein als das erste
Bewegende, erste bewirkende Ursache, als das notwendig Sei-
ende, als das Hochstvollkommenste im Bereich des Seins er-
kennen. Ist nun aber das gottliche Sein das hochstvollkommenste
Seiende in der ganzen Reihe des Seins, so gebiihrt es sich, dafs
die Natur dieses gottlichen Seins gebildet werde durch den
vollkommensten Grad unter den drei Graden, welche als Wesen-
bildende zugelassen werden konnen, ndmlich Sein, Leben und
Erkennen. Unter diesen dreien ist Letzteres ohne Frage der
vollkommenste Seinszustand. Ist in der Stufenreihe des Seins
das Leben als Seinsbethitigung vollkommener, als das blofse
Sein aller leblosen Wesen, so ist innerhalb der verschiedenen
Grade des Lebens das Verniinftigsein der hochste Grad der
Lebens- umsomehr der Seinsbethdtigung. ,,Das intellektuelle
Erkennen, sagt Commer 1. ¢. 8. 40, ,,ist némlich diejenige Lebens-
funktion, wodurch ein Subjekt sich selbst in der Weise bethitigt,
dafs es aulser seinem eigenen, realen Sein jedes mogliche Sein
in idealer Weise selbst erlangt; dals es seinem Wesen nach
unverindert bleibt und denuoch in idealer Weise die Wesen-
heit jedes andern Dinges in sich aufnimmt. Das intellektuelle
Leben ist daher, wenn man es in Bezug auf die Gattung dieser
Thitigkeit oder Seinsbethitigung betrachtet, das vollkommenste
Sein, welches iiberhaupt denkbar ist, weil es fir das intellektuell



Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes. 465
erkennende Subjekt an sich keine Grenze des Seins darbietet.
Dieses Verniinftigsein ist daher auch das Wesenbildende fiir die
vollkommensten Seinserscheinungen im gewordenen Universum,
fiir die Menschennatur sowie fiir die Natur des reinen Geistes.
Dafls aber in beiden das intellektuelle Erkennen eine Beschrin-
kung erleidet, liegt nicht in der Natur des Erkennens, sondern
in der Seinsbeschrinkung der geschaffenen Seele, des gewordenen
(Geistes. An sich betrachtet ist das intellektuelle Leben der
vollkommenste Seinsgrad und mufs mithin das géttliche Wesen
dem Sein nach, die gottliche Natur im strengern Sinne des Wortes
bestimmen. Dieses scheint der hl. Thomas Sum. Theol. I q. 4
a. 2 ad 3 schon anzudeuten, wenn er auf das Argument: essentia
non habet in se perfectionem vitae et sapientiae etc. antwortet:
Ad tertium dicendum quod, sicut Dionysius dicit, licet ipsum esse
sit perfectinus, quam vita et ipsa vita quam ipsa sapientia si con-
siderentur secundum quod distinguuntur ratione, tamen vivens
est perfectius (nobilius) quam ens tantum; quia vivens etiam est
ens et sapiens est ens et vivens. Licet igitur ens non includat
in se vivens et sapiens, quia non oportet quod illud quod parti-
cipet esse participet ipsum esse secundum modum omnem essendi;
tamen ipsum esse Dei includit in se vitam et sapientiam, quia.
nulla de perfectionibus essendi potest deesse ei, quod est ipsum
esse subsistens. Da aber natiirlich nur das in der ganzen Natur
Vollkommenste und Realste, das, was die hochste Seinsver-
wirklichung in der Natur ausmacht, das Begriffsbildende sein
kann auch in Bezug auf die Frage nach der Natur in Gott, so
kann das in Bezug auf das intellektuelle Erkennen nicht die
Erkenntniswurzel, die Anlage, die Féhigkeit zum Xrkennen,
sondern nur das wirkliche Erkennen selbst sein. Nicht des Er-
kennens Anlage kann das gottliche Wesen dem Sein nach be-
stimmen, weil das immerhin eine blofse Moglichkeit, eine Po-
tenzialitdt in sich schliefst, Gottes Natur aber actus purissimus
sein mufs. Nicht einmal unter dem Begriff der Thitigkeit kon-
stituiert das gottliche Erkennen die gottliche Natur, wie der
hl. Thomas Quest. Disp. I de Potentia a. 1 ad 1 ausfiithrt mit
den Worten: ,Est autem der atione operationis habere principium

Jahrbuch fiir Philosophie ete, V. 30



466 Beweisfithrung fir das Dasein Gottes.
non de ratione essentiae; unde licet essentia divina non habeat
aliquod principium neque re neque ratione, tamen operatio divina
habet aliquod principium secundum rationem.“ Zu demselben
verneinenden Schlufse kommen wir, wenn wir den hl. Lehrer
Sum. Theol. I. q. 26 a. 2 vernehmen, worin er sagt, dals die
Seligkeit Gottes im Erkennen als einem Thitigsein bestehe. Die
Seligkeit Gottes macht aber nach unserer Erkenntnisweise nicht
Grotteswesenheit aus, sondern ist eine Eigenschaft derselben, weshalb
Thomas 1. ¢. ad 1 sagt: ,,Beatitudinem non convenit ei secundum
rationem essentiae, sed magis secundum rationem intellectus,” wo-
raus offenbar hervorgeht, dafls das gottliche Erkennen aufgefalst
unter dem formalen Begriff der Thitigkeit die gdttliche Natur
nicht bilden konne. Somit miissen wir endlich sagen, dals das
gottliche Wesen als dasjenige Seiende zu bestimmen sei, welches
am meisten und in der allerrealsten Weise immer intellektuelle
Erkenntnis bethitigt und wirklich ausiibt, d. h. das durch sich
selbst subsistierende Erkennen als hochste, immanente Seinsbe-
thitigung und Seinsverwirklichung, wie Commer 1. ¢, S. 41 sagt.
mintelligere divinum sub conceptu formali ultimae actualitatis
completae et per se subsistentis in genere intellectuali est con-
stitutivam formale essentiae vel naturae divinae,* entscheidet Gonet
Ji:on L'p. 111 :

Das Erkennen ist nicht blofs Thétigkeit in Gott, sondern ist
das Sein selbst, die Wesenheit des thitigen Gottes, wie der
hl. Thomas lehrt Sum. Theol. I. q. 18 a. 2 ad 1 mit den Worten:
,Sentire et intelligere et hujusmodi, quandoque sumuntur pro qui-
busdam operationibus, quandoque autem pro ipso esse sic ope-
rantium.“ Ein aktuelles Erkennen aber als wesentliche Thétigkeit
aufzufassen und demselben somit die Fahigkeit, das handelnde
Wesen in seiner Natur zu bestimmen, abzusprechen, lilst sich
leicht mit den Worten des Aquinaten Sum. Theol. I. q. 14 a. 4
ad 1 widerlegen, wo derselbe diesen Einwand zurtickweiset mit
der Bemerkung: ,intelligere non est operatio exiens, sed manens
in ipso“. Ofr. L. c. q. 41 a. 4 ad 3: ,Intelligere et velle non
sunt tales actus, qui designent processionem alicujus rei a Deo
distinctae vel essentialiter vel personaliter. Unde respectu horum



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 467

actuum non potest salvari ratio potentiae in Deo, nisi secundum
modum intelligendi et significandi tantum, prout diversimode signi-
ficatur in Deo intellectus et intelligere, cum tamen ipsum intelligere
Dei sit eius essentia non habens principinm.*

Eine gute Stiitze findet unsere Ansicht dann in der Lehre
des hl. Thomas iiber das Wesen und die Art des Ausganges des
gottlichen Sohnes vom Vater in der hl. Dreifaltigkeit. Cfr. Sum.
Theol. I. q. 27 ff. Die gottliche Natur mufs gerade und form-
lich dadurch gebildet werden, was die zweite Person in der
Gottheit vermdge ihres ewigen Ausganges vom Vater annimmt.
Nachdem der hl. Lehrer zunéchst den Beweis erbracht hat, dafls
in der Gottheit notwendig mehrere Ausginge anzunehmen seien, die
sich von korperlichen oder dufserlichen Wirkungen aber wesent-
lich unterscheiden — non ergo accipienda est processio secundum
quod est in corporalibus vel per motum localem vel per actionem
alicuius causae in exteriorem effectum ut calor a calefaciente in
calefactum, sed secundum emanationem intelligibilem utpote verbi
intelligibilis a dicente quod manet in ipso —- stellt er die Frage,
ob einer der Ausginge ,Zeugung“ resp. ,Gezeugtsein® genannt
werden konne, und entscheidet sich 1. ¢. a 2: Sic igitur processio
Verbi in divinis habet rationem generationis; procedit enim per
modum intelligibilis actionis, quae est operatio vitae et a principio
coniuncto . . . Unde processio Verbi in divinis dicitur generatio, et
ipsum Verbum procedens dicitur Filius. Dafs aber dem Sohne
der Name ,,verbum® Aoyog zueigen sei, zeigt Thomas 1. c. q. 34
a. 2 ad 1: Respondeo dicendum, quod Verbum proprie dictum
in divinis personaliter accipitur et est proprium nomen personae
Filii; significat enim quamdam emanationem intellectus. In
der resp. ad 1 heilst es:- Verbum Dei non est aliquod accidens
ipso, vel aliquis effectus ejus, sed pertinet ad ipsam naturam
eius (quia in Deo idem est esse et intelligere). Wird nun die
zweite Person, die durch die Mitteilung der gottlichen Natur
als Sohn Gottes konstituiert wird, das ,,Wort“ genannt, so em-
pfaingt das gottliche Wort, da ja das Sein des Wortes nichts
anderes ist als der Terminus des Erkennens, das Erkennen selbst
kraft seines Ausganges vom Vater. Das aber setzt dann not-

30*



468 Psychologische Lehren der Scholastik.

wendig voraus, dafls die gottliche Natur wesentlich durch das
aktuelle reine Erkennen gebildet werden miisse. Wie konnte
man auch sonst von Wort Gottes sprechen und den Ausgang
des Sohnes ein Geborenwerden nennen gegeniiber dem Ausgang
des hl. Geistes, wenn nicht das Erkennen formlich die Wesen-
heit, die Natur Gottes ausmachte? Geniigte die gottliche Natur
unter dem Begriffe der Aseitit, dann miifste der Ausgang des
hl, Geistes gerade so gut eine generatio genannt werden wie
der Ausgang des ,,Wortes®, oder vielmehr er kdme beiden nicht
zu. Wollte man auch noch das Wesen der visio beatifica des
weitern betrachten und hier heranziehen, so wiirde man nur
zu demselben Ziele gelangen, dafs ndmlich das durch sich selbst
subsistierende Erkennen als hochste Seinsverwirklichung und
Seinsbethitigung des gottlichen Wesens die gottliche Natur
bildet.

PSYCHOLOGISCHE LEHREN DER SCHOLASTIK BE-
STATIGT UND BELEUCHTET DURCH THATSACHEN
DER KATHOLISCH-RELIGIOSEN MYSTIK.

Von Dr. XAV. PFEIFER.

Im Jahre 1883 erschien eine von Maximilian Perty verfalste
kleine Schrift unter dem Titel: ,,Ohne mystische Thatsachen
keine erschopfende Psychologie. Wie schon der Titel zu ver-
stehen gibt, will der Autor zeigen, dals die Psychologie, wenn
sie erschopfend sein will, notwendig die mystischen Thatsachen
in das Bereich ihrer Diskussion aufoehmen mufs. Nun ist zwar
sowohl der Begriff Pertys von den mystischen Thatsachen als
auch der Standpunkt, den er bei der Deutung derselben ein-
nimmt, von der Art, dals Verfasser dieses Artikels in dieser
Beziehung dem genannten Autor nicht beipflichten kann, Aber
er glaubt seine Beistimmung nicht versagen zu konnen zu der.



	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

