
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

Autor: Brockhoff, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beweisführung für das Dasein Gottes. 451

mente schliefsen, jedes für sich betrachtet, nur die Möglichkeit
ein für das wirklich bestehende Sein; keines bringt von

sich aus das wirkliche Sein mit und keines besitzt in seiner Natur
ein Mafs oder eine Richtschnur für die Wirklichkeit als solche.

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von Dr. JOS. BROCKHOFF.
(I, 224. II, 122. III, 182.)

§ 5.

Der metaphysische Grundbegriff Gottes.

Es mufs einen Gott geben, das hat uns der hl. Thomas zur
G-enüge bewiesen. Wir erkennen das Dasein Gottes aus dem

Vorhandensein der geschaffenen Dinge, finden ihn als den ersten

Beweger, der selbst nicht bewegt wurde, nennen ihn den Alles
verursachenden, und doch nicht selbst verursachten Grund aller
Dinge. Von ihm hängt alles im Werden, Sein und Bestehen

ab; er gibt allen Dingen das Sein. Darum überragt er sie aber
auch alle in unendlicher Weise, er ist der Dinge causa aequivoca,
da diese ja nicht spezifisch auf gleicher Linie mit Gott stehen,
sondern nur eine Ähnlichkeit mit ihm haben. So sagt der
hl. Thomas Sum. Theol. I. qu. 13. a. 5: Quidquid praedicatur
de aliquibus secundum idem nomen et non secundum eandem

rationem praedicatur de eis aequivoce. Sed nullum nomen con-

venit Deo, secundum illam rationem secundum quam dicitur de

creatura. Quidquid ergo de Deo et creaturis dicitur aequivoce
dicitur. Praeterea Deus plus distat a creaturis quam quaecunque
creaturae ab ignice. Sed propter distantiam quarundam crea-
turarum contingit quod nihil univoce de eis praedicari potest
sicut de his quae non conveniunt in aliquo genere. Ergo multo
minus de Deo et creaturis aliquid univoce praedicatur, sed omnia

praedicantur aequivoce.

Wir erkennen Gott aus den Kreaturen und zwar durch

analoge Begriffe, die freilich nicht imstande sind, das Wesen
Gottes vollkommen auszudrücken. Das göttliche Wesen, sagt der

29*



452 Beweisführung für das Dasein Gottes.

hl. Thomas Sum. Phil. L. I Cap. 14, übersteigt infolge seiner

Unermefslichkeit jeglichen Begriff, welchen unser Verstand fassen

kann, weshalb wir unvermögend sind, zu erkennen und

anzugeben, was es sei. Hingegen sind wir wohl imstande, einen

Begriff von ihr uns dadurch zu bilden, dafs wir erkennen, was sie

nicht sei. Fragen wir nun nach dem Wesen Gottes, soweit es

uns möglich ist dasselbe zu erkennen. Hier tritt uns zunächst der

Begriff eines aus sich seienden Wesens, eines ens a se entgegen.
Wir erkennen, dafs Gott ein aus sich seiendes Wesen sein müsse,

während alle anderen Wesen dagegen ihr Sein von etwas anderem

haben, verursacht sind (entia ab alio). Sonach gibt es auch keine

Gattungseinheit zwischen beiden, demWesen Gottes und demWesen

aller übrigen Existenzen. Der Unterschied liegt aber in dem

Begriffe des verschiedenen Seins selber. Durch Feststellung des

genus proximum und der differentia specifica können wir mithin
das Wesen Gottes nicht bestimmen. Ist uns dieser Weg
verschlossen, so sind wir gezwungen, einen andern einzuschlagen,
der uns sicher zur Erkenntnis und Bestimmung der Wesenheit
Gottes führt. Welch anderer Weg aber könnte es sein, als der,
auf welchem wir bereits zur Erkenntnis des Daseins Gottes

gelangten? Wir betrachten die geschöpflichen Dinge, forschen nach

deren Wesen, beurteilen sie als Wirkungen Gottes und schreiten

fort zur Erkenntnis des Wesens des Wirkenden, der ja sein

Wesen in dem Wesen des Gewirkten wiederspiegeln läfst. Die

Art und Weise des Fortschreitens, um zur etwaigen Erkenntnis
des Wesens Gottes zu gelangen, gibt uns der hl. Thomas
ausführlich. Er weiset uns zunächst auf den Weg der Verneinung

(via remotionis). Dem kosmologischen Beweise zufolge ist Gott

von uns als das unendlich vollkommene Wesen anzuerkennen,
welchem keine Unvollkommenheit anhaften kann. Wir müssen

also alle Unvollkommenheiten, welche wir an den geschöpflichen
Dingen wahrnehmen, von Gott einfach hin verneinen. Gelangen wir
hierbei dann zur Erkenntnis einzelner göttlicher Eigenschaften,
welche dem Ausdrucke nach oder im äufsern Gewände negative

Begriffe sind, so verschlägt das nichts. Der Sache nach sind

sie eminent positiv, da in denselben verneinende Bestimmungen



453

oder Beschränkungen von Gott verneint werden. So sagen wir:
Gott ist nieht Accidenz, Gott ist nicht Körper, er ist unermefslich,
unveränderlich. Sum. Phil. L. I Cap. 14 verfolgt der hl. Thomas

diesen Weg mit den Worten: Est autem via remotionis utendum

praecipue in consideratione divinae substantiae. Kam divina
substantia omnem formam, quam intellectus noster attingit, sua

immensitate excedit; et sic ipsam apprehendere non possumus
cognoscendo quid est sed aliqualem eius habemus notitiam cognos-
cendo quod non est. Tanto enim eius notitiae magis appropin-

quamus, quanto plura per intellectum nostrum ab eo poterimus

removere ; tanto enim unumquodque perfectius cognoscimus,

quanto differentias eius ad alia plenius intuemur; habet enim res

unaquaeque in se ipsa esse proprium ab omnibus aliis distinetum.

Unde, et in rebus quarum definitiones cognoscimus, primo eas

in genere colloeamus; per quod seimus in communi quid est; et

postmodum differentias addimus quibus a rebus aliis distinguantur
et sie perficitur substantiae rei compléta notitia. Sed quia in
consideratione substantiae divinae non possumus aeeipere quid
quasi genus nec distinetionem eius ab aliis rebus per affirmativas
differentias aeeipere possumus oportet earn aeeipere per differentias

negativas. Den gleichen Gedanken führt unser Lehrmeister Sum.

Theol. I qu. 88. a. 2. ad 2 aus, wenn er schreibt: De superi-
oribus rebus in scientiis maxime tractatur per viam remotionis. Sic

enim corpora coelestia notificat Aristoteles per negationem pro-
prietatum inferiorum corporum. Unde multo magis immateriales
substantiae a nobis cognosci non possunt, ut earum quidditates
apprehendamu8; sed de eis nobis in scientiis documenta tradun-
tur per viam remotionis et alieuius habitudinis ad res materiales.

Der andere Weg, welchen zu beschreiten uns der Heilige
lehrt, nimmt seinen Anfang von dem Princip der Kausalität und

führt uns dazu, alleVollkommenheiten im hervorragenden, eminenten

Mafse von Gott auszusagen. Er heifst gewöhnlich die via affir-
mationis und teilt sich in die via causalitatis und die via eminentiae.

Das Dasein der geschöpflichen Wesen liefs uns den Schlufs

auf das Dasein Gottes ziehen; und zugleich erkannten wir ihn
als die wirkende Ursache für jene geschaffenen Dinge. Wenn Gott



454 Beweisführung für das Dasein Gottes.

aber die erste Ursache aller Dinge ist, so müssen alle Vollkommenheiten,

welche sich in den geschaffenen Wesen vorfinden, schon

vorher in Gott, als in der Ursache sein gemäfs dem Princip,
dafs in der Wirkung sich nichts findet, was nicht vorher irgendwie

in der Ursache vorhanden. Wirkungen, eben weil sie

Wirkungen sind, haben als solche alles, was sie haben, von ihrer
Ursache. So schliefsen wir denn richtig von den in den

Wirkungen erkannten Vollkommenheiten in den geschaffenen

Dingen auf das Dasein dieser Vollkommenheiten in der Ursache

jener Wirkungen, in Gott. Dabei gelangen wir denn auch zu
der Erkenntnis mehrerer göttlichen Eigenschaften, die nicht blofs

dem Inhalte, sondern auch der Form nach behauptend, positiv
sind, z. B. dafs Gott heilig, gerecht, allweise, gütig,
barmherzig sei. Unter diesen Vollkommenheiten unterscheiden wir
dann leicht unter reinen und gemischten. Während wir die

letztern nur virtualiter von Gott aussagen, um nicht auch die

in denselben enthaltene Verneinung oder Beschränkung auf Gott

zu übertragen und ihn so zu verendlichen, müssen wir die

reinen Vollkommenheiten förmlich und wesenhaft Gott zuerkennen.

Darum sagen wir folgerichtig, dafs Gott immer, wenn eine mindere
oder höhere Vollkommenheit in Frage kommt, die höhere

Vollkommenheit gebührt. Sum. Theol. I q. 13. a. 2. lesen wir: Et
ideo dicendum est quod huiusmodi quidem nomina significant
substantiate divinam et praedicantur de Deo substantialiter sed

deficiunt a raepresentatione ipsius. Quod sic patet. Significant
enim sie nomina Deuui secundum quod intellectus noster cognoscit

ipsum. Intellectus autem noster cum cognoscat Deum ex creaturis
sie cognoscit ipsum secundum quod creaturae ipsum repraesentant.
Osten8um est autem (q. 4. a. 2.) quod Deus in se praehabet

omnes perfectiones creaturarum quasi simpliciter et universaliter

perfectus (cfr. 1. c. q. 13 a. 12 et a. 3; 1. c. q. 4 a. 2).

Gott ist die causa aequivoca aller geschaffenen Dinge. Wenn

aber die Ursache zu der Wirkung nur als causa aequivoca, nicht
aber als causa univoca sich verhält, so ist dasjenige, was in der

Wirkung ist, nicht blofs einfach vorher in der Ursache, sondern

in höherer, vollkommenerer Weise. Daher müssen auch alle Voll-



Beweisführung für das Dasein Gottes. 455

kommenheiten, die in den Dingen sich zeigen, nicht einfach,
sondern in weit vollkommenerer Weise von Gott ausgesagt werden;
ja, im höchst vollkommenen Grade kommen Gott alle

Vollkommenheiten zu (secundum modum excellentiorem), da er ja das

unendlich vollkommene Wesen ist. Diese Erkenntnis läfst uns
auch sofort die Unterscheidung machen, in der Weise wie wir
Vollkommenheiten von Gott aussagen und wie wir solche

geschöpflichen Dingen zuerkennen. Wir dürfen jene Vollkommenheit

eben nicht in gleicher Weise von Gott und geschöpfliehen

Dingen aussagen, es ist keine univoke Aussageweise erlaubt.
Gott kommt die Vollkommenheit in unendlichem Mafse zu, wie

es der unendlichen Vollkommenheit der göttlichen Natur
entspricht, dem Geschöpfe dagegen nur in höchst beschränktem Mafse

entsprechend der geschaffenen Natur. Aber auch eine blofse

äquivoke Aussageweise ist nicht gestattet, denn das hiefse ja
den beiden zuerkannten Vollkommenheiten eine grundverschiedene

Bedeutung geben. Es kommt vielmehr Gott und dem von ihm

geschaffenen Dinge die von beiden ausgesagte Vollkommenheit

zwar im eigentlichen, aber nicht gleichen sondern ähnlichen
Sinne zu. Das setzt der hl. Thomas klar auseinander mit den

Worten Quaest. Disp. de pot. Q. VII a 7: De Deo et crea-
turis nihil praedicatur univoce; non tarnen ea, quae communiter

praedicantur, pure aequivoce praedicantur sed analogice. Huius
autem praedicationis duplex est modus: unus quo aliquid
praedicatur de duobus per respectum ad aliquod tertium sicut ens

est de qualitate et quantitate per respectum ad substantiam.
Alius modus est quo aliquid praedicatur de duobus per respectum
unius ad alteram sicut ens de substantia et quantitate. In primo
autem modo praedicationis oportet esse aliquid prius duobus, ad

quod ambo respectum habent sicut substantia ad quantitatem et

qualitatem; in secundo autem non, sed necesse est, unum esse

prius altero. Et ideo cum Deo nihil sit prius, sed ipse sit prior
creatura, competit in divina praedicatione secundus modus ana-

logiae et non primus.
Kommen nun Gott die Vollkommenheiten, welche wir in

den geschöpfiichen Dingen schauen, im eigentlichen Sinne aber



456 Beweisführung fiir das Dasein Gottes.

in doch weit vollkommenerer Weise zu, so dürfen wir sie

natürlich nicht von Gott in der Weise aussagen, wie sie den

Geschöpfen zukommen, es ist also zwischen Gottes Vollkommenheit

an sich und den in den Geschöpfen sich findenden Vollkommenheiten

an sich ein Unterschied zu machen. Gott ist nicht blofs

weise, sondern allweise, nicht blofs gut, sondern der Übergute.
Es kommen ihm diese Vollkommenheiten nicht in der Weise zu
wie den geschöpflichen Wesen. Damit leugnet man aber nicht,
dafs Gott im eigentlichen Sinne weise sei, sondern dafs er
vielmehr über dem Prädikate der Weisheit erhaben sei. Deum cog-
noscimus, erklärt hierüber der Aquinate, Sum. Theol. q. 13 a. 3,

ex perfectionibus procedentibus in creaturas ab ipso quae quidem

perfectiones in Deo sunt secundum eminentiorem modum quam
in creaturis; intellectus autem noster eo modo apprehendit eas

secundum quod sunt in creaturis; et secundum quod
apprehendit ita significat per nomina. In nominibus igitur quae Deo

attribuimus est duo considerare scilicet perfectiones ipsas signi-
ficatas ut bonitatem vitam, et huiusmodi, et modum significandi.
Quantum igitur ad id, quod significant huiusmodi nomina proprie
competunt Deo et magis proprie quam ipsis creaturis et per
prius dicuntur de eo. Quantum vero ad modum significandi,
non proprie dicuntur de Deo; habent enim modum significandi
qui creaturis competit.

Diesen dreifachen Weg beschreibt unser Lehrer ebenso kurz,
als klar, wenn er Lect. VI in Rom. I. 19 sagt: Haec autem

tria (invisibilia Dei, per quae intelligitur Dei essentia, quae a

nobis videri non poste, eius virtus, secundum quam res ab eo

procedunt sicut a principio et divinitas, quae postulat ut Deum

cognoscant sicut ultimum finem in quern omnia tendunt) referuntur
ad très modos cognoscendos supra dictos: nam invisibilia Dei

cognoscuntur per viam negationis; sempiterna eius virtus per viam

causalitatis; divinitas per viam excellentiae. cfr. S. Th. I. q. 12

a. 12. S. Ph. L. Ill Cap. 49; in Boetii prooemium q. I. a. 2.

Folgen wir nur diesen deutlichen Spuren und wir gelangen
dazu, einiges, wenn auch nur stammelnd, wie Gregor der Grofse

sagt, von Gottes Wesenheit erkennen und aussagen zu können,



Beweisführung für das Dasein Gottes. 457

was als Antwort der Frage dient, welches in diesem uner-
mefslichen Meere von Vollkommenheiten (Sum. Theol. I. q. 13

a. 11.) das Wesenbildende der göttlichen Natur im Unterschiede

von den göttlichen Eigenschaften sei. Die Frage zielt nämlich

auf die konstitutive Wesenheit Gottes, mit andern Worten sie

will jene göttliche Vollkommenheit genannt wissen, die wir als

die erste in Gott erkennen, durch die wir Gott zuerst von allen

Geschöpfen unterscheiden, aus welcher wir alle anderen
göttlichen Vollkommenheiten mittelbar oder unmittelbar ableiten.

Welches also ist der metaphysische Grundbegriff Gottes? Vielfach

geht in diesem Punkte die Meinung der Theologen
auseinander ; der hl. Thomas behandelt diese Frage nicht ex
professo. Doch lassen seine Erwägungen in der 13. Quästion
des 1. Teiles seiner Summa uns einzelne Spuren finden, und
so wird er denn auch von den verschiedenen Kommentatoren für
ihre verschiedenen Ansichten als Autor angerufen.

Zur besseren Erläuterung sei zunächst noch die Bemerkung
vorausgeschickt, dafs natürlich von einem thatsächlichen
Unterschiede zwischen Wesenheit und Eigenschaft Gottes nicht die

Rede sein könne.

Ferner was das Wort Natur oder Wesenheit angeht, so ist
darunter das zu verstehen, womit wir die Frage beantworten:
Was ein Ding sei; das, wodurch ein Ding in seiner Gattung
und Art bestimmt wird ; was wir zuerst in dem Dinge auffassen.

Wesen ist dasjenige in einem Dinge, welches uns wenn wir es

erkennen das Ding in sich und unterschieden von jedem andern

auffassen läfst. Es ist also die Wesenheit der bestimmende

Grund für alle Vollkommenheiten und Attribute, die einem Dinge
zukommen. Fragen nach dem, was die Wesenheit Gottes bildet
heifst demnach nichts anderes, als fragen, was das erste sei,

was wir von Gott als Gott auffassen und durch dessen Erkenntnis
Gott selbst an sich und im Unterschiede sowohl von allen anderen

Wesen, als auch von den göttlichen Attributen sofort erkannt
wird. Hieraus erkennt man leicht, dafs nicht das physische,
sondern das metaphysische, logische Konstitutive der Wesenheit
Gottes in Frage stehe. Daher darf auch Natur nicht im weiteren



458 Beweisführung für das Dasein Gottes.

Sinne des Wortes gefafst werden, insofern nämlich mit göttlicher
Natur das göttliche Wesen, die ungeschaffene ewige substantia
Gottes bezeichnet wird, die ja unter die transcendenten Begriffe

gehört und in den göttlichen Attributen und Relationen

eingeschlossen ist. Natur mufs hier vielmehr im strikten und eigenen
Sinne gefafst werden, insofern sie Wurzel und aprioristischer
Grund für alle göttlichen Attribute ist, von denen sie sich dann

virtualiter unterscheidet, und in denen sie in dieser Fassung nicht
als transcendent einbegriffen aufgefafst wird.

Es handelt sich ferner bei der konstitutiven Wesenheit nicht

um eine Zusammensetzung, compositio, sei dieselbe thatsächlicher
oder gedachter Art, sondern um die reinste Wesensbildung, welche

jede Zusammensetzung ausschliefst. Es kommt nur die constitutio

purissima oder die constitutio per simplicitatem in Betracht.
Hier nun teilen sich die Ansichten vielfach.

Wenn wir absehen von der Ansicht jener, welche behaupten,
Natur und Wesenheit in Gott unterschieden sich virtualiter und
demnach werde die göttliche Wesenheit unter der Auffassung
als Natur durch das göttliche Erkennen (divinum intelligere)
unter der Auffassung als Wesenheit durch den Begriff des ewigen
Aussichseins (ens a se) gebildet; wenn wir ferner absehen von

der Ansicht des Scotus, der das göttliche Wesen durch das

vollständige Unbegrenztsein konstituirt sein läfst und dabei zu dem

Satze gelangt, Gott ist ein in jeder Hinsicht unermefsliches Wesen;

wenn wir endlich ebenso die Ansicht der Nominalisten zurückweisen,
welche in der Zusammenhäufung das Wesen Gottes finden, indem
sie Gott das höchst vollkommenste Wesen nennen; wenn wir diese

drei Ansichten, deren erste eine unberechtigte Unterscheidung
zwischen Natur und Wesenheit aufstellt, deren beide anderen

aber, weil sie den Kernpunkt der Frage gar nicht berühren,

ganz aufser der Frage bleiben, so erübrigen noch zwei
Ansichten, die oftmals aufgestellt und verteidigt worden, aber auch

ebenso oft bestritten worden sind. Die Verfechter beider
Ansichten suchen den hl. Thomas als ihren Gewährsmann aufzuführen.

Die Verteidiger der ersten Ansicht erkennen das

grundlegende Element in Bezug auf die Wesenheit Gottes in der



Beweisführung für das Dasein Gottes. 450

Aseität. Ihr Hauptsatz lautet: Deus est eus a se. Ihre Schlufs-

folgerung ist folgende: jenes müssen wir als Konstitutivum in der
Gottheit auffassen, was wir zuerst in Gott erkennen als

dasjenige, wslches Gott von den Kreaturen trennt und den Grund
und eine Art Wurzel aller Attribute, welche Gott zukommen,

bildet; dieses aber ist seine Aseität (esse a se et per se seu
essentia subsistens in tota plenitudine essendi), denn aus dieser
Aseität folgt, erklären ihre Verteidiger, dafs Gott in sich Leben,
Erkennen und jegliche Vollkommenheit des Seins und Thätig-
seins vereinigt. Dieser von Capreolus, Bannez, Ledesma, Molina
Vasquez, später vom Kardinal Gotti verteidigten Ansicht vindiziert

Contenson, ihr warmer Verfechter, die Gunst des hl. Thomas

mit den Worten: Huic sententiae favet perpetuo Divus Thomas.

Derselbe führt besonders die Stellen Sum. Theol. I q. 13 a. 11:
Hoc nomen, qui est, est maxime proprium nomen Dei. Ferner

gibt er zur Begründung die Sum. Theol. I q. 26. a. 2. ad 1

gegebene Unterscheidung: Ex ilia ratione probatur quod Deus sit
beatus secundum suain essentiam, non autem quod beatitudo ei

conveniat secundum rationem essentiae sed magis secundum

rationem intellectus. (cfr. Contenson Theol. mentis et cordis Thom.
L. S. I. Diss. I. cap. II de natura Dei speculatio ,1 et III.)

Unter den Philosophen der Neuzeit huldigen dieser Ansicht
unter anderen auch Liberatore, der in seinen „Institutiones Philo-
sophicae" Vol. II. Pag. 405 folgende beiden Sätze aufstellt und

zu verteidigen sucht: „Propositio Ia. Deus, hoc ipso quod est

prima rerum causa, est a se; habet essentiam, quae unum
idemque sit, cum eius exsistentia ; et est ipsum esse

subsistens". Propositio IIa: „Constitutivum divinae naturae optime

exprimitur per hoc quod Deus sit ens a se". Ebenso schreibt
Stöckl in seinem Lehrbuch der Philosophie Abt. 2, S. 310:

„Diese Aseität ist in der That dasjenige, was wir als die
konstitutive Wesenheit Gottes zu bezeichnen haben. Denn wir
erkennen diese Vollkommenheit als die erste in Gott. Die Aseität
ist ferner das erste Merkmal, wodurch und woran wir Gott von
den geschöpflichen Dingen unterscheiden. Aus der Aseität lassen

sich endlich alle übrigen Vollkommenheiten Gottes unmittelbar



460 Beweisführung für das Dasein Gottes.

oder mittelbar ableiten. In der Äseität finden sich somit die

drei Requisite, welche erforderlich sind, damit eine göttliche
Vollkommenheit als die konstitutive Wesenheit Gottes betrachtet
werden könne." Auch Gutberiet, die Theodicee I. Aufl. S. 52,

meint, „dafs die Aseität uns blofs als das metaphysische Wesen
Gottes dient". Er beschränkt sich aber hierbei gleich selbst

mit den Worten: „Ob auch eine wahre ontologische Abhängigkeit

der göttlichen Attribute von der Aseität bestehe, mag
dahingestellt bleiben und thut nichts zur Sache".

Dieser Ansicht, dafs das Wesenbildende in der Gottheit die

Aseität sei, steht die andere Meinung gegenüber, welche die

konstitutive Wesenheit Gottes in dem höchsten Grade der Gott
zukommenden Intellektualität findet. Auch diese Ansicht findet
viele Gönner, die ebenfalls aus den Werken des hl. Thomas die

Begründung versuchen. Die Verteidiger derselben teilen sich

wieder in zwei Parteien, von denen die eine die Wurzel, den

Grund des Erkennens, das intelligere radicale als das
Wesenbildende annehmen, wie Philippus a. S. Trinitate, die andere
aber das reine wirkliche Erkennen, wie die Salmanticenses,
Gonzales, Johannes a. S. Thoma, Suarez, Hurtado, besonders
ausführlich Gönnet und sehr energisch Billuart, der fast heftig
Contensons Ansicht zu widerlegen sucht. Für diese letztere
Ansicht tritt unter den deutschen Philosophen besonders warm
Commer, System der Philosophie. 4. Buch. S. 41 mit den Worten
ein: „Das intellektuelle Leben ist an sich betrachtet der
vollkommenste Seinsgrad, den man überhaupt denken kann. Dieser
Grad mufs daher in unserer Erkenntnis das göttliche Wesen
dem Sein nach bestimmen, weil er allein den fünf Eigenschaften
des göttlichen Wesens entspricht, aus deren realem Vorkommen

wir die Existenz des göttlichen Wesens erkannt haben. Häher
hin verlangt aber die spezifische Unterscheidung als solche, nach

der wir hier fragen, dafs aus ihr das Sein aller übrigen
Vollkommenheiten begriffen werde; und deshalb mufs dasjenige ihre
Stelle vertreten, was in der ganzen bestimmten Natur das

vollkommenste und realste ist, was also die höchste Seinsverwirklichung

jener Natur ausmacht. Das ist aber in Bezug auf das



Beweisführung für das Dasein Gottes. 4G1

intellektuelle Erkennen das wirkliche Erkennen selbst und nicht
die blofse Anlage dazu. Das göttliche Wesen ist daher als

dasjenige Seiende zu bestimmen, welches am meisten und in der
allerrealsten Weise immer intellektuelle Erkenntnis ausübt,
d. h. das durch sich selbst subsistierende Erkennen als höchste

immanente Seiensbethätigung und Seiensverwirklichung."
Kardinal Zigliara Sum. Phil. II. Theol. Nat. L. II. Cap. I,

Art. II. n. VI. will beide Ansichten vereinigen, indem er auf
den doppelten Weg hinweist, um Gott zu erkennen; nach seiner

Ansicht nämlich gelangen wir auf dem einen a posteriori zu Gott
als dem ens a se, welches Sein alle Vollkommenheiten, die in
den Kreaturen sich finden in unendlichem Mafse in sich vereinigt.

• ® •Der andere Weg ist der a priori, auf welchem wir nach aprio-
ristischer Beweisführung für das Dasein Gottes die göttlichen
Attribute aufsuchen, mit einander vergleichen, so eine

vollkommenere Erkenntnis der göttlichen Wesenheit erlangen, indem

wir unter diesen Attributen jenes bestimmen, welches sich nach

unserer Denkthätigkeit gleichsam als differentia specifica verhält
und vollkommener die göttliche Natur ausdrückt. Aus diesem

Attribute werden dann die übrigen folgerichtig hervorgehend
erkannt. Handelt es sich also, meint der Kardinal, um das

methaphysische Wesenbildende, so ist aprioristisch, gemäfs dem

Kausalitäts-Princip die Aseität als solche zu betrachten; ist aber

genauer und prägnanter das gezeichnete Konstitutiv in Bede,
so ist der höchste Grad des durch sich selbst subsistierenden

Erkennens als solches zu fassen. Doch dieser Weg, die

Verteidiger beider Ansichten zu befriedigen, genügt wohl keinem,
und bleibt uns die Frage offen: Was macht das Wesen des

göttlichen Seins aus?

Da es sich nicht blofs um die Unterscheidung zwischen
göttlichem und geschöpflichem Sein handelt, sondern um das Wesen-
bildende in dem göttlichen Sein, so kann die göttliche Natur im

eigentlichen und strengen Sinne, sofern sie nämlich den Grund
für die göttlichen Eigenschaften bildet, mit dem Begriffe der Aseität
nicht erfafst werden. Das wäre nur dann möglich, wenn wir
die göttliche Natur im weiteren Sinne fassen und sie mit der



462 Beweisführung für das Dasein Gottes.

Wesenheit selbst verwechseln, welche der Natur und den
Eigenschaften und den Relationen in Gott gemeinsam und in denselben

transcendentaliter eingeschlossen ist. 80 sagt der hl. Thomas

Sum. Theol. I q. 13 a. 11 ad 1 : „Hoc nomen qui est, est

magis proprium nomen Dei, quam hoc nomen Deus quantum ad

id, a quo imponitur scillicet ab esse et quantum ad modum

significandi. Sed quantum ad id ad quod significandum imponitur
nomen est magis proprium hoc nomen „Deus" quod imponitur
ad significandam naturam divinam. Wäre nun die Existenz Gottes,
oder das göttliche Wesen dasselbe mit der Wesenheit oder Natur
Gottes, so wäre die Beweisführung des hl. Thomas ja ganz falsch,
denn der Name „qui est" bezeichnet, wie der Heilige in dem

Artikel selbst ausführlich erklärt das göttliche Wesen selbst.

Der Begriff eines aus sich Seienden, eines seiner Natur nach

unerschaffenen Wesens findet sich in jedem Attribute, welches

wir von Gott aussagen, kommt jeder der drei göttlichen Pör-

sonen zu, mufs überhaupt in allem sich zeigen, was überhaupt
Gott zukommt, wie der Begriff des Gewordenen, des Gemachtseins

in allem enthalten ist, was wir geschaffen nennen; daher
kann dieser Begriff wohl einen Unterschied zwischen
göttlichem Aussichsein und kreatiirlichem Gewordensein geben, nicht
aber zwischen dem, was wir in Gott selbst Natur nennen und

dem, was wir Eigenschaften oder Person oder Thätigkeit in Gott

nennen. Darum sagt auch der hl. Thomas (1. c. q. 13 a. 2)
dafs der Name „qui est" nicht die Natur Gottes oder das, was
die Natur Gottes ausmacht, ausdrückt. Da er sich undeterminiert
zu dem ganzen Seinsgehalt des göttlichen Wesens verhält, so

drückt er das unermefsliche Meer des göttlichen Wesens aus.

(Cfr. Qu. Dispp. de Potentia q. 6 a. 1 und q. 7 a. 1). Ein
Beispiel wird die Sache noch deutlicher machen. Den Menschen

können wir betrachten als ein „geschaffenes Wesen" und unter
diesem Gesichtspunkte wird er mit dem Begriffe „Wesen, das

sein Sein von einem Andern hat, Wesen, dem sein Sein gegeben
worden ist", erfafst. Dann aber können wir den Menschen auch

auffassen als ein „lebendes Wesen". Unter diesen Gesichtspunkte

wird er nicht bestimmt durch den Begriff des „Wesens,



Beweisführung für das Dasein Gottes. 463

das von einem andern verursacht", da eine solche Bestimmung

ja transcendent in allem kreatürlichen Sein eingeschlossen ist,
sondern durch den Begriff des „Vernünftigseins". Letzterer
Begriff unterscheidet den Menschen von allen andern Lebewesen

und bildet die Wurzel für die der menschlichen Natur
eigentümlichen Erscheinungen. Ähnlich verhält es sich auch mit der

Erage nach der Wesensbestimmung in Gott. Fassen wir Gottes

Natur als ein Wesen, das ungeworden, das immer und aus sich

ist und daher im Gegensatz zu jeglichem geschaffenen Sein steht,
so können wir wohl sagen, dafs Gottes Wesenheit durch den

Begriff „ens a se" bestimmt werde. Nehmen wir aber den Begriff
„Natur" im strengen Sinne, welche die Wurzel der göttlichen
Eigenschaften ist, so pafst der Begriff „eines ens a se" hierfür
durchaus nicht, da dieser trancendent dem Wesen, den
Eigenschaften und Beziehungen, Ausgängen u. s. w. in Gott gemeinsam
ist. Die Aseität kann das konstitutive Element der göttlichen
Natur nicht sein, mag man das a se esse auffassen als non esse

ab alio tamquam a causa vel tamquam a principio. Das Erste
kommt ja, wie gesagt, der göttlichen Natur nicht allein zu, ist
also auch kein Unterscheidungsmerkmal zwischen Natur und

Eigenschaften Gottes. Aber auch das Zweite kann nicht der

metaphysische Grundbegriff der göttlichen Natur sein, weil ja
sonst weder dem Sohne noch dem hl. Geiste die göttliche Natur
zukäme, da der Sohn vom Vater durch Zeugung als von seinem

Principe ausgeht, und der hl. Geist vom Vater und Sohn als

von einem Princip durch Hauchung hervorgeht.
Fällt sonach die Aseität, so kann man auch der Ansicht

Schneiders nicht zustimmen, der in seinem Buche über die

natürliche Erkenntnis Gottes S. 323 ff. die. Ewigkeit als

metaphysischen Grundbegriff des göttlichen Seins aufgefafst wissen

will. Soll Ewigkeit nichts anderes bedeuten, als Seinszustand,

so gehört sie zur Existenz des göttlichen Wesens, woran sie

sich findet als Eigenschaft, gibt also das Wesen Gottes als

solches noch nicht an. Unterstellt man aber dem Begriffe der

Ewigkeit die Natur des durch die Ewigkeit gemessenen Seins,,

so wird eben dieses Sein, nicht aber die Ewigkeit als solche



4G4 Beweisführung für das Dasein Gottes.

gefafst. Da hat man den Begriff des ewigen d. i. des

vollkommensten Lebens, nicht jedoch den Begriff des Mafses seiner

Dauer als metaphysischen Grundbegriff des göttlichen Seins

aufzustellen, wie Commer System der Philosophie 4. Buch S. 40

sehr richtig bemerkt.
Diese Ansicht, welche das göttliche Wesen in der Aseität

finden will, kann demnach nicht befriedigen und bleibt uns
sonach nur übrig der Meinung jener beizupflichten, die das Wesen
Gottes als dasjenige Seiende bestimmen, welches immer und
in der wirklichsten und wirksamsten Weise intellektuelle
Erkenntnis ausübt, da es auch nicht angeht, die blofse Anlage
oder Fähigkeit im Bereiche des Erkennens die Seinverwirklichung

in der göttlichen Natur ausmachen zu lassen. Der
Beweis für das Dasein Gottes lehrte uns Gottes Sein als das erste

Bewegende, erste bewirkende Ursache, als das notwendig
Seiende, als das Höchstvollkommenste im Bereich des Seins

erkennen. Ist nun aber das göttliche Sein das höchstvollkommenste
Seiende in der ganzen Beihe des Seins, so gebührt es sich, dafs

die Natur dieses göttlichen Seins gebildet werde durch den

vollkommensten Grad unter den drei Graden, welche als
Wesenbildende zugelassen werden können, nämlich Sein, Leben und
Erkennen. Unter diesen dreien ist Letzteres ohne Frage der

vollkommenste Seinszustand. Ist in der Stufenreihe des Seins

das Leben als Seinsbethätigung vollkommener, als das blofse

Sein aller leblosen Wesen, so ist innerhalb der verschiedenen

Grade des Lebens das Vernünftigsein der höchste Grad der

Lebens- umsomehr der Seinsbethätigung. „Das intellektuelle
Erkennen", sagt Commer 1. c. S. 40, „ist nämlich diejenige
Lebensfunktion, wodurch ein Subjekt sich selbst in der Weise bethätigt,
dafs es aufser seinem eigenen, realen Sein jedes mögliche Sein

in idealer Weise selbst erlangt; dafs es seinem Wesen nach

unverändert bleibt und dennoch in idealer Weise die Wesenheit

jedes andern Dinges in sich aufnimmt. Das intellektuelle
Leben ist daher, wenn man es in Bezug auf die Gattung dieser

Thätigkeit oder Seinsbethätigung betrachtet, das vollkommenste

Sein, welches überhaupt denkbar ist, weil es für das intellektuell



Beweisführung für das Dasein Gottes. 465

erkennende Subjekt an sich keine Grenze des Seins darbietet."
Dieses Vernünftigsein ist daher auch das Wesenbildende für die

vollkommensten Seinserscheinungen im gewordenen Universum,
für die Menschennatur sowie für die Natur des reinen Geistes.

Dafs aber in beiden das intellektuelle Erkennen eine Beschränkung

erleidet, liegt nicht in der Natur des Erkennens, sondern

in der Seinsbeschränkung der geschaffenen Seele, des gewordenen
Geistes. An sich betrachtet ist das intellektuelle Leben der
vollkommenste Seinsgrad und mufs mithin das göttliche Wesen
dem Sein nach, die göttliche Natur im strengern Sinne des Wortes
bestimmen. Dieses scheint der hl. Thomas Sum. Theol. I q. 4
a. 2 ad 3 schon anzudeuten, wenn er auf das Argument: essentia

non habet in se perfectionem vitae et sapientiae etc. antwortet:
Ad tertium dicendum quod, sicut Dionysius dicit, licet ipsum esse

sit perfectius, quam vita et ipsa vita quam ipsa sapientia si con-
siderentur secundum quod distinguuntur ratione, tarnen vivens

est perfectius (nobilius) quam ens tantum ; quia vivens etiam est

ens et sapiens est ens et vivens. Licet igitur ens non includat
in se vivens et sapiens, quia non oportet quod illiid quod parti-
cipet esse participet ipsum esse secundum modum omnem essendi;
tarnen ipsum esse Dei includit in se vitam et sapientiam, quia,
nulla de perfectionibus essendi potest deesse ei, quod est ipsum
esse subsistens. Da aber natürlich nur das in der ganzen Natur
Vollkommenste und Realste, das, was die höchste

Seinsverwirklichung in der Natur ausmacht, das Begriffsbildende sein

kann auch in Bezug auf die Frage nach der Natur in Gott, so

kann das in Bezug auf das intellektuelle Erkennen nicht die

Erkenntniswurzel, die Anlage, die Fähigkeit zum Erkennen,'
sondern nur das wirkliche Erkennen selbst sein. Nicht des

Erkennens Anlage kann das göttliche Wesen dem Sein nach

bestimmen, weil das immerhin eine blofse Möglichkeit, eine Po-

tenzialität in sich, schliefst, Gottes Natur aber actus purissimus
sein mufs. Nicht einmal unter dem Begriff der Thätigkeit
konstituiert das göttliche Erkennen die göttliche Natur, wie der
hl. Thomas Quest. Disp. I de Potentia a. 1 ad 1 ausführt mit
den Worten: „Est autem der atione operationis habere principium

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 30



466 Beweisführung für das Dasein Gottes.

non de ratione essentiae; unde licet essentia divina non habeat

aliquod prineipium neque re neque ratione, tarnen operatio divina
habet aliquod prineipium secundum rationem." Zu demselben

verneinenden Schlufse kommen wir, wenn wir den hl. Lehrer
Sum. Theol. I. q. 26 a. 2 vernehmen, worin er sagt, dafs die

Seligkeit Glottes im Erkennen als einem Thätigsein bestehe. Die

Seligkeit Gottes macht aber nach unserer Erkenntnisweise nicht
Grotteswesenheit aus, sondern ist eine Eigenschaft derselben, weshalb
Thomas 1. c. ad 1 sagt: „Beatitudinem non convenit ei secundum

rationem essentiae, sed magis secundum rationem intellectus,"
woraus offenbar hervorgeht, dafs das göttliche Erkennen aufgefafst
unter dem formalen Begriff der Thätigkeit die göttliche Natur
nicht bilden könne. Somit müssen wir endlich sagen, dafs das

göttliche Wesen als dasjenige Seiende zu bestimmen sei, welches

am meisten und in der allerrealsten Weise immer intellektuelle
Erkenntnis bethätigt und wirklich ausübt, d. h. das durch sich

selbst subsistierende Erkennen als höchste, immanente Seinsbe-

thätigung und Seinsverwirklichung, wie Commer 1. c. S. 41 sagt.

„Intelligere divinum sub conceptu formali ultimae actualitatis

completae et per se subsistence in genere intellectual! est con-
stitutivum formale essentiae vel naturae divinae," entscheidet Gonet
1. c. I. p. 111.

Das Erkennen ist nicht blofs Thätigkeit in Gott, sondern ist
das Sein selbst, die Wesenheit des thätigen Gottes, wie der

hl. Thomas lehrt Sum. Theol. I. q. 18 a. 2 ad 1 mit den Worten:
„Sentire et intelligere et hujusmodi, quandoque sumuntur pro qui-
busdam operationibus, quandoque autem pro ipso esse sie ope-
rantium." Ein aktuelles Erkennen aber als wesentliche Thätigkeit
aufzufassen und demselben somit die Fähigkeit, das handelnde

Wesen in seiner Natur zu bestimmen, abzusprechen, läfst sich

leicht mit den Worten des Aquinaten Sum. Theol. I. q. 14 a. 4

ad 1 widerlegen, wo derselbe diesen Einwand zurückweiset mit
der Bemerkung: „intelligere non est operatio exiens, sed manens

in ipso". Cfr. 1. c. q. 41 a. 4 ad 3: „Intelligere et velle non

sunt tales actus, qui désignent processionem alieujus rei a Deo

distinetae vel essentialiter vel personaliter. Unde respectu horum



Beweisführung für das Dasein Gottes. 467

actuum non potest salvari ratio potentiae in Deo, nisi secundum

modum intelligendi et significandi tantum, prout diversimode signi-
ficatur in Deo intellectus et intelligere, cum tarnen ipsum intelligere
Dei sit eius essentia non habens principium."

Eine gute Stütze findet unsere Ansicht dann in der Lehre
des hl. Thomas über das Wesen und die Art des Ausganges des

göttlichen Sohnes vom Yater in der hl. Dreifaltigkeit. Cfr. Sum.

Theol. I. q. 27 ff. Die göttliche Natur mufs gerade und förmlich

dadurch gebildet werden, was die zweite Person in der
Gottheit vermöge ihres ewigen Ausganges vom Vater annimmt.

Nachdem der hl. Lehrer zunächst den Beweis erbracht hat, dafs

in der Gottheit notwendig mehrere Ausgänge anzunehmen seien, die

sich von körperlichen oder äufserlichen Wirkungen aber wesentlich

unterscheiden — non ergo accipienda est processio secundum

quod est in corporalibus vel per motum localem vel per actionem

alicuius causae in exteriorem effectum ut calor a calefaciente in

calefactum, sed secundum emanationem intelligibilem utpote verbi

intelligibilis a dicente quod manet in ipso — stellt er die Frage,
ob einer der Ausgänge „Zeugung" resp. „Gezeugtsein" genannt
werden könne, und entscheidet sich 1. c. a 2: Sic igitur processio
Verbi in divinis habet rationem generationis; procedit enim per
modum intelligibilis actionis, quae est operatio vitae et a principio
coniuncto Unde processio Verbi in divinis dicitur generatio, et

ipsum Verbum procedens dicitur Filius. Dafs aber dem Sohne

der Name „verbum" hoyog zueigen sei, zeigt Thomas 1. c. q. 34

a. 2 ad 1: Respondeo dicendum, quod Verbum proprie dictum

in divinis personaliter accipitur et est proprium nomen personae

Filii; significat enim quamdam emanationem intellectus. In
der resp. ad 1 heilst es: Verbum Dei non est aliquod accidens

ipso, vel aliquis effectus ejus, sed pertinet ad ipsam naturam
eius (quia in Deo idem est esse et intelligere). Wird nun die
zweite Person, die durch die Mitteilung der göttlichen Natur
als Sohn Gottes konstituiert wird, das „Wort" genannt, so

empfängt das göttliche Wort, da ja das Sein des Wortes nichts
anderes ist als der Terminus des Erkennens, das Erkennen selbst

kraft seines Ausganges vom Vater. Das aber setzt dann not-
30*



468 Psychologische Lehren der Scholastik.

wendig voraus, dafs die göttliche Natur wesentlich durch das

aktuelle reine Erkennen gebildet werden müsse. Wie könnte

man auch sonst von Wort Gottes sprechen und den Ausgang
des Sohnes ein Geborenwerden nennen gegenüber dem Ausgang
des hl. Geistes, wenn nicht das Erkennen förmlich die Wesenheit,

die Natur Gottes ausmachte? Genügte die göttliche Natur
unter dem Begriffe der Aseität, dann müfste der Ausgang des

hl. Geistes gerade so gut eine generatio genannt werden wie

der Ausgang des „Wortes", oder vielmehr er käme beiden nicht
zu. Wollte man auch noch das Wesen der visio beatifica des

weitern betrachten und hier heranziehen, so würde man nur
zu demselben Ziele gelangen, dafs nämlich das durch sich selbst
subsistierende Erkennen als höchste Seinsverwirklichung und

Seinsbethätigung des göttlichen WTesens die göttliche Natur
bildet.

0—<££>-C

PSYCHOLOGISCHE LEHREN DER SCHOLASTIK

BESTÄTIGT UND BELEUCHTET DURCH THATSACHEN

DER KATHOLISCH-RELIGIÖSEN MYSTIK.

Von Dr. XAV. PFEIFER.

Im Jahre 1883 erschien eine von Maximilian Perty verfafste
kleine Schrift unter dem Titel: „Ohne mystische Thatsachen
keine erschöpfende Psychologie." Wie schon der Titel zu
verstehen gibt, will der Autor zeigen, dafs die Psychologie, wenn
sie erschöpfend sein will, notwendig die mystischen Thatsachen
in das Bereich ihrer Diskussion aufnehmen mufs. Nun ist zwar
sowohl der Begriff Pertys von den mystischen Thatsachen als
auch der Standpunkt, den er bei der Deutung derselben
einnimmt, von der Art, dafs Verfasser dieses Artikels in dieser
Beziehung dem genannten Autor nicht beipflichten kann. Aber
er glaubt seine Beistimmung nicht versagen zu können zu der


	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

