
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Das Lebensprincip und der Materialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


430 Das Lebensprincip und der Materialismus.

bedeutet, sagt der hl. Ambrosius an der oben angeführten Stelle

(n. 8): „Dedit (Deus) principium mundo ne anarchon, ne

increatum, et divinae eonsortem substantiae crederemus." —
Nicht anders sind auch die hh. Athanasius (Oratio 2 et 3 contra

Arianos), Gregorius Nazianzenus (Oratio 29 et 35), u. a. zu

verstehen. Das avag/ov war für sie nicht blofs ohne Anfang
der Dauer, sondern auch ohne bewirkende Ursache des
Seins sein.

Das hier über den Begriff der eventuellen Ewigkeit der

Welt Gesagte wird uns in einem neuen Lichte erscheinen,
sobald wir unsere Untersuchung über das Subjekt dieser Ewigkeit

ausdehnen werden.

DAS LEBENSPRINCIP UND DER MATERIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

(Forts, vgl. II, 89.)

Wir hatten bereits angefangen, in diesen Heften das Lebensprincip

eingehend zu entwickeln. Durch zahlreiche andre Arbeiten
und zumal durch den Wechsel des Wohnortes wurde die
Portsetzung bis jetzt verhindert. Wir hatten die Prägen gestellt:
1. Worin besteht das Leben? 2. Wie ist der gewonnene
Begriff zu veranschaulichen und anzuwenden? 3. Welche Art
Verschiedenheit waltet ob zwischen dem reinen Stoffe und dem

Lebensprincip? In der Antwort auf die erste Frage wurde aus
den Autoritäten der materialistischen Richtung selber nachgewiesen,

welchen Platz der Materialismus in den stofflichen Dingen
für das Lebensprincip offen hält. Das Lebensprincip ist keine neben
den Eigenschaften herlaufende, keine „in der Luft schwebende
Kraft", kein „Pferd, welches vom Stoffe als dem Fuhrwerke bald
angespannt bald abgespannt wird" (du Bois-Reymond). Es setzt
vielmehr die innere Natur des beweglichen Dinges wie als eine

fertige voraus und ist nur das vollendende Princip. Und zwar



Das Lebensprineip und der Materialismus. 431

vollendet das Lebensprineip den Stoff nicht dadurch dafs es eine
weitere Eigenschaft etwa hinzufügt, welche die andern, bereits
daseienden beengte; sondern es setzt einfach von Innen heraus
in Bewegung.

Das Lebensprineip resultiert nicht aus den stofflichen
Eigenschaften und ist infolge dessen keineswegs durchaus eins mit
dem Stoffe oder etwa gar der Stoff selber. Wie es für ein
Maschinenwerk keine Unvollkommenheit und auch nichts Fremdartiges

ist, dafs es sich in Bewegung befindet; so ist es für den Stoff
nichts Fremdartiges und Störendes, dafs er ein Lebensprineip in
sich einschliefst. Vielmehr ist eben die Bewegung auf beiden Seiten
die gebührende Vollendung. Der Unterschied zwischen der
Maschine in Bewegung und dem lebendigen stofflichen Wesen
ist der, dafs bei der ersteren der Anstois zur Bewegung von
aufsen kommt; beim lebenden Wesen aber kommt der erste An-
stofs zu der betr. Art Bewegung, die sich da findet, vom Inneren
selber. Somit ist das lebende Wesen selbständiger, es hat
seine Bewegung im selben Grade, in welchen das Lebensprineip
vorwaltet, in der Gewalt. Die Innerlichkeit des Anstofses

zur Bewegung beherrscht den Begriff des Lebens. Das Lebensprineip

ist im Innern des Dinges der nächstbestimmende Grund
für die Bewegung. Dies war, kurz gefafst, die Antwort auf
die erste Frage.

In der Antwort auf die 2. Frage hatten wir aus den
Autoren des Materialismus selber in zahlreichen Beispielen den
Unterschied nachgewiesen zwischen den Grundgesetzen in der
Formierung oder Entstehung der leblosen Dinge und denen in
der Entstehung der lebendigen. Dieser Unterschied kann blofs
darin seinen mafsgebenden Grund haben, dafs die leblosen Dinge
keineswegs das bewegende oder wirkende Princip davon,
wonach sie im einzelnen so und nicht anders thatsächliches Sein

haben, innerhalb ihrer selbst besitzen. Die lebendigen Wesen
aber haben ein solches in sich; und deshalb verbindet die Zelle
bereits, also das geringste lebende Wesen, sich wohl mit Andrem,
aber nur dadurch, dafs sie dieses Andre sich ähnlich macht
und dafs sie ihrerseits bei allen solchen Zuthaten immer ihrer
eigenen Natur getreu bleibt. Es besteht da eine gewisse
Selbständigkeit. Nicht wird aus zwei Dingen ein drittes, sondern
die Zelle bleibt immerdar identisch mit sich selbst; das andre,
welches hinzutritt, dient ihrem Bestände, es wird ihre Nahrung.
Es findet sich da eben von vornherein die Lebenskraft; sie
ist nicht ein Ergebnis aus der Thätigkeit der Elemente,
sondern das innerste Princip vielmehr für die verschiedene



432 Das Lebensprincip und der Materialismus.

Abmessung und Lage der Moleküle. Das Lebensprincip ist das

formgebende und in erster Linie bestimmende Princip
im lebenden Wesen; und zwar gibt es zunächst den Anstofs für
die örtliche Bewegung. Grade die örtliche Bewegung aber
ist, wie Th. nach Arist. nachweist, immer die Grundlage aller
Veränderung in den stofflichen Dingen. Auch für diesen Punkt
wurden wieder zahlreiche Zeugnisse aus den Autoren des Materialismus

angeführt.
In der Antwort auf die 3. Frage wurde zuvörderst

ausgeführt, dafs das Leben weder ein Resultat stofflicher Kräfte
ist, wie z. B. das Leuchten als ein Resultat des Lichtes dasteht,
noch dafs es eine weitere Eigenschaft oder Substanz sei, die zum
Stoffe hinzutrete wie etwa Wasser zum Weine, Zinn zum Kupfer.
Es sind dies die zwei Extreme, in deren Mitte sich die Wahrheit

findet. Der Körper selber lebt und zwar lebt er seinem

ganzen Sein als Körper nach. „Leben ist" so heifst der stehende
Ausdruck dafür bei Thomas „für die lebenden Dinge Sein". Das
Lebensprincip gibt das thatsächliche Sein dem lebenden Dinge,
während dieses vorher nur dem Vermögen nach bestand.

Sagt also der Materialismus, der Stoff selber lebe, es sei
das Leben nichts dem Stoffe Äufserliches, dessen Sein und
Bestehen bereits Voraussetzendes; — so sind wir damit
einverstanden. Die Seele als das Lebensprincip wird von Thomas
definiert als actus corporis, als das thatsächliche Sein des Körpers
und erstes Princip innerhalb desselben für seine Thätigkeit. Es
besteht da keine Zusammensetzung aus zwei, sonst unabhängig
von einander, thatsächlich seienden Elementen. Alles thatsächliche

Sein im lebenden Dinge kommt vom Lebensprincip; das
Leben ist somit wahrhaft innerlich dem Dinge, wie Sein oder
Wirklichkeit nur immer innerlich sein kann.

Sagt aber der Materialismus, dafs die Lebenskraft selber
in der Natur des Stoffes ihr Princip habe, dafs sie vom Stoffe
komme, dafs also die „Kraft des Stoffes" nur eben der Stoff sei
und somit dieser Ausdruck bedeute: „Stoff des Stoffes"; — so

sagen wir: das ist unmöglich. Wäre das Leben und die Kraft
oder das thatsächliche Sein, was von da aus verliehen wird, genau
dasselbe wie Stoff, so würde „Kraft und Stoff" nichts Andres
sein wie Helle und Licht, wie Wärme und Feuer. Jeder Stoff
wäre dann lebendig und lebenerzeugend. Ist aber Kraft nicht
gleichbedeutend mit Stoff, so ist der Stoff unmöglich im Dinge
das subjektive Princip oder der Träger des Lebens; er erhält
vielmehr Kraft und Bethätigung vom Leben. Letzteres ruht auf
einem andern Träger, der kein Resultat stofflicher Eigenschaften,



Das Lebensprincip und der Materialismus. 433

wie z. B. der Ausdehnung1, ist; sondern im Gegenteil es vermag,
alle stofflichen Eigenschaften gleichmäfsig, wie die Natur einer
jeden es verlangt, insgesamt zu wecken, zu bethätigen und zu
erhalten, und der somit, auch von dieser Seite her, keine, für
sich einzelne, stoffliche Eigenschaft sein kann. Ein solcher Träger
des Lebens, und danach Lebensprincip, wird nun aber „Seele"
genannt.

Der Materialismus steht mit seinen eigenen positiven Daten
in Widerspruch, wenn er ein dem Stoffe nicht entspringendes
Lebensprincip leugnet. Es bleibt zur vollständigen Beantwortung
der dritten, oben gestellten Frage nur noch übrig, einen Einwurf
des Materialismus zu widerlegen. Dies soll jetzt geschehen, ehe
wir zur weiteren Frage übergehen : von woher denn die Seele
komme, welche wirkende Kraft allein sie verursachen könne,
wenn sie nicht ihren Ursprung im Stoffe hat.

Nr. 7.

Die Chemie und. das Lebensprincip.
Es ist der beständige und am Ende einzige Einwurf des

Materialismus gegen die Annahme eines eigenen Lebensprincips,
das da nicht Stoff sei: ein solches Lebensprincip könne nicht
mit Hilfe der Chemie als vorhanden gezeigt werden. „Wir
verbrennen", so Büchner, „ein Holz; und es scheint auf den ersten
Blick, als müfsten seine Bestandteile, in Feuer und Rauch
aufgegangen, verzehrt worden sein. Die Wage des Chemikers
dagegen lehrt, dafs nicht nur nichts vom Gewichte jenes Holzes
verloren worden, sondern dafs dasselbe im Gegenteile vermehrt
worden ist. Sie zeigt, dafs die aufgegangenen und gewogenen
Produkte nicht nur genau alle diejenigen Stoffe in sich enthalten,
aus denen das Holz vordem bestanden hat, wenn auch in andrer
Form und Zusammensetzung, sondern dafs in ihnen auch noch
diejenigen Stoffe anwesend sind, welche die Bestandteile des
Holzes bei der Verbrennung aus der Luft an sich gezogen haben.
Mit einem Worte: das Holz hat bei der Verbrennung das
Gewicht seiner Bestandteile nicht vermindert, sondern vermehrt."

Die ununterbrochene Verwandlung der Dinge, das Entstehen
und Vergehen organischer und unorganischer Formen „beruht
nicht auf einem Entstehen und Vergehen vorher nicht dagewesenen
Stoffes, wie man wohl früher ziemlich allgemein glaubte, sondern
ist nichts Andres als ein unausgesetzter Kreislauf der nämlichen
Grundstoffe, deren Menge und Qualität an sich stets dieselbe
und für alle Zeiten unabänderliche bleibt." -*•

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 28



434 Das Lebensprincip und der Materialismus.

Wenn also, dies der daraus gezogene Schlufs, nach dem
Absterben der Pflanze, des Tieres, ebenso wie der leblosen Wesen,
genau dieselben Stoff-Bestandteile vorhanden sind, wie vorher;
wie soll dann ein Bestandteil gefunden werden oder ein Element,
von dem ausgesagt würde, dies sei das Lebensprincip. Ist das
lebende Wesen tot, so ist kein Lebensprincip offenbar mehr in
ihm; und trotzdem sind die einzelnen Bestandteile genau dieselben
wie früher! Es existiert demnach unmöglich ein solches Lebensprincip.

Dies ist der Einwurf.
Der Materialismus ist so thöricht, mit derartigen Argumenten

niemanden anders als sich selbst zu schlagen. Er beweist, dafs

er vielleicht mit Werkzeugen der Chemie umzugehen vermag;
nicht aber mit dem Werkzeuge des Geistes, der Vernunft, nicht
mit logischen Principien. Wissenschaft ist nicht Erfahrung. Als
Columbus die Gewifsheit gewonnen, es bestände noch unent-
decktes Land von gewaltiger Ausdehnung, hatte er dasselbe
weder gesehen noch durch Augenzeugen von selbigem gehört.
Gründe allein stützten seine Überzeugung; das war Wissenschaft.

Als er Amerika mit seinen Schiffen thatsächlich erreicht
hatte, da bewiesen ihm zugleich seine Augen die Existenz dieses
Erdteils. Das war Erfahrung. Und hätte der kühne Entdecker
den letzteren auch nie gesehen und hätte er nie mit der Hand
darauf zeigen können; so wäre das Ergebnis seiner rein
wissenschaftlichen Principien ganz dasselbe geblieben; er hätte, aber
einzig infolge seiner Gründe, niemals in der entsprechenden
Überzeugung gewankt.

Der Materialismus möge doch unsern Augen das zeigen, was
im Holze eigentlich Holz genannt wird. Links und rechts wird
abgeschnitten; eine andere Gestalt und Figur nimmt es an; Farbe
und Dauerhaftigkeit wechselt. Vergeblich wird man nach einem
„Bestandteile" suchen, dessen Vorhandensein das Holz zum Holze
macht. Alles zusammen heifst eben Holz. Aber was im einzelnen
die Ursache im Holze ist, dafs man es vor dem Verbrennen als
Holz bezeichnet und nach dem Verbrennen nicht mehr; das wird
der Materialismus schwerlich mit dem Finger zeigen können.
„Es bleiben ja dieselben Bestandteile nach dem Verbrennen wie
vorher"; warum heifst es denn nachher nicht mehr Holz wie es
vorher hiefs, da doch alles von diesen „Bestandteilen" abhängt?

Hat die Wissenschaft ein sicheres Ergebnis geliefert, so

bedeutet dies nichts Andres als dafs der Verstand sich dabei
beruhigt und wider den beigebrachten Grund nicht ankommen kann.
Was ich am Holze als das Wesen „Holz" betrachte, wonach es
also diesen Namen trägt, das enthält für mich, vom Holze selber



Das Lebensprincip und der Materialismus. 435

aus, den genügenden Grund für das Auftreten der entsprechenden
Eigenschaften. Es handelt sich da um das im Holze selbst
befindliche Princip für die verschiedene Zusammensetzung der
Atome; nicht aber um das Fehlen der einen und das Vorhandensein

der andern.
Es wird also hier nicht danach gefragt, ob man solches

Princip oder solchen Grund im Innern des Dinges mit den Fingern
berühren kann oder nicht; das wird nicht erörtert; das geht die

Erfahrung an. Vielmehr wird danach gefragt, ob eine
hinreichende Ursache vorhanden sei für die Annahme eines eigenen
Lebensprincips in den lebenden Wesen; d. h. für die Annahme,
dafs in den organischen Wesen der bewegende und bestimmende
Grund für die Eigenartigkeit der Zusammensetzung nicht von
den Atomen allein herkommt. Dies geht die Wissenschaft an.
Es gefällt dem Materialismus eben manchmal, Wissenschaft und
Erfahrung nicht auseinanderzuhalten.

Denn dafs derselbe, wenn es ihm gut scheint, ein Vorgehen
kennt, welches der Wissenschaft allein eignet, und nur es

zurückweist, wenn es ihm so pafst; dies geht aus zahlreichen
Beispielen hervor. So argumentiert Rofsmäsler : „Die Physik lehrt,
dafs es nirgends einen leeren Raum gibt und auch niemals
gegeben haben kann, während der Verstand die Ewigkeit des
Raumes wie etwas Selbstverständliches hinzunehmen genötigt ist.
Daraus folgt notwendig der Schlufs, dafs der Raum von Ewigkeit

her mit der Materie ausgefüllt gewesen sein mufs und dafs
also diese von Ewigkeit her vorhanden war."

Aber wer kann denn im Räume es mit dem Finger zeigen,
wo der Platz für das Wesensmerkmal „Ewigkeit" ist? Welcher
„Bestandteil" oder welches Atom in einem stofflichen Dinge
entspricht der Ewigkeit? Da ist ja, was auch immer Platz
beanspruchen und „mit den Werkzeugen der Chemie" erreicht werden
kann, fortwährend und nach allen Seiten, nach Zeit, Raum und
Kraft hin, dem Wechsel unterworfen. „Beständiges Vergehen
und Entstehen" hatte dei* Materialismus selber oben dem Stoffe

zugeeignet; also das grade Gegenteil von Ewigkeit, soweit die
chemischen Werkzeuge in Betracht kommen.

Wohlgemerkt; wir haben an und für sich gegen obigen
Schlufs Rofsmäsler's nichts einzuwenden. Wir halten mit Thomas
die Möglichkeit fest, dafs der Stoff von Ewigkeit sein kann;
vorausgesetzt immer dafs er geschaffen worden. Also dem Inhalte
nach würden wir jene Schlufsfolge nicht unter jeder Bedingung
bemängeln. Aber wir wollen blofs hervorheben, der Materialismus
möge uns ebenfalls gestatten, was er selber, wenn es ihm so gut

28*



436

dünkt, gern thut; dafs wir uns nämlich auf die vernünftige
Schlufsfolge, d. h. auf Gründe, stützen und nicht einzig in letzter
Linie auf das Seziermesser.

Erwähnt werden rnufs noch die Unwissenheit, in welcher der
auf seine „höhere Wissenschaft" so sehr pochende Materialismus,

betreffs der Philosophie früherer Zeiten, sich findet. Die
„früheren Zeiten" sollen nicht anerkannt haben, dafs „Entstehen
und Vergehen nur ein Kreislauf derselben Grundstoffe" sei und
dafs „diese in ihrer Menge und Qualität dieselben" bleiben Bei
den ältesten griechischen Philosophen findet sich bereits diese
Wahrheit als Gemeingut aller ernsten Forschung; zudem Aristoteles
hat diese selbe Wahrheit systematisch dargestellt und in die
geeignete Form gebracht. Bei Thomas und den Scholastikern ist sie
stehender Grundsatz und wird oft genug sprichwortartig in die
Worte gefafst: In natura nihil est superfluum; es besteht in der
Natur nichts Überflüssiges. Keine Kraft, kein Atom ist in gröfserer
Menge vorhanden als grade für den Bestand der Natur, sowie
diese thatsächlich ist, notwendig erscheint; nichts ist deshalb
entbehrlich. Alles ist nur immer ein neues Zusammensetzen der
alten Elemente. Wir könnten sogar leicht zeigen, dafs die alte
Philosophie in diesem Punkte noch weiter geht wie der moderne
Materialismus und dafs sie die erwähnte Wahrheit viel tiefer
auffafst.

Es ist dies aber beim Materialismus eine alte, liebgewordene
Gewohnheit, die sich nur zu oft geltend macht. Was er an
positiv Wahrem als Ergebnis seiner Forschung hinstellt, das
sind bekannte, allen ernsten Systemen von Alters her gemeinsame

Wahrheiten. Er aber, der Materialismus, stellt sie hin,
als ob sie nun eben aus seinem Forschen sich ergeben hätten
und also ihm und seinen Principien diese Erkenntnis gedankt
werde. Die Darwinisten heben hervor, sie erst hätten die
stufenweise, allmähliche Entwicklung der Dinge, des einen aus
dem andern, erkannt und begründet. Sie wissen offenbar nicht,
dafs Jahrhunderte vor ihrer sogenannten Entdeckung es schon

zum Sprüchworte geworden war: „Die Natur macht keine Sprünge"
natura non facit saltum. Nur die Art und Weise der Begründung

dieser Entwicklung war früher eine andre: nämlich keine
verfehlte und unmögliche. Der moderne Materialismus schmückt
sich fortwährend mit Sätzen, die an und für sich gar nicht zu
bestreiten sind, aber auch nie im Ernste bestritten worden sind,
sondern sich vielmehr von jeher bei den wahren Forschern
allgemeiner Anerkennung erfreuten. Er stellt diese Wahrheiten
als seine Erzeugnisse, als die Erzeugnisse seiner Experimente



Das Lebensprincip und der Materialismus. 437

hin und möchte damit auch seine Irrtümer annehmbar machen,
wie wenn letztere mit diesen Wahrheiten untrennbar verbunden
wären. W'r werden es hier gleich wieder, bei der tieferen
Begründung eines wirklichen, eigentlichen Lebensprincips sehen,
wie man das Wahre und Positive im Materialismus gar nicht
zu leugnen braucht, sondern nur den Mifsbrauch zurückweisen
mufs, den die modernen Materialisten damit treiben. Dieses
Wahre und Positive ist ja, ein Erbe aus der alten Philosophie.

§ 4. Die Quelle des Lebensprincips.

Nr. 8.

Mögliehsein undWirklichsein. Bestimmtheit undUnbestimmtheit.
Kein Lehrpunkt wohl wird durch die positiven Daten der

modernen Naturwissenschaft, die ja ohne Ausnahme auf dem Boden
materialistischer Überzeugung 'steht, glänzender bewiesen, wenn
nur die offen vorliegenden Konsequenzen auch wirklich gezogen
werden, wie dieser, dafs der Stoff, an sich, oder der allem Stofflichen
ingesamt zugrundeliegende Stoff, also der Urstoff, einzig
Möglichsein, Potenz, reines Vermögen sein kann. Damit wird
zugleich gesagt, dafs dieser Urstoff als solcher den Sinnen
unzugänglich sein mufs und nur von der Vernunft erfafst werden
kann. Erst wenn dieses allgemeine Möglichsein in bestimmter
Weise in die Wirklichkeit getreten ist, vermag es in seinem
Einzelbestande von den Sinnen erreicht und in seinen Beziehungen
zu den allgemeinen Seinsgründen von der Vernunft festgehalten
zu werden. Wir thun dies jetzt eigens dar, indem wir zuerst
den Standpunkt des Materialismus klarstellen; dann sein
Verhältnis zum Grundstoffe, also zur reinen Möglichkeit oder
Unbestimmtheit; darauf sein Verhältnis zur Grundkraft, als der reinen
Thatsächlichkeit und allseitigsten Bestimmtheit, auseinandersetzen;
und endlich die Konsequenzen zu Gunsten der aristotelischen
materia prima ziehen. Daraus wird sich von selbst ergeben, von
woher allein das Lebensprincip, als das im lebenden Wesen
bestimmende Princip, herrühren kann.

Nr. 9.

Standpunkt des Materialismus.

Der Materialismus befindet sich bei seinen Erläuterungen
des Urstoffes in sichtbarer Verlegenheit. „Wenn wir mit dem
Tode nicht vernichtet werden", sagt Fechner, „unsere bisherige
Existenzweise können wir nicht retten im Tode. Wir werden



438 Das Lebensprincip und der Materialismus.

sichtbarlich wieder zu Erde, von der wir genommen worden.
Aber indes wir wechseln, besteht die Erde und entwickelt sich
fort und fort."

Wenn sich nun aber die „Erde fort und fort entwickelt",
wo bleibt dann die „Unsterblichkeit des Stoffes als eine
wissenschaftlich festgestellte und nicht mehr zu leugnende That-
sache?" Ist der Mensch tot oder ist er es nicht? Wenn er
es nicht ist, so besteht er eben noch. Und ist er nicht mehr,
so lebt dieser Mensch nicht mehr. Das Ganze, was vorher
Mensch war, ist nicht mehr Mensch. Was aber war im Menschen
nicht Mensch? Wurde von den Knochen, dem Fleische, den
Nerven nicht ebenso das Menschsein ausgesagt, wie vom Willen,
von der Vernunft, den Sinnen? Kein Atömchen im lebenden
Menschen besteht, was nicht „menschlich" wäre? Ist aber der
Mensch nicht mehr, so ist auch wiederum kein Atömchen
vorhanden von dem betreffenden Menschen, was noch „menschlich"
wäre. Nichts von allem bestimmten, thatsächlichen Sein ist
dasselbe geblieben, nicht das Mindeste. Was ist denn da
unsterblich? Was vorher vollständig Mensch war — dasselbe

gilt von allen entstehenden und vergehenden Dingen, — das
ist nun vollständig Erde. Nichts bleibt da, was irgend in
bestimmter Weise als seiend bezeichnet werden konnte. Die
„Unsterblichkeit des Stoffes" ist ein leeres Wort und sonst nichts.

Es ist übrigens merkwürdig, wie ein Materialist sprechen
kann „von der Erde, aus welcher der Mensch genommen ist".
Wie weifs denn dies der Materialist? Wer hat denn jemals
mit Retorten und Waagen aus Erde einen lebendigen Menschen
gemacht? Dies nebenbei. Ein beständiges Sich-fort-entwickeln
ist nichts Andres als ein allseitiges Anderswerden. Wenn aber
nirgends Stillstand ist, wie mag dann gesagt werden : „Der
körperliche Stoff ist in allen Dingen gleich und bleibt ewig
derselbe; die finstere, träge Materie kann weder vermehrt noch
vermindert werden", wie dies Bernhard Telesius schreibt. Da
Alles beim Materialismus Materie oder Stoff ist, und eben in
dieser Behauptung derselbe sein Lebenselement sieht, so bliebe
jedenfalls danach Alles „immer gleich und ewig dasselbe"; kann
doch nichts gegen seine eigene Natur angehen, und die Natur
des Stoffes ist es eben, immer „sich selber gleich und dasselbe
zu bleiben".

Würde freilich gesagt: Gewifs; alles war „menschlich" im
lebenden Menschen, und nichts ist dem thatsächlichen Sein nach
„menschlich" in der Erde, zu welcher er geworden; das schliefst
aber nicht aus, dafs im einzelnen lebenden Menschen die positive



Das Lebensprincip und der Materialismus. 439

Möglichkeit enthalten war, ein andres Sein zu werden oder,
falls dieser Ausdruck dem Materialismus besser gefallt, „zur
Erde sich fort und fort zu entwickeln"; — würde im allgemeinen
gesagt, dafs innerhalb jeder stofflichen Bestimmtheit diese Möglichkeit,

etwas Andres zu sein, auf einen Kreislauf in festen Grenzen
sich richtet, wo dann diese Möglichkeit in dem Umfange ihres
Werdens immer dieselbe bleibt; — dann wäre eine Lösung des
oben berührten Dilemma gefunden. Es bestände eine Möglichkeit,

welche allen bestimmten einzelnen Seinsarten im Stoffe zu
Grunde liegt, die weder Mensch noch Erde ist, überhaupt kein
befindliche, thatsächliches Sein hat; die es aber ermöglicht, dafs
auf ihrer Grundlage, in natürlich zusammenhängender Weise, aus
dem Menschen Erde, das Eine aus dem Andern wird, und dafs
somit alle diese entstehenden Dinge nicht fortwährend aus dem
Nichts emporsteigen.

Ruhig könnte auf der einen Seite gesagt werden, „der Stoff
bleibe in allen Dingen gleich und ewig derselbe". Denn den
Dingen selber wohnt stets gleichmäfsig die Möglichkeit inne,
unter verschiedenen bestimmenden Einflüssen etwas Andres zu
werden. Und auf der andern Seite wäre es ebenfalls richtig,
zu behaupten, „es bestehe eine beständige Fortentwicklung".
Denn das thatsächliche oder in der bestimmten Wirklichkeit
befindliche Sein des einen Dinges ist derart, dafs es in keiner
Weise, soweit eben das bestimmte, thatsächliche Sein in Betracht
kommt, das andre, weder das vorhergehende noch das folgende,
ist. Ja vielmehr bestände dann, anstatt eines Gegensatzes, die
vollendetste Harmonie. Denn eben dieser Stoff, nämlich die
positive Möglichkeit, etwas Andres noch zu sein, ist der natürliche,

und doch, mit dieser seiner Möglichkeit, stets derselbe
bleibende, Träger der beständigen Fortentwicklung. Derselbe
bezeichnet, unter welchem bestimmten Sein auch immer er in
Wirklichkeit sein mag, die Grundlage für die Entwicklung zu einem
andern wirklichen Sein; und die bestimmte Seinsart, welche
solchen Stoff oder solche positive Möglichkeit durchdringt, gibt
immer nur den Weg für diese Entwicklung an.

Die Materialisten trösten sich mit den Worten Giordano
Bruno's: „Was erst Same war, wird Gras, hierauf Ähre, alsdann
Brot, Nahrungssaft, Blut, tierischer Same, Embryo, ein Mensch,
ein Leichnam, dann wieder Erde, Stein oder andre Masse u. s. f.

Hier erkennen wir also etwas, was sich in alle diese Dinge
verwandelt und an sich immer ein und dasselbe bleibt. So scheint
wirklich nichts beständig, ewig und des Namens ,Princip' würdig
zu sein, denn allein die Materie. Die Materie als absolut begreift



440 Das Lebensprincip und der Materialismus.

alle Formen und Dimensionen in sich. Aber die Unendlichkeit

der Formen, in denen die Materie erscheint, nimmt sie nicht
von einem Andren und gleichsam nur äufserlich an; sie bringt
dieselben aus sich selbst hervor und gebiert sie gleichsam aus
ihrem Schofse."

Die Anhänger des modernen Materialismus übersehen, dafs
mit solchen Worten um den Hauptpunkt nur herumgegangen
wird. Was sich zum Samen und aus demselben zum Grase und
aus dem Grase zur Ähre etc. entwickelt, das soll immer
dasselbe, das soll der Stoff sein!

Ganz umgekehrt ist es. Was sich zu etwas Andrem, so weit
das thatsächliche Sein in Betracht kommt, entwickelt, dies ist
gerade nicht mehr dasselbe. Wo in einem jungen Manne sich die
Anfänge des Malertalents zur Vollendung der Kunst entwickeln;
da bestehen eben diese Anfänge nicht mehr. Der junge Mann
wohl, der da die Anfänge und die Vollendung trägt, das Talent,
was da möglich ist, zuerst schwach sich zu äufsern — sagen wir
einmal so — und dann stärker, bis es sich in höchster Vollendung
Bahn bricht, bleibt ein und derselbe Träger der Entwicklung; —
aber die verschiedenen thatsächlichen Stufen der Entwicklung
gehen nicht ineinander über. Der Anfänger als solcher
verschwindet, wenn er Meister geworden. Der Same verschwindet
als Same, wenn er Frucht geworden ist; nur die Möglichkeit
bleibt ein und dieselbe, welche dem Samen und der Frucht gleich-
mäfsig zu Grunde liegt, die demnach sowohl das bestimmte Sein
des Samens tragen kann als auch das der Frucht.

Widerspruchsvoll, durchaus widerspruchsvoll ist diese

ganze Redeweise der Materialisten und der Erfahrung schnur-
straks entgegengesetzt. Der Same entwickelt sich niemals zum
Grase; vielmehr will er, soweit es auf ihn ankommt, immer Same

bleiben, er setzt gradezu dem Werden des Grases Widerstand
entgegen, der erst überwunden werden mufs. Der Mensch
„entwickelt sich" durchaus nicht zur „Erde"; er will kein Leichnam
sein und thut was er kann, damit nicht aus ihm ein Häufchen
Staub werde. Jegliche Seinsart „kämpft ja", wie der Materialist
Darwin sagt, „um ihr Dasein"; will heifsen, sie will bleiben was
sie ist und wehrt sich dagegen, etwas Andres zu werden, also,
insofern das ihr eigene Sein berücksichtigt wird, nicht zu sein.
So widersprechen die einen Behauptungen des Materialismus den

andern, das eine Grundprincip bei ihm kämpft gegen das andre;
es wäre gar keine schwere Aufgabe, im ganzen Bereiche des

Materialismus darzuthun, dafs er in seinen Ansichten sich selber
aufhebt.



Das Lebensprincip und der Materialismus. 441

Was da oben Giordano Bruno sagt und was der Materialismus

als einen festen Schild für seine Irrtümer betrachtet, ist
zudem eine volle Unmöglichkeit. Eine so aufgefafste Ur-
materie soll absolut „alle Eormen und Dimensionen in sieh
begreifen" und trotzdem „zu etwas Andrem werden"! Sie soll „die
Unendlichkeit der Formen aus ihrem Schofse gebären" und trotz
dieser Unendlichkeit, also trotz dieses „ohne Ende" und „ohne
Grenzen" stets nur innerhalb eng gezogener Grenzen im
Einzelnen bestehen!

Ereilich läfst sich die volle Natürlichkeit der endlosen
Entwicklung ganz gut festhalten und die begrenzte Bestimmtheit
mit der Unbestimmtheit ohne Ende, die schrankenlose Möglichkeit

mit der beschränkten Wirklichkeit ganz gut versöhnen; —
wenn nur als Urstoff die reine Möglichkeit, das blofse
Vermögen um etwas zu sein oder zu werden, beträchtet wird. Es
wird dann aus der noch nicht bestimmten Möglichkeit, Samen zu
sein, ganz gut, unter dieser Bestimmung der Form des Samens,
eine nähere und bestimmtere Möglichkeit, Gras zu sein. Die
positive Möglichkeit für alles Sein bleibt immerdar dieselbe und
kann, von sich aus, noch ohne Ende mehr und weiteres Sein
werden. Sie ist, als unbestimmte Möglichkeit, in jedem Dinge.
Aber eben weil sie Möglichkeit ist für alles Sein, ist sie es
auch für das einzelne Ding nach dessen bestimmter und
begrenzter Seinsart; und es besteht deshalb hier einzig und allein
Same, dort einzig und allein Gras etc.

Es ist eine ganz natürliche Einheit als Grundlage für alles
stoffliche Werden vorhanden; denn die Möglichkeit zu sein im
Urstoffe ist eine ganz allgemeine. Somit zieht sie nach keiner
Seite hin, im Bereiche des Stoffes, Grenzen. Diese Möglichkeit,
als Urstoff, setzt dem „Menschsein" nichts positiv entgegen und
nichts dem „Erdesein". Sie wird ganz, soweit es auf die
bestimmte Wirklichkeit ankommt, einzelner Mensch unter der
bestimmenden substantiellen Form des Menschen, und sie wird
ganz einzeln bestimmte Erde unter der substantiellen Form der
Erde. Deshalb, weil eben in den einzeln bestehenden Menschen
der Stoff, mit dieser seiner Möglichkeit ohne Ende, eintritt, kann
wohl der einzelne Mensch Andres und zwar endlos Andres
werden; aber nicht kann die Substanz „Mensch" die Substanz
„Erde" sein, denn diese Substanz ist, in ihrer Allgemeinheit
betrachtet, vom Stoffe losgelöst. Es kann aus diesem einzelnen
Staub Same werden und der Same kann Frucht werden; aber
was den Staub im Staube selbst zum Staube macht und ihm so
das wirkliche bestimmte Sein des Staubes gibt, dieses selbe



442 Das Lebensprincip und der Materialismus.

Moment kann nicht im Menschen machen, dafs da ein Mensch
ist und nicht Staub.

Deshalb sagen wir, der Urstoff oder die Natur des Stoffes
sei unteilbar; sie sei ganz in jedem einzelnen Dinge, wie z. B.
auch jeder einzelne Mensch ganz die Substanz „Mensch" in sich
trägt und nicht halb Mensch, halb Erde ist. Ganz ist jedes
einzelne Ding das, was es seiner Gattung nach ist; und ganz
wieder schliefst es in sich die allgemeine Möglichkeit des Ur-
stoffes ein, d. h. es kann alles Andre werden. Endlose Entwicklung
kann ich von jedem einzelnen stofflichen Dinge aussagen, weil
eben kraft der Natur des Stoffes es zu Allem werden kann.
Und wiederum kann ich von jedem Dinge sagen, es sei dieses
und nicht jenes der Gattung nach, es sei Pflanze und nicht Tier;
denn ganz ist in ihm die zum thatsächlichen Sein bestimmende
substantielle Form. So ist jedes Ding ganz das, was es ist;
und doch ist es nach seinem ganzen Sein möglich, Alles zu
werden in endloser Entwicklung. Der Stoff gibt die Endelosig-
keit im Bereiche des Möglichen; die bestimmende substantielle
Form gibt, eben weil sie im Stoffe kein bestimmtes, thatsäch-
liches Sein und somit keine Grenzen für die Wirklichkeit
vorfindet, es dem einzelnen Dinge in diesem selbst, dafs es, dem
thatsächlichen Sein nach, ganz und ohne Schranken Pflanze ist
oder Stein und zwar diese Art Pflanze oder jene.

Wir sagten, auf diese Weise sei die Entwicklung des
einen Seins zum andern hin eine ganz natürliche. Denn
jegliches Sein trägt in sich selber die Neigung dazu. Zur
Entwicklung gehört ja das eine bestimmte Sein, von dem die
Entwicklung ausgeht, und das andre, bis zu welchem hin sie sich
erstreckt. Aus blofsem Möglichsein ergibt sich keine Entwicklung
zum Wirklichsein. Was nichts als möglich ist, das findet von
sich aus nicht den Weg zur Wirklichkeit. Jeder Marmor ist
möglich, ein Kunstwerk zu sein; aber er bleibt, mit dieser Möglichkeit,

stetig blofser Marmor, wenn die Künstlerhand nicht hinzutritt.

Nun trägt aber jedes einzelne Ding in sich den mafs-

gebenden Grund für seine Bestimmtheit im Bereiche des
wirklichen Seins, dieser Grund ist die substantiell bestimmende Form,
nach der jedes Ding dieses ist und nicht jenes; und somit ist
die bestimmte Richtung für das Entwickeln vom Dinge selbst
ausgegeben. Zudem aber hat jedes stoffliche Ding in sich die
Natur des Stoffes d. h. die Möglichkeit, Alles zu werden; und
damit ist für das Ding das endlose Drängen nach weiterer
Entwicklung gegeben. Die Entwicklung selbst also, in allen ihren



Das Lebensprincip und der Materialismus. US

Teilen und Eigenschaften, entspricht ganz und gar der inneren
Natur und Zusammensetzung des Dinges.

Wollten wir nun in der eben angeführten Stelle Giordano
Bruno's sein unbestimmtes „Was" W a s erst Same war) genauer
specifizieren und es ausdrücken durch die unbestimmte Möglichkeit

für Sein und Werden, also an seine Stelle setzen den Ur-
stoff, so wären die von ihm gebrauchten Worte ganz in der
Ordnung. Die Materie als reines Vermögen für Sein und Werden
„schliefst dann alle Formen und Dimensionen in sich"; sie kann
eben Alles werden. Sie ist „unendlich"; nicht zwar in dem
Sinne als ob sie alles Sein, der wirklichen Thatsächlichkeit nach,
in sich enthielte oder alles Sein voll und ganz wäre, wohl aber
in jenem andrem Sinne, dafs die in ihr ruhende Möglichkeit zu
werden als eine für jede naturgemäfs begrenzte Kraft unerschöpfliche

betrachtet werden mufs. Keine natürliche Kraft kann so
auf sie einwirken oder für das wirkliche Sein sie so bethätigen,
dafs es der Materie fortan unmöglich wäre, etwas Andres zu
sein. Es besteht eben mit Bücksicht auf die natürlichen Kräfte
auf Grund der Natur des Stoffes oder der Materie, eine wahrhaft

endelose Entwicklung.
Diese „Unendlichkeit" oder besser „Endelosigkeit" nun wird

noch mehr erschlossen durch das Verhältnis des Materialismus,
sowie er selbst dies darstellt, zum Atom oder dem unendlich
Kleinen; also zum Urstoffe, wie er selber ihn versteht;
— und dann durch das Verhältnis, in welches er sich zur Ur-
kraft gestellt wissen will.

Nr. 10.

Das Verhältnis des Materialismus zum Urstoffe.

Der hl. Thomas sagt in seiner Beurteilung der Philosophie
der Alten, „ein jeder dieser Philosophen habe geglaubt, zwei
Vollkommenheiten dem Urprincip zuteilen zu müssen: die
Unendlichkeit nämlich und die Einfachheit". Das ganze System
Spinoza's besitzt gleichfalls seine bestechende Seite, kraft deren es

noch immer, vor Kant und dessen Nachfolgern, seinen Platz
behauptet, eben darin, dafs es auf eine einfache Ursubstanz
hinauskommt, der ihrem Wesen nach alle Schranken notwendigerweise

fehlen.
Die moderne Naturwissenschaft hat gleichfalls den Drang, zum

„Unendlichen" zu kommen und wird durch alle ihre Experimente
daraufhin geführt. Aber wo das Subjekt oder den Träger dieses
„Unendlichen" finden? Es kann dies nach ihr nur die Teilbar-



444 Das Lebensprincip und der Materialismus.

keit ohne Ende sein oder aber das unteilbare Atom. Liegt dem
Körper ein unteilbares Atom schliefslich zu Grunde oder ist auch
das kleinste Atömchen wieder von neuem teilbar? Keine von
beiden Fragen wird vom Materialismus genügend beantwortet;
wohl aber führt jede Antwort, die er gibt, zu unlösbaren
Widersprüchen.

a) Die augenscheinlichsten Experimente scheinen für die
„unendliche" Teilbarkeit zu sprechen. Schon im 18. Jahrhunderte
konnte man schreiben: „Ein einziges Gran Weihrauch füllt ein
Gremach, dessen Länge und Breite 20, die Höhe 15 Schuh
beträgt, an mit 750 000 000000 000 Teilchen, deren jedes von
wegen seiner Gröfse gerochen wird. Was soll gesagt werden
vom Gerüche des in der Provence häufig wachsenden Rosmarins,
so sich 10 - 20 Meilen bis in das Meer ausbreitet. Ein Paar
•der besten Bisam-Handschuhe und so auch ein Stück Ambra
von 100 Gran läfst beständig von sich ausfliegen eine grofse
Menge riechender Teile, ohne dafs in 3 Tagen der wenigste Teil
nines Grans vom Gewichte abgeht, wie Boyle berichtet. Ein
einziges Gran Kupfer in Ätzwasser oder in Salmiakgeist
zerlassen, mag eine grüne Farbe mitteilen 256 806 Teilen Wassers,
deren jeder so grofs wie ein Gran Kupfer, ja noch einmal
soviel mit einer nicht zwar grün erscheinenden, aber doch noch
sichtbaren Farbe. Von so viel Gummi lakka oder Kochenille
als in eine Nufsschale geht wird so viel Wasser gefärbt, dafs

man damit 500—1000 Bogen Papier überfärben kann. Wenn
nun in jedem Bogen gezählt werden 500 000 mit blofsem Auge
sichtbare Pünktlein und gleich viele dazwischen liegende kleine
Plätzlein, so wären in einem Bogen 1 000 000 Pünktlein, deren
jedes unter dem Vergröfserungsglase wiederum in sich hält
wenigstens 1000 Teilchen, so dafs in einem Bogen gezählt würden
1000 000 000 und folglich in 1000 Bogen 1000 000 000000,
oder eine Million Millionen Teilchen. Zerteilt man nun
vorhabende Kochenille, so eine Nufsschale angefüllt, in 100 000
Teile, so wird jeder davon 10 000 000 Punkte anfärben. Ein
einziges Gran des feinsten Silberdrahts kann abgeteilt werden
in 46 800 Teile; ein Gran Gold in 2 000 000 kleine viereckige
Stückchen, so noch unter das Gesicht kommen. Ein Gran Seide
läfst sich nach der Erfahrung Boyle's ausziehen auf 120
englische Ellen. Ein halbes Gran Büchsenpulver füllt einen Raum
aus, der 50 000 mal gröfser als es selbst."

Damals aber, also im 18. Jahrhunderte, kannte man noch
nicht das Spektroskop, das da, wenn auch dampfförmige, doch
immer Materie zur Ansicht bringt und demnach als das echte



Das Lebensprincip und der Materialismus. 445

Mikroskop für die unendlich zerteilte Materie wirkt. Dieses-

Spektroskop aber zeigt uns im Sonnenstrahle die verschiedenen
Substanzen in unendlicher Verteilung. Jene Elemente schweben

sogar im Weltall, sind also einer Verdünnung anheimgefallen,
welche unser Geist nicht mehr zu fassen vermag. Dasselbe,
was hier von den Atomen gesagt ist, gilt auch noch in ganz
besondrem Sinne von den Principien des organischen Lebens,
namentlich von der Zelle. Darwin wollte noch alle organischen
Verbindungen auf 8 Urzellen zurückführen. Häckel nimmt
anstatt dieser 8 nur eine Urzelle an, aus der sich das ganze
organische Leben entwickeln soll. Diese eine Urzelle aber ist
wieder „unendlich klein", wie die Atome, und „ist es nicht
möglich, dieselbe in ihre Bestandteile anatomisch zu zerlegen".

Gegen dieses „unendlich Kleine" oder gegen die
Grundwahrheit von der unendlichen Teilbarkeit schreibt jedoch schon
Lukrez vor 2000 Jahren in seinem Lehrgedichte über das Weltall
(vgl. Seydels Übers. München 1881): „Aufserdem wollen sie
auch in'a Unendliche teilen die Körper; für die Zertrümmerung
soll kein Kleinstes es geben als Endpunkt, da wir doch sehen,
wie das, was sich unsern Sinnen als Kleinstes darstellt, den
äufsersten Punkt bildet bei jeglichem Körper; was uns dann den
Schlufs verstattet, dasjenige Äufserste, das sich, unsern Blicken
entzieht, sei eben am Körper das Kleinste."

In der That macht sich gegen das „unendlich Kleine", als
das selbständige Urprincip aller Entwicklung eine unbestreitbare
Thatsache geltend. So verteilt nämlich ein Element (im chemischen
Sinne) sein mag, so bleibt es doch Element, selbst in den,letzten •

Offenbarungsformen. Jedes Stäublein, jedes Atom eines
bestimmten Elementes bewahrt dieselben Eigentümlichkeiten bis
zur X. Verteilung. Die Erfahrung selber also scheint dazu
hinzuführen, dafs nicht ein „unendlich kleines" Uratom und nicht
eine „unendlich kleine" Zelle zu Grunde liegt, sondern dafs sich
Alles schliefslich auf unteilbare Monaden mit ganz bestimmten
Kräften zurückführen läfst. Das wäre die der eben angeführten
Annahme von der „unendlichen Teilbarkeit" schnurstracks
entgegengesetzte Meinung. Sie ist von Leibnitz und Wolff vei'-
treten und bildet die Grundlage für die heutige Molekular-Physik.

b) Leibnitz geht im Gegensatze zu Spinoza nicht von der
einen Ür-Substanz aus und erklärt von da her die einzelne Wirk-
lichkeit; sondern er kommt von den Teilen zur Substanz. Er
nimmt als Ur-Teile in den Dingen eine unteilbare Gröfse,
folglich eine Gröfse ohne Ausdehnung, ein einfaches Wesen an
und nennt dies eine Monade. Xach Leibnitz schliefst Teilbaxms



446 Das Lebensprincip und der Materialismus.

und Unteilbares sich gegenseitig' aus. Das „Endlos" bot ihm zu
viele innere Widersprüche. Er wufste sich daraus nicht das in
Wirklichkeit „Beendete", das Bestimmte und danach wirklich
Seiende zu konstruieren. Deshalb nahm er seine Zuflucht zum
wesentlich Unteilbaren, welches bei ihm einem mathematischen
Punkte gleichkommt.

Gegen die Annahme solcher Monaden aber schreibt im
Jahre 1761 bereits der berühmte Euler in seinen Briefen an
eine deutsche Prinzessin und hebt die Unmöglichkeit hervor, wie
aus solchen Monaden ein Körper mit Ausdehnung entstehen könne.

„Wir wollen annehmen, dafs man endlich auf so kleine Teilchen
gerate, die sich vermöge ihrer eigenen Natur nicht weiter teilen
lassen, welches der Eall sein würde bei den Monaden. Ehe man
zum letzten kommt, wird man ein Teilchen haben, das aus zwei
Monaden besteht, und diesem Teilchen wird eine gewisse Gröfse
oder Ausdehnung zukommen; denn ohne die würde es sich nicht
in zwei teilen lassen. Wir wollen weiter annehmen, dafs dieses
Teilchen, weil es noch einige Ausdehnung hat, der 1000 ste Teil
eines Zolles sei, oder auch, wenn man will, ein noch kleinerer
Teil; denn das, was ich vom 1000sten Teile eines Zolles sage,
könnte ebenfalls von jedem weiteren, noch kleineren Teile
gesagt werden. Dieser 1000 ste Teil eines Zolles also würde aus
zwei Monaden bestehen, oder zwei Monaden, zusammengenommen,
würden den 1000sten Teil des Zolles geben; d. h. 2000 mal
Nichts ergäbe einen ganzen Zoll, da ja die Monade eben
unausgedehnt oder ein Nichts mit Rücksicht auf die Ausdehnung ist.

•Die Ungereimtheit davon leuchtet sogleich in die Augen."
„Wer die Teilbarkeit ins Unendliche behauptet", so

kennzeichnet der nämliche Euler den schroffen Gegensatz zwischen
den beiden betreffenden Systemen, „der leugnet gradezu das
Dasein der letzten Teilchen eines Körpers; und in der That ist
es ein offener Widerspruch, letzte Teilchen anzunehmen und doch
eine Teilbarkeit ins Unendliche zu behaupten".

Der mehrfache Widerspruch innerhalb der modernen Atomenlehre

läfst sich in folgende Sätze zusammenfassen: „Der erste
Widerspruch. Die Monade ist unteilbar; das Unteilbare ist
Nicht-Gröfse, denn jede Gröfse ist teilbar. Wie kann aber aus
Nichtgröfse Gröfse werden? Wie kann aus den nicht-grofsen
Atomen, seien es nun die materiellen Demokrits oder die
psychischen des Leib ni tz, das Weltall sich zusammensetzen,
welches Gröfse ist? Der zweite Widerspruch. Die Monade
ist Nicht-Gröfse, denn sie ist unteilbar. Wahrnehmbar aber und
erfafsbar sind nur Gröfsen. Als Nicht-Gröfse also ist die Monade



Das Lebensprincip und der Materialismus. 447

kein Gegenstand der Wahrnehmung und Erfahrung. Dasselbe
lehrt der dritte Widerspruch. Als Eicht-Gröfse ist die
Monade nicht im Räume, denn alles Räumliche ist Gröfse.
Wahrnehmbar und erfahrbar aber ist nur das Räumliche. Mithin ist
die Monade, als nicht räumlich, auch nicht wahrnehmbar und
erfahrbar." So erklärt Fritz Schulze in seiner Philosophie der
Naturwissenschaft; ein Autor, der ebenfalls durchaus auf dem
Boden der „modernen Wissenschaft", d. h. des Materialismus, steht.

Uns liegt daran, in der uns hier beschäftigenden Frage zu
zeigen, wie in der modernen Wissenschaft, die da jeglicher
Offenbarung und damit jeglicher Äufserung einer ihrem Wesen nach
aufserweltlichen und mit den Wesenheiten der Dinge durch
keinerlei Notwendigkeit verbundenen Kraft feindlich gegenübersteht,

wie in dieser Wissenschaft, sobald es sich um das
tiefere Eingehen in den Grund der Dinge handelt, die eine Hypothese

die Unmöglichkeit der andern wechselseitig nachweist.
Nach den Ergebnissen der modernen Wissenschaft selber also
ist offenbar eine Lösung der bestehenden Schwierigkeiten nicht
möglich. Vielmehr weisen diese Ergebnisse nur den Weg, auf
welchem durch ernste Geistesarbeit wahrhaft einflufsreiche Grund-
principien gewonnen werden können.

Die positiven Daten des Materialismus, welche lediglich
den exakten Experimenten geschuldet sind, ergeben mit unzweifelhafter

Gewifsheit, dafs ein „Unendliches" auf allen Seiten der
Natur existiert. Nicht nur rücksichtlich der Teilbarkeit besteht
von Seiten des inneren Wesens der Dinge keinerlei Ende; dafs etwa
das Wesen des Apfels z. B. es verböte, über ein Millionstel
desselben hinauszugehen. Auch für die Vermehrung besteht
innerhalb des Stoffes kein notwendiger Halt. Das Wesen des
Menschen ist ebenso wenig erschöpft mit einer Milliarde
Menschen wie mit hundert, so dafs darüber hinaus kein einzelner
Mensch mehr existieren könnte. Die Beobachtungen des Materialismus

veranschaulichen diese Wahrheit in mannigfachster Weise;
wir könnten eine ganze Menge Beispiele zu den bereits
angeführten hinzufügen. Mit diesem „ohne Ende", was sich überall
und in verschiedenster Weise geltend macht, besteht es jedoch,
dafs kein Ding, kein Vermögen, keine Kraft, dafs mit einem
Worte nichts vorhanden ist, was nicht in der Wirklichkeit, dem
thatsächlichen Sein nach, „beendet" oder bestimmt wäre.

Unendliches ist mit Endlichem, Unbestimmtes mit Bestimmtem
in der uns umgebenden Natur so eng miteinander verbunden,
es greifen diese beiden Zustände so ineinander, dafs das Endliche

Sein hat nur auf Grund des Unendlichen oder Endlosen



448 Das Lebensprincip und der Materialismus.

in ihm und dafs unter einem andern Gesichtspunkte wieder das
Unendliche oder Endlose in einem Dinge nur Sein hat unter
Voraussetzung des Endlichen oder in der Wirklichkeit Bestimmten.
Der einzelne, allseitig in der Existenz bestimmte Mensch hat
ja nur auf Grund des ihm inne wohnenden Wesens Sein, welches
von sich aus die Endlosigkeit unter seinen Eigenschaften hat,
insoweit es nämlich in endlos vielen Einzelwesen, an endlos vielen
Orten und in ungezählten Zeitdifferenzen von sich aus existieren
kann. Dieses an sich endlose Wesen des Menschen aber
hinwiederum ist gar nicht wahrzunehmen und durch die Erfahrung
nicht festzustellen, aufser unter der Voraussetzung, dafs ein
einzelner Mensch vorhanden ist.

Der Materialismus schlägt da entweder den Weg ein, aus
dem in sich durchaus Grenzen- und Endelosen die Grenze und
das Ende, also das einzelne wirkliche Bestimmte hervorgehen
zu lassen oder umgekehrt in dem Begrenzten und Beendeten,
dem allseitig Bestimmten und, soweit es allein in Betracht kommt,
von Allem Getrennten die fruchtbare Quelle des Unbegrenzten
und Endelosen sowie der Gemeinschaft und Einheit zu sehen.
Es steht da immer am Ende des Philosophierens ein Kreisschlufs.
Die Materialisten erklären das Gesuchte mit dem, was damit,
mit dem nun zu Beweisenden, eben erklärt worden war. Wollen
sie das „Unendliche" erklären, so nehmen sie ihre Zuflucht zu
endlichen und begrenzten Atomen; und wollen sie diese letzteren
erklären, so nehmen sie das Unendliche dabei zu Hilfe.

Sie nehmen (Physiol, von Wundt S. 13) „Atome an, die
nicht mehr zerlegt werden können", die also auch keine
Ausdehnung haben, und wollen doch, dafs diese Atome „Schwere
besitzen, dem Gesetze der allgemeinen Massenanziehung folgen
und gegenseitig Anziehungskräfte aufeinander ausüben". Atome
also gleichmäfsig ohne alle Ausdehnung — und doch schwer,
der Bewegung unterworfen, mit verschiedenen Anziehungskräften
ausgestattet. Einen Äther nehmen sie an, „eine Materie nämlich
von unmerklichem Gewichte", der aber doch „in diskrete Teilchen
zerfällt, welche von den Atomen angezogen werden, sich selbst
aber gegenseitig abstofsen"; mit andern Worten: Sie setzen
Imponderabilien voraus, d. h. Gewichtloses; was aber doch
Gewicht hat, um anzuziehen und abzustofsen, was somit die
Ursache von allem Gewichte ist.

Der Materialismus fehlt darin, dafs er einseitig ein Grund-
princip annimmt, welehes ohne irgend einen Grund — ist es
doch eben das einzige Princip —zu seinem Gegenteile werden
soll. Damit steht in Verbindung und dem entspricht durchaus



Das Lebensprincip und der Materialismus. 449

der Grundfehler des Materialismus mit Rücksicht auf die
Erkenntnis: Er will nur eine Art von erkennendem Vermögen.
Der Sinn nämlich, welcher an und für sich auf nichts Anderes
als Einzelnes, in den Grenzen von Zeit und Raum Befindliches
sich richtet, soll sich dazu entwickeln, dafs er Allgemeines, den
Grenzen von Zeit und Raum Entrücktes, also rein Geistiges
zum Gegenstande seiner Thätigkeit habe.

Ein Vermögen ohne Grenzen, was da seiner Natur nach nur
und nichts als Vermögen, nämlich Vermögen für alles stoffliche
Sein ist, mufs vielmehr als die Urmaterie betrachtet werden, die
dann auch einzig Gegenstand der vernünftigen Erkenntnis sein kann
und nicht der sinnlichen Thätigkeit. Ein solches Vermögen aber
existiert nicht für sich allein, wie die Experimente des Materialismus

darthun, welche das „Unendliche" oder besser Endelose wohl
als vorhanden feststellen, aber nie es erfahrungsgemäfs auffinden
und der sinnlichen Wahrnehmung zugänglich machen können.
Nur Begrenztes und Bestimmtes haben stets die Experimente
vor sich als Gegenstand der physikalischen Werkzeuge. Die
Urmaterie in den stofflichen Dingen existiert nicht anders als
unter irgend einer Bestimmung, unter dem Einflüsse irgend einer
Kraft. Kann nun diese für das thatsächliche Sein der Wirklichkeit

bestimmende Kraft von dem, seinem Wesen nach
unbestimmten, Vermögen für das Sein kommen? Dies wäre ein Widerspruch

in den Ausdrücken selber. Die Urmaterie, die ihrem Wesen
nach rein Bestimmbarkeit ist, wäre Quelle des Bestimmens.

Dem rein Bestimmbaren des Urstoffes mufs gegenüberstehen
ein rein Bestimmtes, was da nichts ist als Bestimmtheit, als dem

ganzen Wesen nach Kraft. Was sagt zu dieser Kraft der
Materialismus, von welcher alles Bestimmende ausgeht, wie alles
Bestimmbare seine letzte Wurzel hat in der Urmaterie? Wir
müssen die positiven Ergebnisse der modernen Wissenschaft
trennen von ihren Phrasen. Die ersteren sind der Ausflufs ernster
Studien. Die letzteren kommen von der unüberwindbaren
Voreingenommenheit, die überall ohne Gott fertig werden will. Und
doch sagt der Dichter:

War' nicht das Auge sonnenhaft,
Wie könnt' es sonst das Licht empfinden!
Lag' nicht in uns des Gottes eigene Kraft,
Wie könnt' es Göttliches ergründen!

Nr. 11.
Das Verhältnis des Materialismus zur Kraft.

Der hl. Thomas macht in VI de pot. art. 6 über die Seele
als das wahre Lebensprincip eine Bemerkung, durch welche die

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 29



450 Das Lebensprincip und der Materialismus.

Seele so recht auf ihren richtigen Platz gesetzt wird, und die
da geeignet ist, viele Bedenken zu zerstreuen. Er fragt, oh
ein sich selber durchaus gleicher Körper (corpus homogeneum),
wie die Luft z. B., in einem seiner Teile naturgemäfs beseelt
sein könne; oder ob es eine Seele gebe, die da, ihrer Natur
nach, einen solchen Körper belebe. Er antwortet mit „Nein,
das sei völlig unmöglich. Die Seele könne nur in zusammengesetzten

Körpern sein (corporibus mixtis), zuvörderst weil die
zusammengesetzten Körper höher gestellt seien wie diejenigen,
deren Bestandteile sich selber durchaus gleichartig sind; — ist
ja doch die Pflanze z. B. im Bereiche der Natur höher gestellt,
auf Grund ihrer Seinsstufe, als das Wasser; — dann aber, weil
der sich immer und in allen Teilen gleichartige, also demgemäfs
anorganische Körper dieselbe Natur im Ganzen haben mufs wie
in den Teilen. Ist er demnach seiner Natur nach in einem Teile
belebt, so mufs er es auch mit Rücksicht auf das Ganze sein.
Erforderte die Natur einer Seele es z. B., mit der Luft
verbunden zu sein, so müfste die ganze Luft eine Seele haben.
Dasselbe gälte vom Wasser; ebenso vom Sauerstoff, Kohlenstoff,
von den letzten Atomen und überhaupt von allen Elementen, die
eben nur sie selbst, nicht aber etwas Zusammengesetztes sind.
In ihnen kann kein Lebensprincip sein; es kann demnach von
ihnen auch kein Lebensprincip sich ^ableiten. Denn da diese
Elemente, und zumal die Grundatome, in alles eintreten, dem
stoffliches Sein zukommt, so müfste, wenn ihnen von Natur, als»
notwendig, Leben zukäme, schlechterdings jegliches stoffliche Ding
belebt sein; was wohl keiner sagen wird."

Nicht also die Eigenschaft irgend eines Elementes ist das
Leben; vielmehr setzt das Lebensprincip alle diese Elemente
mit ihren verschiedenen Eigenschaften voraus. Wie setzt es
dieselben voraus Das hat der Materialismus mit seinen Experimenten

genau nachgewiesen. Nach allen Hypothesen, mag er
an der „unendlichen Teilbarkeit" festhalten oder unteilbare Grundatome

ohne Ausdehnung annehmen, existieren diese
Grundelemente, das „Unendliche" nämlich oder das „Unteilbare", nicht
für sich. Es gibt nicht einen ganz reinen Sauerstoff oder ganz
reinen Kohlenstoff. Kein einziges der Grundelemente hat für
sich selbständig darstellbares Sein, weder im festen noch im

flüssigen noch im gasförmigen Zustande. Immer ist das that-
sächlich bestehende Sein mehr oder minder zusammengesetzt.
Die einfachen Elemente — und das gilt in noch weit höherem
Grade in der Voraussetzung, dafs der Art nach nur ein einziges
Grundelement oder Grundatom existiert — die einfachen Ele-



Beweisführung für das Dasein Gottes. 451

mente schliefsen, jedes für sich betrachtet, nur die Möglichkeit
ein für das wirklich bestehende Sein; keines bringt von

sich aus das wirkliche Sein mit und keines besitzt in seiner Natur
ein Mafs oder eine Richtschnur für die Wirklichkeit als solche.

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von Dr. JOS. BROCKHOFF.
(I, 224. II, 122. III, 182.)

§ 5.

Der metaphysische Grundbegriff Gottes.

Es mufs einen Gott geben, das hat uns der hl. Thomas zur
G-enüge bewiesen. Wir erkennen das Dasein Gottes aus dem

Vorhandensein der geschaffenen Dinge, finden ihn als den ersten

Beweger, der selbst nicht bewegt wurde, nennen ihn den Alles
verursachenden, und doch nicht selbst verursachten Grund aller
Dinge. Von ihm hängt alles im Werden, Sein und Bestehen

ab; er gibt allen Dingen das Sein. Darum überragt er sie aber
auch alle in unendlicher Weise, er ist der Dinge causa aequivoca,
da diese ja nicht spezifisch auf gleicher Linie mit Gott stehen,
sondern nur eine Ähnlichkeit mit ihm haben. So sagt der
hl. Thomas Sum. Theol. I. qu. 13. a. 5: Quidquid praedicatur
de aliquibus secundum idem nomen et non secundum eandem

rationem praedicatur de eis aequivoce. Sed nullum nomen con-

venit Deo, secundum illam rationem secundum quam dicitur de

creatura. Quidquid ergo de Deo et creaturis dicitur aequivoce
dicitur. Praeterea Deus plus distat a creaturis quam quaecunque
creaturae ab ignice. Sed propter distantiam quarundam crea-
turarum contingit quod nihil univoce de eis praedicari potest
sicut de his quae non conveniunt in aliquo genere. Ergo multo
minus de Deo et creaturis aliquid univoce praedicatur, sed omnia

praedicantur aequivoce.

Wir erkennen Gott aus den Kreaturen und zwar durch

analoge Begriffe, die freilich nicht imstande sind, das Wesen
Gottes vollkommen auszudrücken. Das göttliche Wesen, sagt der

29*


	Das Lebensprincip und der Materialismus [Fortsetzung]

