Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Das Lebensprincip und der Materialismus [Fortsetzung]
Autor: Schneider, C.M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

430 Das Lebensprincip und der Materialismus.

bedeutet, sagt der hl. Ambrosius an der oben angefiihrten Stelle
(n. 8): ,,Dedit (Deus) principium mundo . . . ne anarchon, ne
increatum, et divinae consortem substantiae crederemus.®
Nicht anders sind auch die hh. Athanasius (Oratio 2 et 3 contra
Arianos), Gregorius Nazianzenus (Oratio 29 et 35), u. a. zu
verstehen, Das avagyov war fiir sie nicht blofs ohne Anfang
der Dauer, sondern auch ohne bewirkende Ursache des
Seins sein.

Das hier iiber den Begriff der eventuellen Ewigkeit der
Welt Gesagte wird uns in einem neuen Lichte erscheinen, so-
bald wir unsere Untersuchung iiber das Subjekt dieser Ewig-
keit ausdehnen werden.

DAS LEBENSPRINCIP UND DER MATERIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.
(Forts. vgl. II, 89.)

— T

Wir hatten bereits angefangen, in diesen Heften das Lebens-
princip eingehend zu entwickeln. Durch zahlreiche andre Arbeiten
und zumal durch den Wechsel des Wohnortes wurde die Fort-
setzung bis jetzt verhindert. Wir hatten die Fragen gestellt:
1. Worin besteht das Leben? 2. Wie ist der gewonnene Be-
griff zu veranschaulichen und anzuwenden? 3. Welche Art
Verschiedenheit waltet ob zwischen dem reinen Stoffe und dem
Lebensprincip? In der Antwort auf die erste Frage wurde aus
den Autorititen der materialistischen Richtung selber nachge-
wiesen, welchen Platz der Materialismus in den stofflichen Dingen
fiir das Lebensprincip offen hélt. Das Lebensprincip ist keine neben
den Eigenschaften herlaufende, keine ,in der Luft schwebende
Kraft, kein ,,Pferd, welches vom Stoffe als dem Fuhrwerke bald
angespannt bald abgespannt wird® (du Bois-Reymond). Es setzt
vielmehr die innere Natur des beweglichen Dinges wie als eine
fertige voraus und ist nur das vollendende Princip. Und zwar



Das Lebensprincip und der Materialismus. 431

vollendet das Lebensprincip den Stoff nicht dadurch dafs es eine
weitere Eigenschaft etwa hinzufiigt, welche die andern, bereits
daseienden beengte; sondern es setzt einfach von Innen heraus
in Bewegung.

Das Lebensprincip resultiert nicht aus den stofflichen Eigen-
schaften und ist infolge dessen keineswegs durchaus eins mit
dem Stoffe oder etwa gar der Stoff selber. Wie es fiir ein
Maschinenwerk keine Unvollkommenheit und auch nichts Fremd-
artiges ist, dafs es sich in Bewegung befindet; so ist es fiir den Stoft
nichts Fremdartiges und Storendes, dafs er ein Lebensprincip in
sich einschliefst. Vielmehr ist eben die Bewegung auf beiden Seiten
die gebiihrende Vollendung. Der Unterschied zwischen der
Maschine in Bewegung und dem lebendigen stofflichen Wesen
ist der, dals bei der ersteren der Amnstols zur Bewegung von
aufsen kommt; beim lebenden Wesen aber kommt der erste An-
stols zu der betr. Art Bewegung, die sich da findet, vom Inneren
selber.  Somit ist das lebende Wesen selbstindiger, es hat
seine Bewegung im selben Grade, in welchen das Lebensprincip
vorwaltet, in der Gewalt. Die Innerlichkeit des Anstofses
zur Bewegung beherrscht den Begriff des Lebens. Das Lebens-
princip ist im Innern des Dinges der nichstbestimmende Grund
fiir die Bewegung. Dies war, kurz gefalst, die Antwort auf
die erste Frage.

In der Antwort auf die 2. Frage hatten wir aus den
Autoren des Materialismus selber in zahlreichen Beispielen den
Unterschied nachgewiesen zwischen den (Grundgesetzen in der
Formierung oder Entstehung der leblosen Dinge und denen in
der Entstehung der lebendigen. Dieser Unterschied kann blofs
darin seinen malsgebenden Grund haben, dals die leblosen Dinge
keineswegs das bewegende oder wirkende Princip davon, wo-
nach sie im einzelnen so und nicht anders thatséchliches Sein
haben, innerhalb ihrer selbst besitzen. Die lebendigen Wesen
aber haben ein solches in sich; und deshalb verbindet die Zelle
bereits, also das geringste lebende Wesen, sich wohl mit Andrem,
aber nur dadurch, dafs sie dieses Andre sich dhnlich macht
und dafls sie ihrerseits bei allen solchen Zuthaten immer ihrer
eigenen Natur getreu bleibt. Es besteht da eine gewisse
Selbstindigkeit. Nicht wird aus zwei Dingen ein drittes, sondern
die Zelle bleibt immerdar identisch mit sich selbst; das andre,
welches hinzutritt, dient ihrem Bestande, es wird ihre Nahrung.
Es findet sich da eben von vornherein die Lebenskraft; sie
ist nicht ein Ergebnis aus der Thatigkeit der Elemente,
sondern das innerste Princip vielmehr fiir die verschiedene



432 Das Lebensprincip und der Materialismus.

Abmessung und Lage der Molekiile. Das Lebensprincip ist das
formgebende und in erster Linie bestimmende Princip
im lebenden Wesen; und zwar gibt es zunichst den Anstols fiir
die ortliche Bewegung. Grade die ortliche Bewegung aber
ist, wie Th. nach Arist. nachweist, immer die Grundlage aller
Veranderung in den stofflichen Dingen. Auch fiir diesen Punkt
wurden wieder zahlreiche Zeugnisse aus den Autoren des Materia-
lismus angefiihrt.

In der Antwort auf die 3. Frage wurde zuvorderst aus-
gefithrt, dafs das Leben weder ein Resultat stofflicher Krifte
ist, wie z. B. das Leuchten als ein Resultat des Lichtes dasteht,
noch dals es eine weitere Kigenschaft oder Substanz sei, die zum
Stoffe hinzutrete wie etwa Wasser zum Weine, Zinn zum Kupfer.
Es sind dies die zwei Extreme, in deren Mitte sich die Wahr-
heit findet. Der Korper selber lebt und zwar lebt er seinem
ganzen Sein als Korper nach. ,Leben ist“ so heilst der stehende
Ausdruck dafiir bei Thomas ,fir die lebenden Dinge Sein“. Das
Lebensprincip gibt das thatsédchliche Sein dem lebenden Dinge,
wihrend dieses vorher nur dem Vermogen nach bestand.

Sagt also der Materialismus, der Stoff selber lebe, es sei
das Leben nichts dem Stoffe Aufserliches, dessen Sein und Be-
stehen bereits Voraussetzendes; — so sind wir damit einver-
standen. Die Seele als das Lebensprincip wird von Thomas
definiert als actus corporis, als das thatséchliche Sein des Korpers
und erstes Princip innerhalb desselben fiir seine Thitigkeit. KEs
besteht da keine Zusammensetzung aus zwei, sonst unabhiingig
von einander, thatsidchlich seienden Elementen, Alles thatsich-
liche Sein im lebenden Dinge kommt vom Lebensprincip; das
Leben ist somit wahrhaft innerlich dem Dinge, wie Sein oder
Wirklichkeit nur immer innerlich sein kann.

Sagt aber der Materialismus, dals die Lebenskraft selber
in der Natur des Stoffes ihr Princip habe, dafs sie vom Stoffe
komme, dals also die ,Kraft des Stoffes“ nur eben der Stoff sei
und somit dieser Ausdruck bedeute: ,,Stoff des Stoffes; —- so
sagen wir: das ist unmoglich. Wire das Leben und die Kraft
oder das thatsichliche Sein, was von da aus verliehen wird, genau
dasselbe wie Stoff, so wiirde ,Kraft und Stoff nichts Andres
sein wie Helle und Licht, wie Wiarme und Feuer. Jeder Stoff
wire dann lebendig und lebenerzeugend. Ist aber Kraft nicht
gleichbedeutend mit Stoff, so ist der Stoff unmioglich im Dinge
das subjektive Princip oder der Triger des Lebens; er erhilt
vielmehr Kraft und Bethdtigung vom Leben. Letzteres ruht auf
einem andern Triger, der kein Resultat stofflicher Eigenschaften,



Das Lebensprincip und der Materialismus. 433

wie z. B. der Ausdehnung, ist; sondern im Gegenteil es vermag,
alle stofflichen Eigenschaften gleichmifsig, wie die Natur einer
jeden es verlangt, insgesamt zu wecken, zu bethiitigen und zu
erhalten, und der somit, auch von dieser Seite her, keine, fiir
sich einzelne, stoffliche Higenschaft sein kann, Ein solcher Triger
des Lebens, und danach Lebensprincip, wird nun aber ,Seele
genannt,.

Der Materialismus steht mit seinen eigenen positiven Daten
in Widerspruch, wenn er ein dem Stoffe nicht entspringendes
Lebensprincip leugnet. Es bleibt zur vollstindigen Beantwortung
der dritten, oben gestellten Frage nur noch iibrig, einen Einwurf
des Materialismus zu widerlegen. Dies soll jetzt geschehen, ehe
wir zur weiteren Frage iibergehen: von woher denn die Seele
komme, welche wirkende Kraft allein sie veruyrsachen kénne,
wenn sie nicht ihren Ursprung im Stoffe hat.

Nr. 7.

Die Chemie und das Lebensprincip.

Es ist der bestdndige und am Ende einzige Kinwurf des
Materialismus gegen die Annahme ecines eigenen Lebensprincips,
das da nicht Stofl sei: ein solches Lebensprincip konne nicht
mit Hilfe der Chemie als vorhanden gezeigt werden. ,,Wir ver-
brennen®, so Biichner, ,ein Holz; und es scheint auf den ersten
Blick, als miifsten seine Bestandteile, in Feuer und Rauch auf-
gegangen, verzehrt worden sein. Die Wage des Chemikers da-
gegen lehrt, dals nicht nur nichts vom Gewichte jenes Holzes
verloren Wmden sondern dals dasselbe im Gegenteile vermehrt
worden ist. Sie zeigt, dafs die aufgegangenen und gewogenen
Produkte nicht nur genau alle diejenigen Stoffe in sich enthalten,
aus denen das Holz vordem bestanden hat, wenn auch in andrer
Form und Zusammensetzung, sondern dalfs in ihnen auch noch
diejenigen Stoffe anwesend sind, welche die Bestandteile des
Holzes bei der Verbrennung aus der Luft an sich gezogen haben.
Mit einem Worte: das Holz hat bei der Verbrennung das Ge-
wicht seiner Bestandteile nicht vermindert, sondern vermehrt.*

Die ununterbrochene Verwandlung der Dinge, das Entstehen
und Vergehen organischer und unorganischer Formen ,beruht
nicht auf einem Entstehen und Vergehen vorher nicht dagewesenen
Stoffes, wie man wohl friither ziemlich allgemein glaubte, sondern
ist nichts Andres als ein unausgesetzter Kreislauf der namlichen
Grundstoffe, deren Menge und Qualitit an sich stets dieselbe
und fiir alle Zeiten unabénderliche bleibt.” ~

Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 28



@

434 Das Lebensprincip und der Materialismus.

Wenn also, dies der daraus gezogene Schlufs, nach dem
Absterben der Pflanze, des Tieres, ebenso wie der leblosen Wesen,
genau dieselben Stoff-Bestandteile vorhanden sind, wie vorher;
wie soll dann ein Bestandteil gefunden werden oder ein Element,
von dem ausgesagt wiirde, dies sei das Lebensprincip. Ist das
lebende Wesen tot, so ist kein Lebensprincip offenbar mehr in
ihm; und trotzdem sind die einzelnen Bestandteile genau dieselben
wie frither! Es existiert demnach unméglich ein solches Lebens-
princip. Dies ist der Einwurf.

Der Materialismus ist so thoricht, mit derartigen Argumenten
niemanden anders als sich selbst zu schlagen. Er beweist, dals
er vielleicht mit Werkzeugen der Chemie umzugehen vermag;
nicht aber mit dem Werkzeuge des Geistes, der Vernunft, nicht
mit logischen Principien. Wissenschaft ist nicht Erfahrung. Als
Columbus die Gewilsheit gewonnen, es bestinde noch unent-
decktes Land von gewaltiger Ausdehnung, hatte er dasselbe
weder gesehen noch durch Augenzeugen von selbigem gehort.
Griinde allein stiitzten seine Uberzeugung; das war Wissen-
schaft. Als er Amerika mit seinen Schiffen thatséichlich erreicht
hatte, da bewiesen ihm zugleich seine Augen die Existenz dieses
Erdteils. Das war Erfahrung. Und hitte der kilhne Entdecker
den letzteren auch nie gesehen und hitte er nie mit der Hand
darauf zeigen konnen; so wire das Ergebnis seiner rein wissen-
schaftlichen Principien ganz dasselbe geblieben; er hitte, aber
cinzig infolge seiner Griinde, niemals in der entsprechenden Uber-
zeugung gewankt.

Der Materialismus moge doch unsern Augen das zeigen, was
im Holze eigentlich Holz genannt wird. Links und rechts wird
abgeschnitten ; eine andere Gestalt und Figur nimmt es an; Farbe
und Dauerhaftigkeit wechselt. Vergeblich wird man nach einem
,,Bestandteile“ suchen, dessen Vorhandensein das Holz zum Holze
macht. Alles zusammen heilst eben Holz. Aber was im einzelnen
die Ursache im Holze ist, dafs man es vor dem Verbrennen als
Holz bezeichnet und nach dem Verbrennen nicht mehr; das wird
der Materialismus schwerlich mit dem Finger zeigen konnen.
,Ls bleiben ja dieselben Bestandteile nach dem Verbrennen wie
vorher®; warum heifst es denn nachher nicht mehr Holz wie es
vorher hiefs, da doch alles von diesen , Bestandtcilen® abhingt?

Hat die Wissenschaft ein sicheres Ergebnis geliefert, so
bedeutet dies nichts Andres als dals der Verstand sich dabei
heruhigt und wider den beigebrachten Grund nicht ankommen kann.
Was ich am Holze als das Wesen ,,Holz“ betrachte, wonach es
also diesen Namen tragt, das enthilt fiir mich, vom Holze selber



Das Lebensprincip und der Materialismus, 435

aus, den geniigenden Grund fiir das Auftreten der entsprechenden
Eigenschaften. Es handelt sich da um das im Holze selbst be-
findliche Princip fiir die verschiedene Zusammensetzung der
Atome; nicht aber um das Fehlen der einen und das Vorhanden-
sein der andern,

Es wird also hier nicht danach gefragt, ob man solches
Princip oder solchen Grund im Innern des Dinges mit den Fingern
beriihren kann oder nicht; das wird nicht erdrtert; das geht die
Erfahrung an. Vielmehr wird danach gefragt, ob eine hin-
reichende Ursache vorhanden sei fiir die Annahme eines eigenen
Lebensprincips in den lebenden Wesen; d. h. fiir die Annahme,
dals in den organischen Wesen der bewegende und bestimmende
Grund fiir die Eigenartigkeit der Zusammensetzung nicht von
den Atomen allein herkommt. Dies geht die Wissenschaft an.
Es gefillt dem Materialismus eben manchmal, Wissenschaft und
Erfahrung nicht auseinanderzuhalten.

Denn dafs derselbe, wenn es ihm gut scheint, ein Vorgehen
kennt, welches der Wissenschaft allein eignet, und nur es zu-
riickweist, wenn es ihm so palst; dies geht aus zahlreichen Bei-
spielen hervor, So argumentiert Rofsmiisler: ,Die Physik lehrt,
dafs es nirgends einen leeren Raum gibt und auch niemals ge-
geben haben kann, wihrend der Verstand die Ewigkeit des
taumes wie etwas Selbstverstindliches hinzunehmen gendtigt ist.
Daraus folgt notwendig der Schlufs, dafs der Raum von Ewig-
keit her mit der Materie ausgefiillt gewesen sein mufls und dafs
also diese von Ewigkeit her vorhanden war.*

Aber wer kann denn im Raume es mit dem Finger zeigen,
wo der Platz fiir das Wesensmerkmal ,,Ewigkeit ist? Welcher
,,Bestandteil“ oder welches Atom in einem stofflichen Dinge ent-
spricht der Ewigkeit? Da ist ja, was auch immer Platz bean-
spruchen und ,,mit den Werkzeugen der Chemie“ erreicht werden
kann, fortwihrend und nach allen Seiten, nach Zeit, Raum und
Kraft hin, dem Wechsel unterworfen. ,Bestindiges Vergehen
und Entstehen® hatte der Materialismus selber oben dem Stoffe
zugeeignet; also das grade Gegenteil von Ewigkeit, soweit die
chemischen Werkzeuge in Betracht kommen.

Wohlgemerkt; wir haben an und fiir sich gegen obigen
Schlufs Rofsmisler’s nichts einzawenden. Wir halten mit Thomas
die Moglichkeit fest, dafs der Stoff von Ewigkeit sein kann; vor-
ausgesetzt immer dafs er geschaffen worden. Also dem Inhalte
nach wiirden wir jene Schlufsfolge nicht unter jeder Bedingung
beméngeln. Aber wir wollen blofs hervorheben, der Materialismus
mége uns ebenfalls gestatten, was er selber, wenn es ihm so gut

28"



436 Dag Lebensprincip und der Materialismus.

diinkt, gern that; dals wir uns nédmlich auf die verniinftige
Schlufsfolge, d. h. auf Griinde, stiitzen und nicht einzig in letzter
Linie auf das Seziermesser.

Erwihnt werden muls noch die Unwissenheit, in welcher der
auf seine ,hohere Wissenschaft“ so sehr pochende Materialis-
mus, betreffs der Philosophie fritherer Zeiten, sich findet. Die
,,friiheren Zeiten* sollen nicht anerkannt haben, dals , Entstehen
und Vergehen nur ein Kreislauf derselben Grundstoffe” sei und
dals ,diese in ihrer Menge und Qualitit dieselben* bleiben! Bei
den dltesten griechischen Philosophen findet sich bereits diese
Wahrheit als Gemeingut aller ernsten Forschung; zudem Aristoteles
hat diese selbe Wahrheit systematisch dargestellt und in die ge-
eignete Form gebracht. Bei Thomas und den Scholastikern ist sie
stehender Grundsatz und wird oft genug sprichwortartig in die
Worte gefalst: In natura nihil est superfluum; es besteht in der
Natur nichts Uberfliissiges. Keine Kraft, kein Atom ist in grofserer
Menge vorhanden als grade fiir den Bestand der Natur, sowie
diese thatséichlich ist, notwendig erscheint; nichts ist deshalb
entbehrlich. Alles ist nur immer ein neues Zusammensetzen der
alten Elemente. Wir konnten sogar leicht zeigen, dals die alte
Philosophie in diesem Punkte noch weiter geht wie der moderne
Materialismus und dals sie die erwahnte Wahrheit viel tiefer
auffalst.

Es ist dies aber beim Materialismus eine alte, licbgewordene
Gewohnheit, die sich nur zu oft geltend macht. Was er an
positiv. Wahrem als Ergebnis seiner Forschung hinstellt, das
sind bekannte, allen ernsten Systemen von Alters her gemein-
same Wahrheiten. Er aber, der Materialismus, stellt sie hin,
als ob sie nun eben aus seinem Forschen sich ergeben hétten
und aleo ihm und seinen Principien diese Erkenntnis gedankt
werde. Die Darwinisten heben hervor, sie erst hitten die
stufenweise, allmahliche Entwicklung der Dinge, des einen aus
dem andern, erkannt und begriindet. Sie wissen offenbar nicht,
dafs Jahrhunderte vor ihrer sogenannten KEntdeckung es schon
zum Spriichworte geworden war: ,,Die Natur macht keine Spriinge‘
natura non facit saltum. Nur die Art und Weise der Begriin-
dung dieser Entwicklung war friiher eine andre: néimlich keine
verfehlte und unmogliche. Der moderne Materialismus schmiickt
sich fortwihrend mit Sitzen, die an und fiir sich gar nicht zu
bestreiten sind, aber auch nie im KErnste bestritten worden sind,
sondern sich vielmehr von jeher bei den wahren Forschern all-
gemeiner Anerkennung erfreuten. Kr stellt diese Wahrheiten
als seine Erzeugnisse, als die Erzeugnisse seiner Experimente



Das Lebensprincip und der Materialismus. 437

hin und mochte damit auch seine Irrtiimer annehmbar machen,
wie wenn letztere mit diesen Wahrheiten untrennbar verbunden
wiren. Wir werden es hier gleich wieder, bei der tieferen Be-
griindung eines wirklichen, eigentlichen Lebensprincips sehen,
wie man das Wahre und Positive im Materialismus gar nicht
zu lengnen braucht, sondern nur den Milsbrauch zuriickweisen
mufs, den die modernen Materialisten damit treiben. Dieses
Wahre und Positive ist ja_ein Erbe aus der alten Philosophie.

§ 4. Die Quelle des Lebensprincips.

Nr. 8. :
Moébglichsein undWirklichsein. BestimmtheitundUnbestimmtheit.

Kein Lehrpunkt wohl wird durch die positiven Daten der
modernen Naturwissenschaft, die ja ohne Ausnahme auf dem Boden
materialistischer Uberzeugung steht, glinzender bewiesen, wenn
nur die offen vorliegenden Konsequenzen auch wirklich gezogen
werden, wie dieser, dals der Stoff, an sich, oder der allem Stofflichen
ingesamt zugrundeliegende Stoff, also der Urstoff, einzig Mo g-
lichsein, Potenz, reines Vermdgen sein kann. Damit wird zu-
gleich gesagt, dals dieser Urstoff als solcher den Sinnen unzu-
ganglich sein mufs und nur von der Vernunft erfalst werden
kann. Erst wenn dieses allgemeine Moglichsein in bestimmter
Weise in die Wirklichkeit getreten ist, vermag es in seinem
Hinzelbestande von den Sinnen erreicht und in seinen Beziehungen
zu den allgemeinen Seinsgriinden von der Vernunft festgehalten
zu werden., Wir thun dies jetzt eigens dar, indem wir zuerst
den Standpunkt des Materialismus klarstellen; dann sein Ver-
hiltnis zum Grundstoffe, also zur reinen Mdglichkeit oder Unbe-
stimmtheit; darauf sein Verhdltnis zur Grundkraft, als der reinen
Thatsichlichkeit und allseitigsten Bestimmtheit, auseinandersetzen;
und endlich die Konsequenzen zu Gunsten der aristotelischen
materia prima ziehen. Daraus wird sich von selbst ergeben, von
woher allein das Lebensprincip, als das im lebenden Wesen
bestimmende Princip, herrithren kann.

Nr. 9.
Standpunkt des Materialismus,

Der Materialismus befindet sich bei seinen Krliuterungen
des Urstoffes in sichtbarer Verlegenheit. ,Wenn wir mit dem
Tode nicht vernichtet werden®, sagt Fechner, ,,unsere bisherige
FExistenzweise konnen wir nicht retten im "Tode. Wir werden



438 Das Lebensprincip und der Materialismus,

sichtbarlich wieder zu Erde, von der wir genommen worden.
Aber indes wir wechseln, besteht die Erde und entwickelt sich
fort und fort.*

Wenn sich nun aber die ,Erde fort und fort entwickelt,
wo bleibt dann die ,Unsterblichkeit des Stoffes als eine
wissenschaftlich festgestellte und nicht mehr zu leugnende That-
sache?“ Ist der Mensch tot oder ist er es nicht? Wenn er
es nicht ist, so besteht er eben noch. Und ist er nicht mehr,
so lebt dieser Mensch nicht mehr. Das Ganze, was vorher
Mensch war, ist nicht mehr Mensch. Was aber war im Menschen
nicht Mensch? Wwurde von den Knochen, dem Fleische, den
Nerven nicht ebenso das Menschsein ausgesagt, wie vom Willen,
von der Vernunft, den Sinnen? Kein Atomchen im lebenden
Menschen besteht, was nicht ,,menschlich® wire? Ist aber der
Mensch nicht mehr, so ist auch wiederum kein Atomchen vor-
handen von dem betreffenden Menschen, was noch ,,menschlich®
wiare. Nichts von allem bestimmten, thatsidchlichen Sein ist
dasselbe geblieben, nicht das Mindeste. Was ist denn da
unsterblich? Was vorher vollstindig Mensch war — dasselbe
gilt von allen entstehenden und vergehenden Dingen, — das
ist nun vollstindig Erde. Nichts bleibt da, was irgend in be-
stimmter Weise als seiend bezeichnet werden konnte. Die ,,Un-
sterblichkeit des Stoffes“ ist ein leeres Wort und sonst nichts.

Es ist iibrigens merkwiirdig, wie ein Materialist sprechen
kann ,von der Erde, aus welcher der Mensch genommen ist®.
Wie weils denn dies der Materialist? Wer hat denn jemals
mit Retorten und Waagen auns Erde einen lebendigen Menschen
gemacht? Dies nebenbei. Ein bestdndiges Sich-fort-entwickeln
ist nichts Andres als ein allseitiges Anderswerden. Wenn aber
nirgends Stillstand ist, wie mag dann gesagt werden: ,Der
korperliche Stoff ist in allen Dingen gleich und bleibt ewig der-
selbe; die finstere, trige Materie kann weder vermehrt noch
vermindert werden, wie dies Bernhard Telesius schreibt. Da
Alles beim Materialismus Materie oder Stoff ist, und eben in
dieser Behauptung derselbe sein Lebenselement sieht, so bliebe
jedenfalls danach Alles ,immer gleich und ewig dasselbe*; kann
doch nichts gegen seine eigene Natur angehen, und die Natur
des Stoffes ist es eben, immer ,sich selber gleich und dasselbe
zu bleiben®.

Wiirde freilich gesagt: Gewils; alles war ,,menschlich im
lebenden Menschen, und nichts ist dem thatsdchlichen Sein nach
ymenschlich® in der Erde, zu welcher er geworden; das schlielst
aber nicht aus, dafls im einzelnen lebenden Menschen die positive



Das Lebensprincip und der Materialismus. 439

Méglichkeit enthalten war, ein andres Sein zu werden oder,
falls dieser Ausdruck dem Materialismus besser gefillt, ,zur
Erde sich fort und fort zu entwickeln“; — wiirde im allgemeinen
gesagt, dals innerhalb jeder stofflichen Bestimmtheit diese Maglich-
keit, etwas Andres zu sein, auf einen Kreislauf in festen Grenzen
sich richtet, wo dann diese Maoglichkeit in dem Umfange ihres
Werdens immer dieselbe bleibt; — dann wére eine Losung des
oben beriihrten Dilemma gefunden. Ks besténde eine Moglich-
keit, welche allen bestimmten einzelnen Seinsarten im Stoffe zu
Grunde liegt, die weder Mensch noch Erde ist, iiberhaupt kein
befindliche, thatséichliches Sein hat; die es aber ermoglicht, dafs
auf ihrer Grundlage, in natiirlich zusammenhéngender Weise, aus
dem Menschen Erde, das Eine aus dem Andern wird, und dafls
somit alle diese entstehenden Dinge nicht fortwidhrend aus dem
Nichts emporsteigen.

Ruhig konnte auf der einen Seite gesagt werden, ,der Stoff
bleibe in allen Dingen gleich und ewig derselbe®. Denn den
Dingen selber wohnt stets gleichmilsig die Moglichkeit inne,
unter verschiedenen bestimmenden Kinfliissen etwas Andres zu
werden. Und auf der andern Seite wiire es ebenfalls richtig,
zu behaupten, ,es bestehe eine bestindige Fortentwicklung®.
Denn das thatsachliche oder in der bestimmten Wirklichkeit
befindliche Sein des einen Dinges ist derart, dafs es in keiner
Weise, soweit eben das bestimmte, thatsichliche Sein in Betracht
kommt, das andre, weder das vorhergehende noch das folgende,
ist. Ja vielmehr bestinde dann, anstatt eines (Gegensatzes, die
vollendetste Harmonie. Denn eben dieser Stoff, mndmlich die
positive Moglichkeit, etwas Andres moch zu sein, ist der natiir-
liche, und doch, mit dieser seiner Moglichkeit, stets derselbe
bleibende, Trdger der bestindigen Fortentwicklung. Derselbe
bezeichnet, unter welchem bestimmten Sein auch immer er in Wirk-
lichkeit sein mag, die Grundlage fiir die Entwicklung zu einem
andern wirklichen Sein; und die bestimmte Seinsart, welche
solchen Stoff oder solche positive Moglichkeit durchdringt, gibt
immer nur den Weg fiir diese Entwicklung an.

Die Materialisten trosten sich mit den Worten Giordano
Bruno’s: ,,Was erst Same war, wird Gras, hierauf Ahre, alsdann
Brot, Nahrungssaft, Blut, tierischer Same, Embryo, ein Mensch,
ein Leichnam, dann wieder Erde, Stein oder andre Masse u. s. f.
Hier erkennen wir also etwas, was sich in alle diese Dinge ver-
wandelt und an sich immer ein und dasselbe bleibt. So scheint
wirklich nichts bestindig, ewig und des Namens ,Princip‘ wiirdig
zu sein, denn allein die Materie. Die Materie als absolut begreift



440 Das Lebensprineip und der Materialismus.

alle Formen und Dimensionen in sich. Aber die Unendlich-
keit der Formen, in denen die Materie erscheint, nimmt sie nicht
von einem Andren und gleichsam nur &dufserlich anj sie bringt
dieselben aus sich selbst hervor und gebiert sie gleichsam aus
ihrem Schofse.” :

Die Anhénger des modernen Materialismus iibersehen, dals
mit solchen Worten um den Hauptpunkt nur herumgegangen
wird. Was sich zum Samen und aus demselben zum Grase und
aus dem Grase zur Ahre etc. entwickelt, das soll immer das-
selbe, das soll der Stoff sein!

(Ganz umgekehrt ist es. Was sich zu etwas Andrem, so weit
das thatséichliche Sein in Betracht kommt, entwickelt, dies ist ge-
rade nicht mehr dasselbe. Wo in einem jungen Manne sich die
Anfinge des Malertalents zur Vollendung der Kunst entwickeln;
da bestehen eben diese Anfinge nicht mehr. Der junge Mann
wohl, der da die Anfinge und die Vollendung trdgt, das Talent,
was da moglich ist, zuerst schwach sich zu dufsern — sagen wir
einmal so — und dann stirker, bis es sich in hochster Vollendung
Bahn bricht, bleibt ein und derselbe Trager der Entwicklung; —
aber die verschiedenen thatsichlichen Stufen der Entwicklung
gehen nicht ineinander iiber. Der Antinger als solcher ver-
schwindet, wenn er Meister geworden. Der Same verschwindet
als Same, wenn er Frucht geworden ist; nur die Moglichkeit
bleibt ein und dieselbe, welche dem Samen und der Frucht gleich-
méfsig zu Grunde liegt, die demnach sowohl das bestimmte Sein
des Samens tragen kaunn als auch das der Frucht.

Widerspruchsvoll, durchaus widerspruchsvoll ist diese
ganze Redeweise der Materialisten und der Erfahrung schnur-
straks entgegengesetzt. Der Same entwickelt sich niemals zum
Grase; vielmehr will er, soweit es auf ihn ankommt, immer Same
bleiben, er setzt gradezu dem Werden des Grases Widerstand
entgegen, der erst iiberwunden werden muls. Der Mensch ,ent-
wickelt sich® durchaus nicht zur ,,Erde“: er will kein Leichnam
sein und thut was er kann, damit nicht aus ihm ein Héaufchen
Staub werde. Jegliche Seinsart , kimpft ja“, wie der Materialist
Darwin sagt, ,,um ihr Dasein“; will heilsen, sie will bleiben was
sie ist und wehrt sich dagegen, etwas Andres zu werden, also,
insofern das ihr eigene Sein beriicksichtigt wird, nicht zu sein.
So widersprechen die einen Behauptungen des Materialismus den
andern, das eine Grundprincip bei ihm kampft gegen das andre;
es wire gar keine schwere Aufgabe, im ganzen Bereiche des
Materialismus darzuthun, dafs er in seinen Ansichten sich selber

aufhebt.



Das Lebensprincip und der Materialismus. 441

Was da oben Giordano Bruno sagt und was der Materia-
lismus als einen festen Schild fiir seine Irrtiimer betrachtet, ist
zudem eine volle Unméglichkeit. Eine so aufgefalste Ur-
materie soll absolut ,alle Formen und Dimensionen in sich be-
greifen” und trotzdem ,zu etwas Andrem werden“! Sie soll ,,die
Unendlichkeit der Formen aus ihrem Schofse gebiéiren® und trotz
dieser Unendlichkeit, also trotz dieses ,,ohne Ende“ und ,,ohne
Grenzen® stets nur innerhalb eng gezogener Grenzen im Ein-
zelnen bestehen!

Freilich liafst sich die volle Natiirlichkeit der endlosen Ent-
wicklung ganz gut festhalten und die begrenzte Bestimmtheit
mit der Unbestimmtheit ohne Ende, die schrankenlose Moglich-
keit mit der beschrinkten Wirklichkeit ganz gut verséhnen; —
wenn nur als Urstoff die reine Moglichkeit, das blofse Ver-
mogen um etwas zu sein oder zu werden, betrachtet wird. Es
wird dann aus der noch nicht bestimmten Mdglichkeit, Samen zu
sein, ganz gut, unter dieser Bestimmung der Form des Samens,
eine nihere und bestimmtere Moglichkeit, Gras zu sein. Die
positive Moglichkeit fiir alles Sein bleibt immerdar dieselbe und
kann, von sich aus, noch ohne Ende mehr und weiteres Sein
werden. Sie ist, als unbestimmte Moglichkeit, in jedem Dinge.
Aber eben weil sie Moglichkeit ist fiir alles Sein, ist sie es
auch fiir das einzelne Ding nach dessen bestimmter und be-
grenzter Seinsart; und es besteht deshalb hier einzig und allein
Same, dort einzig und allein Gras ete.

Es ist eine ganz natiirliche Einheit als Grundlage fiir alles
stoffliche Werden vorhanden; denn die Moglichkeit zu sein im
Urstoffe ist eine ganz allgemeine. Somit zieht sie nach keiner
Seite hin, im Bereiche des Stoffes, Grenzen. Diese Moglichkeit,
als Urstoff, setzt dem ,Menschsein® nichts positiv entgegen und
nichts dem ,Erdesein“. Sie wird ganz, soweit es auf die be-
stimmte Wirklichkeit ankommft, einzelner Mensch unter der be-
stimmenden substantiellen Form des Menschen, und sie wird
ganz einzeln bestimmte Erde unter der substantiellen Form der
Erde. Deshalb, weil eben in den ¢inzeln bestehenden Menschen
der Stoff, mit dieser seiner Miglichkeit ohne Inde, eintritt, kann
wohl der einzelne Mensch Andres und zwar endlos Andres
werden; aber nicht kann die Substanz , Mensch“ die Substanz
,Erde sein, denn diese Substanz ist, in ihrer Allgemeinheit be-
trachtet, vom Stoffe losgelost. Es kann aus diesem einzelnen
Staub Same werden und der Same kann Frucht werden; aber
was den Staub im Staube selbst zum Staube macht und ihm so
das wirkliche bestimmte Sein des Staubes gibt, dieses selbe



442 Das Lebensprincip und der Materialismus.

Moment kann nicht im Menschen machen, dafs da ein Mensch
ist und nicht Staub.

Deshalb sagen wir, der Urstoff oder die Natur des Stoffes
sei unteilbar; sie sei ganz in jedem einzelnen Divge, wie z. B.
auch jeder einzelne Mensch ganz die Substanz ,Mensch® in sich
tragt und nicht halb Mensch, halb Erde ist. Ganz ist jedes
einzelne Ding das, was es seiner (Gattung nach ist; und ganz
wieder schliefst es in sich die allgemeine Moglichkeit des Ur-
stoffes ein, d. h. es kann alles Andre werden. Endlose Entwicklung
kann ich von jedem einzelnen stofflichen Dinge aussagen, weil
eben kraft der Natur des Stoffes es zu Allem werden kann.
Und wiederum kann ich von jedem Dinge sagen, es sei dieses
und nicht jenes der Gattung nach, es sei Pflanze und nicht Tier;
denn ganz ist in ihm die zum thatsachhchen Sein bestlmmende
substantielle Form. So ist jedes Ding ganz das, was es ist;
und doch ist es nach seinem ganzen Sein méglich, Alles zu
werden in endloser Entwicklung. Der Stoff gibt die Endelosig-
keit' im Bereiche des Moghchen, die bestimmende substantielle
Form gibt, eben weil sie im Stoffe kein bestimmtes, thatséch-
liches Sein und somit keine Grenzen fiir die Wirklichkeit vor-
findet, es dem einzelnen Dinge in diesem selbst, dals es, dem
thatsdchlichen Sein nach, ganz und ohne Schranken Pflanze ist
oder Stein und zwar diese Art Pflanze oder jene.

Wir sagten, auf diese Weise sei die Entwicklung des
einen Seins zum andern hin eine ganz natiirliche. Denn jeg-
liches Sein trigt in sich selber die Neigung dazu. Zur Ent-
wicklung gehort ja das eine bestimmte Sein, von dem die Ent-
wicklung ausgeht, und das andre, bis zu welchem hin sie sich
erstreckt. Aus blofsem Méglichsein ergibt sich keine Entwicklung
zum Wirklichsein. Was nichts als moglich ist, das findet von
sich aus nicht den Weg zur Wirklichkeit. Jeder Marmor ist
moglich, ein Kunstwerk zu sein; aber er bleibt, mit dieser Moglich-
keit, stetig blofser Marmor, wenn die Kiinstlerhand nicht hinzu-
tritt. Nun tragt aber jedes einzelne Ding in sich den mals-
gebenden Grund fiir seine Bestimmtheit im Bereiche des wirk-
lichen Seins, dieser Grund ist die substantiell bestimmende Form,
nach der jedes Ding dieses ist und nicht jenes; und somit ist
die bestimmte Richtung fiir das Entwickeln vom Dinge selbst
ausgegeben. Zudem aber hat jedes stoffliche Ding in sich die
Natur des Stoffes d. h. die Moglichkeit, Alles zu werden; und
damit ist fiir das Ding das endlose Dréingen nach weiterer Ent-
wicklung gegeben, Die Entwicklung selbst also, in allen ihren



Das Lebensprincip und der Materialismus. 443

Teilen und Eigenschaften, entspricht ganz und gar der inneren
Natur und Zusammensetzung des Dinges.

Wollten wir nun in der eben angefiihrten Stelle Giordano
Bruno’s sein unbestimmtes, Was*“ (W as erst Same war) genauer
specifizieren und es ausdriicken durch die unbestimmte Moglich-
keit fiir Sein und Werden, also an seine Stelle setzen den Ur-
stoff, so wiren die von ihm gebrauchten Worte ganz in der
Ordnung. Die Materie als reines Vermigen fiir Sein und Werden
,»schlie(st dann alle Formen und Dimensionen in sich®; sie kann
eben Alles werden. Sie ist ,unendlich®; nicht zwar in dem
Sinne als ob sie alles Sein, der wirklichen Thatséchlichkeit nach,,
in sich enthielte oder alles Sein voll und ganz wire, wohl aber
in jenem andrem Sinne, dals die in ihr ruhende Moglichkeit zu
werden als eine fiir jede naturgemils begrenzte Kraft unerschopf-
liche betrachtet werden mufs. Keine natiirliche Kraft kann so
auf sie einwirken oder fiir das wirkliche Sein sie so bethitigen,
dafs es der Materie fortan unméoglich wire, etwas Andres zu
sein. Es besteht eben mit Riicksicht auf die natiirlichen Krifte
auf Grund der Natur des Stoffes oder der Materie, eine wahr-
haft endelose Entwicklung.

Diese ,,Unendlichkeit*“ oder besser ,,Endelosigkeit nun wird
noch mehr erschlossen durch das Verhdltnis des Materialismus,
sowie er selbst dies darstellt, zum Atom oder dem unendlich
Kleinen; also zum Urstoffe, wie er selber ihn versteht;
— und dann durch das Verhiltnis, in welches er sich zur Ur-
kraft gestellt wissen will.

Nr, 10.

Das Verhidltnis des Materialismus zum Urstoffe.

Der hl. Thomas sagt in seiner Beurteilung der Philosophie
der Alten, ,ein jeder dieser Philosophen habe geglaubt, zwei
Vollkommenheiten dem Urprincip zuteilen zu miissen: die Un-
endlichkeit ndmlich und die Einfachheit“. Das ganze System
Spinoza's besitzt gleichfalls seine bestechende Seite, kraft deren es
noch immer, vor Kant und dessen Nachfolgern, seinen Platz be-
hauptet, eben darin, dals es auf eine einfache Ursubstanz hinaus-
kommt, der ihrem Wesen nach alle Schranken notwendiger-
weise fehlen.

Die moderne Naturwissenschaft hat gleichfalls den Drang, zum
,»Unendlichen zu kommen und wird durch alle ihre Experimente
daraufhin gefithrt. Aber wo das Subjekt oder den Tréger dieses
,Unendlichen® finden? Xs kann dies nach ihr nur die Teilbar-



444 Das Lebensprincip und der Materialismus.

keit ohne Ende sein oder aber das unteilbare Atom. Liegt dem
Korper ein unteilbares Atom schliefslich zu Gruunde oder ist auch
das kleinste Atomchen wieder von neuem teilbar? Keine von
beiden Fragen wird vom Materialismus geniigend beantwortet;
wohl aber fiihrt jede Antwort, die er gibt, zu unlosbaren Wider-
spriichen.

a) Die augenscheinlichsten Experimente scheinen fiir die
,,unendliche® Teilbarkeit zu sprechen. Schon im 18. Jahrhunderte
konnte man schreiben: ,Ein einziges Gran Weihrauch fiillt ein
{remach, dessen Linge und Breite 20, die Hohe 15 Schuh be-
tragt, an mit 750000 000 000 000 Teilchen, dercn jedes von
wegen seiner Grofse gerochen wird. Was soll gesagt werden
vom Geruche des in der Provence héufig wachsenden Rosmarins,
s0 sich 10 - 20 Meilen bis in das Meer ausbreitet. Kin Paar
der besten Bisam-Handschuhe und so auch ein Stiick Ambra
von 100 Gran ldfst bestindig von sich ausfliegen eine grofse
Menge riechender Teile, ohne dafs in 3 Tagen der wenigste Teil
eines Grans vom Gewichte abgeht, wie Boyle berichtet. Kin
einziges Gran Kupfer in Atzwasser oder in Salmiakgeist zer-
lassen, mag eine griine Farbe mitteilen 256 806 Teilen Wassers,
deren jeder so grofs wie ein Gran Kupfer, ja noch einmal so-
viel mit einer nicht zwar griin erscheinenden, aber doch noch
sichtbaren Farbe. Von so viel Gummi lakka oder Kochenille
als in eine Nufsschale geht wird so viel Wasser gefirbt, dals
man damit 500—1000 Bogen Papier iiberfirben kann. Wenn
nun in jedem Bogen geziihlt werden 500 000 mit blofsem Auge
sichtbare Piinktlein und gleich viele dazwischen liegende kleine
Platzlein, so wiren in einem Bogen 1000 000 Piinktlein, deren
jedes unter dem Vergriofserungsglase wiederum in sich hélt we-
nigstens 1000 Teilchen, so dafs in einem Bogen gezéhlt wiirden
1000 000 000 und folglich in 1000 Bogen 1 000 000 000 000,
oder eine Million Millionen Teilchen. Zerteilt man nun vor-
habende Kochenille, so eine Nulsschale angefillt, in 100 000
Teile, so wird jeder davon 10000000 Punkte anfirben. Ein
einziges Gran des feinsten Silberdrahts kann abgeteilt werden
in 46 800 Teile; ein Gran Gold in 2000000 kleine viereckige
Stiickchen, so noch unter das Gesicht kommen. Ein Gran Seide
lafst sich nach der Erfahrung Boyle's ausziechen auf 120 eng-
lische Ellen. Ein halbes Gran Biichsenpulver fiillt einen Raum
aus, der 50000 mal grofser als es selbst.

Damals aber, also im 18, Jahrhunderte, kannte man noch
nicht das Spektroskop, das da, wenn auch dampfformige, doch
immer Materie zur Ansicht bringt und demnach als das echte



Das Lebensprincip und der Materialismus. 445

Mikroskop  fiir die unendlich zerteilte Materie wirkt. Dieses
Spektroskop aber zeigt uns im Sonnenstrahle die verschiedenen
Substanzen in unendlicher Verteilung. Jene Elemente schweben
sogar im Weltall, sind also einer Verdiinnung anheimgefallen,
welche unser Geist nicht mehr zu fassen vermag. Dasselbe,
was hier von den Atomen gesagt ist, gilt auch noch in ganz
besondrem Sinne von den Principien des organischen Lebens,
namentlich von der Zelle. Darwin wollte noch alle organischen
Verbindungen auf 8 Urzellen zurickfiihren. Héckel nimmt
anstatt dieser 8 nur eine Urzelle an, aus der sich das ganze
organische Leben entwickeln soll. Diese eine Urzelle aber ist
wieder ,unendlich klein“, wie die Atome, und ,ist es nicht
moglich, dieselbe in ihre Bestandteile anatomisch zu zerlegen®.

Gegen dieses ,unendlich Kleine® oder gegen die Grund-
wahrheit von der unendlichen Teilbarkeit schreibt jedoch schon
Lukrez vor 2000 Jahren in seinem Lehrgedichte iiber das Weltall
(vgl. Seydels Ubers. Miinchen 1881): , Aufserdem wollen sie
auch in’s Unendliche teilen die Korper; fiir die Zertrimmerung
soll kein Kleinstes es geben als Endpunkt, da wir doch sehen,
wie das, was sich unsern Sinnen als Kleinstes darstellt, den
dulsersten Punkt bildet bei jeglichem Korper; was uns dann den
Schlufs verstattet, dasjenige Aulserste, das sich unsern Blicken
entzieht, sei eben am Korper das Kleinste.”

In der That macht sich gegen das ,unendlich Kleine*, als
das selbstéindige Urprincip aller Entwicklung eine unbestreitbare
Thatsache geltend. So verteilt nimlich ein Element (im chemischen
Sinne) sein mag, so bleibt es doch Element, selbst in den letzten -
Offenbarungsformen.  Jedes Stidublein, jedes Atom eines be-
stimmten Elementes bewahrt dieselben Eigentiimlichkeiten bis
zur X, Verteilung. Die Erfahrung selber also scheint dazu hin-
zufiihren, dafs nicht ein ,unendlich kleines* Uratom und nicht
eine ,,unendlich kleine* Zelle zu Grunde liegt, sondern dals sich
Alles schliefslich auf unteilbare Monaden mit ganz bestimmten
Kriften zuriickfiihren lifst. Das wire die der eben angefiihrten
Annahme von der ,unendlichen Teilbarkeit schnurstracks ent-
gegengesetzte Meinung. Sie ist von Leibnitz und Wolff ver-
treten und bildet die Grundlage fiir die heutige Molekular-Physik.

b) Leibnitz geht im Gegensatze zu Spinoza nicht von der
einen Ur-Substanz aus und erklért von da her die einzelne Wirk-
lichkeit; sondern er kommt von den Teilen zur Substanz. Er
nimmt als Ur-Teile in den Dingen eine unteilbare Grifse,
folglich eine Grolse ohne Ausdehnung, ein einfaches Wesen an
und nennt dies eine Monade. Nach Leibnitz schliefst Teilbares



446 Das Lebensprincip und der Materialismus,

und Unteilbares sich gegenseitig aus. Das ,Endlos“ bot ihm zu
viele innere Widerspriiche. Er wulste sich daraus nicht das in
Wirklichkeit ,,Beendete, das Bestimmte und danach wirklich
Seiende zu konstruieren. Deshalb nahm er seine Zuflucht zum
wesentlich Unteilbaren, welches bei ihm einem mathematischen
Punkte gleichkommt.

Gegen die Annahme solcher Monaden aber schreibt im
Jahre 1761 bereits der beriihmte Euler in seinen Briefen an
eine deutsche Prinzessin und hebt die Unmoglichkeit hervor, wie
aus solchen Monaden ein Korper mit Ausdehnung entstehen konne.
,,Wir wollen annehmen, dafs man endlich auf so kleine Teilchen
gerate, die sich vermoge ihrer eigenen Natur nicht weiter teilen
lassen, welches der Fall sein wiirde bei den Monaden. Ehe man
zum letzten kommt, wird man ein Teilchen haben, das aus zwei
Monaden besteht, und diesem Teilchen wird eine gewisse Grolse
oder Ausdehnung zukommen; denn ohne die wiirde es sich nicht
in zwel teilen lassen. Wir wollen weiter annehmen, dals dieses
Teilchen, weil es noch einige Ausdehnung hat, der 1000ste Teil
eines Zolles sei, oder auch, wenn man will, ein noch kleinerer
Teil; denn das, was ich vom 1000sten Teile eines Zolles sage,
konnte ebenfalls von jedem weiteren, noch kleineren Teile ge-
sagt werden. Dieser 1000ste Teil eines Zolles also wiirde aus
zwel Monaden bestehen, oder zwei Monaden, zusammengenommen,
wiirden den 1000sten Teil des Zolles geben; d. h. 2000 mal
Nichts ergiibe einen ganzen Zoll, da ja die Monade eben unaus-
gedehnt oder ein Nichts mit Riicksicht auf die Ausdehnung ist.
Die Ungereimtheit davon leuchtet sogleich in die Augen.

,wer die Teilbarkeit ins Unendliche behauptet, so kenn-
zeichnet der ndmliche Euler den schroffen Gegensatz zwischen
den beiden betreffenden Systemen, ,der leugnet gradezu das
Dasein der letzten Teilchen eines Korpers; und in der That ist
es ein offener Widerspruch, letzte Teilchen anzunehmen und doch
eine Teilbarkeit ins Unendliche zu behaupten®.

Der mehrfache Widerspruch innerhalb der modernen Atomen-
lehre lifst sich in folgende Sétze zusammenfassen: ,Der erste
Widerspruch. Die Monade ist unteilbar; das Unteilbare ist
Nicht-Grofse, denn jede Grolse ist teilbar. Wie kann aber aus
Nichtgrofse Grifse werden? Wie kann aus den nicht-grofsen
Atomen, seien es nun die materiellen Demokrits oder die
psychischen des Leibnitz, das Weltall sich zusammensetzen,
welches Grifse ist? Der zweite Widerspruch. Die Monade
ist Nicht-Grofse, denn sie ist unteilbar. Wahrnehmbar aber und
erfafsbar sind nur Grofsen. Als Nicht-Grofse also ist die Monade



Das Lebensprincip und der Materialismus. 447

kein Gegenstand der Wahrnehmung und Erfahrung. Dasselbe
lehrt der dritte Widerspruch. Als Nicht-Grilse ist die
Monade nicht im Raume, denn alles Ridumliche ist Grofse. Wahr-
nehmbar und erfahrbar aber ist nur das Réumliche. Mithin ist
die Monade, als nicht réumlich, auch nicht wahrpnehmbar und
erfahrbar. So erklart Fritz Schulze in seiner Philosophie der
Naturwissenschatt; ein Autor, der ebenfalls durchaus auf dem
Boden der ,modernen Wissenschaft®, d. h. des Materialismus, steht.

Uns liegt daran, in der uns hier beschiftigenden Frage zu
zeigen, wie in der modernen Wissenschaft, die da jeglicher Offen-
barung und damit jeglicher Aulserung einer ihrem Wesen nach
aulserweltlichen und mit den Wesenheiten der Dinge durch
keinerlei Notwendigkeit verbundenen Kraft feindlich gegeniiber-
steht, wie in dieser Wissenschaft, sobald es sich um das
tiefere Eingehen in den Grund der Dinge handelt,, die eine Hypo-
these die Unmoglichkeit der andern wechselseitig nachweist.
Nach den KErgebnissen der modernen Wissenschaft selber also
ist offenbar eine Losung der bestehenden Schwierigkeiten nicht
moglich.  Vielmehr weisen diese Ergebnisse nur den Weg, auf
welchem durch ernste Geistesarbeit wahrhaft einflufsreiche Grund-
principien gewonnen werden konunen.

Die positiven Daten des Materialismus, welche lediglich
den exakten Experimenten geschuldet sind, ergeben mit unzweifel-
hafter Gewilsheit, dafs ein ,Unendliches auf allen Seiten der
Natur existiert. - Nicht nur riicksichtlich der Teilbarkeit besteht
von seiten des inneren Wesens der Dinge keinerlei Ende; dals etwa
das Wesen des Apfels z. B. es verbote, iiber ein Millionstel des-
selben hinauszugehen. Auch fiir die Vermehrung besteht
innerhalb des Stoffes kein notwendiger Halt. Das Wesen des
Menschen ist ebenso wenig erschopft mit einer Milliarde Men-
schen wie mit hundert, so dals dariiber hinaus kein einzelner
Mensch mehr existieren kénnte. Die Beobachtungen des Materialis-
mus veranschaulichen diese Wahrheit in mannigfachster Weise;
wir kionnten eine ganze Menge Beispiele zu den bereits ange-
fiithrten hinzufiigen. Mit diesem ,,0hne Ende*, was sich iiberall
und in verschiedenster Weise geltend macht, besteht es jedoch,
dafs kein Ding, kein Vermigen, keine Kraft, dals mit einem
Worte nichts vorhanden ist, was nicht in der Wirklichkeit, dem
thatséichlichen Sein nach, ,beendet” oder bestimmt wire.

Unendliches ist mit Endlichem, Unbestimmtes mit Bestimmtem
in der uns umgebenden Natur so eng miteinander verbunden,
es greifen diese beiden Zustinde so ineinander, dafs das End-
liche Sein hat nur auf Grund des Unendlichen oder Endlosen



448 Das Lebensprincip und der Materialismus.

in ihm und dafs unter einem andern Gesichtspunkte wieder das
Unendliche oder Endlose in einem Dinge nur Sein hat unter Vor-
aussetzung des Endlichen oder in der Wirklichkeit Bestimmten.
Der einzelne, allseitig in der Existenz bestimmte Mensch hat
ja nur auf Grund des ihm inne wohnenden Wesens Sein, welches
von sich aus die Endlosigkeit unter seinen Eigenschaften hat, in-
soweit es namlich in endlos vielen Einzelwesen, an endlos vielen
Orten und in ungezéhlten Zeitdifferenzen von sich aus existieren
kann. Dieses an sich endlose Wesen des Menschen aber hin-
wiederum ist gar nicht wabrzunehmen und durch die Erfahrung
nicht festzustellen, aufser unter der Voraussetzung, dals ein
einzelner Mensch vorhanden ist.

Der Materialismus schligt da entweder den Weg ein, aus
dem in sich durchaus Grenzen- und Endelosen die Grenze und
das Ende, also das einzelne wirkliche Bestimmte hervorgehen
zu lassen oder umgekehrt in dem Begrenzten und Beendeten,
dem allseitig Bestimmten und, soweit es allein in Betracht kommt,
von Allem Getrennten die fruchtbare Quelle des Unbegrenzten
und Endelosen sowie der Gemeinschaft und Einheit zu sehen.
Es steht da immer am Ende des Philosophierens ein Kreisschluls.
Die Materialisten erkliren das Gesuchte mit dem, was damit,
mit dem nun zu Beweisenden, eben erklirt worden war. Wollen
sie das ,,Unendliche®“ erkldren, so nehmen sie ihre Zuflucht zu
endlichen und begrenzten Atomen; und wollen sie diese letzteren
erkldren, so nehmen sie das Unendliche dabei zu Hilfe.

Sie nehmen (Physiol. von Wundt S. 13) , Atome an, die
nicht mehr zerlegt werden konnen“, die also auch keine Aus-
dehnung haben, und wollen doch, dals diese Atome ,,Schwere
besitzen, dem Gesetze der allgemeinen Massenanziehung folgen
und gegenseitig Anziehungskrifte aufeinander ausiiben“. Atome
also gleichmélsig ohne alle Ausdehnung — und doch schwer,
der Bewegung unterworfen, mit verschiedenen Anziehungskriften
ausgestattet. Hinen Ather nehmen sie an, ,,eme Materie ndmlich
von unmerklichem Gewichte, der aber doch ,,in diskrete Teilchen
zerfallt, welche von den Atomen angezogen werden, sich selbst
aber gegenseitig abstolsen*; mit andern Worten: Sie setzen
Imponderabilien voraus, d. h. Gewichtloses; was aber doch
Grewicht hat, um anzuziehen und abzustolsen, was somit die Ur-
sache von allem Gewichte ist.

Der Materialismus fehlt darin, dals er emsextlg ein Grund-
princip annimmt, welehes ohne irgend einen Grund — ist es
doch eben das einzige Princip -— zu seinem Gegenteile werden
soll. Damit steht in Verbindung und dem entspricht durchaus



Das Lebensprincip und der Materialismus. 449

der Grundfehler des Materialismus mit Riicksicht auf die Er-
kenntnis: FEr will nur eine Art von erkennendem Vermogen.
Der Sinn nédmlich, welcher an und fiir sich auf nichts Anderes
als Einzelnes, in den Grenzen von Zeit und Raum Befindliches
sich richtet, soll sich dazu entwickeln, dals er Allgemeines, den
Grenzen von Zeit und Raum Entriicktes, also rein Geistiges
zum Gegenstande seiner Thatigkeit habe.

Ein Vermogen ohne Grenzen, was da seiner Natur nach nur
und nichts als Vermogen, nidmlich Vermdgen fiir alles stoffliche
Sein ist, mufs vielmehr als die Urmaterie betrachtet werden, die
dann auch einzig Gegenstand der verniinftigen Erkenntnis sein kann
und nicht der sinnlichen Thétigkeit. Ein solches Vermigen aber
existiert nicht fiir sich allein, wie die Experimente des Materialis-
mus darthun, welche das ,,Unendliche oder besser Endelose wohl
als vorhanden feststellen, aber nie es erfahrungsgemifs auffinden
und der sinnlichen Wahrnehmung zugéinglich machen konnen.
Nur Begrenztes und Bestimmtes haben stets die Experimente
vor sich als Gegenstand der physikalischen Werkzeuge. Die
Urmaterie in den stofflichen Dingen existiert nicht anders als
unter irgend einer Bestimmung, unter dem Einflusse irgend einer
Kraft. Kann nun diese fiir das thatséichliche Sein der Wirklich-
keit bestimmende Kraft von dem, seinem Wesen nach unbe-
stimmten, Vermogen fiir das Sein kommen? Dies wire ein Wider-
spruch in den Ausdriicken selber. Die Urmaterie, die ihrem Wesen
nach rein Bestimmbarkeit ist, wire Quelle des Bestimmens.

Dem rein Bestimmbaren des Urstoffes mufs gegeniiberstehen
ein rein Bestimmtes, was da nichts ist als Bestimmtheit, als dem
ganzen Wesen nach Kraft. Was sagt zu dieser Kraft der
Materialismus, von welcher alles Bestimmende ausgeht, wie alles
Bestimmbare seine letzte Wurzel hat in der Urmaterie? Wir
miissen die positiven KErgebnisse der modernen Wissenschaft
trennen von ihren Phrasen. Die ersteren sind der Ausflufs ernster
Studien. Die letzteren kommen von der uniiberwindbaren Vor-
eingenommenheit, die iiberall ohne Gott fertig werden will. Und
doch sagt der Dichter:

Wir' nicht das Auge sonnenhaft,

Wie konnt’ es sonst das Licht empfinden!
Lég' nicht in uns des Gottes eigene Kraft,
Wie konnt’ es Gottliches ergriinden!

‘ Nr. 11.
Das Verhiltnis des Materialismus zur Kraft.

Der hl. Thomas macht in VI de pot. art. 6 iiber die Seele
als das wahre Lebensprincip eine Bemerkung, durch welche die
Jahrbueh fiir Philosophie ete, V. 29



450 Das Lebensprincip und der Materialismus,

Seele so recht auf ihren richtigen Platz gesetzt wird, und die
da geeignet ist, viele Bedenken zu zerstreuen. FEr fragt, ob
ein sich selber durchaus gleicher Korper (corpus homogeneum),
wie die Luft z. B., in einem seiner Teile naturgemils beseelt
sein konne; oder ob es eine Seele gebe, die da, ihrer Natur
nach, einen solchen Korper belebe. Er antwortet mit ,Nein,
das sei vollig unmdoglich. Die Seele kénne nur in zusammen-
gesetzten Korpern sein (corporibus mixtis), zuvorderst weil die
zusammengesetzten Korper hoher gestellt seien wie diejenigen,
deren Bestandteile sich selber durchaus gleichartig sind; — ist
ja doch die Pflanze z. B. im Bereiche der Natur hoher gestellt,
auf Grund ihrer Seinsstufe, als das Wasser; — dann aber, weil
der sich immer und in allen Teilen gleichartige, also demgemils
anorganische Korper dieselbe Natur im Ganzen haben muls wie
in den Teilen. Ist er demnach seiner Natur nach in einem Teile
belebt, so mufs er es auch mit Riicksicht auf das Ganze sein.
Erforderte die Natur einer Seele es z B., mit der Luft ver-
bunden zu sein, so miifste die ganze Luft eine Seele haben.
Dasselbe gilte vom Wasser; ebenso vom Sauerstoff, Kohlenstoft,
von den letzten Atomen und iiberhaupt von allen Elementen, die
eben nur sie selbst, nicht aber etwas Zusammengesetztes sind.
In ihnen kann kein Lebensprincip sein; es kann demnach von
ihnen auch kein Lebensprincip sich ableiten. Denn da diese
Elemente, und zumal die Grundatome, in alles eintreten, dem
stoffliches Sein zukommt, so miilste, wenn ihnen von Natur, also
notwendig, Leben zukdme, schlechterdings jegliches stoffliche Ding
belebt sein; was wohl keiner sagen wird.

Nicht also die Eigenschaft irgend eines Elementes ist das
Leben; vielmehr setzt das Lebensprincip alle diese Elemente
mit ihren verschiedenen Eigenschaften voraus. Wie selzt es
dieselben voraus ? Das hat der Materialismus mit seinen Experi-
menten genau nachgewiesen. Nach allen Hypothesen, mag er
an der ,,unendlichen Teilbarkeit® festhalten oder unteilbare Grund-
atome ohne Ausdehnung annehmen, existieren diese Grund-
elemente, das ,,Unendliche’ niimlich oder das ,Unteilbare®, nicht
fiir sich. Es gibt nicht einen ganz reinen Sauerstoff oder ganz
reinen Kohlenstoff. Kein einziges der Grundelemente hat fiir
sich selbstindig darstellbares Sein, weder im festen noch im
fiiissigen noch im gasformigen Zustande. Immer ist das that-
sichlich bestehende Sein mehr oder minder zusammengesetzt.
Die einfachen Elemente — und das gilt in noch weit hoherem
Grade in der Voraussetzung, dals der Art nach nur ein einziges
Grundelement oder Grundatom existiert — die einfachen Ele-



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 451

mente schliefsen, jedes fiir sich betrachtet, nur die Méglich-
keit ein fiir das wirklich bestehende Sein; keines bringt von
sich aus das wirkliche Sein mit und keines besitzt in seiner Natur
ein Mals oder eine Richtschnur fiir die Wirklichkeit als solche.

———of—e—

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES,

Von Dr. JOS. BROCKHOFF.
(I, 224. 1II, 122. III, 182.)

§ 5.
Der metaphysische Grundbegriff Gottes.

Es muls einen Gott geben, das hat uns der hl. Thomas zur
Geniige bewiesen. Wir erkennen das Dasein Gottes aus dem
Vorhandensein der geschaffenen Dinge, finden ihn als den ersten
Beweger, der selbst nicht bewegt wurde, nennen ihn den Alles
verursachenden, und doch nicht selbst verursachten Grund aller
Dinge. Von ihm héngt alles im Werden, Sein und Bestehen
ab; er gibt allen Dingen das Sein. Darum iiberragt er sie aber
auch alle in unendlicher Weise, er ist der Dinge causa aequivoca,
da diese ja nicht spezifisch auf gleicher Linie mit Gott stehen,
sondern nur eine Ahnlichkeit mit ihm haben. So sagt der
hl. Thomas Sum. Theol. I. qu. 13. a. 5: Quidquid praedicatur
de aliquibus secundum idem nomen et non secundum eandem
rationem praedicatur de eis aequivoce. Sed nullum nomen con-
venit Deo, secundum illam rationem secundum quam dicitur de
creatura. Quidquid ergo de Deo et creaturis dicitur aequivoce
dicitur. Praeterea Deus plus distat a creaturis quam quaecunque
creaturae ab ignice. Sed propter distantiam quarundam crea-
turarum contingit quod nihil univoce de eis praedicari potest
sicut de his quae non conveniunt in aliquo genere. Krgo multo
minus de Deo et creaturis aliquid univoce praedicatur, sed omnia
praedicantur aequivoce.

Wir erkennen Gott aus den Kreaturen und zwar durch
analoge Begriffe, die freilich nicht imstande sind, das Wesen
Gottes vollkommen auszudriicken. Das gottliche Wesen, sagt der

29*



	Das Lebensprincip und der Materialismus [Fortsetzung]

