Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas beziglich der Méglichkeit einer ewigen
Weltschopfung [Fortsetzung]

Autor: Esser, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

398 Lehre d. hl. Thomas ib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschipfung.

12. kann der Wille die Bewegung Gottes aktiv, d. h.
durch einen A kt modifizieren, abschiitteln, oder zu einem Einzelgut
hinlenken.

Ob das judicium sapientiorum mit dieser Theorie sich ein-
verstanden erklart? Wir bezweifeln es sehr. Es ist immer die-
selbe Erscheinung. Die Menschen sind seit dem Entstehen der
grolsen Reformation, richtiger gesprochen, seit der grofsen Re-
volution derart auf ihre Freiheit, eigentlich Unabhéingigkeit
versessen, dals sie, um dieselbe zu verteidigen, bereitwillig
Gottes Rechte preisgeben. Der edle Ritter erlaubt noch gnédig,
dals Gott ihm Koappendienste leiste, sich ihm gehorsam zur
Verfiigung stelle. Er, der freie Mann mufs iiber Gottes Thitig-
keit disponieren, dieselbe nach Gutdiinken modifizieren und be-
liebig dirigieren konnen, sonst betrachtet er es als unerhorten
Eingriff in seine Rechte, in das Eigentum eines freien Mannes.
Frei, unabhiingig, Gott iibergeordnet, das sind in dieser Theorie
identische Begriffe. Selbstbestimmung bedeutet soviel als Allein-
bestimmung und aktive Bestimmung des unbestimmten von
Gott ausgeiibten Einflusses !

—

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZUGLICH DER
MOGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHOPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

I

In unserm ersten Artikel haben wir als Lehre des Aquinaten
den Satz aufgestellt, dals die Vernunft es mit ihrem Denk-
prozels beziiglich der Frage, ob die von Gott erschaffene Welt
einen Anfang habe, nicht zu absoluter d. h. metaphysischer Gewils-
heit zu bringen vermdge, dals sie vielmehr in dieser Beziehung
auf den Glauben angewiesen sei.

Wollte die Philosophie uns iiber die genannte Frage meta-
physische Gewilsheit geben, so miilste sie entweder beweisen,
dafs die Welt keinen Anfang haben konnte, oder dals sie einen
solchen haben muflste. KEin Beweis mufs ja zur evidenten



Nochmalige Fixierung seines Standpunktes. 399

Erkenntnis fiithren, dals das Bewiesene so sein miisse und nicht
anders sein konne.

Dafs die Welt einen Anfang habe, kann aber weder als
notwendig, noch als unmdglich bewiesen werden. Die
Griinde, welche fiir das eine, wie fiir das andere vorgebracht
werden, sind nicht ndtigend. Diejenigen, welche fir die Not-
wendigkeit einer ewigen Welt vorgebracht werden, widerlegt
der hl. Thomas mit Leichtigkeit (bes. Contr. Gent. lib. 2 cap. 311f.);
denjenigen, welche fiir die Unméglichkeit einer ewigen Welt
angefithrt werden, spricht er nicht alle Wahrscheinlichkeit ab,
wohl aber strenge Beweiskraft. Verlangt man, so figt er
hinzu, nicht mehr als wahrscheinliche Griinde (und eine
diesen entsprechende moralische Gewilsheit), so werden die-
selben viel wirksamer aus der Konvenienz eines Anfangs der
Welt mit Riicksicht auf die Absicht Gottes bei der Schiopfung
hergenommen. Handelt es sich aber, wie hier, mit Riicksicht
auf den Glauben, um metaphysische Gewilsheit, so ist zu sagen,
dals die vorgebrachteﬂ Griinde, weil nicht nétigend, unzu-
reichend sind.

Dieses letztere darzuthun, ist die eigentliche Aufgabe, die
der hl. Thomas sich stellt.

Um bhieriiber keinen Zweifel zu lassen, wqllen wir das iiber
seinen Standpunkt Gesagte nochmals mit seinen eigenen Worten
wiederholen,

In seinem Kommentar zum zweiten Buch der Sentenzen
(Dist. 1 q. 1 a. 5) stellt er zunéchst zwei Ansichten einander
gegeniiber:

a) Opinio dicentium, quod mundus incepit esse postquam non
fuerat, et similiter omne quod est praeter Deum; et quod Deus
non potuit mundum ab aeterno facere — non ex impotentia
ejus, sed quia mundus ab aeterno fieri non potuit, cum sit
creatus (m. a. W. weil Ewig- sein und Geschaffen-sein sich
widersprechen).  Volunt etiam, quod mundum incepisse non
solum fide teneatur, sed etiam demonstrative probetur.

b) Opinio dicentium, quod omne quod est praeter Deum,
incepit esse; sed tamen Deus potuit res ab aeterno produxisse,



400 Lehre d. hl. Thomas iib. d, Moglichkeit e, ewigen Weltschopfung.

ita quod mundum incepisse mnon potuit (wohl Schreibfehler fiir
possit) demonstrari, sed per revelationem divinam (hoc) esse
habitum et creditum.

Fiir diese zweite Ansicht entscheidet er sich selbst: ,Et
huic positioni consentio, quia non credo, quod a nobis
possit sumi ratio demonstrativa ad hoec“ Warum nicht?
»Hoc ostendit debilitas rationum quae ad hoc inducuntur pro
demonstrationibus, quae omnes a philosophis tenentibus aeterni-
tatem mundi positae sunt et solutae. Et ideo — und das ist
der tiefere Grund fiir seinen Standpunkt — potius in derisionem
quam in confirmationem fidei vertuntur, si quis talibus rationi-
bus inixus contra philosophos novitatem mundi probare intenderet.*!

1 Diese Erinnerung ist auch jetzt noch am Platz, da man uns im
Interesse des Kampfes gegen den Materialismus bestimmen méchte, die
Lehre des hl. Thomas aufzugeben, ,Indem man dem Materialismus die
Moglichkeit einer ewigen Welt zugibt, gibt man alle jene Beweise,
welche gegen den Materialismus aus der Unmoglichkeit einer ewigen
Welt gefithrt werden konnen, aus der Hand, gibt sie preis. Von dieser
Seite kann man dann dem Materialismus gar nicht mehr beikommen, und
was er immer von ,unendlichen Zeitriumen® faseln, wie er immer mit
diesen wirtschaften moge: man kann ihn in dieser Richtung wissenschaft-
lich nicht mehr bekdmpfen, man muls ihn gewihren lassen® {Stéckl,
im Katholik 1883 1. 859)..— Hiergegen ist zunichst zu bemerken, dals
der hl, Thomas dem Materialismus die Moglichkeit einer ewigen Schopfung
in dem hier gemeinten Sinne nicht zugibt., Wer etwas zugibt, hilt
dasselbe fiir hinléinglich begriindet. Das sagt der hl. Thomas aber
nirgendwo, vielmehr widerlegt er, wie oben gesagt, alle Griinde, mit
denen der Materialismus etwa versuchen mochte, seine Behauptung zu
beweisen; das Kinzige, was er sagt, ist dieses, dals auch das Gegenteil
nicht mit nétigenden Griinden bewiesen ist. — Dals man aber alle
jene Beweise, welche gegen den Materialismus aus der Unmoglichkeit
einer ewigen Schopfung gefilhrt werden, aus der Hand gebe, das ist
es gerade, was der hl, Thomas will. Stellt man dieselben als Beweise
im vollen Sinne des Wortes auf, so setzt man sich der Gefahr aus, den
Glauben verlacht zu sehen: denn nétigende Beweise sind es nun einmal
nicht. Und das ist es, was der hl. Thomas vorsitzlich darthut. Seine
Darlegung klarzustellen und zu priifen, das ist es, was wir in diesen
Aufsiitzen unternommen haben. Wenn wir also seine Liehre aufrecht halten
so geschieht dieses nicht etwa, wie St&ckl nahelegt, ,propter auctorita-
tem S. Thomae* (a. a. 0. S. 360), sondern wegen des Gewichtes seiner



Seine Entscheidung. _ 401

Was ist demnach von diesem kritisch-apologetischen Stand-
punkte aus des Aquinaten Entscheidung? Er sagt:

1. Dafs die Welt einen Anfang habe, kann (de jure) nicht
demonstrativ bewiesen werden.

2. Die hierfiir angefiihrten Beweise sind thatsédchlich (de
facto) nicht demonstrativ, ,non necessariae®.

I. Der zeitliche Anfang der Welt kann nicht demonstrativ
bewiesen werden.

1. In der Sum. theol. 1. q. 46 a. 2 sagt der englische Lehrer
mit der ihm eigenen, alles erschopfenden Kiirze: ,Novitas mundi

Griinde. Es ist tiberhaupt befremdend, im Munde eines Philosophen
wiederholt die Frage zu héren, ,was es denn noch fiir ein Interesse habe,
diese Lehre aufrecht zu halten.“ Philosophiert man denn etwa aus
Interesse, und nicht vielmehr um der Wahrheit willen? Zwar kann
man sich aus Interesse an die Behandlung einer bestimmten Frage her-
anmachen, oder aus Interesse sie unberiicksichtigt lassen. Ubernimmt
man es aber einmal, dieselbe zu behandeln, so kann die Beantwortung
nur von der erkannten Wahrheit bestimmt werden. Das ,Aufrecht-
halten“ einer Lehre darf demnach in keiner Weise vom Interesse
abhiingig gemacht werden, sondern nur von der Erkenntnis ihrer Richtig-
keit. — So beantwortet sich auch die Frage Stdockls, auf die er selbst
keine Antwort zu geben weils (S. 351), nimlich ,warum der hl, Thomas
in dieser Frage dem Moses Maimonides gefolgt sei“ (S. 850). Das muls,
so meint er wiederholt, stets auffallend bleiben. Aber wie, wenn der
hl. Thomas diese Auffassung fiir die richtige hielt? Dals ihm dieselbe
aber als richtig erschien, hat er hinlinglich dargethan. — Was endlich
Stockl hinzufiigt, dafs man in diesem Falle dem Materialismus mit seiner
Behauptung einer ewigen Welt gar nicht beikommen kénne, sondern ihn
gewibren lassen miisse, folgt durchaus nicht aus den gegebenen Prii-
missen, Was der Materialismus zu beweisen hat, ist dieses, dafls die
Welt thatsdchlich ewig ist. Dals aber jede seiner Behauptungen in
dieser Beziehung unbegriindet ist, konnen wir, mit dem hl. Thomas, mit
Leichtigkeit (& merveille, wie Jourdain [La philos. de S. Thomas
d’ Aquin, Paris 1858, I. 239] sagt) nachweisen, ohne dals wir soweit gehen,
die absolute Notwendigkeit eines Anfanges der Welt beweisen
zu wollen. Letateres hielse dem Aquinaten zufolge, plus sapere quam
oportet sapere. — Damit verwehren wir aber, wohlgemerkt, keinem, fiir
die Unmoglichkeit einer ewigen Welt Wahrscheinlichkeits- oder Kon-
venienz-Griinde vorzubringen; nur diirfen dieselben nicht demonstrative,

folglich notigende Beweiskraft in Anspruch nehmen,
Jaulirbuch fiir Philosophie cte, V, 26



402 Lehre d. hl. Thomas ib. d. Méglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

non potest demonstrationem recipere ex parte ipsius mundi
— Demonstrationis enim principium est quod quid est (d. h.
dags in der Definition ausgedriickte Wesen). Unumquodque autem
secundum rationem suae speciei (in der Definition wird eben nur
der Artbegriff ausgedriickt) abstrahit ab hic et nunc; propter
quod dicitur, quod - universalia (z B. der Allgemein- oder Art-
Begriff Mensch) sunt ubique et semper. Unde demonstrari non
potest, quod homo, aut coelum, aut lapis, non semper fuit.

Similiter etiam (novitas mundi non potest demonstrationem
recipere) ex parte causae agentis — quae agit per volun-
tatem, voluntas enim Dei ratione investigari non potest nisi circa
ea quae absolute necesse est Deum velle. Talia autem non
sunt, quae circa creaturas vult.“!

Mit diesen wenigen Worten thut der Heilige in seinem
vollendetsten Schlulswerk — abgesehen von der Widerlegung der
Gegengriinde — unsere ganze Frage ab. Und wirklich scheint
ein Beweis fiir den Anfang der Welt nur hergenommen werden
zu konnen entweder aus ithrem Wesen — wenn gezeigt werden
konnte, dals dieses mit der Ewigkeit unvertraglich wire; oder
aus ihrer Ursache — wenn dargethan werden konnte, dals
diese nur in der Zeit die Welt hitte erschaffen konnen. Das
letztere kann nicht dargethan werden, denn Gottes freier Wille
ist Ursache der Welt. (Wire die Schopfung nicht eine Setzung
seines freien Willens, sondern ein Ausflufs seiner Natur, so
miifste dieselbe sogar ewig sein) Dafs aber Gott, wenn er
gewollt hétte, von Ewigkeit hitte schaffen konnen, kann
nicht in Abrede gestellt werden, wenn man nicht behaupten
will, Gott habe spéter eine Macht erlangt, die er nicht von Ewigkeit

1 Diesen letztern Beweis driickt der hl. Thomas aunderswo (Quodlib.
III. art. 81) so aus: ,Ea quae simplici voluntati divinae subsunt, demon-
strative probari non possunt, quia, ut dicitur 1, Cor. 2, 11, quae sunt
Dei, nemo novit, nisi Spiritus Dei. Creatio autem mundi non de-
pendet ex alia causa nisi ex sola Dei voluntate. Unde ea quae ad prin-
cipium mundi pertinent, demonstrative probari non possunt. Wir machen
auf den Nachdruck aufmerksam, mit welchem der hl. Thomas wiederholt:
demonstrative probari non possunt.



1. Nach der Summa theologica. 403

besessen hitte. Die innere Widerspruchslosigkeit vorausgesetzt,
kann also nicht bezweifelt werden, dals Gott von Ewigkeit hatte
schaffen. kénnen.  Es fragt sich also blofs, ob: ein innerer
Widerspruch vorhanden ist, oder ob die beiden Begriffe ,,ge-
schaffen und ,ewig® sich gegenseitig ausschliefsen. - Nur so
konnte aus dem Wesen der Welt die Notwendigkeit ihres
zeitlichen Anfanges gefolgert werden.

Dafs der hl. Thomas in diesem Sinne von Wesen der Welf
redet, geht daraus hervor, dafs er (loc. cit. ad 8) ausdriicklich
erklirt: ,jintendimus universaliter, an aliqua creatura fuerit
(d. h. potuerit esse) ab aeterno, also irgend etwas, was ge-
schaffen ist. - Deshalb redet er unterschiedslos das eine Mal von
einem einzelnen Geschopf (aliquid), das andere Mal von der
Gesamtheit der Geschopfe (mundus): In beiden Fillen kommt
ja lediglich der Gesichtspunkt des Geschaffenseins in Be-
tracht; wie es auch in der Einleitung zu der vorcitierten
Quaestio heifst: , Utrum creaturae semper fuerint; utrum eas
incepisse sit articulus fidei.“ TUnd der Ausdruck ,Welt“ wird
in der Summa, weil ganz gleichbedeutend, abwechselnd gebraucht
mit ,universitas creaturarum®, In dem Geschaffensein kommen
eben alle Geschipfe iiberein, das ist allen ohne Ausnahme gleich-
milsig eigen. In der Untersuchung iiber die (innere) Moglich-
keit der Erschaffung der Welt von Ewigkeit kommen also nur
die beiden Begriffe ,,Erschaffung® und , Ewigkeit” in Frage: ob
sie sich gegenseitig ausschliefsen, oder miteinander vertraglich
sind. Also nicht ,,Welt als solche“ und ,Ewigkeit* stehen
sich gegeniiber, sondern nur ,Welt als geschaffene“ und
»hwigkeit. Darum redet der hl. Thomas auch von der Defi-
nition der geschaffenen Dinge, weil die Begriffserklarung eben
die Dinge nicht in ihren besonderen, individuellen Eigenschaften
ausdriickt, sondern nur in ihrem gemeinsamen Wesen als ge-
schaffene. Wenn demnach auch dargethan werden kdnnte,
dafs einzelne Geschopfe nicht ewig sein konnten (,haec ratio
particularis est“ S. Thom.), so wiirde das nur der Fall sein,
weil sie solche, d. h. so beschaffene Geschopfe sind, nicht
aber weil sie Geschopfe, d. h. erschaffen sind. Aus dem

26*



404 Lehre d. hl, Thomas iib, d. Moglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

Begriff des Erschaffenseins kann die Notwendigkeit des
Anfangs nicht dargethan werden., Denn der Begriff des Ge-
schaffenseins besagt nichts mehr als: aus nichts hervorge-
bracht sein. Und der Begriff der (negativa et participata)
Ewigkeit (von der hier allein die Rede wire, wie sich spater
zeigen wird) schlielst den Begriff des Hervorgebrachtseins nicht
aus: ,,De ratione creationis est: habere principium originis, non
autem durationis! — nisi accipiendo creationem ut accipit fides*
(De potentia q. 3 a. 14 ad 8). Die ausfiihrlichere Begriin-
dung dieser Lehre werden wir weiter unten geben.

Ein Bedenken konnte man gegen die obige Beweisfiihrung
erheben, nédmlich bezweifeln, ob die vom hl. Thomas angefiihrten
Beweisgriinde erschopfend seien. Sie reden nur von der sog.
demonstratio propter quid, schlielsen also die so weit ausge-
dehnte demonstratio quia ganz aus. Indessen bemerkt Kardinal
Cajetanus sehr scharfsinnig: ,,Cum mundus significat universi-
tatem rerum, et extra universum nihil sit nisi caput ipsius,
consequens est, quod nullus locus relinquatur demonstrationi
quia ad inferendam novitatem mundi“ Von einem einzelnen
Geschopf aus argumentieren, wire, wie vorher bemerkt, nicht
entscheidend, da es sich nicht um ein bestimmtes, so oder so
beschaffenes Greschopf, sondern um Schopfung schlechthin handelt.

Der hl. Thomas selbst driickt dieses an einer andern Stelle
sehr schon aus — und der Leser wird es uns gewils zugute-
halten, wenn wir dieselbe trotz ihrer Linge wortlich ausschreiben;
kommt es uns ja vor allem darauf an, zu zeigen, was seine wirk-
liche Lehre ist. In der Quaest. Disp. De potentia q. 3 a 17
sagt er: ,,Aliter dicendum est de productione unius particularis
creaturae, et aliter de exitu totius universi a Deo. Cum enim
loquimur de productione alicujus singularis creaturae, potest
assignari ratio, quare talis sit, ex aliqua alia creatura, vel sal-
tem ex ordine universi, ad quem quaelibet creatura ordinatur

t Mit der Unterscheidung zwischen principium originis und prin-
cipium durationis kommt der hl, Thomas dem Sophisma zuvor: Aeter=
num est quod caret principio; sed de ratione creaturae est habere
principium ; ergo creatura et aeternum repugnant.



1. Nach der Summa. theologica. 405

sicut pars ad formam. totius, Cum auntem de toto universo
loquimur educendo in esse, non possumus ulterius aliquod crea-
tum invenire, ex quo possit sumi ratio, quare sit tale vel tale;
unde cum nec etiam ex parte divinae potentiae, quae est infinita,
nec divinae bonitatis, quae rebus non indiget, ratio determinatae
dispositionis universi sumi possit, oportet quod ejus ratio sumatur
ex simplici voluntate producentis; ut si quaeratur, quare quan-
titas coeli sit tanta, et non major, non potest hujus ratio reddi
nisi ex voluntate producentis . . . Nec obstat, si dicatur, quod
talis quantitas consequitur naturam coeli vel coelestium corporum,
sicut et omnium natura constantium est aliqua determinata quan-
titas; quia sicut divina potentia non limitatur ad hanc quanti-
tatem magis quam ad illam, ita non limitatur ad naturam cui
debeatur talis quantitas, magis quam ad naturam cui alia quan-
titas debeatur, Et sic eadem redibit quaestio de natura, quae
est de quantitate; quamvis concedamus, quod natura coeli non
sit indifferens ad quamlibet quantitatem, nec sit in eo possibi-
litas ad aliam quantitatem nisi ad istam. Non sic autem potest
«dici de tempore vel temporis duratione. Nam tempus est extrin-
secum a re, sicut et locus; unde etiam in coelo in quo non est
possibilitas respectu alterius quantitatis vel accidentis interius in-
haerentis, est tamen in eo possibilitas respectu loci et situs, cum
localiter moveatur, et etiam respectu temporis, cum semper tempus
succedat tempori, sicut est successio in motu et in ubi. Unde
non potest dici, quod neque tempus neque ubi consequatur natu-
ram ejus, sicut de quantitate dicebatur. Unde patet quod ex
simplici Dei voluntate dependet, quod praefigatur universo deter-
minata quantitas durationis, sicut et determinata quantitas di-
mensionis. Unde non potest necessario concludi aliquid de
universi duratione, ut per hoc ostendi possit demonstrative,
mundum semper (vel non semper) fuisse. — Zum Schlufs des
Artikels wird noch einmal die ganze Ausfihrung zusammen-
gefalst: , Praefixio mensurae temporis (mundo) dependet ex sim-
plici voluntate Dei, qui voluit quod mundus non esset semper,
sed quandoque esse inciperet, sicut et voluit, quod coelum nec
esset majus vel minus.“



406 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Maglichkeit e. ewigen Weltschépfung.

Ganz  richtig gesteht darum Vanhoonacker (De rerum
creatione ex nihilo, Lovan. 1886 p. 57): ,,Ex solo conceptu entis
creati, abstrahendo a duratione ejus successiva, nmon putamus
argumentum vere demonstrativum posse desumi; at vero — so.
fihrt er dann jedoch fort — validam existimamus demon-
strationem confici ex repugnantia, ut ab aeterno creata fuerit
substantia vel series substantiarum successioni obnoxia.“ Wiirde
dieses wirklich demonstrativ bewiesen, so wire das Ergebnis.
nichts anderes als eine physische Unmiglichkeit der Geschopfe,
immer gewesen zu sein. Der hl. Thomas fragt jedoch nach der
metaphysischen Moglichkeit oder Unmdglichkeit. Darum
verkennt Vanhoonacker den Standpunkt des Aquinaten, wenn
er zu seiner obigen Ausfihrung sagt (p. 60): ,,Quantum ad
demonstrationem petendam ex parte ipsius mundi, si supponatur,
substantias mundanas creatas fuisse successioni obnoxias,
negamus, tum non posse ex parte rei creatae probari ejus ne-
cessarium initium, tum demonstrationis principium esse debere
v0 quod quid est ipsius rei creatae. (Sobald einmal die vor-
genannte Bedingung beigefigt wird, kann man vom Wesen
allein iiberhaupt nicht mehr reden.) Demonstratio enim efficax
deducitur ex natura durationis successivae rei inhaerentis;
unde immerito postulat S. Thomas, ut demonstrationem institua-
mus ex considerata natura rei quatenus abstrahit ab hic et
nunc®, — Handelte es sich dem hl. Thomas um was immer
fir einen Beweis fir die Unmoglichkeit einer ewigen Schiopfung,
so diirfte er allerdings jene Forderung nicht stellen. Dieselbe
ist aber vollkommen berechtigt, wenn der Beweis zu dem von
ihm verlangten Resultat fiihren soll. Deshalb macht er, wenn
er von den Geschopfen redet, durchaus keine Unterstellung
(,8i supponatur .. .“), sondern nimmt Geschépf in sensu
formali oder reduplicative gqua Geschopf. Und darin ist
das ,successioni obnoxium* nicht enthalten. Ubrigens werden
wir spiter sehen, ob der Beweis, selbst unter dem angegebenen
Gresichtspunkt, es bis zur demonstratio bringt.

Mit der bezeichneten Auffassung der Welt weicht der heil.
Thomas also allen Unterscheidungen aus, welche Spétere in der



1. Nach der Summa theologlca 407

thetischen Behandlung unserer Frage in diesem Begriff glaubten
machen zu sollen, sei es durch Unterscheidung der Welt, wie
sie jetzt thatsdchlich ist — in ihrer ganzen Kinrichtung und in
der Anordnung aller ihrer Teile —, von der Welt, wie sie eventuell,
unter Annahme einer ewigen Schopfung, sein konnte; sei eg
durch Unterscheidung verschiedener Klassen von Geschopfen
(entia permanentia und entia successiva) in ihr, Solche Unter-
scheidungen mogen da angebracht sein, wo man darzuthun sucht,
dafs die Ewigkeit mit der Welt in irgend einer Bezichung,
oder wie imrmer unvertrdglich ist. Dieselben sind aber iiber-
flissig, wenn man, wie der hl. Thomas, die Frage stellt
ob die innerliche oder wes entliche (metaphysische) Unmog-
lichkeit der Ewigkeit der Welt bewjesen sei. Auf diesen
Unterschied zwischen physischer und metaphysischer Moglichkeit
oder Unmiglichkeit wurde bereits im ersten Artikel aufmerksam
gemacht. Fiir den hl. Thomas steht letatere in Frage. Nur
wenn letztere bewiesen ist, haben wir metaphysische Gewilsheit-
Der hier in Rede stehenden metaphysischen Moglichkeit aber
entspricht in Gott die potentia absoluta. Darum kann hier die
Welt in ihrem Dasein, d. h. die Beschaffenheit der Geschopfe
oder die physische Konstitution der bestehenden Dinge durch-
aus nicht zum Ausgangspunkt des Beweises genommen werden.
Wo immer von diesen die Rede ist, haben wir es mit der
potentia Dei ordinaria und der ihr entsprechenden potentia sub-
jectiva der Welt und der Weltdinge zu thun. Wir haben dann
vor uns, was thatsiichlich ist, aber nicht, was sein mufs,
Nebhmen wir z B. den Menschen, wie er jetzt ist, so ist es fiir
ihn physisch, d. h. nach den jetzigen Gesetzen seiner Natur
unmoglich, ein Jahrtausend zu leben. Heilst das aber, Gott
konne nicht machen, dafs er so lange lebte? Und wenn Gott
dieses thite, wire deshalb das Wesen des Menschen geindert?
Mag man uns also auch aus der Natur des Menschen und aus
der Erfahrung beweisen, der Mensch konne kein Jahrtausend
leben, so gibt uns das keine metaphysische Gewilsheit. Dieser
Beweis schliefst Ausnahmen nicht aus, s kann der Fall ein-
treten, in dem der Lehrsatz: der Mensch kann kein Jahrtausend



408 Lehre d. hl. Thomas iib, d. Moglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

leben, unwahr ist. — KEbenso folgt aus der physischen Be-
schaffenheit des Accidenz mit Gewilsheit, dals es fiir dasselbe
(physisch) notwendig ist, einer Substanz, und zwar einer konnatu-
ralen Substanz, anzuhaften. Und doch findet im allerheiligsten
Altarssakrament das Gegenteil statt, indem die Accidenzien des
Brotes und Weines getrennt von den entsprechenden Substanzen
vorhanden sind. Die allgemeine Behauptung, dafs die Acciden-
zien eine Substanz als Trager verlangen, erleidet also hier eine
Ausnahme. Das Naturgesetz ist hier, — wie es bei allen
Wundern der Fall ist — durch den Urheber der Natur um-
gangen. Solche Ausnahmen konnen nicht eintreten, wenn etwas
metaphysisch unméglich, d. h. mit dem Wesen als solchen
unvertriglich ist. Weils ich, dafs Verniinftigkeit zum Wesen
des Menschen gehort, so habe ich absolute (oder metaphysische)
Gewifsheit, dals ein Tier nie und unter keinen Umstinden, auch
nicht durch die potentia Dei absoluta, Mensch werden kann.
Eine solche Gewifsheit ist aber hier verlangt, weil es sich um
einen in der Offenbarung enthaltenen Lehrsatz handelt. Von
der Wahrheit eines geoffenbarten Lehrpunktes habe ich ném-
lich eine solche Gewilsheit, die einen Irrtum génzlich unmaoglich
macht. Fragt es sich also, ob eine solche Wahrheit fiir mich
aus der natiirlichen Erkenntnis (Wissen), oder aus der iiber-
natiirlichen (Glauben) flielst, so muls ich, wenn ich ersteres
behaupte, nachweisen, dals ich metaphysische Gewilsheit
derselben besitze. Von diesem Standpunkt aus — und auf
ihm steht der hl. Thomas — kann man also nicht von der
thatsiichlichen Beschaffenheit der Welt oder der physischen Kon-
stitution der Geschopfe ausgehen, sondern mufs von ihrem Begriff
ausgehen, und dieser Begriff ist — Geschdopf.

Dazu kommen noch einige logische Erwédgungen., Wie
schon friiher bemerkt, bescheidet sich der hl. Thomas wegen
des betonten apologetischen Momentes nicht mit einer wie immer
beschaffenen Beweisfithrung, sondern fordert eine solche, die in
jeder Beziehung und vollauf (,usquequaque®) den Anforderungen
einer Demonstratio entspricht. Und das thut denn doch nur die
demonstratio propter quid. Sie allein wird allen Anforderungen



2. Nach dem Opusc. De aeternitate mundi, 409

an die strenge sogenannte Beweisfihrung gerecht, ndmlich, dals
sie ausgehe von Sitzen, welche wahr, grundlegend unmittel-
bar erkannt, friiher und bekannter als die Schlufs-
folgerung, und dazu deren Ursachen sind. In diesem Sinne
sagt der hl. Thomas (1. q. 47 a. 1 ad 3): ,Medium demon-
strationis quod perfecte demonstrat conclusionem, est unicum
tantum; sed media probabilia sunt multa®., — Ferner verdient
beriicksichtigt zu werden, dafs es sich hier nicht um das ob und
was, sondern um das wie beschaffen des Subjektes handelt.
Und gerade dieses (die sog. passiones subjecti) sind das eigentliche
Feld der demonstratio im strengsten Sinne, also der demonstratio
propter quid. Mit Recht werden also hier indirekte Beweise, ab
absurdo, ab impossibili u. s. w., als unzureichend zuriickgewiesen.

2. In dem kleinen Opusc. (Ed. Rom. 27; ed. Parm. 23) de
aeternitate mundi contra murmurantes stellt der heil
Thomas denselben Beweis mnoch schirfer auf.l Er fragt sich
néimlich: Ist es moglich, dals etwas immer gewesen und doch
von Gott hervorgebracht sei? Wenn man sagt, das sei
nicht moglich, so kann man sich nur auf einen von diesen beiden
Griinden stiitzen:* entweder Gott konnte ein solches Ding,
welches immer gewesen ware, nicht hervorbringen — oder ein

1 Herr Frohschammer glaubt eine Verschiedenheit zwischen diesem
Opusc. und der Summa 'herauszufinden. Er sagt (S. 515): ,,Sowohl in
der Summa contr. Gent. (lib. 2. cap. 38) als in der Sum. theol. (1. q. 46
a. 2) erdrtert Thomas dieses Thema, insbesondere aber ist ihm noch
die Abhandlung ,,De aetern. mundi (contra murmurantes)* gewidmet.
In dieser sucht er mehr zu zeigen, dafs die Welt als immer bestehend,
als anfangslos (wissenschaftlich) behauptet werden konne, wihrend er in
der Sum. theol. mehr darzuthun strebt, dals die Zeitlichkeit oder der
Anfang der Welt unbeweisbar sind“. — Dasselbe findet sich wortlich
bei Krause (loc. cit. p. 3): ,,Thomas fusius disserit de hoc genere in
opere suo Sum. theol. ... et in Sum. contr. Gent. ... et in peculiari qua-
dam commentatione quae inscribitur ,,De aetern. mundi (contra murmu-
rantes)’, In hac magis enititur, ut mundum initio carere posse, in illa (?),
ut initium mundi demonstrari non posse nobis persuadeat‘,

* Auch diese Fassung zeigt wieder, dals der hl. Thomas sich auf
eine kritische Priifung von Griinden beschrinkt.




410 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

solches Ding konnte, wegen innern Widerspruches, nicht her-
vorgebracht werden. Ist das zweite nicht der Fall, so kann
beziiglich des ersten kein Zweifel obwalten; denn die unendliche
Macht Gottes. erstreckt sich auf alles, was innerlich moglich ist.
Besteht demnach zwischen dem Hervorgebracht-sein und
Immer-sein kein innerlicher Widerspruch, so ist es unzweifel-
haft, dals Gott potuit facere aliquid quod semper fuerit. (Wir
setzen diesen Ausdruck aliquid her, um nochmals zu zeigen,
dals der hl. Thomas von der Welt nur unter dem (zesichtspunkt
des Geschaffenseins redet.) Die ganze Frage dreht sich also
darum: ,utrum esse creatum a Deo secundum totam sub-
stantiam, et non habere durationis principium repugnent
ad invicem vel non.“ — Xin solcher Widerspruch, fihrt der
hl, Thomas fort, ist nicht vorhanden. Derselbe kinnte nur da-
durch begriindet werden, dals man entweder sagte, die wirkende
Ursache miisse ihrer Wirkung der Dauer nach voraufgehen, oder
das Nicht-sein (d. h. das Nichts) miisse der Dauer nach dem
Sein vorausgchen,

An erster Stelle ist es jedoch nicht notwendig, dafls bei
der Schopfung die bewirkende Ursache, namlich Gott, wofern
er es anders wollte, dem von ihm Verursachten der Dauer nach
vorausgehe. Zwar findet ein solches Verhdltnis zwischen Ursache
und Wirkung sich iiberall da, wo die Hervorbringung all-
méahlich, ndmlich auf dem Wege der Bewegung und Ver-
anderung, erfolgt. Dort ist ndmlich der Anfang der Handlung
frither als das Ende, und die Wirkung ist erst das Resultat der
nach und nach verlaufenden Thétigkeit. Man denke z. B. an
das Verhiltnis zwischen Baum und Frucht, oder zwischen Maler
und Bild. Hier lage allerdings ein Widerspruch darin zu sagen,
die Ursache brauche nicht der Dauer nach vor der Wirkung
zu sein. Die Wirkung selbst braucht ja zum KEintreten Zeit,
sie hat ein allméhliches Werden, einen fortschreitenden Ent-
wickelungsprozels; also muls ihre Ursache unbedingt zeitlich
friiher da sein als ihr endliches (vollendetes) Kintreten. Dieser
Art ist aber das Verbdltnis zwischen Ursache und Wirkung,
welches wir gewdhnlich vor Augen haben; und das mag der



2, Nach dem Opusc, De aeternitate mundi. 411

Grund sein, weshalb es uns schwer fillt, eine wirkende Ursache
zu fassen, welche ihrer Wirkung der Dauer nach nicht vorauf-
zugehen braucht. Ja, das ist bei manchen der Grund, weshalb
sie sich leichthin fiir die Unméglichkeit eines solchen
Verhiltnisses aussprechen. Gleichwohl gibt es natiirliche Ur-
sachen, welche ihre Wirkungen ohne irgend einen Vorberei-
tungs- und Bearbeitungs-Prozefs augenblicklich hervorbringen.
Dieses Verhaltnis findet z, B. statt zwischen dem Licht und der
Erleuchtung, dem Feuer und der Erwirmung. In demselben
Augenblick, wo das Licht beginnt, beginnt es auch zu leuchten.
Bei der Hervorbringung oder Verursachung der Erleuchtung
seitens des -Lichtes kann man Anfang und Ende nicht unter-
scheiden; beide fallen zusammen; es ist ein augenblickliches
Wirken und Werden. Sobald aber eine Ursache gesetzt.-wird,
welche ihre Wirkung in dieser, augenblicklichen, Weise
hervorbringt, kann kein V/iderspruch darin gefunden werden,
wenn behauptet wird, dieselbe brauche ihrer Wirkung der
Dauer nach nicht voranzugehen.! Die Schipfung ist aber
keine Thatigkeit Gottes, die sich allméhlich vollzieht und ihre
Wirkung nach und nach hervorbringt, vielmehr fallt sie mit
ihrer Wirkung zusammen. Schopfen und Geschaffensein sind
zugleich, in einem Augenblick. Das Sein schlechthin, oder das
substanziale Sein, ist ja die Wirkung der Schopfung — das
was hervorgebracht wird; also schliefst die Schiopfung not-
wendig einen Werdensprozels (ein moveri et mutari) aus.
Mithin lifst es sich nicht als notwendig darthun, dafs Gott
als Ursache, der Welt als Wirkung, der Dauer nach voraufgehe.

t Auf dieses Princip kommt der hl. Thomas hiufig und bei ver-
schiedenen Anlissen zu sprechen. So z. B. beziglich der Empfingnis
des Wortes Gottes (8. q. 33 a. 8 ad 1), beziiglich der Wesensumwandlung
im allerheiligsten Altarssakrament (3. q. 78 a. 2) u. 8. w. Dasselbe findet
sich bereits beim hl. Gregor von Nazianz ausgedriickt: ,,Perspicuum
est, causam non continuo antiquiorem esse iis, quorum causa est; neque
enim sol lucem tempore antecedit* (Orat. 29, [theol. 3]). — Und der heil.
Augustinus schlielst daraus mit dem hl. Thomas: ,Splendor qﬁi gig-
nitur ab igne atque diffunditur, coaevus est illi, et esset coaeternus,
si esset ignis aeternus' (De Trinit. lib. 6 cap. 1 n, 1).



412 Lehre des hl. Thomas iib. d. Méglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

Dasselbe ergibt sich aus einer andern Erwiigung. Wenn
eine Ursache gesetzt wird, die in demselben Augenblick, wo sie
selbst gesetzt wird, ihre Wirkung nicht hervorbringen kann, so
hat das seinen Grund darin, dafs jener Ursache etwas an ihrer
Vollendung fehlt; denn eine vollendete Ursache ist mit dem Ver-
ursachten gleichzeitig. Eine Ursache ist ja nur dann vollendete
Ursache, wenn sie thatsiéichlich verursacht, d. h. wirkt. Gott
fehlte aber niemals etwas an seiner Vollendung, also kann das
von ihm Verursachte mit der Setzung seiner selbst (Gottes nédm-
lich) gesetzt werden, und es ist nicht notwendig, dals er der
Dauer nach vorher dasei. — Positiv ausgedriickt heilst dieses
soviel als: Wenn immer Gott ist, kann er wirken; nun ist er
aber von Ewigkeit, also kann er auch von Ewigkeit wirken.

Dazu kommt etwas anderes, was oben bereits angedeutet
wurde. Offenbar thut Gott von Ewigkeit, was er aus Natur-
notwendigkeit thut, also seine operationes ad intra, wie der
theologische Sprachgebrauch es ausdriickt: die Zeugung des
Sohnes, die Hauchung des hl. Geistes u. s. w. Wiiren in derselben
Weise die opera Dei ad extra eine Ausfiilhrung und Bethitigung
seiner Natur, so konnten sie nicht anders als ewig sein. Die
Freiheit, mit welcher Gott die Schépfung setzt, thut aber gewils
seiner Macht keinen Eintrag; diese ist die gleiche, ob es sich
um freiwillige oder um notwendige Werke handelt. Also
konnte Gott auch die Welt von Ewigkeit hervorbringen.

Dafls die wirkende Ursache ihrer Wirkung der Dauer nach
voraufgehen miisse, lifst sich demnach nicht beweisen, also
auch die gegenteilige Annahme nicht als unméglich darthun.
Vielleicht lafst sich aber ein Widerspruch zwischen ,factum esse*
(aliquid factum) und ,nunquam non fuisse“ aus dem Begriff der
Schiopfung aus nichts darthun, da dieser eine Aufeinanderfolge des
Nichts und des Etwas zu fordern scheint.

Eine solche Forderung leugnet der hl. Thomas. Der Be-
griff ,jaus nichts“ wird gewahrt, wenn man ihn versteht als
,nicht aus etwas“, mithin als blofse Leugnung einer vorhandenen
Materie. So sagt man auch im gewohnlichen Leben oft, jemand
lache oder grame sich iiber ,nichts“, wenn man ausdriicken



2, Nach dem Opusc. De aeternitate mundi. 413

will, es liege keine Ursache vor, wegen deren, oder kein Gegen-
stand, iiber den er lache oder sich grime. So lange man also
alles aufser Gott Existierende als von ihm gemacht, und zwar
nicht aus einem vorliegenden Material gemacht, auffalst, hat
man einen richtigen Begriff von der Schopfung. Man ist also
in keiner Weise gendtigt, den genannten Ausdruck an sich, und
abgesehen von seiner theologischen Tragweite, von einer Ord-
nung oder Aufeinanderfolge zu verstehen, als ob das Nicht-sein
dem Sein vorangegangen wire. — Aber selbst wenn in dem
Begriff der Schopfung das ex nihilo als post nihilum zu fassen
wire, also als Verhiltnis des Nacheinander von Nicht-sein und
Sein, so wiirde daraus doch keine unlosliche Schwierigkeit gegen
das Gesagte folgen. Das Aufeinander kann namlich ein mehr-
faches sein: ein zeitliches und ein begrifflich-sachliches. Be-
stinde man also auch darauf, in der Schopfung eine Ordnung
oder ein Aufeinander zwischen Nicht-sein und Sein zu behaupten,
so konnte man doch daraus noch nicht die Notwendigkeit einer
zeitlichen Aufeinanderfolge ableiten. Ist ja der Begriff der
Aufeinanderfolge durchaus gewahrt, wenn das Nichts der Natur
nach dem Sein vorangeht. Der Natur nach kommt aber
offenbar jedem zuerst das zu, was es von sich ist und erst
dann, was es blofs von einem andern hat. Das Geschopf hat
aber das Sein nur von einem andern; sich selbst iiberlassen,
oder aus sich, ist es nichts. Mithin ist in ihm in begrifflicher
Aufeinanderfolge, oder von seiten seiner Natur friiher das Nichts
als das Sein. — Nun mochte es zwar scheinen, dafs, wenn das
Nichts dem Sein nicht der Zeit und Dauer nach vorauf-
ginge, dann beide, das Nichts und das Sein, zugleich wiren.
Das wire jedoch eine falsche Schlufsfolgerung, da ja nicht be-
hauptet wird, dals die Kreatur, wenn sie immer gewesen, je
einmal nicht gewesen wire; sondern nur, dals ihre Natur eine
solche ist, dals sie nichts ware, wenn sie sich selbst iiberlassen
geblieben wire. Ein Beispiel wird dieses deutlicher machen.
Wenn man von der Annahme ausginge, die Luft sei immer von
der Sonne erleuchtet gewesen, so miifste man selbstversténdlich
einrdumen, dals die Luft von der Sonne leuchtend gemacht



414 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

worden wire. Mit anderen Worten wire also zu sagen, dafs
die Luft aus unleuchtend leuchtend geworden wire. Das hiefse
aber, in der gemachten Annahme, nicht, dals die Luft einmal
unleuchtend gewesen wire, sondern nur, dafs sie aus sich allein
und ohne die Einwirkung der Sonne so sein wiirde.

Sic ergo patet — so schlielst der hl. Thomas diese Aus-
fithrungen — quod in hoc quod dicitur, aliquid factum esse
a Deo, et nunquam non fuisse non est intellectiis aliqua
repugnantia. Und er fiigt noch-einen Beweis ad hominem hinzu,
indem er sagt: Wire ein Widerspruch vorhanden, so wire es zu
verwundern, dafs ein Geist wie Augustinus und so manche her-
vorragende Philosophen (nobilissimi Philosophorum) denselben
nicht gesehen hétten. Es wire im Interesse des hl. Augustinus
gewesen, auf diesen Widerspruch aufmerksam zu machen, da
er mit vielen Griinden die Annahme der Ewigkeit der Welt
bekdmpft. Unter diesen wiirde aber offenbar der stdrkste ge-
wesen sein, zu zeigen, dals eine solche Annahme ganz unmog-
lich, weil innerlich widersprechend sei. Nirgendwo stellt er
jedoch eine solche Behauptung auf; im Gegenteil spricht er es
deutlich genug aus, dafs er einen solchen Widerspruch als nicht
vorhanden ansieht (Vgl. die oben 8. 138 angefithrten Stellen).
— Dieses Argument gewinnt natiirlich noch an Kraft, -wenn
wir den Scharfsinn des englischen Lehrers selbst mit in Be-
tracht ziehen, der, mit allen versuchten Beweisen fiir die Un-
moglichkeit einer Schopfung von Ewigkeit her vor sich, den-
noch eine innere Unmoglichkeit nicht anerkennt. Und doch
miifste der gegenteilige Beweis nach unserer obigen Forderung
Evidenz ergeben, d. h. er miifste allen, die Verstindnis genug
besitzen, um ihn zu erfassen, so einleuchtend sein, dafs sie nicht
linger verniinftiger Weise widersprechen konnten. Mit Recht
schlielst deshalb der hl. Thomas seine Untersuchung mit einer
bei ihm ganz ungewdhnlichen Ironie gegen die ,,Murmurantes®:
»Brgo illi qui tam subtiliter eam (scil. repugnantiam) percipiunt,
soli sunt homines, et cum eis oritur sapientia®.’

1 Diese Ironie stammt aus Job 12, 2: ,Ergo vos estis soli homines,
et vobiscum morietur sapientia.“ Im Geddchtnis des hl. Thomas scheinen



Wirkliche und vermeintliche Gegner derselben. 415

In der thetischen Behandlung unserer Frage vertreten, wie
bereits gesagt, viele hervorragende Philosophen die Ansicht, dafs
eine ewige Weltschopfung unmoglich sei. Diese Ansicht steht
mit dem Standpunkt des hl. Thomas durchaus nicht in Wider-
spruch, solange fiir dieselbe nicht ,demonstratio” im
vollsten Sinne des Wortes und ,rationes usquequaque
de necessitate concludentes in Anspruch genommen
werden. Im Gegenteil, solange man, wie die meisten spiteren
Philosophen thatsiichlich thun, die Streitfrage durch das Uber-
gewicht der Griinde zu Gunsten der Unmiéglichkeit einer
ewigen Welt zu entscheiden sucht, ohne denselben Evidenz
zuzuschreiben, ist man im vollsten Einverstindnis mit dem heil.
Thomas.! Um auf diesem Wege zum Ziel zu kommen, hat er
sogar seine vermeintlichen Gegner auf viel stichhaltigere Griinde
hingewiesen: ,Potest efficacius procedi ad hoc ostendendum
ex fine divinae voluntatis® (Contr. Gent. lib. 2. cap. 38;
vgl. oben 8. 143 ff.). Nur diejenigen, welche so scharfsinnig
sind, Widerspriiche in der Annahme einer ewigen Weltschopfung
zu entdecken, trifft sein Urteil, dals sie ,,s0li sunt homines, et
cum eis oritur sapientia®.? — Sylvius glaubte, wie bereits ange-

die zwei m in eins zusammengelaufen zu sein, so dals aus morietur
orietur wurde. Dem Sinne thut dieses nicht den geringsten Eintrag.

t Schon oben (S. 153 f) horten wir, dafs Joannes a St. Thoma
und Goudin nicht mehr als grolsere Wahrscheinlichkeit fiir ihre
thetische Losung unserer Frage in Anspruch nehmen. Nicht mehr thut
Sylvius. Dasselbe thut Vasquez (loc. cit.) fiir seine Ansicht: ,,Ex-
istimo multo probabilius totum hoc universum potuisse ab aeterno
produci . . . Ebenso das Colleg. Conimbric. (loc. cit.): ,,Opinio
quae asserit potuisse aliquid ab aeterno creari verisimilior est.
Desgleichen Paulus Soncinas (loc. cit.): ,,Haec opinio videtur ratio-
nabilior* u, 8. w.

2 8o sagt z. B. P. Wieser in der Innsbrucker Zeitschr. fiir
kath, Theol, 2. Jahrg. (1878) S. 486: ,Wir konnen somit die ewige
Existenz der Welt nicht festhalten, ohne uns in eine Menge von Wider-
spriichen und Absurditiiten zu verwickeln.” 8. 474: , Angesichts der vielen
Widerspriiche, welche die Annahme der Moglichkeit einer ewigen Welt-
dauer in sich schiefst. . .“ Welcher Kontrast zwischen solchen Aufserungen
und der in den vorigen Anm. angefiihrten!



416 Lehre d. hl, Thomas iib. d. Méglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

deutet, die Ausfiilhrung des hl. Thomas als eine unentschiedene
positive Beweisfiihrung fiir die Moglichkeit einer ewigen Schiopfung
auffassen zu miissen. Darum treffen seine Kinwendungen gar
nicht die vom hl. Thomas bewiesene Thesis. Das geht schon
daraus hervor, dafs er seine eigene, vermeintlich entgegengesetzte
Thesis mit den Worten aufstellte: ,,Probabilius videtur, quod
nulla creatura potuerit esse ab aeterno“. Der Aquinate redet
aber nicht von grilserer oder geringerer Wahrscheinlichkeit,
sondern von metaphysischer, durch zwingenden Beweis zu er-
langender Gewiflsheit. Dals er also damit recht behalt, zeigt die
blofse Fassung der gegnerischen Thesis. Aber Sylvius gesteht
auch ausdriicklich ein, dafs sein Beweis es nicht bis zur Evidenz
bringt: ,,Quia haec (die von ihm verteidigte) contradictio non
tam est certa et evidens, ut omnino possit demonstrari , . .*
Mit diesen Worten bestédtigt Silvius' nur die ganze Aufstellung
des hl. Thomas. Und doch glaubt er im Widerspruch mit
derselben zu sein! In derselben Lage wie Sylvius sind manche
andere Philosophen, die als Gegner des hl. Thomas in dieser
Frage angesehen werden, und die auch selbst glaubten es zu
sein. Wie er, so iibersahen auch sie den reservierten Standpunkt,
auf den St. Thomas sich stellte. Dafs sie principiell dem
Aquinaten nicht entgegentreten konnten, .zeigt schon der
Umstand, dafs kaum ein einziger den Versuch wagte, seine Aus-
fibhrungen direkt zu widerlegen. Sylvius nahm einen Anlauf
hierzu, und wir wollen sehen, wie wenig seine Ausstellungen
die Beweisfiilhrung des hl. Thomas zu erschiittern vermogen.

Er sagt: Ewigkeit und Welt involvit contradictionem
non ex parte Dei, qui et potentiam habet infinitam et potest
omnia possibilia; — neque etiam sic ex parte effectus, quasi is
nullo modo possit esse coaevus suae causae; — imo neque hac-
tenus ex parte factionis, quasi factio deberet esse cum motu et
successione; — sed ex parte effectus considerati ut est aliquid
factum. — Eft sic considerato repugnat esse ab aeterno. — Als
ob nicht jeder ef-fectus wesentlich factus, also jedes, inwieweit
Wirkung, etwas Gewirktes wire! Wir verfehlen nicht darauf
aufmerksam zu machen, dals der hl. Thomas gerade unter diesem



Versuch einer Widerlegung durch Sylvius. 417

Gresichtspunkt die Welt mit der Ewigkeit in Vergleich bringt
und keinen Widerspruch zwischen beiden findet: ,Sic ergo patet,
quod in hoe, quod dicitur aliquid factum esse a Deo, et nun-
quam non fuisse, non est intellectiis aliqua repugnantia® (Opusc.
de aetern. mundi). — Worin also findet Sylvius den Wider-
spruch zwischen factum und aeternum? Darin, dals dann
etwas gemacht und doch nicht gemacht, erschaffen und doch
nicht erschaffen sei, angefangen habe und doch nicht angefangen
habe. Horen wir ihn selbst. Er sagt: ,Das Geschopf muls,
eben weil es Geschopf ist, einen Anfang gehabt haben; also
konnte es mnicht von Ewigkeit sein: denn was angefangen hat
zu sein, kann nicht immer gewesen sein. — Im Obersatz liegt
offenbar der ganze Fragepunkt aunsgedriickt, ndmlich: ob das
(reschopf als solches einen Anfang haben miisse. Analysieren
wir darum gleich den Begriff. (Geschaffen oder hervorgebracht
oder gemacht sein, bedeutet an sich nichts anderes als: das
Sein nicht aus sich selbst, sondern von einem andern haben.
Von der Art und Weise, also auch von dem wann des Her-
vorbringens, sicht der Begriff als solcher génzlich ab. Unter
der Voraussetzung also, dals etwas existierte von Ewigkeit her,
welches den Grund seines Seins nicht in sich, sondern in Gott
hiitte, wiire dasselbe in jeder und voller Beziehung ein Geschopf.
Offenbar also schliefst der Begriff ,,Geschopf* als solcher den
Anfang nicht ein. Nur wenn es sich um eine Erschaffung in
der Zeit handelte, also nicht um eine Schopfung schlechthin,
sondern um eine solche Schopfung, wie wir sie aus der Offen-
barung kennen, ist dieselbe von einem Anfang unzertrennlich.!

Doch héren wir, wie Sylvius darzuthun sucht, dafs das Ge-
schopf, eben weil Geschopf, einen Anfang haben mufs. Er sagt:

t Es beruht also auf einer ungenauen Fassung des Begriffs der
Schépfung, wenn J. C. Doederlein (Institutio Theologi Christiani [d. h.
protestantici] § 119, [ed. 6. D. Junge. Norimb. et Altorfii 1797, I. pag.
475]) sagt: ,,Quaestio, utrum Deus potuerit mundum ab aeterno condere,
plane otiosa videtur, ac etsi haereseos careat crimine, turpiori tamen vitio,
quod absurda sit, laborat. Quodsi enim creari dicimus ea, quae jam
existere incipiunt, ab aeterno autem existant ea quae nunquam initia ha-

buere: nolim vim menti meae inferri, ut aeterna rerum initia statuat‘‘.
Jahrbueh fiiv Philosophie ete. V. 27



418 Lehre d. hl, Thomas ib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

,Das was gemacht (worden) ist, fing an zu sein, als es wurde
Von jedem Geschopf mufls es aber einmal wahr gewesen sein,
dals es wurde; also muls es auch wahr gewesen sein, dafs es
anfing zu sein. — Es wurde bereits oben darauf hingewiesen,
dals bei der Schipfung aus nichts, ebenso wie bei allen augen-
blicklich eintretenden, nicht erst durch Verinderung und Ent-
wickelung allméhlich hervorgebrachten Wirkungen, das Werden
und das Sein nicht zeitlich auseinanderfallen. Zwischen Ge-
schaffen-werden und Geschaffen-sein besteht nicht das Ver-
héltnis von vor und nach. In dem Augenblick, wo ich sage:
etwas wird erschaffen, ist es erschaffen. Beides ist zu gleicher
Zeit. Unmoglich kann also aus dem Werden auf einen Anfang
geschlossen werden, wenn nicht das Sein als ein solches vor-
ausgesetzt wird, welches einen Anfang hat, d. h. als ein in
der Zeit entstandenes. Die vorstehende Beweisfithrung schlielst
also eine petitio principii ein, und der Obersatz kann nur zuge-
gegeben werden, wenn hinzugesetzt wird: ,Das was gemacht
worden ist ,in der Zeit, fing an zu sein, als es wurde. —
Derselbe Fehler liegt in dem Untersatz. Denn wenn gesagt
wird, dafs es von den Geschopfen einmal wahr gewesen sein
miisse zu sagen, dals sie wurden, so wird ihr Werden schon
als ein in der Zeit stattfindendes vorausgesetzt. Der Begriff
des Geschaffen-werdens wie des Geschaffen-seins besagt aber,
wie vorher dargethan, an sich nichts anderes als das Empfangen
des Seins von einem andern, im Gegensatz zu dem aus-sich-
selbst-sein. Ob dieses der Kreatur nicht wesentliche Sein ihr
nur in der Zeit habe zufallen kénnen, also ob dasselbe notwendig
einen (zeitlichen) Anfang haben miisse: das steht eben in Frage.
Bei allem in der Zeit stattfindenden Werden ist klar, dals fieri,
wie der hl. Thomas sagt, bedeutet: ab alio esse, et prius non
fuisse (1. q. 45 a. 2 ad 3), dals mithin ,dicitur in talibus
factum esse, secundum quod jam est; fieri autem secundum
quod ante non fuit (3. q. 75 a. 7ad 2). Unter der Voraus-
setzung also, dals die Welt ein solches fieri hat, wie alle
unter unseren Augen entstehenden Dinge, kann ihr ein Anfang
nicht abgesprochen werden. Fiir die Notwendigkeit einer solchen



Versuch einer Widerlegung durch Sylvius. . 419

Voraussetzung hat aber Sylvius den Beweis zu erbringen iiber-
sehen.!

Derselbe sucht seine Darlegung zu verstirken, indem er
sagt: ,,Alles Vergangene war einmal gegenwirtig. Also muls
es von Allem, was gemacht worden ist, einmal wahr gewesen
sein zu sagen: jetzt wird es. In jenem Jetzt hatte es also
den Anfang seiner Dauer.“ — Von einem so griindlichen Kenner
des hl. Thomas, wie Sylvius ist, hdtte man erwarten sollen, dals
er keinen Einwurf erneuern werde, der von seinem Meister
bereits widerlegt ist. Das ist aber der Fall mit dem vor-
stehenden.! Jn der Quaest. disp. De potentia q. 3 a. 14 ad 10
wirft 8. Thomas sich ein: ,,Si aliquid est creatum, oportet dare
instans, in quo creatum fuerit. Sed ante id non fuit; ergo oportet
dicere, creaturam mnon semper fuisse.“ Und er antwortet:
»Operatio qua Deus res producit in esse, non sic est intelligenda
sicut operatio artificis, qui facit arcam, et postea eam deserit;
sed quod Deus continue influat esse, ut Augustinus dicit. Unde
non oportet assignare aliquod instans productionis rerum, ante-
quam (wohl ein Schreibfehler fiir: ante quod) productae non
sint, nisi propter fidei suppositionem®, der zufolge nédmlich die

1 Dasselbe ist bei Stock] der Fall, wenn er (a. a. O. S. 355) sagt:
»Das Geschaffene ist Etwas, das nach seinem vollen Wesensbestande von
Gott aufser seine Substanz gesetzt ist. Ist es aber dieses, dann muls
es in dem Augenblick zu sein beginnen, in welchem es durch Gottes
schopferische That aufser die gottliche Substanz gesetzt wird. KEs ist
uns ganz unmoglich, diesen Anfang von dem Geschaffenen hinwegzu-
denken.* Dals also Gott nur in einem Augenblick (Zeit) erschaffen
konne, wird hier als selbstverstindlich vorausgesetzt. Das Geschépf, so
heifst es, mufs in dem Augenblick beginnen, in welchem Augen-
blick es gesetzt wird, m. a. W. das Geschopf muls einen Anfang haben,
wenn es. in der Zeit erschaffen wird, Das ist sehr richtig. Die Frage
aber dreht sich darum, ob die Erschaffung, oder die Setzung des Ge-
schopfes, nur in einem Augenblick, welcher als ,principium® oder initium
anzusehen wire, und nicht vielmehr von Ewigkeit, sine initio habe statt-
finden konnen, g

1 Auch beziiglich des vorhergehenden Argumentes vgl. St. Thomas
1q. 45 a. 2 ad 3; q. 46 a. 2_ad 1; Quaest. disp. De potentia q. 3
a. 1 ad 11.



420 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit e, ewigen Weltschopfung.

Schopfung thatséchlich ,,im Anfange erfolgte.! Unter der Vor-
aussetzung einer Schopfung von Ewigkeit wire es also immer,
und nicht nur in einem bestimmten Zeitpunkte, jetzt, wahr
gewesen zu sagen: mundus fit oder creatur, das heilst — nach
der gegebenen Erklarung: die Welt hat ihr Sein von Gott und
nicht aus sich selbst.. Von einem Augenblick der Schopfung
kann man mithin nicht reden, wenn dieselbe als in Hwigkeit
stattgefunden angenommen wird.? Der von Sylvius gebrauchte
Ausdruck: einmal setzt also wiederum voraus, was erst zu

1Cf 1q. 42 a. 1 ad 4.

2 Scotus (loc. cit.) macht sich die Beantwortung der in Rede
stehenden Schwierigkeit leichter, insofern er einen Engel als Beispiel
nimmt, mithin ein solches Geschopf, dessen Sein nicht allmihlicher Ent-
wickelung in der Zeit unterworfen ist (ens successivum), das vielmehr
vom ersten Augenblick seines Daseins an fertig dasteht (ens permanens).
Bekanntlich sind die verginglichen Dinge (z. B. alle Organismen) einem
allméhlichen Werden und Wachsen unterworfen, wihrend einfache, nicht
zusammengesetzte Wesen (z. B. die Menschenseele) ibr ganzes volles
Sein von Haus aus besitzen. Erstere sind also beziiglich ihres eigenen
Seins der Verinderung unterworfen, letztere nicht. Da nun aber Zeit
im eigentlichen Sinne eine Dauer von Verinderungen ist, so sind die letzt-
genannten Dinge nur uneigentlich (nicht formaliter, sondern virtualiter;
nicht per se, sondern per accidens) in der Zeit. Ihre Dauer (oder viel-
mehr deren Mafls) nannten die Alten, im Gegensatz zur Zeit, aevum (Vgl.
S. Thom. 1. q. 10 a. 5). Wird also beziiglich dieser Art von Ge-
schopfen gesagt, dals sie einmal werden muflsten, so kann das mit
Scotus vollauf zugestanden werden; aber dieses einmal, oder dieser
Augenblick des Werdens, ist dann eben ein Augenblick des aevum und
kein voribergehender, hinfliefsender Punkt der Zeit; m. a. W. ,idem
nunc manet, in quo Angelus accipit esse; et ita non est successio;
successiva enim semper aliam et aliam partem accipiunt sui esse.”* —
Das ist sehr klar und wahr. Aber die Frage, wie der hl. Thomas sie
stellt, ist nicht nach so oder so beschaffenen Geschopfen, nach dieser oder
jener Klasse  von Kreaturen, sondern allgemein nach (dem Begriff) Ge-
schopf. Deshalb beantwortet er die Schwierigkeit umfassender und
allgemeiner, und darum entscheidender als Scotus. Ihm kdnnte man
entgegnen: deine Antwort mag wahr sein beziiglich der von dir erwihnten
Geschopfe: aber bei ihnen trifft dieselbe Dlofs zu, eben weil es solche
Geschopfe sind; damit wird aber die Frage nach dem Geschopf schlecht-
hin nicht erledigt. Diese Entgegnung kann man dem hl. Thomas nicht
machen.



Schwiiche der Gegengriinde. 421

beweisen wire. — Der ganzen Beweisfilhrung liegt also, um
es kurz zu wiederholen, die irrige Voraussetzung zu Grunde,
dafs ,Hervorgebracht-sein“ und , Anfangen“ unzertrennliche Be-
griffe sind. Das ist aber nicht per se, sondern nur per acci-
dens der Fall, nimlich nur dann, wenn die Hervorbringung als
eine in der Zeit erfolgende betrachtet wird. Von Ewigkeit er-
schaffen sein, heilst darum nicht: von Ewigkeit anfangen —
darin lige ein Widerspruch; sondern: das Sein ohne Anfang
von Gott haben.

Aus dem Gesagten wiirde aber keineswegs folgen, dafs
Erschaffung und Erhaltung der Welt (begrifflich) dasselbe
seien. Das wire ebensowenig der Fall, als fieri und factum
esse dasselbe sind. Was wir vorher sagten, ist blols dieses,
dafls beide bei den erwihnten Entstehungen nicht auseinander
fallen. Handelt es sich um ein derartiges Werden wie das be-
sprochene, in der Zeit, so ist der Augenblick des Kntstehens
auch der erste Augenblick des Bestehens. Jedoch wird der
Ausdruck des Entstehens nur auf jenen ersten Augenblick
angewendet, wihrend der des Bestehens auch die ganze folgende
Dauer umfalst. So wiirde, wire die Welt von Ewigkeit erschaffen,
der Begriff der Erschaffung nur den ewigen Ursprung von
Gott bezeichnen, wihrend wir unter der Erhaltung die ganze
Dauer ihres Bestehens verstiinden. Allerdings wire dieser
Unterschied zwischen Erschaffen und Erhalten nicht derselbe,
wie jener, den wir auf Grund des Glaubens an den Anfang der
Welt aufstellen, denn in der gemachten Voraussetzung schlie(sen
wir ja von dem Krschaffen (auf Grund seines blofsen Begriffes)
die Beziehung der Neuheit aus. Ubrigens besagen auch
jetzt, unter den thatséichlichen Verhéltnissen, Schépfung und
Erhaltung in recto, wie der scholastische Ausdruck lautet,
dasselbe, ndmlich das Abhingigkeits-Verhiltnis der Geschopfe
von Gott; und nur in obliquo beziehen sie sich auf Ver-
schiedenes. Die Schopfung namlich bezieht sich auf die Dinge,
insofern sie aus sioh kein Sein haben; die Erhaltung dagegen
bezieht sich auf die Fortdauer der von Gott ins Dasein ge-
rufenen Dinge.



422 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschépfung.

11, Fiir den zeitlichen Anfang der Welt sind thatsdchlich
keine zwingenden Griinde vorgebracht worden.

Wie wir oben sagten, ist das zweite, was St. Thomas
in unserer Frage thut, dieses: zu zeigen, dals alle Griinde,
welche zum Beweise eines (zeitlichen) Anfanges der Welt vor-
gebracht worden sind, nicht demonstrativ, nicht usquequa-
que de necessitate concludentes sind, Dals er dieses,
und nichts anderes mit seiner Kritik jener Beweisversuche beab-
sichtigt, geht aunch daraus hervor, dals er stets wiederholt:
Dieser Grund: ,unon est efficax” (Contr. Gent. . ¢. ad 2); ,,hoc
non est necesse” (ibid. ad ‘1); ,,non est cogens* (ibid. ad 3);
,non cogit” (ibid. ad 4). Wir wiederholen also noch einmal, dafs
damit jenen Griinden nicht alle W ahrscheinlichkeit, sondern
nur die strenge Beweiskraft abgesprochen wird. Die Gegner
werden dadurch mnicht zur Zustimmung gendtigt, sondern es
bleiben ihnen Auswege offen. Wir fithren hier nicht jene von
Thomas beriicksichtigten Argumente an, welche er als ,,derisi-
biles“ bezeichnet, sondern nur diejenigen, welche wirklich ernster
Natur sind. Dieselben sind hauptsichlich Sum. theol. 1. q.
46 a. 2; Contr. Gent. lib. 2 cap. 38 und Quaest. Disp. De
potentia q. 3 a. 14 aufgefiihrt.

I. Diese Beweisversuche sind teils hergenommen von dem
Begriff der Ewigkeit, teils von dem der bewirkenden Ur-
sache, teils von der Natur der Hervorbringung, teils von
der Natur der verschiedenen Geschiopfe.

1. Dafs von Ewigkeit im eigentlichen Sinne bei keinem Ge-
schopf die Rede sein kann, ist klar. Denn zu ihrem Begriff
gehort ja das Zugleichsein der ganzen Dauer. Wo also Aufein-
anderfolge, Verinderung, Entwickelung, Bewegung ist, da kann
von wirklicher Ewigkeit nicht gesprochen werden. Deshalb
gebraucht der hl. Thomas in unserer Frage gewohnlich, wenn
er selbstindig, ohne Riicksicht und Anlehnung an die einge-
fiihrte Redeweise spricht, den Ausdruck ,semper esse“, oder
,,semper fuisse®, oder ,,ab aeterno fuisse“. Das ist es also, was hier
in Frage steht: eine anfangslose Dauer. Man pflegt sie wohl,
wie oben angedeutet, eine negative und mitgeteilte Ewigkeit



*  Aus dem Begriff der Ewigkeit folgt nicht das Gegenteil. 423

zu nennen: negativ, insofern ihr nur die Anfangs- (und End-)
losigkeit zukommt, nicht aber der positive Gehalt der Ewigkeit,
die interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio (Boe-
thius); und mitgeteilt, da sie nicht aus dem innern Wesen
des eigenen (notwendigen) Seins flielst. — Gott ist in der Weise
ewig, dafs er nicht nicht-sein kann; das Sein ist ihm wesentlich,
mithin die Ewigkeit notwendig. Wire die Kreatur von Ewig-
keit erschaffen, so wire die Ewigkeit in dem erkldrten Sinne
nur Accidenz, nicht in ihrer innern Natur begriindet, sondern
von aufsen ihr zugegeben, ndmlich von Grott, der sie auch eben-
sogut anders hiitte erschaffen konnen. Das erklirt wieder deut-
lich, wie Gott natura und causalitate friither ware, als die
Welt, auch wenn er ihr nicht duratione voranginge. Kin
nicht-notwendiges Ding setzt ja unbedingt ein notwendiges als
Ursache seines Seins voraus.

Die hier, Kiirze halber, sogenannte Ewigkeit ist also von
der Ewigkeit im eigentlichen Sinne wesentlich verschieden.
(Gerade das, was die Ewigkeit zur Ewigkeit macht, und worin
sie sich von zeitlicher Dauer unterscheidet, ist in ihr nicht.
Deshalb bezeichnet der hl. Thomas sie auch lieber als sempi-
ternitas, denn als aeternitas: ,,Confitentur — sagt er von den
Vertretern einer ,ewigen“ Weltschopfung — Deum esse causam
mundanae substantiae, quamvis eam sempiternam arbitrentur,
dicentes, hoc modo Deum aeternum sempiterni mundi cau-
sam existere, sicut pes ab aeterno fuisset causa vestigii, si ab
aeterno fuisset impressus in pulvere“ (Contr. Gent. lib. 1 cap. 43).
Mag man aber auch auf die anfangslose Dauer der Welt den
Ausdruck Ewigkeit anwenden, so ist dieselbe doch, wie gesagt,
sternenweit verschieden von Gottes Ewigkeit. ,,Htiam si mundus
semper fuisset, non aequaretur Deo in duratione, quia duratio divina,
quae est aeternitas, est tota simul; non autem duratio mundi,
quae successione temporum variatur“ (In 2 Sent. Dist. 1q. 1
a. 9 ad 7).

Herr Frohschammer (8. 524 f.) ist der Ausicht, dals ,,die
Erwiderung, durch die Thomas der Behauptung begegnet, dals
durch die Annahme einer Ewigkeit der Welt diese mit Gott



424 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschopfung. *

als gleich betrachtet werden miifste, die Sache wohl etwas zu
leicht nimmt und wohl zu einer tiefern Erorterung hatte Ver-
anlassung werden sollen. Die Welt, obwohl ewig, soll sich von
Gott dennoch wesentlich unterscheiden, und zwar dadurch, dafls
sie zeitlichem Verlauf unterworfen und also des Werdens be-
diirftig ist, wéhrend Gott sein ewiges, absolutes Wesen zumal
besitzt ohne allen immanenten Zeitverlauf. Die Welt soll also
nur formal, nur der &ulsern Form der Dauer oder des Be-
stehens nach, nicht aber inhaltlich, nicht der Sache nach ewig
sein. Allein ist es wohl wissenschaftlich zu rechtfertigen, dals
eine solche Disharmonie zwischen Form und Wesen, zwischen
der Dauer und der Sache, die dauert, angenommen wird?* —
Aber muls nicht Herr Frohschammer selbst eine solche ,,Dis-
harmonie*“ beziiglich der unsterblichen Menschenseelen annehmen,
denen er selbst doch ewige Dauer, keineswegs aber ,inhalt-
lich“ Kwigkeit beilegt? Wenn wir némlich von der Menschen-
seele behaupten, dafs sie ,,ewig®“ fortdauere, so machen wir sie
damit nicht zu einem Wesen, das, wie Gott, ohne Aufeinander-
folge die ganze Fiille seines Seins zugleich, in unverdnderlicher
Gegenwart, in der vollkommensten Weise besitzt. Das zeigt
deutlich, dals die vermutete , Disharmonie* auf einem Miflsver-
stdndnis der vom hl. Thomas gemachten Unterscheidung beruht.
Er unterscheidet nicht zwischen dem ,,Wesen®, dem ,,Inhalt®
der Ewigkeit einerseits, und dem ,adufsern” Schein®, der ,dulsern
Form* derselben Ewigkeit anderseits, sondern er unterscheidet
zwischen einer sogenannten Ewigkeit (eigentlich sempiternitas)
und der wirklichen Ewigkeit, von denen die eine durchaus
nicht das Aufsere der andern ist, zwischen denen vielmehr eine
wesentliche Verschiedenheit besteht. Darum wire es dem
Meister von Aquino zufolge hochst nnwissenschaftlich,
von der einen auf die andere zu schlielsen, und keineswegs
gerechtfertigt, da von einer Disharmonie zu reden, wo von
zweli grundverschiedenen Dingen zwar das eine, nicht aber das
andere vorhanden ist. Nur darin kommt die hier in Rede stehende
sempiternitas mit der aeternitas iiberein, dafls beide Dauer aus-
driicken; aber es sind zwel wesentlich verschiedene Arten von



Boethius und Augustinus itber die Ewigkeit. 425

Daver. In diesem Sinne sagt der hl. Augustinus (Confess. lib.
11 cap. 14): ,Nulla tempora tibi (Deus) coaeterna sunt, quia
tu permanes; at illa si permanerent, non essent tempora®.

Damit fallen alle Einwendungen, die aus der in Rede
stchenden Ewigkeit der Welt hergenommen sind, als ob dieselbe
gleichbedeutend wire mit Notwendigkeit, Unverinderlichkeit,
Gottgleichheit der Welt u. s. w. (De pot. 1. ¢. ad 1. 3. 4.
8. 9; Sum. theol. . ¢. ad 5). — Schon Boethius (De consol.
philos. lib. 5 pros. 6), auf den der hl. Thomas (1. q. 46 a. 2
ad 5) verweist, sagte: ,Non recte quidam cum audiunt,
visum Platoni, mundum hunc nec habuisse initium temporis nec
habiturum esse defectum, hoc modo Conditori conditum mundum
fieri coaeternum putant. Aliud est enim, per interminabilem duci
vitam, quod mundo Plato tribuit; alind interminabilis vitae totam
pariter complexam esse praesentiam, quod Divinae mentis pro-
prium esse manifestum est. Neque enim Deus conditis rebus
antiquior videri debet temporis quantitate, sed simplicis potius
proprietate naturae®.

Noch schoner wird dieses vom hl. Augustinus (De civitate
Dei lib. 12 cap. 15 n, 2) ausgefiihrt: ,,Quomodo ergo (Angeli)
non sunt coaeterni Creatori, si semper ille, semper illi fuerunt?
Quomodo etiam creati dicendi sunt, si semper fuisse intelli-
guntur? Ad hoc quid respondebitur? An dicendum est, et semper
eos fuisse, quoniam omni tempore fuerunt, qui cum tempore facti
sunt, aut cum quibus tempora facta sunt, et tamen creatos?
Neque enim et ipsa tempora creata esse negabimus, quamvis
omni tempore tempus fuisse nemo ambigat . . . . Sicut ergo
dicimus creatum tempus, cum ideo semper fuisse dicatur, quia
omni tempore tempus fuit: ita non est consequens, ut, si semper
fuerunt Angeli, ideo non sint creati, ut propterea semper fuisse
dicantur, quia omni tempore fuerunt; et propterea omni tempore
fuerunt, quia nullo modo sine his ipsa tempora esse potuerunt.
Ubi enim nulla creatura est, cujus mutabilibus motibus tempora
peraguntur, tempora omnino esse non possunt. Ac per hoc,
etsi semper fuerunt, creati sunt; nec, si semper fuerunt, ideo
Creatori coaeterni sunt. Ille enim semper fuit aeternitate



426 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschopfung.

immutabili: isti autem facti sunt; sed ideo semper fuisse dicuntur,
quia omni tempore fuerunt, sine quibus tempora nullo modo esse
potuernunt: tempus autem, quoniam mutabilitate transcurrit, aeter-
nitati immutabili non potest esse coaeternum. Ac per hoc
etiamsi immortalitas Angelorum non transit in tempore, nec
praeterita - est quasi jam non sit, nec futura quasi nondum sit,
tamen. eorum motus quibus tempora peraguntur, ex futuro in
praeteritum transeunt: et ideo Creatori, in cujus motu dicendum
non est vel fuisse quod jam non sit, vel futurum esse quod
nondum sit, coaeterni esse non possunt.

Aus dem (Gesagten ergibt sich, dafs auch die hauptséch-
lichsten Griinde, welche Charles des Bouelles (gestorben gegen
1553 als Kanonikus in Noyon) in unserer Frage ins Feld
filhrt, lediglich auf Milsverstindnis beruhen. Wir erwihnen
diesen Schriftsteller hier einzig deshalb, weil der kurze, kaum
zwel Quartspalten lange Brief, den er iiber unsere Frage schrieb,!
von Brucker im Supplementbande zu seiner Historia critica
Philosophiae (Lips. 1767 tom. VI p. 679) als fir unsere Frage
endgiiltig entscheidend bezeichnet wird. Zunichst nennt er
Bovillus ,,einen iiber die Malsen scharfen und tiefen Mann®,
und sagt dann von seinem Brief, dals er in ihm ,tanto acumine

t Abgedruckt in Fabricius, Bibl. latina mediae et infimae aetatis
(ed. Mansi, Patav. 1754) tom, I p. 337. — Auch Stentrup, Das Dogma
von der zeitlichen Weltschopfung. Innsbruck 1870 S. 27 hilt es der
Mithe Wert, diesen Carolus Bovillus als Vertreter seiner eigenen
Auffassung anzufiihren, — Brucker gibt ibrigens (tom. IV. pag 9 not. r)
den Grund an, weshalb er seinen Helden so sehr hervorhebt, nimlich
,quod a trita via discedere inter primos ausus sit.“ Dafiir belohnt er
ihn, indem er ihn ein ,ingenium vere paradoxum, et interdum exstaticum*
nennt. ,Cui multa singularia et insolita placuisse ob dictas equidem
causas mirandum haud est . . . Ad peculiares ejus hypotheses pertinet,
quod diu ante Leibnitium intellectum non hominis tantum, sed et ange-
lorum, specularem naturam habere peculiari libro asseruerit; statueritque
orbem solis verum esse mundi medium, et terram ac firmamentum in
extremis versari; mundum esse animal, cujus sensus in sole et planetis,
imaginatio in stellis consistat; animam esse substantiam uni-trinam, tri-
bus circumvallatam orbibus, proprio intellectuali, corporeo et mundano;
materiam totam simul esse creatam et elementatam etc.”



Widerlegung der von Bovillus vorgebrachten Griinde. 427

creationem mundi aeternam ex notionibus contradictoriis, quibus tur-
get, evertit, ut rem nobis quidem confecisse videatur. Quae (epistola)
cum in hoc argumento multa luce quaestionem perfundat, meretur
legi et cum medii nostrique temporis controversiis comparari . . .
Multa exhibet, quae evincunt, salva Dei essentia et natura in-
finita, non aliam rerum originem posse asseri, nisi creationis in
tempore ex mihilo . . . Gewils lohnt es sich fiir uns der
Miihe zu zeigen, wie hinfillig die Beweisgriinde sind, iber die
ein solches Urteil geféllt wird. Es sind ihrer sechs, die in
aller Kiirze ausgefiihrt werden. Der erste, zweite und fiinfte
beanspruchen hier ihren Platz:

Prima. Aeternitas cum infinitate substantiae convertitur;
sunt enim ambae aequales, et soli Divinitati propriae. Quapropter
creaturam aeternitate metiri, hoc est dicere, illam potuisse ab
aeterno subsistere, est et illius substantiam statuere immensam,
Qui enim Creatoris et creaturae durationes et permanentias
aequaverit, debet et amborum exaequare substantias.

Secunda. Idem est, potuisse ab aeterno aliqguam esse
creatam substantiam, ei quod est, posse extra divinam substan-
tiam esse aliam substantiam actu immensam. Si igitur haud
potest Deus aliquod extra se immensum: neque is potest extra
se substantiam creare aeternam. ‘

Quinta. Cum haec tria ad inivicem convertantur: aeter-
nitas, immensitas et substantiae identitas (?) necesse est, ut si
creatura potuit ab aeterno subsistere, haec et immensa sit, et
auctori suo consubstantialis. At vero esse consubstantiale (wohl
zu ergingen: Deo) est penitus a creatura alienum, utpote quod
proprium est dumtaxat Dei partuum (!) ut Filii et Spiritus
Sancti.

Ob der letztere Grund neben den beiden vorhergehenden
als von ihnen verschieden angefiilhrt zu werden verdiente,
diirfte wohl bezweifelt werden. Offenbar aber beruht die ganze
Beweisfiihrung auf einer Verwechslung der aeternitas positiva,
essentialis et necessaria mit der aeternitas negativa, participata
et accidentalis, Handelte es sich um die erstere, so wiren die



428 Lehre des hl. Thomas iib. d. Moglichkeit e. ewigen Weltschipfung.

gezogenen Schlufsfolgerungen zutreffend; einer ewigen Kreatur
wiirde aber eben nur die letztere zukommen.

Damit erledigt sich auch ein vielfach von der Autoritdt der
Kirchenvater hergenommenes Argument gegen die Lehre des
hl. Thomas. Eine Anzahl von Stellen, in welchen die Viter
zu sagen scheinen, dals kein Geschopf von Ewigkeit sein kinne,
hat Petavius, Dogmata theol. tom. I lib. 3 cap. 6, zusammen-
gestellt, Viele andere konnten hinzugefiigt werden. Es kann
natiirlich nicht von uns erwartet werden, dals wir an dieser
Stelle alle jene Citate analysieren und aus ihrem Zusammen-
hange erkliren: wir miissen uns mit einer mehr allgemeinen
Losung begniigen. Es handelt sich meistens um solche Stellen,
in welchen die Viter gegen die Arianer die Ewigkeit des
Sohnes Gottes und seine Gleichwesentlichkeit mit dem Vater
darzuthun streben. Aus der hl. Schrift, welche von den Arianern
als Glaubensquelle anerkannt wurde, konnten sie einerseits die
Ewigkeit des Logos darthun, und dann daraus seine Gleich-
wesentlichkeit mit dem Vater ableiten; und sie konnten auch
anderseits zeigen, dals der Logos der Schrift zufolge Gott ist,
und dann hieraus seine Ewigkeit folgern.! In jedem Falle
handelt es sich um die wesentliche und notwendige Ewigkeit,
die Gott eigenartig ist, und die selbstverstdndlich von den
Vitern jedem Geschopf abgesprochen wird — wie der heil
Basilius (Advers. Eunom. lib. 2 n. 17) sagt: ,Nos autem et
creaturis aeternitatis testimonium praebere, et creaturarum Domi-
num hac confessione privare, eiusdem amentiae arbitramur.“
Offenbar wird hier ,aeternitas“ beide Male in demselben Sinne
gebraucht, und nicht das eine Mal von der notwendigen und
wesentlichen Ewigkeit, und das andere Mal von der mitgeteilten
und zufilligen Ewigkeit. Die erstere, welche dem Sohne Gottes
zukommt, kann zweifellos dem Geschopf nicht zukommen. So
sind auch alle iibrigen Stellen dieser Art zu verstehen. Die
Viter leugnen mit Recht, dafs ein Geschopf mit Gott gleich

t Cf. Sum. theol. 1. q. 42 a. 2; Quaest. "Disp. De potentia
q. 3 a. 13.



Die Kirchenviter iiber die Ewigkeit des Sohnes Gottes. 429

ewig, d. h. in derselben Weise wie er, ewig sein konne. ,,Quo-
modo ergo, sagt der hl. Ambrosius (Hexaem. lib. 1 cap. 3
n. 11), coaeternum Deo mundum asserunt, et Creatori omnium
sociant atque aequalem esse disputant creaturam . . .?“ Damit
wird aber nicht jene Ewigkeit, von welcher wir hier reden,
als mit dem Geschopf unvertriaglich bezeichnet. So lange das Ge-
schopf als ein Wesen aufrecht erhalten wird, welches sein ganzes
Sein von Gott hat, ist sein Begriff ganz und voll gewahrt.
Dafs die hl. Viter nichts anderes sagen wollen, entnehmen
wir deutlich aus Johannes Damascenus. Er erklirt den Unter-
schied zwischen Zeugung (des Sohnes) und Schépfung (der
Kreaturen) in folgender Weise: , Ex ipso, hoc est ex Patris
natura, esse profitemur Filii generationem . . ., at creatio et
effectio hoc tantum requirit, ut extra, et non ex creantis aut
efficientis substantia fiat illud quod creatur aut efficitur, omnino-
que quantum ad essentiam dissimile sit (Darum sagten wir, dals
das vorausgesetzte immer-sein der Geschipfe wesentlich
verschieden sein wiirde von der Ewigkeit Gottes. Doch der
Damascener macht selbst die Anwendung seines Grundsatzes
auf die ,Ewigkeit“ in beiderlei Sinn) . . . Generatio (Filii)
quidem initium non habet, sempiternaque est, ut quae naturae
sit opus, exque ipsius substantia prodeat; ne alioqui ille qui
gignit, mutationem subeat, ac praeterea ne Deus prior sit Deus-
que posterior, neve accessionem recipiat. “H J& xvioic Eni
Osot, JekijGews Egyor ovoa, ov Gvvaidicg éoti vg Osp. Emer-
dy ov mépuvxe ©0 &x rov M 0VTog €I¢ T0 slva, magRyGuEOY
ovvaidoy sival e avigyw xel asi ove (De fide orthodoxa lib.
1 cap. 8). Dafls die Kreatur nicht gleichewig mit Gott sein
kann, wird also daraus %schlossen, dafs sie aus dem f{reien
Willensentschlufs Gottes, nicht aus seiner Natur mit Notwendig-
keit hervorgeht. Logisch folgt aber daraus nur, dafs die Kreatur
kein notwendiges Sein hat, also auch nicht notwendig und
wesentlich ist. Das ,gleich-ewig® ist also hier gleichbedeutend
mit ,gleich-wesentlich®. Ein von Gott empfangenes Immer-sein
wird aber damit durchaus nicht als unmidglich erklart. Das
ovvaidiov ist unvertriiglich mit avegyor, Was aber dieses



430 Das Lebensprincip und der Materialismus.

bedeutet, sagt der hl. Ambrosius an der oben angefiihrten Stelle
(n. 8): ,,Dedit (Deus) principium mundo . . . ne anarchon, ne
increatum, et divinae consortem substantiae crederemus.®
Nicht anders sind auch die hh. Athanasius (Oratio 2 et 3 contra
Arianos), Gregorius Nazianzenus (Oratio 29 et 35), u. a. zu
verstehen, Das avagyov war fiir sie nicht blofs ohne Anfang
der Dauer, sondern auch ohne bewirkende Ursache des
Seins sein.

Das hier iiber den Begriff der eventuellen Ewigkeit der
Welt Gesagte wird uns in einem neuen Lichte erscheinen, so-
bald wir unsere Untersuchung iiber das Subjekt dieser Ewig-
keit ausdehnen werden.

DAS LEBENSPRINCIP UND DER MATERIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.
(Forts. vgl. II, 89.)

— T

Wir hatten bereits angefangen, in diesen Heften das Lebens-
princip eingehend zu entwickeln. Durch zahlreiche andre Arbeiten
und zumal durch den Wechsel des Wohnortes wurde die Fort-
setzung bis jetzt verhindert. Wir hatten die Fragen gestellt:
1. Worin besteht das Leben? 2. Wie ist der gewonnene Be-
griff zu veranschaulichen und anzuwenden? 3. Welche Art
Verschiedenheit waltet ob zwischen dem reinen Stoffe und dem
Lebensprincip? In der Antwort auf die erste Frage wurde aus
den Autorititen der materialistischen Richtung selber nachge-
wiesen, welchen Platz der Materialismus in den stofflichen Dingen
fiir das Lebensprincip offen hélt. Das Lebensprincip ist keine neben
den Eigenschaften herlaufende, keine ,in der Luft schwebende
Kraft, kein ,,Pferd, welches vom Stoffe als dem Fuhrwerke bald
angespannt bald abgespannt wird® (du Bois-Reymond). Es setzt
vielmehr die innere Natur des beweglichen Dinges wie als eine
fertige voraus und ist nur das vollendende Princip. Und zwar



	Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung [Fortsetzung]

