
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung [Fortsetzung]

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


398 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

12. kann der Wille die Bewegung Gottes aktiv, d. h.

durch einen Akt modifizieren, abschütteln, oder zu einem Einzelgut
hinlenken.

Ob das judicium sapientiorum mit dieser Theorie sich
einverstanden erklärt? Wir bezweifeln es sehr. Es ist immer
dieselbe Erscheinung. Die Menschen sind seit dem Entstehen der
grofsen Reformation, richtiger gesprochen, seit der grofsen
Revolution derart auf ihre Freiheit, eigentlich Unabhängigkeit
versessen, dafs sie, um dieselbe zu verteidigen, bereitwillig
Gottes Rechte preisgeben. Der edle Ritter erlaubt noch gnädig,
dafs Gott ihm Knappendienste leiste, sich ihm gehorsam zur
Verfügung stelle. Er, der freie Mann mufs über Gottes Thätig-
keit disponieren, dieselbe nach Gutdünken modifizieren und
beliebig dirigieren können, sonst betrachtet er es als unerhörten
Eingriff in seine Rechte, in das Eigentum eines freien Mannes.
Frei, unabhängig, Gott übergeordnet, das sind in dieser Theorie
identische Begriffe. Selbstbestimmung bedeutet soviel als
Alleinbestimmung und aktive Bestimmung des unbestimmten von
Gott ausgeübten Einflusses

3-<Sg>-C

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER

MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

IL

In unserm ersten Artikel haben wir als Lehre des Aquinaten
den Satz aufgestellt, dafs die Vernunft es mit ihrem Denk-

prozefs bezüglich der Frage, ob die von Gott erschaffene Welt
einen Anfang habe, nicht zu absoluter d. h. metaphysischer Gewifs-
heit zu bringen vermöge, dafs sie vielmehr in dieser Beziehung
auf den Glauben angewiesen sei.

Wollte die Philosophie uns über die genannte Frage
metaphysische Gewifsheit geben, so müfste sie entweder beweisen,
dafs die Welt keinen Anfang haben konnte, oder dafs sie einen

solchen haben mufs te. Ein Beweis mufs ja zur evidenten



Nochmalige Fixierung seines Standpunktes. 399

Erkenntnis führen, dafs das Bewiesene so sein müsse und nicht
anders sein könne.

Dafs die Welt einen Anfang habe, kann aber weder als

notwendig, noch als unmöglich bewiesen werden. Die

Gründe, welche für das eine, wie für das andere vorgebracht
werden, sind nicht nötigend. Diejenigen, welche für die

Notwendigkeit einer ewigen Welt vorgebracht werden, widerlegt
der hl. Thomas mit Leichtigkeit (bes. Contr. Gent. lib. 2 cap. 31ff.);
denjenigen, welche für die Unmöglichkeit einer ewigen Welt
angeführt werden, spricht er nicht alle Wahrscheinlichkeit ab,

wohl aber strenge Beweiskraft. Verlangt man, so fügt er
hinzu, nicht mehr als wahrscheinliche Gründe (und eine

diesen entsprechende moralische Gewifsheit), so werden
dieselben viel wirksamer aus der Konvenienz eines Anfangs der

Welt mit Rücksicht auf die Absicht Gottes bei der Schöpfung

hergenommen. Handelt es sich aber, wie hier, mit Rücksicht
auf den Glauben, um metaphysische Gewifsheit, so ist zu sagen,
dafs die vorgebrachten Gründe, weil nicht nötigend,
unzureichend sind.

Dieses letztere darzuthun, ist die eigentliche Aufgabe, die

der hl. Thomas sich stellt.
Um hierüber keinen Zweifel zu lassen, wollen wir das über

seinen Standpunkt Gesagte nochmals mit seinen eigenen Worten
wiederholen.

In seinem Kommentar zum zweiten Buch der Sentenzen

(Dist. 1 q. 1 a. 5) stellt er zunächst zwei Ansichten einander

gegenüber :

a) Opinio dieentium, quod mundus incepit esse postquam non

fuerat, et similiter omne quod est praeter Deum; et quod Deus

non potuit mundum ab aeterno facere — non ex impotentia

ejus, sed quia mundus ab aeterno fieri non potuit, cum sit
creatus (m. a. W. weil Ewig- sein und Geschaffen- sein sich

widersprechen). Volunt etiam, quod mundum incepisse non
solum fide teneatur, sed etiam demonstrative probetur.

b) Opinio dieentium, quod omne quod est praeter Deum,

incepit esse; sed tarnen Deus potuit res ab aeterno produxisse,



400 Lehre d. hl. Thomas üb. d, Möglichkeit 6. ewigen Weltschöpfung.

ita quod mundum ipcepisse non potuit (wohl Schreibfehler für
possit) demonstrari, sed per revelationem divinam (hoc) esse

habitum et creditum.
Für diese zweite Ansicht entscheidet er sich selbst: „Et

huic positioni consentio, quia non credo, quod a nobis
possit sumi ratio demonstrativa ad hoc." Warum nicht?
„Hoc ostendit débilitas rationum quae ad hoc inducuntur pro
demonstrationibus, quae omnes a philosophie tenentibus aeterni-

tatem mundi positae sunt et solutae. Et ideo — und das ist
der tiefere Grand für seinen Standpunkt — potius in derisionem

quam in confirmationem fidei vertuntur, si quis talibus rationi-
bus inixus contra philosophos novitatem mundi probare intenderet."1

1 Diese Erinnerung ist auch jetzt noch am Platz, da man uns im
Interesse des Kampfes gegen den Materialismus bestimmen möchte, die

Lehre des hl. Thomas aufzugeben. „Indem man dem Materialismus die

Möglichkeit einer ewigen Welt zugibt, gibt man alle jene Beweise,
welche gegen den Materialismus aus der Unmöglichkeit einer ewigen
Welt geführt werden können, aus der Hand, gibt sie preis. Von dieser
Seite kann man dann dem Materialismus gar nicht mehr beikommen, und

was er immer von „unendlichen Zeiträumen" faseln, wie er immer mit
diesen wirtschaften möge: man kann ihn in dieser Richtung wissenschaftlich

nicht mehr bekämpfen, man mufs ihn gewähren lassen" (Stöckl,
im Katholik 1883 I. 359). — Hiergegen ist zunächst zu bemerken, dafs

der hl. Thomas dem Materialismus die Möglichkeit einer ewigen Schöpfung
in dem hier gemeinten Sinne nicht zugibt. Wer etwas zugibt, hält
dasselbe für hinlänglich begründet. Das sagt der hl. Thomas aber

nirgendwo, vielmehr widerlegt er, wie oben gesagt, alle Gründe, mit
denen der Materialismus etwa versuchen möchte, seine Behauptung zu

beweisen; das Einzige, was er sagt, ist dieses, dafs auch das Gegenteil
nicht mit nötigenden Gründen bewiesen ist. — Dafs man aber alle

jene Beweise, welche gegen den Materialismus aus der Unmöglichkeit
einer ewigen Schöpfung geführt werden, aus der Hand gebe, das ist
es gerade, was der hl. Thomas will. Stellt man dieselben als Beweise
im vollen Sinne des Wortes auf, so setzt man sich der Gefahr aus, den

Glauben verlacht zu sehen : denn nötigende Beweise sind es nun einmal
nicht. Und das ist es, was der hl. Thomas vorsätzlich darthut. Seine

Darlegung klarzustellen und zu prüfen, das ist es, was wir in diesen

Aufsätzen unternommen haben. Wenn wir also seine Lehre aufrecht halten^
so geschieht dieses nicht etwa, wie Stöckl nahelegt, „propter auctorita-
tem S. Thomae" (a. a. 0. S. 360), sondern wegen des Gewichtes seiner



Seine Entscheidung. 401

Was ist demnach von diesem kritisch-apologetischen
Standpunkte aus des Aquinaten Entscheidung? Er sagt:

1. Dafs die Welt einen Anfang habe, kann (de jure) nicht
demonstrativ bewiesen werden.

2. Die hierfür angeführten Beweise sind thatsächlich (de

facto) nicht demonstrativ, „non necessariae".

I. Der seitliche Anfang der Welt kann nicht demonstrativ
beiviesen werden.

1. In der Sum. theol. 1. q. 46 a. 2 sagt der englische Lehrer
mit der ihm eigenen, alles erschöpfenden Kürze: „Novitas mundi

Gründe. Es ist überhaupt befremdend, im Munde eines Philosophen
wiederholt die Frage zu hören, „was es denn noch für ein Interesse habe,
diese Lehre aufrecht zu halten." Philosophiert man denn etwa aus
Interesse, und nicht vielmehr um der Wahrheit willen? Zwar kann

man sich aus Interesse an die Behandlung einer bestimmten Frage
heranmachen oder aus Interesse sie unberücksichtigt lassen. Übernimmt

man es aber einmal, dieselbe zu behandeln, so kann die Beantwortung
nur von der erkannten Wahrheit bestimmt werden. Das „Aufrechthalten"

einer Lehre darf demnach in keiner Weise vom Interesse
abhängig gemacht werden, sondern nur von der Erkenntnis ihrer Richtigkeit.

— So beantwortet sich auch die Frage Stöckls, auf die er selbst
keine Antwort zu geben weifs (S. 351), nämlich „warum der hl. Thomas
in dieser Frage dem Moses Maimonides gefolgt sei" (S. 350). Das mufs,
so meint er wiederholt, stets auffallend bleiben. Aber wie, wenn der
hl. Thomas diese Auffassung für die richtige hielt? Dafs ihm dieselbe
aber als richtig erschien, hat er hinlänglich dargethan. — Was endlich
Stöckl hinzufügt, dafs man in diesem Falle dem Materialismus mit seiner
Behauptung einer ewigen Welt gar nicht beikommen könne, sondern ihn
gewähren lassen müsse, folgt durchaus nicht aus den gegebenen
Prämissen. Was der Materialismus zu beweisen hat, ist dieses, dafs die
Welt thatsächlich ewig ist. Dafs aber jede seiner Behauptungen in
dieser Beziehung unbegründet ist, können wir, mit dem hl. Thomas, mit
Leichtigkeit (à merveille, wie Jourdain [La philos, de S. Thomas
d' Aquin. Paris 1858. I. 239] sagt) nachweisen, ohne dafs wir soweit gehen,
die absolute Notwendigkeit eines Anfanges der Welt beweisen
zu wollen. Letzteres hiefse dem Aquinaten zufolge, plus sapere quam
oportet sapere. — Damit verwehren wir aber, wohlgemerkt, keinem, für
die Unmöglichkeit einer ewigen Welt Wahrscheinlichkeits- oder Kon-
venienz-Gründe vorzubringen ; nur dürfen dieselben nicht demonstrative,
folglich nötigende Beweiskraft in Anspruch nehmen.

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 26



402 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

non potest demonstrationem recipere ex parte ipsius mundi.
— Demonstration^ enim principium est quod quid est (d. h.

das in der Definition ausgedrückte Wesen). Unumquodque autem

secundum rationem suae speciei (in der Definition wird eben nur
der Artbegriff ausgedrückt) abstrahit ab hic et nunc; propter
quod dicitur, quod universalia (z. B. der Allgemein- oder Art-
Begriff Mensch) sunt ubique et semper. Unde demonstrari non

potest, quod homo, aut coelum, aut lapis, non semper fuit.
Similiter etiam (novitas mundi non potest demonstrationem

recipere) ex parte causae agentis — quae agit per volun-

tatem, voluntas enim Dei ratione invostigari non potest nisi circa

ea quae absolute necesse est Deum velle. Talia autem non

sunt, quae circa creaturas vult."1
Mit diesen wenigen Worten thut der Heilige in seinem

vollendetsten Schlufswerk — abgesehen von der W iderlegung der

Gegengründe — unsere ganze Frage ab. Und wirklich scheint

ein Beweis für den Anfang der Welt nur hergenommen werden

zu können entweder aus ihrem Wesen — wenn gezeigt werden

könnte, dafs dieses mit der Ewigkeit unverträglich wäre; oder

aus ihrer Ursache — wenn dargethan werden könnte, dafs

diese nur in der Zeit die Welt hätte erschaffen können. Das

letztere kann nicht dargethan werden, denn Gottes freier Wille
ist Ursache der Welt. (Wäre die Schöpfung nicht eine Setzung
seines freien Willens, sondern ein Ausflufs seiner Natur, so

müfste dieselbe sogar ewig sein.) Dafs aber Gott, wenn er

gewollt hätte, von Ewigkeit hätte schaffen können, kann
nicht in Abrede gestellt werden, wenn man nicht behaupten

will, Gott habe später eine Macht erlangt, die er nicht von Ewigkeit

1 Diesen letztern Beweis drückt der hl, Thomas anderswo (Quodlib.
III. art. 31) so aus: „Ea quae simplici voluntati divinae subsunt,
demonstrative probari non possunt, quia, ut dicitur 1. Cor. 2, 11, quae sunt
Dei, nemo novit, nisi Spiritus Dei. Creatio autem mundi non de-

pendet ex alia causa nisi ex sola Dei voluntate. Unde ea quae ad

principium mundi pertinent, demonstrative probari non possunt." Wir machen

auf den Nachdruck aufmerksam, mit welchem der hl. Thomas wiederholt:
demonstrative probari non possunt.



1. Nach der Summa theologica. 403

besessen hätte. Die innere Widerspruchslosigkeit vorausgesetzt,
kann also nicht bezweifelt werden, dafs Gott von Ewigkeit hätte
schaffen können. Es fragt sich also blofs, ob ein innerer
Widerspruch vorhanden ist, oder ob die beiden Begriffe
„geschaffen" und „ewig" sich gegenseitig ausschliefsen. Nur so

könnte aus dem Wesen der Welt die Notwendigkeit ihres

zeitlichen Anfanges gefolgert werden.
Dafs der hl. Thomas in diesem Sinne von Wesen der Welt

redet, geht daraus hervor ^ dafs er (loc. cit. ad 8) ausdrücklich
erklärt: „intendimus universaliter, an aliqua creatura fuerit
(d. h. potuerit esse) ab aeterno", also irgend etwas, was
geschaffen ist. Deshalb redet er unterschiedslos das eine Mal von
einem einzelnen Geschöpf (aliquid), das andere Mal von der
Gesamtheit der Geschöpfe (mundus): In beiden Fällen kommt

ja lediglich der Gesichtspunkt des Geschaffene eins in

Betracht; wie es auch in der Einleitung zu der vorcitierten
Quaestio heifst : „Utrum creaturae semper fuerint; utrum eas

incepis8e sit articulas fidei." Und der Ausdruck „Welt" wird
in der Summa, weil ganz gleichbedeutend, abwechselnd gebraucht
mit „universitas creaturarum". In dem Gescbaffensein kommen
eben alle Geschöpfe überein, das ist allen ohne Ausnahme gleich-
mäfsig eigen. In der Untersuchung über die (innere) Möglichkeit

der Erschaffung der Welt von Ewigkeit kommen also nur
die beiden Begriffe „Erschaffung" und „Ewigkeit" in Frage : ob

sie sich gegenseitig ausschliefsen, oder miteinander verträglich
sind. Also nicht „Welt als solche" und „Ewigkeit" stehen

sich gegenüber, sondern nur „Welt als geschaffene" und

„Ewigkeit". Darum redet der hl. Thomas auch von der
Definition der geschaffenen Dinge, weil die Begriffserklärung eben

die Dinge nicht in ihren besonderen, individuellen Eigenschaften
ausdrückt, sondern nur in ihrem gemeinsamen Wesen als
geschaffene. Wenn demnach auch dargethan werden könnte,
dafs einzelne Geschöpfe nicht ewig sein könnten („haec ratio
partieularis est" 8. Thom.), so würde das nur der Fall sein,

weil sie solche, d. h. so beschaffene Geschöpfe sind, nicht
aber weil sie Geschöpfe, d. h. erschaffen sind. Aus dem

20*



404 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

Begriff des Erschaffenseins kann die Notwendigkeit dea

Anfangs nicht dargethan werden. Denn der Begriff des

Geschaffenseins besagt nichts mehr als: aus nichts hervorgebracht

sein. Und der Begriff der (negativa et participata}
Ewigkeit (von der hier allein die Rede wäre, wie sich später
zeigen wird) schliefst den Begriff des Hervorgebrachtseins nicht

aus: „De rat ion e creationis est: habere principium originis, non

autem durationis1 — nisi accipiendo creationem nt accipit fides"'

(De potentia q. 3 a. 14 ad 8). Die ausführlichere Begründung

dieser Lehre werden wir weiter unten geben.

Ein Bedenken könnte man gegen die obige Beweisführung
erheben, nämlich bezweifeln, ob die vom hl. Thomas angeführten

Beweisgründe erschöpfend seien. Sie reden nur von der sog.
demonstratio propter quid, schliefsen also die so weit
ausgedehnte demonstratio quia ganz aus. Indessen bemerkt Kardinal

Oajetanus sehr scharfsinnig: „Cum mundus significat universi-
tatem rerum, et extra Universum nihil sit nisi caput ipsius,

consequens est, quod nullus locus relinquatur demonstration!

quia ad inferendam novitatem mundi." Von einem einzelnen
Geschöpf aus argumentieren, wäre, wie vorher bemerkt, nicht

entscheidend, da es sich nicht um ein bestimmtes, so oder so-

beschaffenes Geschöpf, sondern um Schöpfung schlechthin handelt.

Der hl. Thomas selbst drückt dieses an einer andern Stelle
sehr schön aus — und der Leser wird es uns gewifs zugutehalten,

wenn wir dieselbe trotz ihrer Länge wörtlich ausschreiben j
kommt es uns ja vor allem darauf an, zu zeigen, was seine wirkliche

Lehre ist. In der Quaest. Disp. De potentia q. 3 a 17

sagt er: „Aliter dicendum est de productione unius particulates

creaturae, et aliter de exitu totius universi a Deo. Cum enim,

loquimur de productione alicujus singularis creaturae, potest
as8ignari ratio, quare talis sit, ex aliqua alia creatura, vel
saltern ex ordine universi, ad quem quaelibet creatura ordinatur

1 Mit der Unterscheidung zwischen principium originis und
principium durationis kommt der hl. Thomas dem Sophisma zuvor: Aeter*
num est quod caret principio; sed de ratione creaturae est habere
principium; ergo creatura et aeternum repugnant.



1. Nach der Summa theologica. 405

sicut pars ad formam totius. Cum autem de toto universo

loquimur edueeudo in esse, non possumus ulterius aliquod crea-

tum invenire, ex quo possit sumi ratio, quare sit tale Tel tale;
unde cum nec etiam ex parte divinae potentiae, quae est infinita,
nee divinae bonitatis, quae rebus non indiget, ratio determinatae

dispositionis universi sumi possit, oportet quod ejus ratio sumatur

ex simplici voluntate producentis; ut si quaeratur, quare quan-
titas coeli sit tanta, et non major, non potest hujus ratio reddi
nisi ex voluntate producentis Nec obstat, si dicatur, quod
talis quantitas consequitur naturam coeli vel coelestium corporum,
sicut et omnium natura constantium est aliqua determinata quantitas;

quia sicut divina potentia non limitatur ad hanc quantitatem

magis quam ad illam, ita non limitatur ad naturam cui
•debeatur talis quantitas, magis quam ad naturam cui alia quantitas

debeatur. Et sie eadem redibit quaestio de natura, quae
est de quantitate; quamvis concedamus, quod natura coeli non

sit indifferens ad quamlibet quantitatem, nec sit in eo possibilitas

ad aliam quantitatem nisi ad istam. Non sic autem potest
•dici de tempore vel temporis duratione. Nam tempus est extrin-
secum a re, sicut et locus; unde etiam in coelo in quo non est

possibilitas respectu alterius quantitatis vel accidentis interius in-

haerentis, est tarnen in eo possibilitas respectu loci et situs, cum

localiter moveatur, et etiam respectu temporis, cum semper tempus
succédât tempori, sicut est successio in motu et in ubi. Unde

non potest dici, quod neque tempus neque ubi consequatur naturam

ejus, sicut de quantitate dicebatur. Unde patet quod ex
simplici Dei voluntate dependet, quod praefigatur universo
determinata quantitas durationis, sicut et determinata quantitas
dimensions. Unde non potest necessario concludi aliquid de

universi duratione, ut per hoc ostendi possit demonstrative,
mundum semper (vel non semper) fuisse." — Zum Schlufs des

Artikels wird noch einmal die ganze Ausführung zusammen-
gefafst: „Praefixio mensurae temporis (mundo) dependet ex
simplici voluntate Dei, qui voluit quod mundus non esset semper,
sed quandoque esse ineiperet, sicut et voluit, quod coelum nec
•esset majus vel minus."



406 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

Ganz richtig gesteht darum Yanhoonacker (De reruni
creatione ex nihilo, Lovan. 1886 p. 57): „Ex solo conceptu entis-

ereati, abstrahendo a durations ejus successiva, non putamus-

argumentum vere demonstrativum posse desumi; at vero — so-

fährt er dann jedoch fort — validam existimamus demon-

strationem confici ex repugnantia, ut ab aeterno creata fuerit
substantia vel series substantiarum suceessioni obnoxia." Würde
dieses wirklich demonstrativ bewiesen, so wäre das Ergebnis
nichts anderes als eine physische Unmöglichkeit der Geschöpfe,,
immer gewesen zu sein. Der hl. Thomas fragt jedoch nach der

metaphysischen Möglichkeit oder Unmöglichkeit. Darum
verkennt Yanhoonacker den Standpunkt des Aquinaten, wenn
er zu seiner obigen Ausführung sagt (p. 60): „Quantum ad

demonstrationem petendam ex parte ipsius mundi, si supponatur,.
substantias mundanas creatas fuisse suceessioni obnoxias,
negamus, tum non posse ex parte rei creatae probari ejus ne-

cessarium initium, tum demonstration^ prineipium esse debere,

to quod quid est ipsius rei creatae. (Sobald einmal die

vorgenannte Bedingung beigefügt wird, kann man vom Wesen
allein überhaupt nicht mehr reden.) Demonstratio enim efficax
deducitur ex natura durationis successivae rei inhaerentis;.
unde immerito postulat S. Thomas, ut demonstrationem institua-
mus ex considerata natura rei quatenus abstrahit ab hic et
nunc". — Handelte es sich dem hl. Thomas um was immer
für einen Beweis für die Unmöglichkeit einer ewigen Schöpfung,,

so dürfte er allerdings jene Forderung nicht stellen. Dieselbe

ist aber vollkommen berechtigt, wenn der Beweis zu dem von
ihm verlangten Resultat führen soll. Deshalb macht er, wenn

er von den Geschöpfen redet, durchaus keine Unterstellung
(„si 8upponatur ."), sondern nimmt Geschöpf in sensu
formali oder reduplicative qua Geschöpf. Und darin ist
das „suceessioni obnoxium" nicht enthalten. Übrigens werden

wir später sehen, ob der Beweis, selbst unter dem angegebenen

Gesichtspunkt, es bis zur demonstratio bringt.
Mit der bezeichneten Auffassung der Welt weicht der heil.

Thomas also allen Unterscheidungen aus, welche Spätere in der



407

thetischen Behandlung unserer Frage in diesem Begriff glaubten
machen zu sollen, sei es durch Unterscheidung der Welt, wie
sie jetzt thatsächlich ist — in ihrer ganzen Einrichtung und in

der Anordnung aller ihrer Teile —, von der Welt, wie sie eventuell,
unter Annahme einer ewigen Schöpfung, sein könnte; sei eg

durch Unterscheidung verschiedener Klassen von Geschöpfen

(entia permanentia und entia successiva) in ihr. Solche

Unterscheidungen mögen da angebracht sein, wo man darzuthun sucht»

dafs die Ewigkeit mit der Welt in irgend einer Be ziehung,
oder wie imitier unverträglich ist. Dieselben sind aber

überflüssig, wenn man, wie der hl. Thomas, die Frage stellt»

ob die innerliche oder wes entliche (metaphysische) Unmöglichkeit

der Ewigkeit der Welt bewiesen sei. Auf diesen

Unterschied zwischen physischer und metaphysischer Möglichkeit
oder Unmöglichkeit wurde bereits im ersten Artikel aufmerksam

gemacht. Für den hl. Thomas steht letztere in Frage. Nur
wenn letztere bewiesen ist, haben wir metaphysische Gewifshoit*

Der hier in Rede stehenden metaphysischen Möglichkeit aber

entspricht in Gott die potentia absoluta. Darum kann hier die

Welt in ihrem Dasein, d. h. die Beschaffenheit der Geschöpfe
oder die physische Konstitution der bestehenden Dinge durchaus

nicht zum Ausgangspunkt des Beweises genommen werden.

Wo immer von diesen die Rede ist, haben wir es mit der

potentia Dei ordinaria und der ihr entsprechenden potentia sub-

jectiva der Welt und der Weltdinge zu thun. Wir haben dann

vor uns, was thatsächlich ist, aber nicht, was sein mufs.
Nehmen wir z. B. den Menschen, wie er jetzt ist, so ist es für
ihn physisch, d. h. nach den jetzigen Gesetzen seiner Natur

unmöglich, ein Jahrtausend' zu leben. Heifst das aber, Gott
könne nicht machen, dafs er so lange lebte? Und wenn Gott
dieses thäte, wäre deshalb das Wesen des Menschen geändert?

Mag man uns also auch aus der Natur des Menschen und aus

der Erfahrung beweisen, der Mensch könne kein Jahrtausend

leben, so gibt uns das keine metaphysische Gewifsheit, Dieser

Beweis schliefst Ausnahmen nicht aus. Es kann der Fall
eintreten, in dem der Lehrsatz : der Mensch kann kein Jahrtausend



408 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

leben, unwahr ist. — Ebenso folgt aus der physischen
Beschaffenheit des Accidenz mit Gewifsheit, dafs es für dasselbe

(physisch) notwendig ist, einer Substanz, und zwar einer konnatu-
ralen Substanz, anzuhaften. Und doch findet im allerheiligsten
Altarssakrament das Gegenteil statt, indem die Accidenzien des

Brotes und Weines getrennt von den entsprechenden Substanzen

vorhanden sind. Die allgemeine Behauptung, dafs die Accidenzien

eine Substanz als Träger verlangen, erleidet also hier eine

Ausnahme. Das Naturgesetz ist hier, — wie es bei allen
Wundern der Fall ist — durch den Urheber der Natur
umgangen. Solche Ausnahmen können nicht eintreten, wenn etwas

metaphysisch unmöglich, d. h. mit dem Wesen als solchen
unverträglich ist. Weifs ich, dafs Vernünftigkeit zum Wesen
des Menschen gehört, so habe ich absolute (oder metaphysische)

Gewifsheit, dafs ein Tier nie und unter keinen Umständen, auch

nicht durch die potentia Dei absoluta, Mensch werden kann.

Eine solche Gewifsheit ist aber hier verlangt, weil es sich um
einen in der Offenbarung enthaltenen Lehrsatz handelt. Von

der Wahrheit eines geoffenbarten Lehrpunktes habe ich nämlich

eine solche Gewifsheit, die einen Irrtum gänzlich unmöglich
macht. Fragt es sich also, ob eine solche Wahrheit für mich

aus der natürlichen Erkenntnis (Wissen), oder aus der
übernatürlichen (Glauben) fliefst, so mufs ich, wenn ich ersteres

behaupte, nachweisen, dafs ich metaphysische Gewifsheit

derselben besitze. Von diesem Standpunkt aus — und auf

ihm steht der hl. Thomas — kann man also nicht von der

thatsächlichen Beschaffenheit der Welt oder der physischen
Konstitution der Geschöpfe ausgehen, sondern mufs von ihrem Begriff
ausgehen, und dieser Begriff ist — Geschöpf.

Dazu kommen noch einige logische Erwägungen. Wie
schon früher bemerkt, bescheidet sich der hl. Thomas wegen
des betonten apologetischen Momentes nicht mit einer wie immer

beschaffenen Beweisführung, sondern fordert eine solche, die in

jeder Beziehung und vollauf („usquequaque") den Anforderungen
einer Demonstratio entspricht. Und das thnt denn doch nur die

demonstratio propter quid. Sie allein wird allen Anforderungen



2. Nach dem Opusc. De aeternitate mundi. 409

an die strenge sogenannte Beweisführung gerecht, nämlich, dafs

sie ausgehe von Sätzen, welche wahr, grundlegend unmittelbar

erkannt, früher und bekannter als die Schlufs-

folgerung, und dazu deren Ursachen sind. In diesem Sinne

sagt der hl. Thomas (1. q. 47 a. 1 ad 3): „Medium
demonstrations quod perfecte demonstrat conclusionem, est unicum
tantum; sed media probabilia sunt multa". — Ferner verdient
berücksichtigt zu werden, dafs es sich hier nicht um das ob und

was, sondern um das wie beschaffen des Subjektes handelt.
Und gerade dieses (die sog. passiones subjecti) sind das eigentliche
Feld der demonstratio im strengsten Sinne, also der demonstratio

propter quid. Mit Hecht werden also hier indirekte Beweise, ab

absurdo, ab impossibili u. s. w., als unzureichend zurückgewiesen.

2. In dem kleinen Opusc. (Ed. Rom. 27; ed. Parm. 23) de

aeternitate mundi contra murmurantes stellt der heil.

Thomas denselben Beweis noch schärfer auf.1 Er fragt sich

nämlich: Ist es möglich, dafs etwas immer gewesen und doch

von Gott hervorgebracht sei? Wenn man sagt, das sei

nicht möglich, so kann man sich nur auf einen von diesen beiden

Gründen stützen:2 entweder Gott konnte ein solches Ding,
welches immer gewesen wäre, nicht hervorbringen — oder ein

J Herr Frohscham mer glaubt eine Verschiedenheit zwischen diesem

Opusc. und der Summa !herauszufinden. Er sagt (S. 515) : „Sowohl in
der Summa contr. Gent. (lib. 2. cap. 38) als in der Sum. theol. (1. q. 46

a. 2) erörtert Thomas dieses Thema, insbesondere aber ist ihm noch

die Abhandlung „De aetern. mundi (contra murmurantes)" gewidmet.
In dieser sucht er mehr zu zeigen, dafs die Welt als immer bestehend,
als anfangslos (wissenschaftlich) behauptet werden könne, während er in
der Sum. theol. mehr darzuthun strebt, dafs die Zeitlichkeit oder der

Anfang der Welt unbeweisbar sind". — Dasselbe findet sich wörtlich
bei Krause (loc. cit. p. 3): „Thomas fusius disserit de hoc genere in
opere suo Sum. theol. et in Sum. contr. Gent.... et in peculiari qua-
dam commentatione quae inscribitur „De aetern. mundi (contra
murmurantes)". In hac magis enititur, ut mundum initio carere posse, in illa
ut initium mundi demonstrari non posse nobis persuadeat".

1 Auch diese Fassung zeigt wieder, dafs der hl. Thomas sich auf
eine kritische Prüfung von Gründen beschränkt.



410 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

solches Ding konnte, wegen innern Widerspruches, nicht
hervorgebracht werden. Ist das zweite nicht der Pall, so kann

bezüglich des ersten kein Zweifel obwalten ; denn die unendliche

Macht Gottes erstreckt sich auf alles, was innerlich möglich ist.
Besteht demnach zwischen dem Hervorgebracht-sein und

Immer-sein kein innerlicher Widerspruch, so ist es unzweifelhaft,

dafs Gott potuit facere aliquid quod semper fuerit. (Wir
setzen diesen Ausdruck aliquid her, um nochmals zu zeigen,
dafs der hl. Thomas von der Welt nur unter dem Gesichtspunkt
des Geschaffenseins redet.) Die ganze Präge dreht sich also

darum: „utrum esse ereatum a Deo secundum totam sub-

stantiam, et non habere durationis principium répugnent
ad invicem vel non." — Bin solcher Widerspruch, fährt der
hl. Thomas fort, ist nicht vorhanden. Derselbe könnte nur
dadurch begründet werden, dals man entweder sagte, die wirkende
Ursache müsse ihrer Wirkung der Dauer nach voraufgehen, oder

das Nicht-sein (d. h. das Nichts) müsse der Dauer nach dem

Sein vorausgehen.
An erster Stelle ist es jedoch nicht notwendig, dafs bei

der Schöpfung die bewirkende Ursache, nämlich Gott, wofern

er es anders wollte, dem von ihm Verursachten der Dauer nach

vorausgehe. Zwar findet ein solches Verhältnis zwischen Ursache

und Wirkung sich überall da, wo die Hervorbringung
allmählich, nämlich auf dem Wege der Bewegung und

Veränderung, erfolgt. Dort ist nämlich der Anfang der Handlung-
früher als das Ende, und die Wirkung ist erst das Resultat der
nach und nach verlaufenden Thätigkeit. Man denke z. B. an

das Verhältnis zwischen Baum und Prucht, oder zwischen Maler
und Bild. Hier läge allerdings ein Widerspruch darin zu sagen,
die Ursache brauche nicht der Dauer nach vor der Wirkung
zu sein. Die Wirkung selbst braucht ja zum Eintreten Zeit,
sie hat ein allmähliches Werden, einen fortschreitenden Ent-
wickelungsprozefs; also mufs ihre Ursache unbedingt zeitlich
früher da sein als ihr endliches (vollendetes) Eintreten. Dieser

Art ist aber das Verhältnis zwischen Ursache und Wirkung,
welches wir gewöhnlich vor Augen haben; und das mag der



2. Nach dem Opusc. De aeternitate mundi. 411

Grund sein, weshalb es uns schwer fallt, eine wirkende Ursache

zu fassen, welche ihrer Wirkung der Dauer nach nicht
voraufzugehen braucht. Ja, das ist bei manchen der Grund, weshalb

sie sich leichthin für die Unmöglichkeit eines solchen

Verhältnisses aussprechen. Gleichwohl gibt es natürliche
Ursachen, welche ihre Wirkungen ohne irgend einen Vorberei-

tungs- und Bearbeitungs-Prozefs augenblicklich hervorbringen.
Dieses Verhältnis findet z. B. statt zwischen dem Licht und der

Erleuchtung, dem Feuer und der Erwärmung. In demselben

Augenblick, wo das Licht beginnt, beginnt es auch zu leuchten.
"Bei der Hervorbringung oder Verursachung der Erleuchtung
seitens des Lichtes kann man Anfang und Ende nicht
unterscheiden; beide fallen zusammen; es ist ein augenblickliches
Wirken und Werden. Sobald aber eine Ursache gesetzt wird,
welche ihre Wirkung in dieser, augenblicklichen, Weise

hervorbringt, kann kein Widerspruch darin gefunden werden,
wenn behauptet wird, dieselbe brauche ihrer Wirkung der

Dauer nach nicht voranzugehen.1 Die Schöpfung ist aber
keine Thätigkeit Gottes, die sich allmählich vollzieht und ihre

Wirkung nach und nach hervorbringt, vielmehr fällt sie mit
ihrer Wirkung zusammen. Schöpfen und Geschaffensein sind

zugleich, in einem Augenblick. Das Sein schlechthin, oder das

substanziale Sein, ist ja die Wirkung der Schöpfung — das

was hervorgebracht wird; also schliefst die Schöpfung
notwendig einen Werdensprozefs (ein moveri et mutari) aus.

Mithin läfst es sich nicht als notwendig darthun, dafs Gott
als Ursache, der Welt als Wirkung, der Dauer nach voraufgehe.

1 Auf dieses Princip kommt der hl. Thomas häufig und bei
verschiedenen Anlässen zu sprechen. So z. B. bezüglich der Empfängnis
des Wortes Gottes (S. q. 33 a. 3 adl), bezüglich der Wesensumwandlung
im allerheiligsten Altarssakrament (3. q. 78 a. 2) u. s. w. Dasselbe findet
sich bereits beim hl. Gregor von Nazianz ausgedrückt: „Perspicuum
est, causam non continuo antiquiorem esse iis, quorum causa est; neque
enim sol lucem tempore antecedit" (Orat. 29, [theol. 3]). — Und der hei).

Augustinus schliefst daraus mit dem hl. Thomas: „Splendor qui gig-
nitur ab igne atque diffunditur, coaevus est illi, et esset coaeternus,
si esset ignis aeternus" (De Trinit. üb. 6 cap. 1 n. 1).



412 Lehre des hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

Dasselbe ergibt sich aus einer andern Erwägung. Wenn
eine Ursache gesetzt wird, die in demselben Augenblick, wo sie

selbst gesetzt wird, ihre Wirkung nicht hervorbringen kann, so

hat das seinen Grund darin, dafs jener Ursache etwas an ihrer
Vollendung fehlt; denn eine vollendete Ursache ist mit dem

Verursachten gleichzeitig. Eine Ursache ist ja nur dann vollendete

Ursache, wenn sie thatsächlich verursacht, d. h. wirkt. Gott
fehlte aber niemals etwas an seiner Vollendung, also kann das

von ihm Verursachte mit der Setzung seiner selbst (Gottes nämlich)

gesetzt werden, und es ist nicht notwendig, dafs er der
Dauer nach vorher dasei. — Positiv ausgedrückt heifst dieses

soviel als: Wenn immer Gott ist, kann er wirken; nun ist er
aber von Ewigkeit, also kann er auch von Ewigkeit wirken.

Dazu kommt etwas anderes, was oben bereits angedeutet
wurde. Offenbar thut Gott von Ewigkeit, was er aus

Naturnotwendigkeit thut, also seine operationes ad intra, wie der

theologische Sprachgebrauch es ausdrückt: die Zeugung des

Sohnes, die Hauchung des hl. Geistes u. s. w. Wären in derselben

Weise die opera Dei ad extra eine Ausführung und Bethätigung
seiner Natur, so könnten sie nicht anders als ewig sein. Die

Freiheit, mit welcher Gott die Schöpfung setzt, thut aber gewifs
seiner Macht keinen Eintrag; diese ist die gleiche, ob es sich

um freiwillige oder um notwendige Werke handelt. Also

konnte Gott auch die Welt von Ewigkeit hervorbringen.
Dafs die wirkende Ursache ihrer Wirkung der Dauer nach

voraufgehen müsse, läfst sich demnach nicht beweisen, also

auch die gegenteilige Annahme nicht als unmöglich darthun.

Vielleicht läfst sich aber ein Widerspruch zwischen „factum esse"

(aliquid factum) und „nunquam non fuisse" aus dem Begriff der

Schöpfung aus nichts darthun, da dieser eine Aufeinanderfolge des

Nichts und des Etwa s zu fordern scheint.

Eine solche Forderung leugnet der hl. Thomas. Der
Begriff „aus nichts" wird gewahrt, wenn man ihn versteht als

„nicht aus etwas", mithin als blofse Leugnung einer vorhandenen

Materie. So sagt man auch im gewöhnlichen Leben oft, jemand
lache oder gräme sich über „nichts", wenn man ausdrücken



2. Nach dem Opusc. De aeternitate mundi. 413-

will, es liege keine Ursache vor, wegen deren, oder kein Gegenstand,

über den er lache oder sich gräme. So lange man
alsoalles aufser Gott Existierende als von ihm gemacht, und zwar
nicht aus einem vorliegenden Material gemacht, auffafst, hat

man einen richtigen Begriff von der Schöpfung. Man ist also

in keiner Weise genötigt, den genannten Ausdruck an sich, und

abgesehen von seiner theologischen Tragweite, von einer

Ordnung oder Aufeinanderfolge zu verstehen, als ob das Nicht-sein
dem Sein vorangegangen wäre. — Aber selbst wenn in dem

Begriff der Schöpfung das ex nihilo als post nihilum zu fassen

wäre, also als Verhältnis des Nacheinander von Nicht-sein und

Sein, so würde daraus doch keine unlösliche Schwierigkeit gegen
das Gesagte folgen. Das Aufeinander kann nämlich ein
mehrfaches sein: ein zeitliches und ein begrifflich-sachliches.
Bestände man also auch darauf, in der Schöpfung eine Ordnung
oder ein Aufeinander zwischen Nicht-sein und Sein zu behaupten,
so könnte man doch daraus noch nicht die Notwendigkeit einer
zeitlichen Aufeinanderfolge ableiten. Ist ja der Begriff der
Aufeinanderfolge durchaus gewahrt, wenn das Nichts der Natur
nach dem Sein vorangeht. Der Natur nach kommt aber
offenbar jedem zuerst das zu, was es von sich ist und erst
dann, was es blofs von einem andern hat. Das Geschöpf hat
aber das Sein nur von einem andern; sich selbst überlassen,
oder aus sich, ist es nichts. Mithin ist in ihm in begrifflicher
Aufeinanderfolge, oder von Seiten seiner Natur früher das Nichts
als das Sein. — Nun möchte es zwar scheinen, dafs, wenn das

Nichts dem Sein nicht der Zeit und Dauer nach voraufginge,

dann beide, das Nichts und das Sein, zugleich wären.
Das wäre jedoch eine falsche Schlufsfolgerung, da ja nicht
behauptet wird, dafs die Kreatur, wenn sie immer gewesen, je
einmal nicht gewesen wäre; sondern nur, dafs ihre Natur eine

solche ist, dafs sie nichts wäre, wenn sie sieh selbst überlassen

geblieben wäre. Ein Beispiel wird dieses deutlicher machen.

Wenn man von der Annahme ausginge, die Luft sei immer von
der Sonne erleuchtet gewesen, so müfste man selbstverständlich

einräumen, dafs die Luft von der Sonne leuchtend gemacht



414 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

worden wäre. Mit anderen Worten wäre also zu sagen, dafs

die Luft aus unleuchtend leuchtend geworden wäre. Das hiefse

aber, in der gemachten Annahme, nicht, dafs die Luft einmal
unleuchtend gewesen wäre, sondern nur, dafs sie aus sich allein
nnd ohne die Einwirkung der Sonne so sein würde.

Sic ergo patet — so schliefst der hl. Thomas diese

Ausführungen — quod in hoc quod dicitur, aliquid factum esse
a Deo, et nunquam non fuisse non est intellectûs aliqua
repugnantia. Und er fügt noch einen Beweis ad hominem hinzu,
indem er sagt: Wäre ein Widerspruch vorhanden, so wäre es zu

verwundern, dafs ein Geist wie Augustinus und so manche

hervorragende Philosophen (nobilissimi Philosophorum) denselben

nicht gesehen hätten. Es wäre im Interesse des hl. Augustinus

gewesen, auf diesen Widerspruch aufmerksam zu machen, da

er mit vielen Gründen die Annahme der Ewigkeit der Welt
bekämpft. Unter diesen würde aber offenbar der stärkste

gewesen sein, zu zeigen, dafs eine solche Annahme ganz unmöglich,

weil innerlich widersprechend sei. Nirgendwo stellt er

jedoch eine solche Behauptung auf; im Gegenteil spricht er es

deutlich genug aus, dafs er einen solchen Widerspruch als nicht
vorhanden ansieht (Vgl. die oben S. 138 angeführten Stellen).
— Dieses Argument gewinnt natürlich noch an Kraft, wenn
wir den Scharfsinn des englischen Lehrers selbst mit in
Betracht ziehen, der, mit allen versuchten Beweisen für die

Unmöglichkeit einer Schöpfung von Ewigkeit her vor sich,
dennoch eine innere Unmöglichkeit nicht anerkennt. Und doch

müfste der gegenteilige Beweis nach unserer obigen Forderung
Evidenz ergeben, d. h. er müfste allen, die Verständnis genug
besitzen, um ihn zu erfassen, so einleuchtend sein, dafs sie nicht
länger vernünftiger Weise widersprechen könnten. Mit Recht
schliefst deshalb der hl. Thomas seine Untersuchung mit einer
bei ihm ganz ungewöhnlichen Ironie gegen die „Murmurantes":
„Ergo illi qui tarn subtiliter earn (seil, repugnantiam) pereipiunt,
soli sunt homines, et cum eis oritur sapientia".1

1 Diese Ironie stammt aus Job 12, 2 : „Ergo vos estis soli homines,
et vobiscum morietur sapientia." Im Gedächtnis des hl. Thomas scheinen



Wirkliche und vermeintliche Gegner derselben.
v

415

In der thetischen Behandlung unserer Frage vertreten, wie
bereits gesagt, viele hervorragende Philosophen die Ansicht, dafs

eine ewige Weltschöpfung unmöglich sei. Diese Ansicht steht
mit dem Standpunkt des hl. Thomas durchaus nicht in

Widerspruch, solange für dieselbe nicht „demonstratio" im
vollsten Sinne des Wortes und „rationes usquequaque
de necessitate concludentes" in Anspruch genommen
werden. Im Gegenteil, solange man, wie die meisten späteren

Philosophen thatsächlich thun, die Streitfrage durch das

Übergewicht der Gründe zu Gunsten der Unmöglichkeit einer

ewigen Welt zu entscheiden sucht, ohne denselben Evidenz
zuzuschreiben, ist man im vollsten Einverständnis mit dem heil.
Thomas.1 Um auf diesem Wege zum Ziel zu kommen, hat er

sogar seine vermeintlichen Gegner auf viel stichhaltigere Gründe

hingewiesen: „Potest efficacius procedi ad hoc ostendendum

ex fine divinae voluntatis" (Contr. Gent. lib. 2. cap. 38;
vgl. oben S. 143 ff.). Nur diejenigen, welche so scharfsinnig
sind, Widersprüche in der Annahme einer ewigen Weltschöpfung
zu entdecken, trifft sein Urteil, dafs sie „soli sunt homines, et

cum eis oritur sapientia".2 — Sylvius glaubte, wie bereits ange-

die zwei m in eins zusammengelaufen zu sein, so dafs aus morietur
orietur wurde. Dem Sinne thut dieses nicht den geringsten Eintrag.

1 Schon oben (S. 153 f) hörten wir, dafs Joannes a S t. Tlioma
und Goudin nicht mehr als gröfsere Wahrscheinlichkeit für ihre
thetische Lösung unserer Frage in Anspruch nehmen. Nicht mehr thut
Sylvius. Dasselbe thut Vasquez (loc. cit.) für seine Ansicht: „Ex-
istimo multo probabilius totum hoc Universum potuisse ab aeterno
produci ." Ebenso das Colleg. Couimbric. (loc. cit.): „Opinio
quae asserit potuisse aliquid ab aeterno creari verisimilior est."
Desgleichen Paulus Soncinas (loc. cit.): „Haec opinio videtur ratio-
nabilior" u. s. w.

3 So sagt z. B. P. Wieser in der Innsbrucker Zeitschr. für
kath. Theol. 2. Jahrg. (1878) S. 486: „Wir können somit die ewige
Existenz der Welt nicht festhalten, ohne uns in eine Menge von
Widersprüchen und Absurditäten zu verwickeln." S. 474: „Angesichts der vielen
AVidersprüche, welche die Annahme der Möglichkeit einer ewigen Weltdauer

in sich schiefst..Welcher Kontrast zwischen solchen Äufserungen
und der in den vorigen Anm. angeführten!



416 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfang.

deutet, die Ausführung des hl. Thomas als eine unentschiedene

positive Beweisführung lür die Möglichkeit einer ewigen Schöpfung
auffassen zu müssen. Darum treffen seine Einwendungen gar
nicht die vom hl. Thomas bewiesene Thesis. Das geht schon

daraus hervor, dafs er seine eigene, vermeintlich entgegengesetzte
Thesis mit den Worten aufstellte: „Probabilius videtur, quod
nulla creatura potuerit esse ab aeterno". Der Aquinate redet
aber nicht von gröfserer oder geringerer Wahrscheinlichkeit,
sondern von metaphysischer, durch zwingenden Beweis zu

erlangender Gewifsheit. Dafs er also damit recht behält, zeigt die

blofse Fassung der gegnerischen Thesis. Aber Sylvius gesteht
auch ausdrücklich ein, dafs sein Beweis es nicht bis zur Evidenz

bringt: „Quia haec (die von ihm verteidigte) contradictio non
tarn est certa et evidens, ut omnino possit demonstrari ."
Mit diesen Worten bestätigt Silvius- nur die ganze Aufstellung
des hl. Thomas. Und doch glaubt er im Widerspruch mit
derselben zu sein! In derselben Lage wie Sylvius sind manche

andere Philosophen, die als Gegner des hl. Thomas in dieser

Frage angesehen werden, und die auch selbst glaubten es zu
sein. Wie er, so übersahen auch sieden reservierten Standpunkt,
auf den St. Thomas sich stellte. Dafs sie principiel} dem

Aquinaten nicht entgegentreten konnten, zeigt schon der
Umstand, dafs kaum ein einziger den Versuch wagte, seine

Ausführungen direkt zu widerlegen. Sylvius nahm einen Anlauf
hierzu, und wir wollen sehen, ;wie wenig seine Ausstellungen
die Beweisführung des hl. Thomas zu erschüttern vermögen.

Er sagt: Ewigkeit und Welt involvit contradictionem

non ex parte Dei, qui et potentiam habet infinitam et potest
omnia possibilia; — neque etiam sie ex parte effectua, quasi is
nullo modo possit esse coaevus suae causae; — imo neque hac-

tenus ex parte factionis, quasi factio deberet esse cum motu et

successione; — sed ex parte effectua considerati ut est aliquid
factum. — Et sic considerato répugnât esse ab aeterno. — Als
ob nicht jeder ef-fectus wesentlich factus, also jedes, inwieweit

Wirkung, etwas Gewirktes wäre! Wir verfehlen nicht darauf
aufmerksam zu machen, dafs der hl. Thomas gerade unter diesem



Versuch einer Widerlegung durch Sylvius. 417

Gesichtspunkt die Welt mit der Ewigkeit in Vergleich bringt
und keinen Widerspruch zwischen beiden findet: „Sic ergo patet,
quod in hoc, quod dicitur aliquid factum esse a Deo, et nun-

quam non fuisse, non est intellectûs aliqua repugnantia" (Opusc.
de aetern. mundi). — Worin also findet Sylvius den Widerspruch

zwischen factum und aeternum? Darin, dafs dann

etwas gemacht und doch nicht gemacht, erschaffen und doch

nicht erschaffen sei, angefangen habe und doch nicht angefangen
habe. Hören wir ihn selbst. Er sagt: „Das Geschöpf mufs,
eben weil es Geschöpf ist, einen Anfang gehabt haben; also

konnte es nicht von Ewigkeit sein: denn was angefangen hat

zu sein, kann nicht immer gewesen sein". — Im Obersatz liegt
offenbar der ganze Fragepunkt ausgedrückt, nämlich: ob das

Geschöpf als solches einen Anfang haben müsse. Analysieren
wir darum gleich den Begriff. Geschaffen oder hervorgebracht
oder gemacht sein, bedeutet an sich nichts anderes als: das

Sein nicht aus sich selbst, sondern von einem andern haben.

Von der Art und Wéise, also auch von dem wann des

Hervorbringens, sieht der Begriff als solcher gänzlich ab. Unter
der Voraussetzung also, dafs etwas existierte von Ewigkeit her,
welches den Grund seines Seins nicht in sich, sondern in Gott
hätte, wäre dasselbe in jeder und voller Beziehung ein Geschöpf.
Offenbar also schliefst der Begriff „Geschöpf" als solcher den

Anfang nicht ein. Nur wenn es sich um eine Erschaffung in
der Zeit handelte, also nicht um eine Schöpfung schlechthin,
sondern um eine solche Schöpfung, wie wir sie aus der

Offenbarung kennen, ist dieselbe von einem Anfang unzertrennlich.1
Doch hören wir, wie Sylvius darzuthun sucht, dafs das

Geschöpf, eben weil Geschöpf, einen Anfang haben mufs. Er sagt:
1 Es beruht also auf einer ungenauen Fassung des Begriffs der

Schöpfung, wenn J. C. Boeder le in (Institutio Theologi Christiani [d. h.

protestantici] § 119, [ed. 6. D. Junge. Noriinb. et Altorfii 1797, I. pag.
475]) sagt: „Quaestio, utrum Deus potuerit mundum ab aeterno condere,
plane otiosa videtur, ac etsi haereseos careat crimine, turpiori tarnen vitio
quod absurda sit, laborat. Quodsi enim creari dicimus ea, quae jam
existere incipiunt, ab aeterno autem existant ea quae nunquam initia ha-
buere: nolim vim menti meae inferri, ut aeterna rerum initia statuât".

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 27



418 Lehre d. 1)1. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

„Das was gemacht (worden) ist, fing an zu sein, als es wurde
Von jedem Geschöpf mufs es aber einmal wahr gewesen sein,
dafs es wurde; also mufs es auch wahr gewesen sein, dafs es

anfing zu sein". — Es wurde bereits oben darauf hingewiesen,
dafs bei der Schöpfung aus nichts, ebenso wie bei allen
augenblicklich eintretenden, nicht erst durch Veränderung und Ent-
wickelung allmählich hervorgebrachten Wirkungen, das Werden
und das Sein nicht zeitlich auseinanderfallen. Zwischen
Geschaffen-werden und Geschaffen-sein besteht nicht das
Verhältnis von vor und nach. In dem Augenblick, wo ich sage:
etwas wird erschaffen, ist es erschaffen. Beides ist zu gleicher
Zeit. Unmöglich kann also aus dem Werden auf einen Anfang-

geschlossen werden, wenn nicht das Sein als ein solches

vorausgesetzt wird, welches einen Anfang hat, d. h. als ein in
der Zeit entstandenes. Die vorstehende Beweisführung schliefst
also eine petitio principii ein, und der Obersatz kann nur zuge-
gegeben werden, wenn hinzugesetzt wird: ,Das was gemacht
worden ist „in der Zeit", fing an zu sein, als es wurde.' —
Derselbe Eehler liegt in dem Untersatz. Denn Wenn gesagt
wird, dafs es von den Geschöpfen einmal wahr gewesen sein

müsse zu sagen, dafs sie wurden, so wird ihr Werden schon

als ein in der Zeit stattfindendes vorausgesetzt. Der Begriff
des Geschaffen-werdens wie des Geschaffen-se in s besagt aber,
wie vorher dargethan, an sich nichts anderes als das Empfangen
des Seins von einem andern, im Gegensatz zu dem aus-sieh-

selbst-sein. Ob dieses der Kreatur nicht wesentliche Sein ihr
nur in der Zeit habe zufallen können, also ob dasselbe notwendig
einen (zeitlichen) Anfang haben müsse: das steht eben in Frage.
Bei allem in der Zeit stattfindenden Werden ist klar, dafs fieri,
wie der hl. Thomas sagt, bedeutet: ab alio esse, et prius non
fuisse (1. q. 45 a. 2 ad 3), dafs mithin „dicitur in talibus

factum esse, secundum quod jam est; fieri autem secundum

quod ante non fuit (3. q. 75 a. 7 ad 2). Unter der
Voraussetzung also, dafs die Welt ein solches fieri hat, wie alle
unter unseren Augen entstehenden Dinge, kann ihr ein Anfang
nicht abgesprochen werden. Für die Notwendigkeit einer solchen



Versuch einer Widerlegung durch Sylvius. 419

Voraussetzung hat aber Sylvius den Beweis zu erbringen
übersehen.1

Derselbe sucht seine Darlegung zu verstärken, indem er
sagt: „Alles Vergangene war einmal gegenwärtig. Also mufs

es von Allem, was gemacht worden ist, einmal wahr gewesen
sein zu sagen: jetzt wird es. In jenem Jetzt hatte es also

den Anfang seiner Dauer." — Von einem so gründliehen Kenner
des hl. Thomas, wie Sylvius ist, hätte man erwarten sollen, dafs

er keinen Einwurf erneuern werde, der von seinem Meister
bereits widerlegt ist. Das ist aber der Fall mit dem
vorstehenden.1 Jn der Q,uaest. disp. De potentia q. 3 a. 14 ad 10

wirft S. Thomas sich ein: „Si aliquid est creatum, oportet dare

instans, in quo creatum fuerit. Sed ante id non fuit; ergo oportet
dicere, creaturam non semper fuisse." Und er antwortet:
„Operatio qua Deus res producit in esse, non sic est intelligenda
sicut operatio artificis, qui facit arcam, et postea earn deserit;
sed quod Deus continue influât esse, ut Augustinus dicit. Unde

non oportet assignare aliquod instans productionis rerum, ante-

quam (wohl ein Schreibfehler für: ante quod) productae non

sint, nisi propter iidei suppositionem", der zufolge nämlich die

1 Dasselbe ist bei Stöckl der Fall, wenn er (a. a. 0. S. 355) sagt:
„Das Geschaffene ist Etwas, das nach seinem vollen Wesensbestande von
Gott aufser seine Substanz gesetzt ist. Ist es aber dieses, dann mufs

es in dem Augenblick zu sein beginnen, in welchem es durch Gottes

schöpferische That aufser die göttliche Substanz gesetzt wird. Es ist
uns ganz unmöglich, diesen Anfang von dem Geschaffenen hinwegzudenken."

Dafs also Gott nur in einem Augenblick (Zeit) erschaffen

könne, wird hier als selbstverständlich vorausgesetzt. Das Geschöpf, so

heifst es, mufs in dem Augenblick beginnen, in welchem Augenblick

es gesetzt wird, m. a. W. das Geschöpf mufs einen Anfang haben,
wenn es. in der Zeit erschaffen wird. Das ist sehr richtig. Die Frage
aber dreht sich darum, ob die Erschaffung, oder die Setzung des

Geschöpfes, nur in einem Augenblick, welcher als „principium" oder initium
anzusehen wäre, und nicht vielmehr von Ewigkeit, sine initio habe
stattfinden können.

1 Auch bezüglich des vorhergehenden Argumentes vgl. St. Thomas
1 q. 45 a. 2 ad 3; q. 46 a. 2_ad 1; Quaest. jdisp. De potentia q. 3

a. 1 ad 11.

27



420 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfüng.

Schöpfung thatsächlich „im Anfange" erfolgte.1 Unter der
Voraussetzung einer Schöpfung von Ewigkeit wäre es also immer,
und nicht nur in einem bestimmten Zeitpunkte, jetzt, wahr

gewesen zu sagen : mundus fit oder creatur, das heifst — nach

der gegebenen Erklärung: die Welt hat ihr Sein von Gott und
nicht aus sich selbst. Von einem Augenblick der Schöpfung
kann man mithin nicht reden, wenn dieselbe als in Ewigkeit
stattgefunden angenommen wird.2 Der von Sylvius gebrauchte
Ausdruck: einmal setzt also wiederum voraus, was erst zu

1 Cf. 1 q. 42 a. 1 ad 4.
2 Scotus (loc. cit.) macht sich die Beantwortung der in Rede

stehenden Schwierigkeit leichter, insofern er einen Engel als Beispiel
nimmt, mithin ein solches Geschöpf, dessen Sein nicht allmählicher Ent-
wickelung in der Zeit unterworfen ist (ens successivum), das vielmehr
vom ersten Augenblick seines Daseins an fertig dasteht (ens permanens).
Bekanntlich sind die vergänglichen Dinge (z. B. alle Organismen) einem
allmählichen Werden und Wachsen unterworfen, während einfache, nicht
zusammengesetzte Wesen (z. B. die Menschenseele) ihr ganzes volles
Sein von Haus aus besitzen. Erstere sind also bezüglich ihres eigenen
Seins der Veränderung unterworfen, letztere nicht. Da nun aber Zeit
im eigentlichen Sinne eine Dauer von Veränderungen ist, so sind die

letztgenannten Dinge nur uneigontlich (nicht formaliter, sondern virtualiter;
nicht per se, sondern per accidens) in der Zeit. Ihre Dauer (oder
vielmehr deren Mafs) nannten die Alten, im Gegensatz zurZeit, aevum (Vgl.
S. Thorn. 1. q. 10 a. 5). Wird also bezüglich dieser Art von
Geschöpfen gesagt, dafs sie einmal werden mufsten, so kann das mit
Scotus vollauf zugestanden werden; aber dieses einmal, oder dieser

Augenblick des Werdens, ist dann eben ein Augenblick des aevum und
kein vorübergehender, hinfliefsender Punkt der Zeit; m. a. W. „idem
nunc manet, in quo Angelus accipit esse; et ita non est successio;
successiva enim semper aliam et aliam partem accipiunt sui esse." —
Das ist sehr klar und wahr. Aber die Frage, wie der hl. Thomas sie

stellt, ist nicht nach so oder so beschaffenen Geschöpfen, nach dieser oder

jener Klasse von Kreaturen, sondern allgemein nach (dem Begriff)
Geschöpf. Deshalb beantwortet er die Schwierigkeit umfassender und

allgemeiner, und darum entscheidender als Scotus. Ihm könnte man
entgegnen: deine Antwort mag wahr sein bezüglich der von dir erwähnten
Geschöpfe: aber bei ihnen trifft dieselbe blofs zu, eben weil es solche
Geschöpfe sind; damit wird aber die Frage nach dem Geschöpf schlechthin

nicht erledigt. Diese Entgegnung kann man dem hl, Thomas nicht
machen.



Schwäche der Gegengründe. 421

beweisen wäre. — Der ganzen Beweisführung liegt also, um

es kurz zu wiederholen, die irrige Voraussetzung zu Grunde,
dafs „Hervorgebracht-sein" und „Anfangen" unzertrennliche
Begriffe sind. Das ist aber nicht per se, sondern nur per acci-
dens der Fall, nämlich nur dann, wenn die Hervorbringung als

eine in der Zeit erfolgende betrachtet wird. Von Ewigkeit
erschaffen sein, heifst darum nicht: von Ewigkeit anfangen —
darin läge ein Widerspruch; sondern: das Sein ohne Anfang
von Gott haben.

Aus dem Gesagten würde aber keineswegs folgen, dafs

Erschaffung und Erhaltung der Welt (begrifflich) dasselbe

seien. Das wäre ebensowenig der Fall, als fieri und factum
esse dasselbe sind. Was wir vorher sagten, ist blofs dieses,

dafs beide bei den erwähnten Entstehungen nicht auseinander

fallen. Handelt es sich um ein derartiges Werden wie das

besprochene, in der Zeit, so ist der Augenblick des Entstehens
auch der erste Augenblick des Bestehens. Jedoch wird der
Ausdruck des Entstehens nur auf jenen ersten Augenblick
angewendet, während der des Bestehens auch die ganze folgende
Dauer umfafst. So würde, wäre die Welt von Ewigkeit erschaffen,
der Begriff der Erschaffung nur den ewigen Ursprung von
Gott bezeichnen, während wir unter der Erhaltung die ganze
Dauer ihres Bestehens verstünden. Allerdings wäre dieser

Unterschied zwischen Erschaffen und Erhalten nicht derselbe,
wie jener, den wir auf Grund des Glaubens an den Anfang der

Welt aufstellen, denn in der gemachten Voraussetzung schliefsen

wir ja von dem Erschaffen (auf Grund seines blofsen Begriffes)
die Beziehung der Neuheit aus. Übrigens besagen auch

jetzt, unter den thatsächlichen Verhältnissen, Schöpfung und

Erhaltung in recto, wie der scholastische Ausdruck lautet,
dasselbe, nämlich das Abhängigkeits-Verhältnis der Geschöpfe

von Gott; und nur in obliquo beziehen sie sich auf
Verschiedenes. Die Schöpfung nämlich bezieht sich auf die Dinge,
insofern sie aus sich kein Sein haben; die Erhaltung dagegen
bezieht sich auf die Fortdauer der von Gott ins Dasein

gerufenen Dinge.



422 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

II. Für den zeitlichen Anfang der Welt sind thatsächlich
keine zwingenden Gründe vorgebracht worden.

Wie wir oben sagten, ist das zweite, was St. Thomas

in unserer Frage thut, dieses: zu zeigen, dafs alle Gründe,
welche zum Beweise eines (zeitlichen) Anfanges der Welt
vorgebracht worden sind, nicht demonstrativ, nicht usque qua-
que de necessitate concludentes sind. Dafs er dieses,

und nichts anderes mit seiner Kritik jener Beweisversuche

beabsichtigt, geht auch daraus hervor, dafs er stets wiederholt:
Dieser Grund: „non est efficax" (Contr. Gent. 1. c. ad 2); „hoc
non est necesse" (ibid. ad 1); „non est cogens" (ibid. ad 3);
„non cogit" (ibid. ad 4). Wir wiederholen also noch einmal, dafs

damit jenen Gründen nicht alle Wahrscheinlichkeit, sondern

nur die strenge Beweiskraft abgesprochen wird. Die Gegner
werden dadurch nicht zur Zustimmung genötigt, sondern es

bleiben ihnen Auswege offen. Wir führen hier nicht jene von
Thomas berücksichtigten Argumente an, welche er als „derisi-
biles" bezeichnet, sondern nur diejenigen, welche wirklich ernster
Natur sind. Dieselben sind hauptsächlich Sum. theol. 1. q.
46 a. 2; Contr. Gent. lib. 2 cap. 38 und Quaest. Disp. De

potentia q. 3 a. 14 aufgeführt.
I. Diese Beweisversuche sind teils hergenommen von dem

Begriff der Ewigkeit, teils von dem der bewirkenden
Ursache, teils von der Natur der Hervorbringung, teils von
der Natur der verschiedenen Geschöpfe.

1. Dafs von Ewigkeit im eigentlichen Sinne bei keinem

Geschöpf die Bede sein kann, ist klar. Denn zu ihrem Begriff
gehört ja das Zugleichsein der ganzen Dauer. Wo also

Aufeinanderfolge, Veränderung, Entwickelung, Bewegung ist, da kann

von wirklicher Ewigkeit nicht gesprochen werden. Deshalb

gebraucht der hl. Thomas in unserer Frage gewöhnlich, wenn

er selbständig, ohne Bücksicht und Anlehnung an die
eingeführte Bedeweise spricht, den Ausdruck „semper esse", oder

„semper fuisse", oder „ab aeterno fuisse". Das ist es also, was hier
in Frage steht: eine anfangslose Dauer. Man pflegt sie wohl,
wie oben angedeutet, eine negative und mitgeteilte Ewigkeit



' Aus dem Begriff der Ewigkeit folgt nicht das Gegenteil. 423

zu nennen: negativ, insofern ihr nur die Anfangs- (und End-)

losigkeit zukommt, nicht aber der positive Gehalt der Ewigkeit,
die interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio (Boe-

thius); und mitgeteilt, da sie nicht aus dem innern Wesen

des eigenen (notwendigen) Seins fiiefst. — Gott ist in der Weise

ewig, dafs er nicht nicht-sein kann; das Sein ist ihm wesentlich,
mithin die Ewigkeit notwendig. Wäre die Kreatur von Ewigkeit

erschaffen, so wäre die Ewigkeit in dem erklärten Sinne

nur Accidenz, nicht in ihrer innern Natur begründet, sondern

von aufsen ihr zugegeben, nämlich von Gott, der sie auch

ebensogut anders hätte erschaffen können. Das erklärt wieder deutlich,

wie Gott natura und causalitate früher wäre, als die

Welt, auch wenn er ihr nicht duratione voranginge. Ein

nicht-notwendiges Ding setzt ja unbedingt ein notwendiges als

Ursache seines Seins voraus.
Die hier, Kürze halber, sogenannte Ewigkeit ist also von

der Ewigkeit im eigentlichen Sinne wesentlich verschieden.

Gerade das, was die Ewigkeit zur Ewigkeit macht, und worin
sie sich von zeitlicher Dauer unterscheidet, ist in ihr nicht.
Deshalb bezeichnet der hl. Thomas sie auch lieber als sempi-

ternitas, denn als aeternitas: „Confitentur — sagt er von den

Vertretern einer „ewigen" Weltschöpfung — Deum esse causam
mundanae substantiae, quamvis earn sempiternam arbitrentur,
dicentes, hoc modo Deum aeternum sempiterni mundi causam

existere, sicut pes ab aeterno fuisset causa vestigii, si ab

aeterno fuisset impressus in pulvere" (Contr. Gent. lib. 1 cap. 43).

Mag man aber auch auf die anfangslose Dauer der Welt den

Ausdruck Ewigkeit anwenden, so ist dieselbe doch, wie gesagt,
sternenweit verschieden von Gottes Ewigkeit. „Etiam si mundus

semper fuisset, non aequaretur Deo in duratione, quia duratio divina,

quae est aeternitas, est tota simul; non autem duratio mundi,

quae successione temporum variatur" (In 2 Sent. Dist. 1 q. 1

a. 5 ad 7).

Herr Frohschammer (S. 524 f.) ist der Ansicht, dafs „die
Erwiderung, durch die Thomas der Behauptung begegnet, dafs

durch die Annahme einer Ewigkeit der Welt diese mit Gott



424 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Welt Schöpfung. '

als gleich betrachtet werden miifste, die Sache wohl etwas zu

leicht nimmt und wohl zu einer tiefern Erörterung hätte

Veranlassung werden sollen. Die Welt, obwohl ewig, soll sich von
Gott dennoch wesentlich unterscheiden, und zwar dadurch, dafs

sie zeitlichem Verlauf unterworfen und also des Werdens

bedürftig ist, während Gott sein ewiges, absolutes Wesen zumal

besitzt ohne allen immanenten Zeitverlauf. Die Welt soll also

nur formal, nur der äufsern Form der Dauer oder des

Bestehens nach, nicht aber inhaltlich, nicht der Sache nach ewig
sein. Allein ist es wohl wissenschaftlich zu rechtfertigen, dafs

eine solche Disharmonie zwischen Form und Wesen, zwischen
der Dauer und der Sache, die dauert, angenommen wird?" —
Aber mufs nicht Herr Frohschammer selbst eine solche

„Disharmonie" bezüglich der unsterblichen Menschenseelen annehmen,
denen er selbst doch ewige Dauer, keineswegs aber „inhaltlieh"

Ewigkeit beilegt? Wenn wir nämlich von der Menschenseele

behaupten, dafs sie „ewig" fortdauere, so machen wir sie

damit nicht zu einem Wesen, das, wie Gott, ohne Aufeinanderfolge

die ganze Fülle seines Seins zugleich, in unveränderlicher

Gegenwart, in der vollkommensten Weise besitzt. Das zeigt
deutlich, dafs die vermutete „Disharmonie" auf einem Mifsver-
ständnis der vom hl. Thomas gemachten Unterscheidung beruht.

Er unterscheidet nicht zwischen dem „Wesen", dem „Inhalt"
der Ewigkeit einerseits, und dem „äufsern' Schein", der „äufsern
Form" derselben Ewigkeit anderseits, sondern er unterscheidet
zwischen einer sogenannten Ewigkeit (eigentlich sempiternitas)
und der wirklichen Ewigkeit, von denen die eine durchaus

nicht das Aufsere der andern ist, zwischen denen vielmehr eine

wesentliche Verschiedenheit besteht. Darum wäre es dem

Meister von Aquino zufolge höchst unwissenschaftlich,
von der einen, auf die andere zu schliefsen, und keineswegs

gerechtfertigt, da von einer Disharmonie zu reden, wo von
zwei grundverschiedenen Dingen zwar das eine, nicht aber das

andere vorhanden ist. Nur darin kommt die hier in Rede stehende

sempiternitas mit der aeternitas überein, dafs beide Dauer

ausdrücken; aber es sind zwei wesentlich verschiedene Arten von



425

Dauer. In diesem Sinne sagt der hl. Augustinus (Confess, lib.
11 cap. 14): „Nulla tempera tibi (Deus) coaeterna sunt, quia
tu permanes; at ilia si permanerent, non essent tempora".

Damit fallen alle Einwendungen, die aus der in Bede
stehenden Ewigkeit der Welt hergenommen sind, als ob dieselbe

gleichbedeutend wäre mit Notwendigkeit, Unveränderlichkeit,
Gottgleichheit der Welt u. s. w. (De pot. 1. c. ad 1. 3. 4.

8. 9; Sum. theol. 1. c. ad 5). — Schon Boethius (De consol.

philos, lib. 5 pros. 6), auf den der hl. Thomas (1. q. 46 a. 2

ad 5) verweist, sagte: „Non recte quidam cum audiunt,
visum Piatoni, mundum hunc nec habuisse initium temporis nec
habiturum esse defectnm, hoc modo Conditori conditum mundum

fieri coaeternum putant. Aliud est enim, per interminabilem duci

vitam, quod mundo Plato tribuit; aliud interminabilis vitae totam

pariter complexam esse praesentiam, quod Divinae mentis

proprium esse manifestum est. Neque enim Deus conditis rebus

antiquior videri debet temporis quantitate, sed simplicis potius
proprietate naturae".

Noch schöner wird dieses vom hl. Augustinus (De civitate
Dei lib. 12 cap. 15 n. 2) ausgeführt: „Quomodo ergo (Angeli)
non sunt coaeterni Creatori, si semper ille, semper illi fuerunt?
Quomodo etiam creati dicendi sunt, si semper fuisse intelli-
guntur? Ad hoc quid respondebitur? An dicendum est, et semper
eos fuisse, quoniam omni tempore fuerunt, qui cum tempore facti
sunt, aut cum qnibus tempora facta sunt, et tarnen creatos?

Neque enim et ipsa tempora creata esse negabimus, quamvis
omni tempore tempus fuisse nemo ambigat Sicnt ergo
dicimus creatum tempus, cum ideo semper fuisse dicatur, quia
omni tempore tempus fuit: ita non est consequens, ut, si semper
fuerunt Angeli, ideo non sint creati, ut propterea semper fuisse

dicantur, quia omni tempore fuerunt; et propterea omni tempore
fuerunt, quia nullo modo sine his ipsa tempora esse potuerunt.
Ubi enim nulla creatura est, cujus mutabilibus motibus tempora
peraguntur, tempora omnino esse non possunt. Ac per hoc,
etsi semper fuerunt, creati sunt; nec, si semper fuerunt, ideo

Creatori coaeterni sunt. Ille enim semper fuit aeternitate



426 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

immutabili: isti autem facti sunt; sed ideo semper fuisse dicuutur,
quia omni tempore fuerunt, sine quibus tempora nullo modo esse

potuerunt: tempus autem, quoniam mutabilitate transcurrit, aeter-
nitati immutabili non potest esse coaeternum. Ac per hoe

etiamsi immortalitas Angelorum non transit in tempore, nee

praeterita est quasi jam non sit, nee futura quasi nondum sit,
tamen eorum motus quibus tempora peraguntur, ex futuro in

praeteritum transeunt: et ideo Creatori, in cujus motu dicendum

non est vel fuisse quod jam non sit, vel futurum esse quod
nondum sit, coaeterni esse non possunt".

Aus dem Gesagten ergibt sich, dafs auch die hauptsächlichsten

Gründe, welche Oharies des Bouelles (gestorben gegen
1553 als Kanonikus in ïfoyon) in unserer Krage ins Feld
führt, lediglich auf Mifsverständnis beruhen. Wir erwähnen
diesen Schriftsteller hier einzig deshalb, weil der kurze, kaum

zwei Quartspalten lange Brief, den er über unsere Frage schrieb,1

von Brucker im Supplementbande zu seiner Historia critica
Philosophiae (Lips. 1767 torn. VI p. 679) als für unsere Frage
endgültig entscheidend bezeichnet wird. Zunächst nennt er
Bovillus „einen über die Mafsen scharfen und tiefen Mann",
und sagt dann von seinem Brief, dafs er in ihm „tanto acumine

1 Abgedruckt in Fabricius, Bibl. latina mediae et infimae aetatis
(ed. Mansi, Patav. 1754) torn. I p. 337. — Auch Stentrup, Das Dogma

von der zeitlichen Weltschöpfung. Innsbruck 1870 S. 27 hält es der
Mühe Wert, diesen Carolus Bovillus als Vertreter seiner eigenen

Auffassung anzuführen. — Brucker gibt übrigens (torn. IV. pag 9 not. r)
den Grund an, weshalb er seinen Helden so sehr hervorhebt, nämlich

„quod a trita via discedere inter primos ausus sit." Dafür belohnt er
ihn, indem er ihn ein „ingenium vere paradoxum, et interdum exstaticum"
nennt. „Cui multa singularia et insolita placuisse ob dictas equidem

causas mirandum haud est Ad peculiares ejus hypotheses pertinet,
quod diu ante Leibnitium intellectum non hominis tantum, sed et
angelorum, specularem naturam habere peculiari libro asseruerit; statueritque
orhem solis verum esse mundi medium, et terram ac firmamentum in
extremis versari; mundum esse animal, cujus sensus in sole et planetis,
imaginatio in stellis consistât ; animant esse substantiam uni-trinam,
tribus circumvallatam orhibus, proprio intellectuali, corporeo et mundano;
materiam totam simul esse creatam et elementatam etc."



Widerlegung der von Bovillus vorgebrachten Gründe. 427

creationem mundi aeternam ex notionibus contradictoriis, quibus tur-
get, evertit, ut rem nobis quidem confecisse videatur. Quae (epistola)
cum in hoc argumenta multa luce quaestionem perfundat, meretur

legi et cum medii nostrique temporis controversiis comparari
Multa exhibet, quae evincunt, salva Dei essentia et natura in-

finita, non aliam rerum originem posse asseri, nisi creationis in

tempore ex nihilo Gewifs lohnt es sich für uns der
Mühe zu zeigen, wie hinfällig die Beweisgründe sind, über die

ein solches Urteil gefällt wird. Es sind ihrer sechs, die in
aller Kürze ausgeführt werden. Der erste, zweite und fünfte
beanspruchen hier ihren Platz:

Prima. Aeternitas cum infinitate substantiae convertitur;
sunt enim ambae aequales, et soli Divinitati propriae. Quapropter
creaturam aeternitate metiri, hoc est dicere, illam potuisse ab

aeterno subsistera, est et illius substantiam statuera immensam.

Qui enim Creatoris et creaturae durationes et permanentias

aequaverit, debet et amborum exaequare substantias.

Secunda. Idem est, potuisse ab aeterno aliquam esse

creatam substantiam, ei quod est, posse extra divinam substantiam

esse aliam substantiam actu immensam. Si igitur haud

potest Deus aliquod extra se immensum : neque is potest extra
se substantiam creare aeternam.

Quinta. Cum haec tria ad inivicem convertantur: aeter-

nitas, immensitas et substantiae identitas necesse est, ut si

creatura potuit ab aeterno subsistera, haec et immensa sit, et

auctori suo consubstantialis. At vero esse consubstantiale (wohl
zu ergängen: Deo) est penitus a creatura alienum, utpote quod

proprium est dumtaxat Dei partuum ut Filii et Spiritus
Sancti.

Ob der letztere Grund neben den beiden vorhergehenden
als von ihnen verschieden angeführt zu werden verdiente,
dürfte wohl bezweifelt werden. Offenbar aber beruht die ganze
Beweisführung auf einer Verwechslung der aeternitas positiva,
essentialis et necessaria mit der aeternitas negativa, participata
et accidentalis. Handelte es sich um die erstere, so wären die



428 Lehre des hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

gezogenen Schlufsfolgerungen zutreffend; einer ewigen Kreatur
würde aber eben nur die letztere zukommen.

Damit erledigt sich auch ein vielfach von der Autorität der
Kirchenväter hergenommenes Argument gegen die Lehre des

hl. Thomas. Eine Anzahl von Stellen, in welchen die Väter
zu sagen scheinen, dal's kein Geschöpf von Ewigkeit sein könne,
hat Petavius, Dogmata theol. torn. 1 lib. 3 cap. 6, zusammengestellt.

Viele andere könnten hinzugefügt werden. Es kann
natürlich nicht Von uns erwartet werden, dafs wir an dieser
Stelle alle jene Citate analysieren und aus ihrem Zusammenhange

erklären: wir müssen uns mit einer mehr allgemeinen
Lösung begnügen. Es handelt sich meistens um solche Stellen,
in welchen die Väter gegen die Arianer die Ewigkeit des

Sohnes Gottes und seine Gleichwesentliehkeit mit dem Vater
darzuthun streben. Aus der hl. Schrift, welche von den Arianern
als Glaubensquelle anerkannt wurde, konnten sie einerseits die

Ewigkeit des Logos darthun, und dann daraus seine

Gleichwesentliehkeit mit dem Vater ableiten; und sie konnten auch

anderseits zeigen, dafs der Logos der Schrift zufolge Gott ist,
und dann hieraus seine Ewigkeit folgern.1 In jedem Kalle
handelt es sich um die wesentliche und notwendige Ewigkeit,
die Gott eigenartig ist, und die selbstverständlich von den

Vätern jedem Geschöpf abgesprochen wird — wie der heil.
Basilius (Advers. Eunom. lib. 2 n. 17) sagt: „Kos autem et
creaturis aeternitatis testimonium praebere, et creaturarum Dominum

hac confessione privare, eiusdem amentiae arbitramur."
Offenbar wird hier „aeternitas" beide Male in demselben Sinne

gebraucht, und nicht das eine Mal von der notwendigen und

wesentlichen Ewigkeit, und das andere Mal von der mitgeteilten
und zufälligen Ewigkeit. Die erstere, welche dem Sohne Gottes

zukommt, kann zweifellos dem Geschöpf nicht zukommen. So

sind auch alle übrigen Stellen dieser Art zu verstehen. Die

Väter leugnen mit Recht, dafs ein Geschöpf mit Gott gleich

1 Cf. Sum. theol. 1. q. 42 a. 2; Quaest. ' Disp. De potentia
q. 3 a. 13.



Die Kirchenväter über die Ewigkeit des Sohnes Gottes. 429

ewig, d. h. in derselben Weise wie er, ewig sein könne. „Quo-
modo ergo, sagt der hl. Ambrosius (Hexaem. lib. 1 cap. 3

n. 11), coaeternum Deo mundum asserunt, et Creatori omnium
sociant atque aequalem esse disputant creaturam .?" Damit
wird aber nicht jene Ewigkeit, von welcher wir hier reden,
als mit dem Geschöpf unverträglich bezeichnet. So lange das

Geschöpf als ein Wesen aufrecht erhalten wird, welches sein ganzes
Sein von Gott hat, ist sein Begriff ganz und voll gewahrt.

Eafs die hl. Väter nichts anderes sagen wollen, entnehmen

wir deutlich aus Johannes Damascenus. Er erklärt den
Unterschied zwischen Zeugung (des Sohnes) und Schöpfung (der
Kreaturen) in folgender Weise: „Ex ipso, hoc est ex Patris

natura, esse profitemur Filii generationem at creatio et
effectio hoc tautum requirit, ut extra, et non ex creantis aut
effieientis substantia fiat illud quod creator aut efficitur, omnino-

que quantum ad essentiam dissimile sit (Darum sagten wir, dafs

das vorausgesetzte immer-sein der Geschöpfe wesentlich
verschieden sein würde von der E w igk eit Gottes. Doch der
Damascener macht selbst die Anwendung seines Grundsatzes

auf die „Ewigkeit" in beiderlei Sinn) Generatio (Filii)
quidem initium non habet, sempiternaque est, ut quae naturae
sit opus, exque ipsius substantia prodeat; ne alioqui ille qui
gignit, mutationem subeat, ac praeterea ne Deus prior sit Deus-

que posterior, neve accessionem recipiat. CH âè xrioiç èni
&SOV, DsXfj(it<»g sqyov ovöcc, ou Gvraiöioq sOTi Tip 0stp. 'Ena-
6'rj ov néipvxs to sx tov firj ovtoç sîç to sirai, TtÙQCtyôfisvov

Ovvaîâiov sivai TM àvuoyjp xai àei ovti" (De fide orthodoxa lib.
1 cap. 8). Dafs die Kreatur nicht gleichewig mit Gott sein

kann, wird also daraus geschlossen, dafs sie aus dem freien
Willensentschlufs Gottes, nicht aus seiner Natur mit Notwendigkeit

hervorgeht. Logisch folgt aber daraus nur, dafs die Kreatur
kein notwendiges Sein hat, also auch nicht notwendig und
wesentlich ist. Das „gleich-ewig" ist also hier gleichbedeutend
mit „gleich-wesentlich". Ein von Gott empfangenes Immer-sein
wird aber damit durchaus nicht als unmöglich erklärt. Das

Gvvaîôiov ist unverträglich mit dvaç%ov. Was aber dieses



430 Das Lebensprincip und der Materialismus.

bedeutet, sagt der hl. Ambrosius an der oben angeführten Stelle

(n. 8): „Dedit (Deus) principium mundo ne anarchon, ne

increatum, et divinae eonsortem substantiae crederemus." —
Nicht anders sind auch die hh. Athanasius (Oratio 2 et 3 contra

Arianos), Gregorius Nazianzenus (Oratio 29 et 35), u. a. zu

verstehen. Das avag/ov war für sie nicht blofs ohne Anfang
der Dauer, sondern auch ohne bewirkende Ursache des
Seins sein.

Das hier über den Begriff der eventuellen Ewigkeit der

Welt Gesagte wird uns in einem neuen Lichte erscheinen,
sobald wir unsere Untersuchung über das Subjekt dieser Ewigkeit

ausdehnen werden.

DAS LEBENSPRINCIP UND DER MATERIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

(Forts, vgl. II, 89.)

Wir hatten bereits angefangen, in diesen Heften das Lebensprincip

eingehend zu entwickeln. Durch zahlreiche andre Arbeiten
und zumal durch den Wechsel des Wohnortes wurde die
Portsetzung bis jetzt verhindert. Wir hatten die Prägen gestellt:
1. Worin besteht das Leben? 2. Wie ist der gewonnene
Begriff zu veranschaulichen und anzuwenden? 3. Welche Art
Verschiedenheit waltet ob zwischen dem reinen Stoffe und dem

Lebensprincip? In der Antwort auf die erste Frage wurde aus
den Autoritäten der materialistischen Richtung selber nachgewiesen,

welchen Platz der Materialismus in den stofflichen Dingen
für das Lebensprincip offen hält. Das Lebensprincip ist keine neben
den Eigenschaften herlaufende, keine „in der Luft schwebende
Kraft", kein „Pferd, welches vom Stoffe als dem Fuhrwerke bald
angespannt bald abgespannt wird" (du Bois-Reymond). Es setzt
vielmehr die innere Natur des beweglichen Dinges wie als eine

fertige voraus und ist nur das vollendende Princip. Und zwar


	Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung [Fortsetzung]

