
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Der neueste Kommentator des Hl. Thomas

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER NEUESTE KOMMENTATOR DES HL. THOMAS.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

Im „philosophischen Jahrbuch", herausgegeben von Dr. C.

Gutberiet, 3. Bd, 4. H. versucht sich Herr Dr. W. Esser in der
Kommentierung der Werke des hl. Thomas von Aquin.
Veranlassung dazu bot ihm das von mir veröffentlichte Buch über:
,die Willensfreiheit der vernünftigen Wesen nach der Lehre des
hl. Thomas.' Der von Dr. W. Esser angestrebte Zweck war
also, zu untersuchen, ob die von mir als Lehre des hl. Thomas

aufgestellte Doktrin sich in der Wirklichkeit auch als solche
erwiese.

Der Herr Kritiker bemerkt, er „gestehe gerne, dafs Feldners

Schrift von grofser Belesenheit und Kenntnis der Werke
des ,Doctor Angelicus' zeugt; und bezüglich der Lösung der
ersten Frage — welches die Ansicht des hl. Thomas bezüglich
des Einflusses des Schöpfers auf die Handlung seiner Geschöpfe
sei (S. 411) — könne er nicht umhin zu behaupten, dafs sich
viel schätzbares Material in dem genannten Werke vorfinde."
(S. 412). Was. dann aber die Sache selber angeht, so scheine
dem Herrn Kritiker die Frage, ob Feldner in allen Stücken die
wahre Lehre des englischen Lehrers richtig aufgefafst und
korrekt wiedergegeben habe, nicht so rundweg bejaht werden zu
können." (a. a. 0.)

Wohl habe der Verfasser:
1. mit überzeugender Beweiskraft dargethan, dafs, da

Thomas mit vollem Rechte nicht die Kreatur, sondern Gott
für das Hauptagens erklärt und das Geschöpf blofs als Werkzeug

in der Hand des allmächtigen Schöpfers anerkennt, eine
gewisse „motio physica" des Geschöpfes durch den Schöpfer bei
jeder Thätigkeit statthaben müsse.

2. ebenso zwingend beweise er, dafs diese motio wenigstens

,natura et causalitate' der Thätigkeit des Geschöpfes
vorhergehen müsse, und darum auch in diesem Sinne ,praemotio
physica' genannt werden könne. „

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 25



386 Der neueste Kommentator des hl. Thomas.

3. besehreibe er ganz richtig diese praemotio physica
als die Überführung der zwar handelnsfähigen, aber actu
noch nicht handelnden Kraft aus dem Zustande der
Möglichkeit in den Zustand der Wirklichkeit des Handelns,
(a. a. 0.)

„Schwieriger und verwickelter," meint der Herr Kritiker,
„gestaltet sich jedoch unsere Frage, wenn wir jetzt weiterhin
das Wesen der ,praemotio' näher zu bestimmen suchen. Da
wir nun in diesem Punkte nicht in allem dem hochw. Herrn
Verfasser beistimmen können, wollen wir mit wenigen Worten
Feldners Ansicht wiederzugeben versuchen, dann dieser die
Lehre des ,Doctor Angelicus' gegenüberstellen, wie sie uns
in seinen Werken entgegenzutreten scheint, und das Endurteil
,judicio sapientiorum' überlassen." (S. 413.)

Nach der Ansicht des Herrn Kritikers weicht P. Feldner
in sechs Punkten von der Lehre des hl. Thomas ab, und zwar:

1. darin, dafs er den Willen eine passive Potenz nennt,
während sie nach S. Thomas eine aktive, operative Potenz ist;

2. darin, dafs er die motio divina im passiven Sinne
real verschieden sein läfst von der actio, wozu sie von Gott
gegeben ward; 4

3. darin, dafs er behauptet, Gott als motor universalis
teile unserm Willen eine Bewegung zu einem ganz bestimmten
Einzelgut mit;

4. darin, dafs er lehrt, diese Bewegung des Willens von
Seiten Gottes sei bereits ein freier Akt, und nicht vielmehr ein
natürlich notwendiger;

5. darin, dafs er die Anschauung verteidigt, der Wille
könne diese Bewegung nur stofflich, keineswegs aber aktiv
modifizieren;

6. darin, dafs ein natürlich-notwendiger Akt als solcher
frei sein könne. (S. 419—421) Besehen wir uns die Sache
etwas näher.

Ad 1. —Nach P. Feldner ist der Wille an und für sich
keine aktive, sondern eine rein passive Potenz. — Was ist
denn der Wille an und für sich zufolge der Meinung des
Herrn Kritikers? Beschreibt Feldner ganz richtig die
praemotio physica als die Überführung der zwar handelnsfähigen,
aber actu noch nicht handelnden Kraft, so bleibt diese
Kraft ohne praemotio physica offenbar blofs handelnsfähig.
1st nun eine blofs handelnsfähige Kraft gleichbedeutend oder
identisch mit der actu handelnden? Das bestreitet ja der
Herr Kritiker selber, indpm er sagt, die praemotio physica



Der neueste Kommentator des hl. Thomas. 387

bewirke, daCs die handelnsfähige Kraft actu handle. Dem
P. Feldner sind aber: aktives Princip, aktive Potenz oder
agens in actu identische Begriffe, wie der Herr Kritiker S. 413
selber zugesteht. Ist also das agens in actu gleichbedeutend
mit aktiver Potenz oder Kraft, so unterscheidet es sich ohne
Zweifel sachlich vom agens in potentia, von der Kraft im
handelnsfähigen Zustande. Mufs man demnach den Willen
in diesem handelnsfähigen Zustande nicht passiv nennen?

Ferner erklärt der Herr Kritiker S. 412 gegen P. Molina, das

Thätigkeitsprincip der Kreatur sei an sich blofs in der Mög-
1 ichkeit zu handeln; und es müsse aus der Möglichkeit in die
Wirklichkeit übergeführt werden. Ist diese Möglichkeit nicht
etwas Passives? Bildet sie nicht den Gegensatz zum Aktiven in
ordine entitativO sowohl wie in ordine operativo? Endlich sagt
der Herr Kritiker S. 413, Kard. Franzelin fordere mit Capreolus,
Dom. Soto, Cajetan und Bannes u. a. eine vorhergehende innerliche

Veränderung des Agens durch Hinzufügung neuer
Kraft. Mit dieser Auffassung ist der Herr Kritiker offenbar
einverstanden. Wie nun, wenn das Agens innerlich verändert
werden mufs, verhält es sich dann nicht passiv, ist es dann
nicht mobile, keineswegs aber movens? Aktiv wird es ja erst
durch Hinzufügung neuer Kraft. Wo lehrt aber Feldner
in seinem Buche etwas anderes, als was der Herr Kritiker hier
sagt? Der Wille ist an sich passiv heifst nichts anderes als,
er ist nicht agens in actu und mufs darum vom Gegenstande
objektiv, und von Gott, der ersten Ursache, subjektiv zu
einer Thätigkeit bestimmt werden. Gott mufs eine neue
Kraft hinzufügen, damit der handelnsfähige Wille in der
Wirklichkeit handele. Der Herr Kritiker spielt also mit
Worten, um zwischen dem hl. Thomas und P. Feldner einen
Gegensatz herauszubringen, und widerspricht sich noch dazu
selber.

j Aber P. Feldner lehrt, der Wille an sich sei rein passiv,
er gleiche der materia prima. — Gewifs gleicht er der materia
prima. Allein worin? Darin, dafs er, wie die materia prima,
an sich unbestimmt ist; ferner darin, dafs er unter einer
Thätigkeit die Unbestimmtheit für eine andere, oder auch
für die Unthätigkeit so wenig verliert, wie die materia prima
ihre Unbestimmtheit für eine andere Form einbüfst. Dagegen
ist der Wille an sich thätigkeits- oder h an de In s fähig, während
die materia prima sich als ganz und gar unfähig erweist, irgend
eine Form hervorzubringen. Der Wille bildet Thätigkeitsprincip,

allein an sich ist er blofs principium radicale und
25"



388

remotum. Durch die praemotio physica wird er principium
formale und proximum. Die materia prima ist weder
principium radicale und remotum, noch wird sie jemals principium
formale und proximum ihrer Form. Es liegt somit auf der
Hand, dafs F. Feldner den Vergleich mit der materia prima
weder als in jeder Beziehung ausschlaggebend hingestellt hat,
noch auch dafs der Herr Kritiker das Recht hat, dem P. Feldner
dies unterzustellen. Der Traktat über die radikale Freiheit
im Buche des P. Feldner erteilt darüber hinreichend Aufschlufs.

Die Behauptung des Herrn Kritikers, nach P. Feldner sei

erst die potentia in actu das Princip der Thätigkeit, entbehrt
somit der Wahrheit. Die potentia in actu bildet das formelle
und unmittelbare Princip, wie im Buche des P. Feldner mehr
als einmal zu lesen ist; der Wille an und für sich dagegen ist
principium radicale und remotum.

Der Herr Kritiker beruft sich auf den hl. Thomas, dafs
unser Wille keineswegs eine rein passive, sondern eine
aktive Potenz sei. Der Beweis dafür ist aber dem Herrn
Kritiker total mifslungen. Nirgends behauptet P. Feldner, dafs
der Wille überhaupt nur eine rein passive Potenz sei. Er
lehrt vielmehr, dafs der Wille an und für sich eine rein
passive Potenz bilde. Das sagt aber S. Thomas auf das
bestimmteste. Denn aktive Potenz oder agens in actu sind nach
P. Feldner und S. Thomas eins und dasselbe. Das gibt der
Herr Kritiker unumwunden zu (8. 413). Lehrt nun S. Thomas
irgendwo, dafs der Wille an und für sich, d. h. seinem
Wesen nach aktive Potenz sei? Hat der Herr Kritiker
vergessen, was im Buche auf S. 63 und 64 steht? Ist es ihm
schon zwei Seiten später wieder entfallen, was er selber sagt,
der Wille sei an sich blofs handelnsfähig, blofs in der
Möglichkeit zu handeln? Kann er behaupten, dafs der Wille
ununterbrochen in der Wirklichkeit handele? Das miifste
aber geschehen, wäre der Wille an und für sich keine
passive, sondern eine aktive Potenz; denn das agens in actu ist
blofs der Natur und Kausalität nach früher als das Handeln
oder die Thätigkeit selber; betreffs der Zeit sind beide zugleich.

Die eine vom Herrn Kritiker aus S. Thomas angeführte
Stelle: 1. p. q. 82. a. 4 beweist, dafs der Wille überhaupt
eine aktive Potenz bildet, was P. Feldner nirgends bestreitet;
die andere sagt, wenn sie nicht verstümmelt wiedergegeben wird,
das Gegenteil von dem, was der Herr Kritiker will. Sie lautet
nämlich: ratio procedit de potentia passiva ad esse, qualis est
materia prima, quae non producit se ad actum; non autem locum



Der neueste Kommentator des hl. Thomas. 389

habet de potentia operativa, qualis est liberum arbitrium, quae
ad actum ducitur per objectum (de veritate q. 24. a. 4,
nicht 5, ad 15). Die letzten hier unterstrichenen Worte hat
der Herr Kritiker ausgelassen und das mit gutem Grund. Denn
wird der Wille vom Gegenstande bestimmt und in die
Wirklichkeit übergeführt, so ist er dem Gesagten zufolge offenbar
an und für sich passiv. Das Passive wird bestimmt, das
Aktive dagegen wirkt bestimmend. Das Passive empfangt
einen Einflufs, das Aktive übt einen solchen aus. Ist der Wille
an und für sich aktive Potenz, dann braucht er nicht bewegt
zu werden, sondern er bewegt dann selber. Nun lehrt aber
S. Thomas an mehr als hundert Stellen, der Wille sei ein
movens motum.

Ad. 2. P. Feldner läft die motio divina im passiven
Sinne real verschieden sein von der actio, wozu sie von Gott
gegeben ward, was der Lehre des hl. Thomas widerspricht.

Was ist die motio divina im passiven Sinne? Der Herr
Kritiker hat früher erklärt, die motio divina sei die Hinzufügung
neuer Kraft. S. 413. 416. Im passiven Sinne mufs sie
somit die Aufnahme dieser neuen Kraft sein. Und wozu wird
diese neue Kraft gegeben und aufgenommen? Damit der Wille
in Wirklichkeit handele. Das Aufnehmen dieser Kraft und
das auf Grund dieser Aufnahme erfolgende Handeln sind nun
im Sinne des Herrn Kritikers real ein und dasselbe. Nur so
kann der Herr Kritiker den hl. Thomas in Gegensatz zu
P. Feidner bringen. Dafs der hl. Thomas und mit ihm die
ganze Philosophie bis auf unsere Tage herauf zwei Kategorieen,
leiden und handeln, agere et pati unterscheidet, das
geniert den Herrn Kritiker natürlich nicht im mindesten.

S. 416 sagt der Herr Kritiker unter Berufung auf S. Thomas:
de potentia q. 3. a. 7., die von Gott erhaltene Bewegung bleibe
im Willen per modum passionis, sie sei gleichzeitig mit
der vom bewegten Willen als selbständigem Princip nunmehr
ausgehenden Wollensthätigkeit. Trotzdem ist sie real identisch
mit der Wollensthätigkeit selber! Ferner unterscheidet S. Thomas
in jeder Bewegung drei Dinge: die Bewegung des Bewegers,
(motio active sumpta), die Bewegung des Beweglichen (motio
passive sumpta), endlich die Vollendung der Bewegung oder die
Ankunft am Ziele. Der Terminus der Actio des Bewegers ist
die Bewegung im Bewegten. Bei dieser Bewegung empfängt
der Wille durch die Actio Gottes eine Bewegung. Der Wille
verhält sich bei dem Empfang dieser Bewegung rein passiv
leidend, nicht aktiv oder handelnd. Dies lehrt uns der



390 Der neueste Kommentator des hl. Thomas.

hl. Thomas, wie der Kritiker hervorhebt, mit ausdrücklichen
Worten de pot. q. 3. a. 7 ad 3. Dieser motus ist keineswegs
ein freier Akt des Willens. Ursprünglich ist es überhaupt
noch kein eigentlicher Akt des Willens, sondern mehr eine

passio; sobald er jedoch einmal im Willen seinen Sitz genommen
und der Wille in Bewegung ist, d. h. bereits will, hört dieser
motus auf, eine passio zu sein, und wird zum actus qui pro-
greditur ab ipsa voluntate. So der Herr Kritiker S. 417.

Sonderbar! Die Bewegung des Willens resp. das Bewegtwerden

desselben besteht in einer gewissen Teilnahme an der
Kraft des Bewegenden. Das Bewegte empfängt in sich eine

Bewegung per modum alicujus passionis vel impressionis trans-
euntis. In Kraft dieser mitgeteilten Bewegung ist dann
das Bewegte selber thätig und auch nur so lange thätig, als
in ihm die Bewegung des Hauptbewegers verbleibt. Allein
diese Bewegung passiv genommen, unterscheidet sich nicht
sachlich von dem, wozu sie gegeben ward, d. h. von der
Thätigkeit des Bewegten selber! Der Wille verhält sich bei
dem Empfange dieser Bewegung, also bei dem Bewegtwerden,
rein passiv, leidend, nicht aktiv oder handelnd. Nichts
destoweniger ist dieses Bewegtwerden des Willens real iden
tisch mit der actio oder dem Handeln desselben! Dieser
motus ist noch kein eigentlicher Akt des WUllens, sondern mehr
eine passio; aber er ist sachlich ein und dasselbe mit
dem Akte! Das nun soll Lehre des hl. Thomas sein? Gott
bewahre uns vor einer derartigen Doktrin.

Überdies bringt hier der Herr Kritiker im Anschlufs an
Satolli den philosophischen Nonsens vor, dafs eine Bewegung
aufhört passiv zu sein und zur actio wird. Was der Herr
Kritiker mit dem Citate aus S. Thomas: 3. c. g. c. 89 eigentlich

will, ist uns nicht klar. Darin steht kein Wort, dafs die

Bewegung des Willens passiv genommen real identisch sei mit
der Thätigkeit desselben. Die Berufung auf Sylvius hätte
unglücklicher nicht ausfallen können. Sylvius sagt: causam secundum

operari est usus causae secundae. nec realiter differt ab

ejus actione. Hat P. Feldner je behauptet, dafs operari des

Willens sachlich verschieden sei vom agere desselben? Move

r i unterscheidet sich sachlich vom agere, nicht aber

operari.
Ad 3. Gott als motor universalis teilt unserm Willen

eine Bewegung zu einem ganz bestimmten Einzelgnt mit, was
mit der Lehre des hl. Thomas nicht übereinstimmt.



Der neueste Kommentator des hl. Thomas. 391

Wie erklärt der Herr Kritiker den hl. Thomas? Die
Bewegung im passiven Sinne wird, wie wir gehört haben, zum actus.
Dieser Akt ist aber dadurch noch nicht ein freier Akt. Der
motus voluntatis ist von Seiten Gottes nicht cum, sondern sine col-
latione praecedente unseres Verstandes zustande gekommen.
Daher ist dieser motus kein freier, sondern ein natürlicher
Willensakt und bleibt es so lange, bis er nach vorhergegangener
Überlegung dennoch nicht abgeschüttelt worden ist. Sobald aber
der Wille nach vorhergegangener Überlegung des Verstandes
die Bewegung nicht unterdrückt, sondern fortdauern läfst,
wird der anfänglich unfreie Willensakt zum freien Akte.
Dieses „fortdauern lassen" geschieht nicht durch einen neuen
Willensakt, sondern derselbe Akt, welcher zwar ausging a
voluntate „prout natura", geht jetzt von derselben voluntas „prout
ratio vel libera" aus. So können wir also in dem Akte des
Willens einen dreifachen Zustand unterscheiden: Im ersten
Stadium wird der Wille von Gott aus dem Zustande der Un-
thätigkeit in seine eigentümliche Thätigkeit, in das Wollen
übergeführt. In diesem Stadium ist Gott allein thätig als
Beweger. Der Wille empfängt die Bewegung von Gott. Im
zweiten Stadium dauert die von Gott empfangene Bewegung
fort, geht aber aktiv vom Willen selber aus, freilich ,in virtute
Dei moventis.' Dieser Willensakt ist aber noch içamer unfrei,
natürlich. Im dritten Stadium ist der Willensakt frei, weil
der Wille nach vorausgegangener Erkenntnis und Überlegung
die von Gott empfangene Bewegung nicht abgeschüttelt hat,
sondern fortdauern läfst und näher bestimmt. (S. 417. 418.)

Es ist nicht anzunehmen, dafs S. Thomas je im Leben auf
philosophischem Gebiete dem reinsten Darwinismus das Wort
geredet hat. Zuerst geht die passio in eine actio über; dann
wird aus dem unfreien natürlichen Akte, nicht durch einen

neuen Willensakt, sondern blofs durch die Fortdauer dieses

unfreien natürlichen Aktes ein freier. Im ersten Stadium
wird der Wille von Gott aus der Unthätigkeit in seine eigen-
ütmliche Thätigkeit, in das Wollen übergeführt. In diesem
Stadium ist Gott allein thätig, d. h. der Wille wird in das

Wollen übergeführt, aber er selber will nicht, er bleibt dabei
unthätig. Im zweiten Stadium geht die Bewegung aktiv vom
Willen aus, d. h. der Wille will selber. Und warum? weil
die von Gott empfangene Bewegung, d. h. das Eicht wollen
des Willens fortdauert. Im dritten Stadium wird das Wollen
des Willens ein freies, weil der Wille die empfangene
Bewegung, d. h. das Nichtwollen fortdauern läfst und näher



392 Der neueste Kommentator des hl. Thomas.

bestimmt. Er läfst aber dieses Nichtwollen, dieses Unthätig-
sein nicht durch einen neuen Akt fortdauern! Eine solche
Doktrin kann S. Thomas unmöglich vorgetragen haben

Weiter heifst es S« 418: dafs der Wille sein Ziel das

„seligsein" bisweilen actu anstrebt, das sei die Wirkung der
,motio et applicatio divina.' Diesen natürlichen und unfreien
Willensakt könne der Wille unterdrücken, weil er es nach

vorausgegangener Überlegung für besser hält, hic et nunc
keinen Akt zu setzen. — Das verstehe nun, wer es vermag!
Dieser Willensakt ist ein natürlicher unfreier, und trotzdem
kann ihn der Wille unterdrücken, oder auch fortdauern lassen!
Er ist auf das „seligsein" in actu gerichtet, aber der Wille
kann es für besser finden, nicht in actu, in der Wirklichkeit

iselig zu sein! Das alles geschieht aber nicht durch einen

neuen Willensakt, sondern weil der Wille nach
vorausgegangener Überlegung es so für besser hält. Wie viel
Widersprüche auf einer und derselben Seite Der Herr Kritiker
leugnet geradezu den eigentlich freien Akt, die electio. Denn
nach ihm besteht der freie Akt darin, dafs der Wille nach
vorhergegangener Überlegung des Verstandes seinen unfreien,
natürlichen Akt nicht unterdrückt, d. h. ihm gegenüber keinen
neuen Akt setzt, somit unthätig bleibt. S. Thomas aber
fordert entschieden einen Willensakt, die electio, wenn wir auch

zugeben wollten, dafs er wirklich subjektiv unfreie, natürliche
Akte angenommen habe, was wir jedoch durchwegs bestreiten.
Es ist einfach ein heller Widerspruch, dafs der unfreie natürliche

Willensakt blofs dadurch, dafs er fortgesetzt wird, dafs der
Wille keinen neuen Akt setzt, in einen freien übergehe.
So notwendig von Seiten des Verstandes ein neuer Akt, die
Überlegung ist, ebenso notwendig mufs der Wille einen ueuen
Akt, die Auswahl oder electio setzen, damit der Akt ein freier
werde.

Der Herr Kritiker bemerkt ferner: der Wille könne aber
auch, gleichfalls nach vorausgegangener Überlegung, den von
Gott ihm eingegebenen Willensakt fortdauern lassen und auf
irgend ein Einzelgut hinrichten, welches ihm als das richtige
Mittel erscheint zur Erreichung des Zieles, welches er anstrebt.

Wodurch kann der Wille dies? Blofs durch die Fortsetzung
des unfreien natürlichen Aktes? Der ist ja an und für
sich blofs auf das Ziel, auf das „seligsein", nicht auf das Mittel
gerichtet. Der Herr Kritiker führt selber einen Text aus
S. Thomas an, worin es heifst, dafs der Wille nicht jedesmal,
so oft er das Ziel will, damit auch das Mittel wolle. Also



Der neueste Kommentator des hl. Thomas. 393

wodurch richtet der Wille den von Gott ihm eingegebenen
unfreien natürlichen Akt auf ein Einzelgut? Offenbar durch
einen neuen Akt des Willens, denn die Überlegung wirkt aus-
schliefslich objektiv, nicht aber subjektiv auf den Willen
ein. Von wem stammt aber dieser neue Akt des Willens?
Von Gott? nein, das bestreitet der Herr Kritiker, wie wir sogleich
sehen werden. Er kommt somit vom Willen allein. Die
eine Stelle aus S. Thomas: 1. 2. q. 9. a. 6 ad 3 haben wir in
unserm Werke besprochen. Die zweite de verit. q. 22. a. 6 ad 5
beweist für den Herrn Kritiker nichts. Sie lautet: „voluntas
vult naturaliter (d. h. prout natura est et ut talis a Deo, mo-
tore omnium naturarum, movetur) bonum, sed non determinate

hoc bonum vel illud, sicut visus naturaliter videt
colorem, sed non hunc vel ilium determinate." Die eingeklammerten

Worte hat der Herr Kritiker willkürlich in den Text
hineingesetzt, dafür aber die nachfolgenden: et propter hoc quid-
quid vult, vult sub rati one boni, non tarnen oportet quod
semper hoc vel illud bonum velit, ausgelassen. Die W orte : ,sub
ratione' boni besagen, dafs hiervon der objektiven, nicht von
der subjektiven Bewegung die Rede ist. Der Herr Kritiker
hebt beständig das Wort motor universalis hervor und fafst
universalis in der Bedeutung von: „im allgemeinen." Gott
ist der Beweger „im allgemeinen." Eine „allgemeine" Bewegung
ist und bleibt ein philosophischer Widerspruch, denn jede
Bewegung geht aus einem ganz bestimmten Princip hervor (actio-
nes sunt suppositi) und steuert auf ein ganz bestimmtes Ziel los.
Das „seligsein" aber ist kein bestimmtes Ziel, kein finis quod,
sondern finis quo, oder die ratio volendi für uns hier auf Erden.

Ad 4. Die Bewegung des Willens ist von Seiten Gottes
bereits ein freier Akt und nicht vielmehr ein natürlich
notwendiger, ein Satz, den S. Thomas nicht kennt.

Wirkt Gott auch den freien Akt des Willens? Der Herr
Kritiker behauptet es, indem er S. 419 schreibt: „Ein und
dieselbe freie Thätigkeit geht also zugleich von Gott und dem
freien Willen aus, aber von jedem sub divei'so respectu. Gott,
der motor universalis, überführt den Willen aus dem Eicht-
Wollen in das Wollen, und zwar in das Wollen seines universellen

Objektes, seines finis ultimus; sobald dann aber der
Wille actu diesen will, kann er sich selber in Kraft der von Gott
empfangenen Bewegung frei zu dem Einzelgut hinbewegen,
welches er als Mittel zur Erreichung seines finis ultimus
erkannt hat.



394

Nach dem Herrn Kritiker mufs also der Wille jedesmal, so

oft er einen freien Akt zu setzen im Begriffe steht, vorerst
den finis ultimus aktuell wollen. Allein das widerspricht direkt
der Lehre des hl. Thomas. Denn S. Thomas sagt: non oportet
quod semper aliquis cogitet de ultimo fine quandocunque aliquid
appétit vel operatur (1. 2. q. 1. a. 6. ad 3). P. Feldner hat auf
S. 192 seines Werkes noch drei andere diesbezügliche Stellen
aus dem Doctor Angelicus angeführt, allein darum kümmert sich
der Herr Kritiker nicht. Wie kann aber dann Gott Ursache
des freien Aktes sein? Er bewirkt nach dem Herrn Kritiker
ja blofs den unfreien, natürlichen Akt des Willens in Bezug
auf das universelle Objekt. Kann ein unfreier Akt einen
freien hervorbringen? Unmöglich, denn omne agens agit sibi
simile. Der unfreie Akt unterscheidet sich specifisch vom
freien. Kann ein unfreier Akt von selber in einen freien
übergehen? Das schliefst einen Widerspruch in sich. Ist die
Überlegung Ursache, dafs der unfreie Akt ein freier werde? Das ist
nicht möglich, weil sie blofs objektiv auf den Willen einwirkt.
Wie kommt also der freie Akt zustande? Ausschliefslich
durch den Willen selber. Denn zunächst braucht der von Gott
bewirkte unfreie natürliche Akt des Willens dem freien,
wie S. Thomas lehrt, gar nicht voranzugehen. Zweitens könnte
er den freien nicht bewirken, selbst zugegeben, dafs er jedesmal
vorangeht.

Der Wille ist somit in Bezug auf die freien Akte ganz
und gar unabhängig von Gott. Ja, er ist über Gott, denn
er disponiert beliebig nach vorausgegangener Überlegung über
die von Gott bewirkte unfreie, natürliche Thätigkeit. Man mutet
dem englischen Lehrer kuriose Ansichten zu.

Ad. 5. Der Wille kann diese Bewegung nur stofflich,
keineswegs aber aktiv modifizieren, eine Ansicht, die 8. Thomas
nicht teilt.

Seite 417 schreibt der Herr Kritiker: „Zunächst verhält
sich der Wille bei dem Empfang der Bewegung von Seiten Gottes
rein passiv, leidend, nicht aktiv oder handelnd. Und dies
lehrt uns der hl. Thomas mit ausdrücklichen Worten de potent,
q. 3. a. 7. ad 3. Zweitens kann der Mensch diesen Terminus
der göttlichen Bewegung nicht nichtannehmen; er mufs
diesen motus in sich aufnehmen. Auch das ist Lehre des heil.
Thomas." — Wie kommt nun der Herr Kritiker dazu, den
P. Feldner in Widerspruch mit dem hl. Thomas zu setzen?
P. Feldner sagt, der Wille könne nicht aktiv, d. h. durch eine

Thätigkeit die Bewegung Gottes hindern. Der Herr Kritiker



Der neueste Kommentator des hl. Thomas. 395

behauptet, diese Lehre sei gegen den hl. Thomas. Damit scheint
er ganz vergessen zu haben, was er auf der vorhin citierten
Seite niedergeschrieben. In der That! Wie kann der Wille die
Bewegung Gottes aktiv, durch eine Thätigkeit verhindern,
wenn er sich dabei rein passiv, leidend, nicht aktiv oder
handelnd verhält? Wie kann er diese Bewegung aktiv
hindern, wenn er dieselbe nicht nichtanzunehmen vermag,
wenn er sie in sich aufnehmen mufs? Hat denn der Herr
Kritiker sein Manuskript nicht ein zweitesmal durchgelesen, um
die beständigen Widersprüche mit sich selber irgendwie
auszugleichen? Und es ist zudem nicht einmal wahr, ist mit nichten
Lehre des hl. Thomas, dafs der Wille diese Bewegung in sich
aufnehmen müsse. Der angeführte Text aus S. Thomas besagt
nur, dafs der Willensakt gewifs erfolgen werde. Mit keinem
Worte erklärt S. Thomas, dafs er eintreten müsse. Nicht
P. Feldner also, sondern der Herr Kritiker steht überall im
Widerspruch mit dem hl. Thomas.

Dieser Widerspruch des Herrn Kritikers mit S. Thomas
und mit sich selber tritt noch um so deutlicher zu Tage, als der
Herr Kritiker die Bewegung des Willens passiv genommen,
also das Bewegtwerden des Willens sachlich identisch sein läfst
mit der Thätigkeit desselben, oder mit dem, wozu diese

Bewegung gegeben wurde. Denn verhält sich der Wille bei dieser
Bewegung rein passiv, leidend, nicht aktiv oder
handelnd, wie soll er dann aktiv Widerstand leisten können?
Und mufs er diese Bewegung in sich aufnehmen, wie kann er
sie dann durch einen Akt modifizieren? Ferner: wodurch
modifiziert der Wille diese Bewegung, wenn er sie nicht stofflich,
sondern aktiv modifiziert? Offenbar durch einen Akt. Wer
ist nun die Ursache dieses die Bewegung Gottes modifizierenden
Aktes? Gott vielleicht? Nein, Gottes Bewegung wird vielmehr
modifiziert. Dieser Akt stammt somit ausschliefslich vom
Willen her. Das Geschöpf besitzt also etwas, wovon Gott nicht
die Ursache ist.

Die Belegstellen aus S. Thomas sind für den Herrn Kritiker
durchaus nicht beweisend. De verit. q. 24. a. 4, nicht 5, wie
fortwährend citiert wird, ad 15 haben wir früher schon
betrachtet. Daselbst wird gesagt, dafs das liberum arbitrium vom
Gegenstande oder Objekte bewegt werde. De malo q. 6.
a. 1. ad 20 heifst es, dafs der Wille, wenn er das Endziel
aktuell begehrt, sich selber bezüglich der Mittel in den Akt
überführe. Dafs dieses aber o h ne Gottes Einflufs in Betreff
dieses Aktes geschehe, sagt der hl. Thomas nirgends. Dafür



396 Der neueste Kommentator des hl. Thomas.

stofsen wir überall auf die gerade entgegengesetzte Lehre. Nach
S. Thomas bedarf der Wille zu jedem Akte der göttlichen
Bewegung, somit auch zu demjenigen, wodurch er die Bewegung-
Gottes aktiv hindert. Merkwürdigerweise ist der Herr Kritiker
derselben Ansicht. Welcher Widerspruch aber hierin liegt,
begreift jedermann. Ebenso wenig lesen wir 1. 2. q. q. a.
3. ad 1, dafs bei dieser Bewegung des W illens Gottes Einflufs
ausgeschlossen sei. Es heifst blofs, dafs der Wille
überhaupt sich selber bewege, was P. Feldner noch nie
bestritten hat. In der Stelle de malo q. 6. ad 15 erklärt S. Thomas,
dafs jene Ursache, welche den Willen zum Wollen bewegt,
denselben nicht mit Notwendigkeit dazu bewege. Der Wille
selber könne dem ein Hindernis entgegensetzen. Hat P. Feldner
dies jemals in Zweifel gezogen? Dafür behauptet aber der Herr
Kritiker, der Wille könne diese Bewegung nicht nichtan-
nehmen, er müsse sie vielmehr in sieh aufnehmen. Wer
weicht also von der Lehre des hl. Thomas ab, P. Feldner oder
sein Kritiker?

Ad 6. Ein natürlich notwendiger Akt als solcher kann
frei sein. — Wir sind erstaunt über diesen Satz des Herrn
Kritikers. Wo hat denn P. Feldner gelehrt, dafs ein
natürlichnotwendiger Akt als solcher frei sein könne? P. Feldner
beweist aus dem hl. Thomas, dafs es überhaupt keine natürlichen

notwendigen Akte des Willens für den Menschen hier
auf Erden gebe, und der Herr Kritiker behauptet, P. Feldner
lehre, dafs der natürlich-notwendige Akt als solcher frei sein
könne. Gegen eine derartige Unterstellung kann nicht energisch
genug Verwahrung eingelegt werden. Ein solches Verfahren
ist einfach unehrlich. Der Herr Kritiker hat sich nicht einmal

die Mühe genommen, das Buch des P. Feldner genau
durchzulesen, sonst könnte er eine solche Behauptung über die
Lehre des P. Feldner unmöglich aufstellen.

P. Feldner bleibt nach wie vor bei der Ansicht, dafs die
natürliche Notwendigkeit nicht gegen die Freiheit verstofse.
Und warum? weil er in Bezug auf die Thätigkeit des Willens
(quoad exercitium actus) überhaupt keine natürliche Notwendigkeit

anerkennt. Die Jansenisten verstehen bekanntlich, — nur
dem Herrn Kritiker scheint dies nicht bekannt zu sein, — unter
der libertas a necessitate ganz was anderes als S. Augustin
und der hl. Thomas. Sie behaupten nämlich, dafs es
natürlichnotwendige Akte des Willens gebe, die jedoch, nach ihrer
Ansicht, gegen die Freiheit nicht verstofsen. Nach der Lehre
des hl. Augustin und des Doctor Angelicas dagegen existieren



Der neueste Kommentator des hl. Thomas. 397

keine natürlich-notwendigen Akte des Willens. Beide Doctores
eeelesiae nehmen nur eine Notwendigkeit an, die objektive,
nicht die subjektive, und diese auch nur in Bezug auf das

„seligsein", in Hinsicht auf die Glückseligkeit im allgemeinen.
Und diese Notwendigkeit verträgt sich mit der Freiheit sehr
wohl. Eine andere, ein natürlich-notwendiger Akt des Willens
existiert einfach nicht. Wer steht demnach dem Jansenismus
näher, P. Feldner oder sein Kritiker?

Der Herr Kritiker weicht also in vielem vom hl. Thomas
und von den Grundsätzen der Philosophie ab. Und zwar:

1. darin, dafs er den Willen an und für sich eine aktive
Potenz sein läfst. Aktive Potenz, agens in actu, ist an und
für sich Gottes Wille allein.

2. darin, dafs er die Bewegung des Willens im passiven
Sinne, das moveri für real identisch erklärt mit dem Akte,
dem agere desselben. Pati gehört in eine andere Kategorie
als agere.

3. dariD, dafs nach ihm der Wille diese Bewegung in sich
aufnehmen mufs, dafs er dieselbe nicht nichtannehmen kann.

4. darin, dafs er behauptet, diese Bewegung oder passio
des Willens höre auf passiv zu sein und werde zum Akte.

5. wird nach seiner Meinung der unfreie Willensakt durch
das Fortdauernlassen zum freien Akte.

6. geschieht dieses Fortdauernlassen nicht durch einen
neuen Willensakt, nicht durch die electio.

7. ist bei der Uberführung des Willens aus dem Zustande
der Unthätigkeit in seine eigentümliche Thätigkeit, in das Wollen
Gott allein thätig, obgleich das Übergeführtwerden, nach ihm,
sachlich eins und dasselbe ist mit der Willensthätigkeit.

8. wird die Bewegung Gottes durch den Willen näher
bestimmt, ist somit der göttlichen Thätigkeit übergeordnet.

9. hält der Wille es manchmal für besser, den natürlichen
unfreien Willensakt, wodurch er aktuell nach dem „seligsein"
strebt, zu unterdrücken.

10. überführt Gott den Willen aus dem Nichtwollen in das
Wollen, und zwar blofs in das Wollen seines universellen
Objektes. Bei dem Wollen eines partikulären Objektes hat
also Gott nichts zu thun, denn er teilt unserm Willen nicht
eine Bewegung zu einem ganz bestimmten Einzelgute mit.

11. ist diese Bewegung des Willens von Seiten Gottes nicht
ein freier, sondern ein natürlich-notwendiger Akt.



398 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit e. ewigen Weltschöpfung.

12. kann der Wille die Bewegung Gottes aktiv, d. h.

durch einen Akt modifizieren, abschütteln, oder zu einem Einzelgut
hinlenken.

Ob das judicium sapientiorum mit dieser Theorie sich
einverstanden erklärt? Wir bezweifeln es sehr. Es ist immer
dieselbe Erscheinung. Die Menschen sind seit dem Entstehen der
grofsen Reformation, richtiger gesprochen, seit der grofsen
Revolution derart auf ihre Freiheit, eigentlich Unabhängigkeit
versessen, dafs sie, um dieselbe zu verteidigen, bereitwillig
Gottes Rechte preisgeben. Der edle Ritter erlaubt noch gnädig,
dafs Gott ihm Knappendienste leiste, sich ihm gehorsam zur
Verfügung stelle. Er, der freie Mann mufs über Gottes Thätig-
keit disponieren, dieselbe nach Gutdünken modifizieren und
beliebig dirigieren können, sonst betrachtet er es als unerhörten
Eingriff in seine Rechte, in das Eigentum eines freien Mannes.
Frei, unabhängig, Gott übergeordnet, das sind in dieser Theorie
identische Begriffe. Selbstbestimmung bedeutet soviel als
Alleinbestimmung und aktive Bestimmung des unbestimmten von
Gott ausgeübten Einflusses

3-<Sg>-C

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER

MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

IL

In unserm ersten Artikel haben wir als Lehre des Aquinaten
den Satz aufgestellt, dafs die Vernunft es mit ihrem Denk-

prozefs bezüglich der Frage, ob die von Gott erschaffene Welt
einen Anfang habe, nicht zu absoluter d. h. metaphysischer Gewifs-
heit zu bringen vermöge, dafs sie vielmehr in dieser Beziehung
auf den Glauben angewiesen sei.

Wollte die Philosophie uns über die genannte Frage
metaphysische Gewifsheit geben, so müfste sie entweder beweisen,
dafs die Welt keinen Anfang haben konnte, oder dafs sie einen

solchen haben mufs te. Ein Beweis mufs ja zur evidenten


	Der neueste Kommentator des Hl. Thomas

