Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

360 Litterarische Besprechungen.

theorie des Lichtes und der Farben in diesem Jahrbuch vorbehalte, er-
widere ich auf vorstehende Erklirung:

ad 1. Schasler hat im allgemeinen die hypothetische Natur jener
Theorie, speciell betreffs der Annahme eines schwingenden Trigers der
Licht- und Farbenerscheinungen richtig angegeben und wurde von mir
nicht als ,Autoritit“, sondern als ein Vertreter der Gegner einer rein
mechanischen Naturauffassnng in aulser-, ja antischolastischen Kreisen
angefiihrt.

ad 2. Dieser hypothetische Charakter ist auch in dem von H. Dr.
Pf.angefithrten Gutachten ausdriicklich anerkannt. Da nun die Berechnung
der Schwingungszahlen nicht allein von der Gréfse der Lichtwellen (d. d.
dessen, was sich ,graphisch® als Lichtwelle darstellen lifst) und der
Lichtgeschwindigkeit, sondern auch von der Voraussetzung, dals wirkliche
Schwingungen eines elastischen Mediums stattfinden, abhingig ist, so
glaube ich, an meiner Behauptung von ,unsicheren Grundlagen® der
physikalischen Schwingungszahlen praecise mit Riicksicht auf diese noch
nicht hinreichend bewiesenen Voraussetzungen festhalten zu miissen.

Dr. M. Glofsner,

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

nwTros Tyriusque mihi nullo discrimine
agetur.*

Das Problem der Materie in der griechischen Philosophie.
Eine historisch-kritische Untersuchung v.ClemensBédumker.
Miinster (Aschendorff) 1890.

Dieses Werk erschien ziemlich gleichzeitig mit dem fast gleich-
namigen ,Das Problem der Materie’, Ein Beitrag zur Erkenntniskritik
und Naturphilosophie von Dr. Robert Abendroth. I. Band. Letzteres
tritt an seine Aufgabe vom Standpunkte des I{antischen Kriticismus heran
und bleibt duarchaus in dem Gebiete der Geschichite des philosophischen
Denkens, welcher nach herkémmlichem Vorarteil fir diesen Standpunkt
einige Bedeutung hat; er behandelt daher Aristoteles und Empedokles
nur einleitungsweise, um dann sofort zur neuern Philosophie mit Baco
iberzugehen. Ausgangspunkt und Methode sind demnach bei beiden
Werken so verschieden wie das Gebiet, auf dem sie ihrem Problem
nachforschen.

Das Problem der Materie bildet die eine Seite des grolsen
Problems, welches der tiefste Grund des Seins sei, ob das selbstmiichtige
Denken und Wollen des Geistes, oder ein dunkles Etwas, das sich nicht
aus der Weisheit und Freiheit, d. i. aus der Selbstmacht des Denkens
und Wollens, ableiten ldfst. lis hat lange gedauert, bis — unter dem
Einflufs der Offenbarung — die Philosophie die letzte Schlulsfolgerung
wagte, zu der die Vergleichung der Materie und des Geistes driingte :
dafs nimlich alles aus dem schopferischen Denken und Wollen des Geistes
abzuleiten sei; und dals es weder in diesem Geiste einen dunklen Naturgrund
gebe, noch aufser ihm etwas, was nicht aus seinem Denken und Wollen
stammte, inshesondere keine ewige, von Gott unabhiingige Materie. Sie hatte
sich (aufserhalb der prophetischen Offenbarung) lange als selbstiindiges
Prinzip neben Gott behauptet, bis man einsah: Auch die Materie
ist nichts anderes als ein aus Gott frei herausgesetzter Gedanke; ein



Litterarische Besprechungen. 361

Gedanke, dermaflsen verwirklicht und aulserhalb des Denkens gesetzt,
dafs er nur mehr objektiv, nicht mehr selber Gedaunke ist. Wenn Ari-
stoteles das Geistige vom Standpunkt der Materie aus definierte: es sei
die Wirklichkeit des Materiellen ohne die Materie (avev vhpg), 80 war
der richtige Standpunkt gewonnen, als man erkannte, dals wohl die
Materie (als Gedankenprodukt) aus dem Geiste abgeleitet und verstanden
werden kiénne, niemals aber der Geist aus der Materie, etwa als qualitas
occulta derselben: denn das sind die geistigen Phinomene auch fiir
den modernen Materialismus geblieben; auch er hat sie nicht in einen
klareren Zusammenhang mit der Materie und ihren Atomen zu bringen
gewulst. — Der Geist ist das ganze und volle Sein, das sich selbst nach
Inhalt und Thatsdchlichkeit begriinden und erkliren kann, ndmlich die
Wesensgestaltung durch das Denken, und das Dasein durch die Willens-
macht. Die Materie hingegen ist nur ein halbes, teilweises, abhingiges,
bedingtes, von einem Andern erdachtes, bestimmtes oder gestaltetes,
umschriebenes, gewolltes oder bewirktes Sein: sie weist auf einen Héhern
hin, der Alles ist und zwar mit vollkommener Selbstmacht; sie ist eben
etwas Gedachtes und Gewolltes, aber aufserhalb des Geistes (&'vev vov).

Die Zuriickfithrung aller Dinge auf ein einziges Prinzip ist allein
geeignet, die Vernunft za befriedigen; der Dualismus nicht, auch der
verhiillte Dualismus nicht: entweder ist Geist oder Materie als Urgrund
anzunehmen. Allein die Zuriickfiibrung alles Seienden auf ein Prinzip
fordert zu viel Energie des logischen Denkens in der Wegriumung der
Hindernisse, und in der Aufgabe, die Idee des wahren, aus sich selbst
verstindlichen Seins voll auszudenken. Wenn man — auch in der
sokratischen und christlichen Philosophie — dem Postulat nach alles
auf Gottes Schopfungsratschluls zuriickfithrte, so geschah dies doch
gelten nach allen Wesensprinzipien und Bestimmtheiten. Manches, was
mehr Unbestimmtheit als Vollkommenheit zu sein schien, glanbte man
leichter zu erkliren, indem man es aus einem Prinzip der Unbestimmtheit
ableitete, in welchem oder ans welchem Gott seine Geschipfe bildete.
Insbesondere die Unvollkommenheit, Teilbarkeit, Verginglichkeit, vor
allem aber das Bose schien am besten erklirt, wenn man es aus der
Nichtigkeit alles Geschaffenen ableitete; — als ob diese die hinreichende
Ursache gewisser Bestimmtheiten des Seienden sein koéonte. Schwere,
Ausdehnung wie Bosheit und Schuld sind ja trotz allem bestimmte
Beschaffenheiten. — Man durfte kein positives oder substantielles Prinzip
des Unvollkommenen und Bosen annchmen, weil das Dualismus gewesen
wiire; daher nahm man das Nichts als solches an. Wenn man folgerichtig
die materiellen Eigenschaften und das Bose als ein Nichtsein, als einen
Defekt fafste, hatte man das_grofste Kreuz der Theodicee ertriglich
gemacht. Die Thatsache des Ubels kann zwar nicht aus der Welt ge-
schafft werden; allein sie war so gut wie ausgestrichen, wenn man sie
mit einem kiihnen Federstrich des Denkens als ein Nichtseiendes, als den
Mangel erklirte, welche daher als solche auch nicht der Zurickfihrung
auf eine bewirkende Ursache bediirfe, sondern nur anf dic mangelnde
oder fehlende Ursache (causa deficiens): das Bése und alles Ubel ist
seiner innersten Natur nach nichts und stammt aus dem Nichts; es
haftet dem Seienden als Mitgift seines Ursprunges aus dem Nichts an;
es scheint nur etwas zu sein und Dbereitet durch diesen Schein dem
Glauben und Denken einige Schwierigkeiten.

IBs ist daher von #ufserster Wichtigkeit fir die spekalative Philo-
sophie und Theologie, das Problem der Materie so zu erforschen, dafs
keine Zweideutigkeit im Gebrauch der Begriffe obwaltet, und sophi-



362 Litterarische Besprechungen,

stisches Begriffsspiel anstatt wahren ernsten Wissens — der Thatsachen
und der Schwierigkeiten — geliefert wird. Der Wert eines Begriffs,
der zum Erbstiick einer Schule geworden ist, wird nur erprobt, wenn
man sein geschichtliches Entstehen kennt. Im Lichte seiner
Biographie werden viele Méngel, die ihm anhaften, offenbar; wenn er
jedoch den Epigonen soz. wie ein vom Himmel herabgekommener Genius,

ohne irdischen Vater und ohne irdische Mutter, entgegentritt, wird er
allzuleicht zum Gotzen, der demiitig bewundert und angestaunt, dankbar
gepriesen und verehrt wird — ob all der Wohlthaten, die er gewiihrt,

ob all der Hilfen, die er leistet. Ist der Begriff der Materie nicht solch
ein Gétze geworden, dem man, (in seiner Verbindung mit der Wesensform)
das Verstindnis der korperlichen Natur einzig und allein verdanken zu
missen glaubt? Und doch leistet er zur Erklirung der korperlichen
Natur so wenig, wie der stumme Gotze, dem der dankbare Verehrer
Hekatomben opfert, fiir dessen Wohl, Schon Hertling hatte vom Stand-
punkt pietiitvoller Verehrung gegen die aristotelisch-scholastische Philo-
sophie den Nachweis geliefert, dals deren Versuch, die koérperliche Natur
durch die Zusammensetzung aus Materie und Form von innen heraus zu
erkliren, mifslungen sei. Clemens Biumker hat in vorliegender Schrift
die Geschichte dieses Versuches von Anfang an geliefert, und dadurch
denjenigen, die das Problem empfinden, die Moglichkeit der Untersuchung
dargeboten, was die Lehre von Materie und Form zar Erklirung der
Naturthatsache leiste und ob sie ibrem Zweck entspreche. Denjenigen,
welche sich als Jiinger und Verehrer der sokratisch-scholastischen
Philosophie erkliren, obliegt ja die Pflicht, das Werk der Meister nicht
blind zu bewundern, sondern innerlich fortzufithren und in seinen
Méngeln zu verbessern. Die erste Vorbedingung zur Erginzung der
Liicken ist deren Erkenntnis. Die Philosophie gewinnt nur dann, wenn
Aristoteles und Thomas solche Schiiler finden, wie sie selbst fiir Plato
und Albert gewesen sind.

Soweit es moglich ist, die sorgfiltige und kritische Darstellung B.s
iibersichtlich zu wiirdigen, stellt sich die Entwicklungsgeschichte des
Begriffs von der Materie also dar:

Thales nahm nur einen Urgrund an, den kraftbegabten Urstoff,
den er im Wasser wiederzuerkennen glaubte. lhm wie den folgenden
erschien als die Hauptsache am Sein das, was soz. dessen Unterlage
bildete; dic Verinderungen schienen weniger den Vorzug des Seins zu
haben. Anaximander suchte diesen Urstoff im aneigov, das B. nicht
als-Mittel von Luft und Wasser, nicht als Klementarmengung, auch nicht
als die quantitits- und qualitatslose Unbegrenztheit, sondern als ri um-
liche Unendlichkeit versteht, Der unsterbliche Stoff erfihrt Anderungen
durch Ausscheidung des Endlichen; allein die endlichen Gebilde bedeuten
keinen Iortschritt des Seins: vielmehr siithnen sie ihr Entstehen durch
den Ubergang ins Unendliche, das allein Wertvolle, — Anaximenes
bestimmt diesen Urstoff als Luft; durch Verdiinnung und Verdichtung
ist der Wechsel der Dinge vermittelt, — Diogenes betont die Einheit
dieses Urstoffs gegeniiber der Elementenlehre.

Heraklit sieht den Urstoff in dem ewwle!mnden Feuer, dessen
stete Umwandlung die grofse Thatsache des mdavra ¢ei darstellt. Der
Gegensatz oder der Streit ist der Vater 'der Dinge; nicht dadurch, dafls
die Gegensiitze zugleich in einem Ding vorhanden sind, auch nicht im
Moment des Werdens, sondern dadurch, dafls sich zwei Dinge vermboge
ihrer Gegensiitzlichkeit zum Zusammenwirken verbinden, und dadurch,
dals dasselbe Ding in entgegengesetzter Relation zu Verschiedenem steht



Litterarische Besprechungen. 363

und seine Entwicklung im Hin- und Herschweben zwischen Gegensitzen
vollzieht. Der Gegensatz ist vom absoluten Standpunkt aus die allge-
meine Harmonie. Die Weltvernunft (iéyog) und das Weltgesetz
treten bei Heraklit schon michtig hervor; allein auch er leidet noch
unter dem Verhiingnis des Fehlers, den Begriﬁ' des wahren Seins im
vollen und allumfassenden Sinne voreilig mit einer Korm des Seins,
nédmlich mit der Masse, mit der Materie gleichzusetzen; daher ist er in
Not, wie er den hohern und bedeutungsvolleren Formen des Seins:
Vernunft und Gesetz, Beziehung und Gegensatz, ihr metaphysisches Recht
zu teil werden lasse. Iir versucht es, indem er sie dem Urfeuer als
Bestimmtheiten anhéngt.

Die Pythagoreer fihren das Sein auf zwei Principien zuriick: das
Unbegrenzte (der unendliche Hauch, die reine Ausdehnung) und die
Grenze. Ihre Verbindung konstituiert die Einheit, den Punkt; daher die
Linie; diese die Fliche und den Kérper; so bildet die Zahl das innere
Wesen der Dinge, nicht blols ihr Musterbild. Damit ist der Begriffs-
realismus zugleich mit dem Dualismus von Materie und Form angebahnt.

Die Eleaten, diese Feststeller des Seienden (ot Tod 0)ov oracidrar)
erkliren das Sein als Einheit (Ev r¢. mevre) und insofern als unver-
dnderlich, Xenophones sieht in dem Seienden die Einheit von Raum
und Geist, das nach allen Richtungen gleichartige (und daher selbst-
genﬁgende) Wesen, ganz Gesicht, Gehor, Gedanke, — Parmenides
lehrt: Es gebe neben dem Seienden kein Nichtseiendes; das Seiende ist
unveriinderlich, ewig, gleichartig, riumlich zusammenhingend; die Unter-
schiede sind Sinnenschein, (P. tritt der herrschenden Anschauung ent-
gegen, alles sei geworden, auch das Chaos. Seine Bestimmungen gehoren
allerdings zum wahren Sein: allein er begeht den Fehler, dafs er diese
Erfahrungswelt mit jenem wahren, volikommenen und selbstwirklichen
Sein gleichsetzt.) Melissus stimmte die metaphysische Betrachtung
zur physischen herab, Die Bewegung geschehe im Vollen, nicht im
Leeren und Nichtseienden; keine Verinderung ist moglich; denn es kann
keine solche zum Seienden hin geben, da es neben dem Sein kein anderes
Sein gibt; noch zum Nichtsein, da dieses nicht ist.

Die jiingern Naturphilosophen, insh, Empedokles behilt von
der eleatischen Metaphysik die Lehre von der Unveréinderlichkeit des
Seins, aber lost es in vier Elemente auf, die an sich unbewegt, durch
Liebe und Hals bewegt werden. Mit den Ausfliissen und Poren war das
Leere wieder in die Naturerklirung aufgenommen, das Continuum zum
Discretum gemacht und die Grundlage der Atomistik geschaffen. — Nach
Anaxagoras ist alles wirklich; es gibt kein Werden. Nur treten die
kleinsten Teilchen nicht erkennbar hervor, bis sie durch Bewegung in
griofseren Massen vereinigt sind. Der Geist ist das ordnende Princip;
er ist allein bei sich selber, nicht vermischt mit dem Stoff. — Leucipp
und Demokrit lehren gleichartige Atome, verschieden in quantitativer
Hinsicht. . (Sie glaubten, der quantitative Unterschied sei nicht so sehr
eine Seinsbestimmtheit, welche daher Erklirung fordert, wie der quali-
tative Unterschied.) Die Gleichartigkeit wird behauptet, weil die Sinne
tiuschen.

Plato unterscheidet die Vernunft oder das Gottliche als den
Erklirungsgrund des &v, das in der Ordnung und im Zwecke liegt und
zur Seligkeit fihrt; und die Notwendigkeit d. i. die dienende,
umherschweifende, planlose Mitursache, ohne welche der Zweck nicht
erreicht wiirde, und die Ursache nicht Ursache wiire. Sie wird notwendig
genannt, nicht wegen innerer Bestimmtheit und Unabhéngigkeit im Sinne



364 Litterarische Besprechungen.

der mechanischen Naturgesetze, sondern weil sie fir die Zweckerreichung
der Vernunft unentbehrlich ist. Plato kann also wohl sagen, die Vernunft
habe die Notwendigkeit tiberredet, von dem Werdenden das Meiste zum
Besten zu fihren. (Plutarch deutete sie auf die bose Weltseele.) So
schwierig der Begriff einer umherschweifenden Materialursache ist, —
Plato beschamt immerhin durch secinen Scharfblick diejenigen, welche
meinen, durch die Annahme der mechanischen Naturnotwendigkeit die
schopferisch-gesetzgeberische Vernunft entbehrlich zu machen; — als ob
nicht gerade die gesetzmiifsige Festigkeit der Beziehungen, Zusammen-
hiinge und Aufeinanderfolgen am meisten auf den Geist zuriickgefiihrt
werden miifste. — Die Dinge sind kein Dieses, sondern nur ein Sobe-
schaffenes, weil sie der Bestindigkeit entbehren; die Aufnehmerin,
in der sie erscheinen und verschwinden, ist vielmehr ein Dieses, in
welchem die Beschaffenheiten hervortreten. Prinzip kann nur ein Un-
verénderliches sein.

Die Aufnehmerin (Materie) oder Mutter wird durch keine Form
innerlich bestimmt; sie ist das Réumliche, unsichtbar, gleichbleibend;
nur durch unechtes oder indirektes Denken erfafsbar. — Mit Recht nimmt
B. an, dals die ungewordene Materie nach Plato nicht die ungeordnete
sekundiire Materie sei, sondern die Urmaterie. Diese ist nicht eigenschafts-
loser Urstoff (stoischer Begriff der Materie), auch nicht das Woraus oder
die Moglichkeit der Korper (Aristoteles), noch die subjektive Raumform,
sondern die objektive Ridumlichkeit als Aufnehmerin, als Worin der
Dinge. Das wahre Sein ist das Insichsein der Ideen; das unvollkommene,
getriibte Sein ist in einem andern, in dem Réiumlichen, in der Materie: (als
ob es etwas giibe aulser dem Seienden, wodurch das Seiende in seinem
Sein geschwiicht werden konnte!). Der Raum ist die Schranke, an welche
die Hervorbringung des Seins gebunden ist, die Schwiiche des gewordenen
Seins; die mathematische Anschauungsweise wirkt hierbei nach.

(Die sekundére Materie scheint nach Plato die ordnungs- und gesetz-
lose Wiederspiegelung der Ideen in der Urmaterie zu sein, ohne dals
ein Gott die Verbindung beider ordnet. Die Ideenwelt ist an sich auch
nur die ordnungslose Vielheit des Intelligibeln, nicht zusammengehalten
von einem einheitlichen Band, ohne ein Prinzip der Selbstmacht und des
Selbstbewufstseins. Das objektiv Denkbare ist niimlich an sich nicht
Geist, nicht seiner selbst inne und michtig; es wirkt daher auf die
Materie wie eine umherschweifende Ursache. Erst der sclbstmiichtige
Geist (Gott) @iberredet die Notwendigkeit zu planvoller Zweckmilfsigkeit
und Ordnung.)

Im Philebus subsumiert Plato den Begriff ,Materie“ unter den
weitern des ,Unbegrenzten®, des ,Grofs und Kleinen“ (im aristotel.
Bericht). Die Unbegrenztheit findet sich auch in den Ideen; bei diesen
ist das Eine soz. die Form., Die Ideen bilden die arithmetische Welt;
die Natur die geometrische Welt. Plato soll (nach dem aristot. Bericht)
die Materie und das Unbegrenzte fiir den Ursprung des Uebels gehalten
haben, wie schon Pythagoras. Aus dem Theédtet wird die bedeutsame
Stelle erwihnt, wonach das G ute einen Gegensatz fordert: etwa als
Voraussetzung der Giite und Vollkommenheit? Plato hat das Gute also
nicht in absoluter Reinheit ansgedacht und den hdéchsten Standpunkt des
reinen Theismus nicht gewonnen.

Aristoteles empfand die Notwendigkeit, dem alten Dilemma zu
entgehen: das Werden konne weder aus dem Seienden noch aus dem
Nichtseienden erfolgen; daher versuchte er den Nachweis, es erfolge aus
dem in Moglichkeit Seienden. — Die Materie ist nach einem Gesichts-



Litterarische Besprechungen. 365

punkt das Substrat entgegengesetzter Zustinde; nach dem
zw eiten Gesichtspunkt das Mogliche, welches in Verwirklichung
iibergefihrt wird. B. fragt: Sind beide Bedeutungen gleichwertig?
— Die Beraubung (gtégrnoic) ist soz. ein Accidens der Materie; hierbei
macht Arist. dem Plato den Vorwurf, er habe dieselbe oder das Nicht-
seiende nicht begrifflich von der Materie getrennt; so sei ihm die
Materie zum Nichtseienden geworden, withrend sie nur ein Nichtseiendes
per accidens sei. — Das Werden findet zwischen Gegensiitzen statt;
Gegensiitze konnen nicht auf einander einwirken; also bedarf es eines
Dritten, der Materie. Sie ist das Beraubte; sodann das Aufnehmende
und dadurch innerlich konstituierend; endlich das in Méglichkeit Befindliche.
— Aus dem Zusammentreffen der bewegenden Ursache und der Materie
erklirt Arist. das Werden in der anorganischen Natur; aus der Verbindung
der Wesensform mit der eigentiimlichen Materie das Werden der Organismen.
Er schrieb dabei der reinen Urmaterie unvermerkt zu, was nur die reale
Urmaterie (m, propria) leisten kann. Die Analogie des kiinstlerischen
Bildens wurde fiir ihn verhiingnisvoll, indem er dasselbe fiir eine sub-
stantielle Umwandlucg hielt. Fr entzog sich der Frage: wie etwas,
was an sich keine Bestimmtheit hat, eine sachliche Bedeutung in dem
Ding gewinnen konne? durch die Ausflucht: die Materie sei bedeutsam
durch die Aufnahme der Form. — Als bezw. Nichtseiendes wire sie
bestimmungsloser Stoff; der Stoff selbst aber wire doch etwas Bestimmtes;
er wird nach Abzug der Bestimmungen als das rein Ubrigbleibende
hypostasiert. Immer wirkte die Fiktion, nach Abzug aller Bestimmtheiten
bleibe die Substanz oder Materie in sich unverkiirzt zuriick; und doch
wird auch sie mit der Wegnahme der Accidenzien stiickweise abgetragen.
— Wie lifst sich vereinbaren, dafs die Qualititen des Trockenen und
Warmen die Elemente konstituieren, da sie doch Accidenzien sind wie
alle Bestimmtheiten? — Als bezw, Seiendes wiire die Materie nichts
Reales. Aber real wird sie doch wieder gedacht, wenn Arist. eine andere
Materie fir die Himmelskorper und die Erdenwesen annimmt; desgleichen
eine andere Materie fiir die substantiellen und quantitativen, qualitativen
und oOrtlichen Verdnderungen. Die Materie hat auch Quantitit und
Qualitit; sie ist Princip des Leidens und der Verginglichkeit, der Zu-
falligkeit und der Individualitit: offenbar nur durch bestimmte Wirkungen.
Sie hat eine notwendige Wirkung (wie opu#, im Gegensatz zur Zweck-
ursache, welche allein wahrhaft Ursache ist.) Sie ist also nicht umher-
schweifende Ursache, wie bei Plato; sie ist mitwirkend, selbstwirkend, gegen-
wirkend. — Begriff, Art und Form sind nach Arist. (und Thomas) eins; also
ist die Materie Individuationsprinzip; denn in der Materie lifst sich der
Artbegriff(-form) vervielfiltigen; ohne die Materie wiire nur eine einzige
Form jeder Art zu verwirklichen. Andrerseits behilt die Materie die
Moglichkeit des Andersseins und bewirkt so die Verginglichkeit des
Individuums (d. i. eigentlich die Entbehrlichkeit oder Kontingenz des
Individuums). — Arist. nimmt die Form bald als die individuell-reale
Form in dem Concretum und lifst diese mit dem Kompositum mit-
entstehen, um nicht sagen zu missen, dafs die Form nicht werde; (denn
der Artbegriff wird nicht.) — Ein anderer Widerspruch tritt hervor mit
der Frage: Gehort die Materie zum Wesen, wenn dieses mit der Form
identisch ist? Arist, antwortet: Nein, aber zum Einzelding. Andrerseits
findet sie sich in allen Individuen der Art, gehoért also doch dazu: aber
im allgemeinen, nicht diese Materie, sagt Arist. — Allein gehort nicht
die Matcrie im allgemeinen zum Wesen der Pflanze, und gehort nicht
diese Materie zum Wesen dieses Kinzeldinges? Nach Arist. ist eben



366 Litterarische Besprechungen.

nicht das Einzelding das Seiende, sondern das Allgemeine. So entsteht
ein Doppelspiel zwischen dem realistischen und dem logischen Standpunkt.
— Die intelligible Materie wird von Arist. unterschieden als mathematische
und begriffliche Materie zb. die Gattung fiir die Art.

Der mechanische Materialismus wurde durchgefithrt von
Epikur und Lukrez. Nach Epikur gibt es nur Wahrnehmbares und
das, was zur Erklirung des Wahrnehmbaren notwendig ist, d. i. Korper
und leerer Raum; Dbeide sind unentstanden, unbegrenzt, unverginglich,

Das Wesen der raumfiillenden Korper ist die Widerstandsfihigkeit;
das Wesen des Raumgebenden die Widerstandslosigkeit. Das Atom ist
der kleinste, nicht mehr teilbare Karper, das unverinderliche Element
des Verinderlichen, Sie enthalten keine Leere mehr, sind also voll und
unteilbar. — Ausdehnung, Widerstand und Schwere sind die wesent-
lichen Eigenschaften des Korpers und eignen daher den Atomen; die
andern Qualititen dem Zusammengesetzten; aber ihre Verschiedenheit
ist in der Verschiedenheit der Atome nach Gestalt, Griofse und Schwere
begriindet. — Die Atome haben eine partielle Bewegungsfreiheit, um
eine minimale Ablenkung von der senkrechten Richtung des Abwirts zu
veranlassen; wie der freie Wille es auch fordert. Epikur und Lukrez
wollen deshalb nicht Panpsychismus und Willenskraft der Atome annehmen;
sie gestehen nur naiv zu, dafs nicht einmal die mechanische Weltgestaltung
aus den Prinzipien des Materialismus allein erklirlich ist: es gehort
die richtige Ablenkung dazu.

Die Stoa stiitzte sich auf Heraklits Grundsiitze, Zeno falst die
Materie als den qualitits- und gestaltlosen Stoff, und als Prinzip des
Leidens. So ist nicht die blofse Maglichkeit, sondern Korper; denn nur
Korper sind wirklich. Sie ist die gattungsmilsig gedachte Korperlichkeit,
die noch unbestimmte Substanz. lhr Wesen ist das dreifach Ausgedehnte;
die Widerstandskraft wird von vielen Stoikern als Distinktivam von der
mathematischen Materie genommen. Mit der Kinheit der Materie ist
die Einheit der Substanz gegeben, da sie, nicht die Form, das Wesent-
liche ist. Trégheit und Vernunftlosigkeit eignen der Materie als dem
Prinzip des Leidens. — ,Was bei Aristoteles Aushilfe der Verlegenheit
oder Inkonsequenz ist, wird bei den Stoikern zum Prinzip.“ Die Wesens-
form schwindet zu Qualititen zusammen, da die Materie dichter gedacht
wird. Der feurige Lufthauch, das Pneuma, teilt den Korpern ihre
Qualititen mit; es ist die Spaunung‘ des durchdruwenden Pneuma, was die
Korper bestimmt, Ihre Wirksamkeit sind die ﬂualltaten diese sind das
Ursiichliche in den Dingen, als feinere Korper Die Quahtﬁten sind
also nicht stofflos, sondern haften an einem besondern Stoff, dem Luft-
hauch; wohl aber ist die Materie qualitiitslos. — Dieselbe Inkonseqnenz
zeigt sich in der kosmologischen Fassung der beiden Prinzipien. Das
Urpneuma ist Gott, der Logos, aber Materie. Aus ihm kommen (Aoyo:
onepuatizol und deren Triebkrﬁ.fte) die kraftbegabten Gedanken:
wieder materiell. Gott bedarf der Welt als des Wesensgrundes (ovala);
die Welt Gottes als des zusammenhaltenden Geistes, Vernunftgesetzes,
Logos. Die Welt ist zusammengesetzt aus Gedanke, Triebkraft und
Materie; alle sind kérperlich und wesenseins. Die Materie kann dem
Logos daher weder physisch widerstehen noch Princip des Bosen sein;
sie ist indifferent. Wenn der Stoff fir Neubildungen versagt und die
Kraft dazu nicht reicht, tritt der Weltbrand ein.

Die Neupythagoreer stellen mit der alten (platon.) Philosophie
den Grundsatz auf: Die Principien des Korperlichen konnen nicht selbst
wieder materiell sein. Die Ideen sind indes nicht die letzten Griinde,



Litterarische Besprechungen, 367

sondern die Zahl, weil dieselbe von jeder Idee, und die Einzahl wiederum
von jeder Zahl ausgesagt wird. Das Allgemeine ist Prinzip; je allge-
meiner, desto hoher in der Bedeutung als Prinzip. — Die Moglichkeit
des Andersseins oder die unbestimmte Zweiheit verhilt sich zur Einheit
wie die (intelligible) Materie. Geht die Materie durch eine Art Abstraktion
der Monas von ihrer Bestimmtheit als Monas aus? Die Einheit, welche
noch nicht im Gegensatz zur Zweizahl gedacht wird (soz. die innascibilitas
Patris nach der Trinititslehre einiger Theologen), ist der hochste Gott,
— Indem sie die Einheit als Punkt denken, (dabei wird bei der Erfahrung
die Anleihe des Begriffs ,Lage“ gemacht) wird die arithmetische Grofse
zur geometrischen; die Zweiheit zur Linie, dann zur korperlichen Materie,
dem Privzip der Unbestindigkeit und des Bosen.

Der Neuplatonismus des Plotin falst die Materie als korper-
los, grolselos, eigenschaftslos, maflslos, nichtseiend im Vergleich zum
wahren Sein, alles aufnehmend ohne dadurch beeinflulst zu werden
(mavdeyne und anadie), reine Moglichkeit und Kraftlosigkeit. Die
Schwere und Widerstandsfihigkeit der Korper stammt von der Materie,
ist aber nicht Kraft, sondern Unkraft, das Unvermdgen, sich in sich
selbst zu halten.

Der Ursprung der Materie wird erklirt, indem als Axiom festgestellt
wird: Jede Kraft wirkt naturnotwendig eine minder vollkommene Kraft
(d. h. das absolute Sein beherrscht und umfalst sich nicht vollkommen
durch sein Denken und Wollen; es bleibt im Riickstand; sein Irkennen
ist schon unvollkommener als dessen Sein). Aus der Gottheit geht der (Nous)
Geist des scheidenden Denkens hervor; aus dem Nous die Unbestimmtheit
(intelligible Materie) und die Mannigfaltigkeit der Ideen oder Formen,
welche in der Einheit aufgehoben sind. Die Mannigfaltigkeit erreicht
ihren hiéchsten Grad in der Seele als Vorstellung des Seins; daher strebt
die Seele nach riumlicher Entfaltung und Ausbreitung ihres Wesens,
Das organische Gestalten der Naturseele ist eine unvollkommene Art
des betrachtenden Denkens, das um so vollkommener ist, je freier von
praktischem Bilden, und je reinere Beschaulichkeit ($ewoler) es ist. Die
Materie ist der von den Formen iiberdeckte Abgrund des Bosen und
Hilslichen; aber sie ist notwendig, weil das Gute, um gut zu sein, aus
sich herausgehen und in der Materie enden mufs. Proklus bestreitet,
dals die Materie bos sei; sie sei auch nicht gut, aber Notwendigkeit
und Bedingung fiir das Gute. — Der neuplatonische Gedanke sagt: Die
Entwicklung mufs am Vollkommenen anfangen und endet in der Un-
vollkommenheit: denn aus dem Mehr kann wohl weniger werden, nicht
aber aus dem Unvollkommenen das Vollkommene; die materialistische
Entwicklungsphilosophie hingegen sagt: Aus dem Geringsten, Armsten
und Bestimmungslosesten wird von selbst und naturnotwendig das Hochste,
Reichste und Schonste. — Diese Ubersicht mag zeigen und zu wils-
begierigem Einblick reizen, wie B. in seinem Werke die vierfache
Aufgabe lost, welche er sich gestellt: im einzelnen den Thatbestand
festzustellen, eine mithsame Bergmanusarbeit; den innern Zusammenhang
der Systeme herauszuarbeiten und nachzudenken : mit logischer Konsequenz
und menschlicher Inkonsequenz; mit letzterm hiéngt die Wiirdigung der
historischen Bedingungen der Systeme zusammen, die letzte Vorstufe zur
sachlichen Kritik. — Moge dem vorziiglichen Werk der Erfolg reichlich
zu teil werden, wie er einem Buche gebiihrt, das fiir historisches Wissen
und sachliche Kritik gleichmifsig eine dankenswerte Forderung bedeutet,

Dr. Herman Schell.



368 Litterarische Besprechungen.

Physiologie der Tonkunst. Von Dr. Eugen Dreher, weil
Docent an der Universitit Halle. Halle-Saale, Pfeffer (Ro-
bert Stricker) 1889.

Die Studie Drehers will eine Physiologie der Tonkunst geben,
d. h. sie will ,in grofsen Ziigen die physiologischen Gesetze auf-
decken, durch deren kunstgerechte Benutzung der Tondichter seine beab-
sichtigten Wirkungen erreicht“ (S. IX). Doch sollen auch die psycho-
logischen Probleme wenigstens gestreift werden, was namentlich von
der Frage nach der unbewufsten Wirksamkeit der Seele gilt, die bei
Dreher eine tiberaus grolse Rolle spielt.

Bei einer Anzeige des Dreherschen Werkes, die in einer philo-
sophischen Zeitschrift erscheint, werden vor allem die letztern Elemente
ins Auge zu fassen sein. Auf das rein Physiologische und das Physi-
kalische kann ich nur in aphoristischen Bemerkungen eingehen.

Man kann nicht dariiber klagen, dals Dreher nicht versucht habe,
seine Ausfihrungen auf ihre letzten Griinde zuriickzufithren. KEr behan-
delt die Musiktheorie im engen Zusammenhange mit seinen allgemeinen
erkenntnistheoretischen Anschauungen. Diese aber sind durchaus idea-
listischer Natur. Den Veriinderungen im Centralapparat unsers Nerven-
systems entsprechen psychische Zustindlichkeiten, welche indes keines-
wegs als Abspiegelung der Dinge an sich in der Seele zu fassen sind,
sondern selbstindige ,Konstruktionen“ der Seele darstellen (S. 6). Diese
,HKonstruktionen* werden entworfen in den Formen der specifischen
Sinnesenergieen, als Licht, Farbe, Ton, Wiirme, Geschmack, Geruch u. s. w.
Da jene Energieen nur dem Subjekt angehdren, so ist damit auch der
subjektive Charakter der durch sie bedingten ,Konstruktionen“ dargethan.
Dazu tritt noch ein zweites Moment der Subjektivitit. Auf Grund der
Formen von Raum und Zeit werden die psychischen Inhalte nach aufsen
hin projiciert und rdumlich und zeitlich geordnet. Hinsichtlich dieser
I'ormen aber glaubt Dreher die Ansicht von Helmholtzens verwerfen zu
sollen, nach dem die Beziehungen der Zeit, des Raumes, der Gleichheit
und die davon abgeleiteten der Zahl, der Grolse, der Gesetzmilsigkeit,
kurz das Mathematische, der dufsern und innern Welt gemeinsam sind,
so dals in diesen Beziehungen eine volle Ubereinstimmung der Vor-
stellungen mit den abgebildeten Dingen erstrebt werden kann. Kr selbst
hat sich mit Kant dafiir entschieden ,Raum und Zeit als der Seele
angeborene Anschauungsformen zu erachten, deren sie sich bedient, um
die auf sie einwirkenden Objekte in das Reich ihrer Betrachtung zu
ziehen“ (S. 109). So war wenigstens bis zur jiingsten Zeit sein Stand-
punkt; neuestens denkt er, wie er S. 109 erzihlt, hinsichtlich der Zeit
— nicht aber auch hinsichtlich des Raumes — realistischer.

Vermittelst dieser doppelten Kategorie von subjektiven Formen, der
specifischen Kuvergieen und der Formen von Raum und Zeit, gestaltet
die Seele die ,Aulsenwelt“. Eine solche Aulsenwelt ist das Werk der
Seele. Dreher redet darum konsequent von ,Phantomen, die man gemein-
hin Aufsenwelt nennt“ (S. 5). Ihre Konstruktion ist indes nicht das
Werk des bewufsten I[ch. Es mufs — und dies ist ¢in Fundamental-
satz der Dreherschen Lehre — wohl unterschieden werden zwischen der
Psyche nnd dem individuellen Ich. Das Ich, der Triger des Be-
wulstseins, ist nicht die Seele, sondern ein blofser Faktor der Seele
(S. 91). Neben und vor der bewulsten Thitigkeit des Ich giebt es daher
eine unbewuflste (d. h. dem Ich unbewulste) Seelenthiitigkeit. Die
Moglichkeit einer solchen liegt darin begriindet, dals ,jede Nervenzelle®,



Litterarische Besprechungen. 369

wie Dreher mit Kduard v. Hartmann annimmt, ,fir sich beseelt ist und
so psychische Thitigkeiten verrichten kann, die dem Ich, als ihm nicht
entsprossen, unbewulst erscheinen® (S. 92; vgl. S. 28).

Indem nun das Ich die im unbewulsten Gestalten der Seele ge-
schaffenen Konstruktionen gewahrt, entsteht die Sinneswahrnehmung.
Bei derselben erblickt das Ich gerade so einc Schopfung der unbewulst
bildenden Seele, wie im Traum. Zwischen Sinneswabrnehmung und
Traumbild soll nach Dreher blofs der Unterschied bestehen, dals ,erstere
ein viel zuverldssigeres Sinnbild der Aulsenwelt ist, als letzteres, an
dessen KEntstehung die Phantasie zu viel Anteil nimmt und es so der
Aufsenwelt zu sehr entfremdet* (S. 5).

Wir halten hier inne, nicht ohne schwere Bedenken dufsern zu
miissen. So eben hatte sich die ganze Welt, ,die man gemeinhin Aufsen-
welt nennt® in ein Phantom aufgelost. Jetzt wird der Vorzug dieser
pPhantome* vor der Traumwelt darein gesetzt, dals jene in hoherm
Grade als diese die Aulsenwelt versinnbilden. Was bedeutet im letz-
tern Falle die ,Aufsenwelt“? Es bleibt, wenn der Satz nicht einen
Selbstwiderspruch enthalten soll, nichts tibrig, als an die Welt der Dinge
an sich zu denken, die ,vermutete Welt der Materie* (8. 6). Auf diese
werden wir auch gewiesen, wenn S, 6 von einer ,Art von priistabilierter
Harmonie zwischen innerer und #ufserer Welt* gesprochen wird — denn
damit zwischen der unbewufst schaffenden Seele und ihrem FProdukt,
den ,Phantomen, die man gemeinhin Aufsenwelt nennt,* eine Uberein-
stimmung bestebe, dazu brauchte es doch keiner pristabilierten Harmonie,
Die Phantome, die man gemeinhin Aufsenwelt nennt, das muls Drehers
Ansicht sein, sind in héherm Malse mit der wahren Aulsenwelt, der
Weit der Dinge an sich, in Korrespondenz, als die Traumwelt. Aber
woher weifs ich denn das? Weils ich doch nach Drehers Principien
nicht einmal etwas Sicheres von der Existenz einer solchen Aulsen-
welt. Wie kann ich da von dem Vorhandensein einer Pluralitiit des
Seienden und eines Systems von Beziehungen zwischen diesen ovra, denen
meine Wahrnehmungswelt einigermafsen, d. h. mehr als die regellose
Traumwelt, entspriche, etwas wissen! Und worauf soll sich die ,pri-
stabilierte Harmonie* noch beziechen, wenn das eine der Glieder, zwischen
denen sie bestehen soll, zum reinen ,Phantom® gemacht wird? Drehers
Principien fiihren mit Notwendigkeit zum reinen Phinomenalismus. Nur
Kines kann uns diesem entreifsen: die Anerkennung der objektiven
Bedeutung des Mathematischen, Mit Recht legt von Helmholtz jener
Wissenschaft die hohe Bedeutung bei, dals sie uns ins Innere der Dinge
fiihrt.

Das ,Unbewulste® — wie Dreher es in Kiirze nennen will (S. 26)
— gestaltet nun auch die Welt der Tone. ks ,percipiert — so wird
seine Thitigkeit allgemein beschrieben — Bewegungsformen, d. h. die
stofflichen Verinderungen im Centralnervensystem, iibersetzt diese Vor-
ginge in eine ihm eigene Sprache, welcher Raum und Zeit, und je nach
den verschiedenen Nervenbezirken auch die verschiedenen Sinnesenergieen
— also in unserm Falle die des Tones — als Baumaterial dienen, welche
Sprache das Ich in IForm einer Sinneswahrnehmung — hier einer Gehors-
wahrnehmung —, einer scheinbar direkten Kundgebung der Aulsenwelt,
empfindet* (S. 26). — Aber wie kann das ,Unbewulste“, wenden wir
ein, jene stofflichen Veréinderungen im Centralnervensystem percipieren?
Dann miifsten sie ja schon, zumal nach Drehers Principien, psychischer
Inbalt sein, Wir werden im Laufe unserer Besprechung noch einmal
auf diesen Punkt zurtickkommen,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 24



370 Litterarische Besprechungen.

In der schaffenden Thiitigkeit des Unbewulsten erblickt Dreher auch
die Wurzel aller dsthetischen Wirkung der Musik. Gerade hier setzt er
sich in scharfen Gegensatz zu von Helmholtz, der bekanntlich in seinem
Werke ,Die Lehre von den Tonempfindungen, als physiologische Grund-
lage fiir die Theorie der Musik“ (4. Aufl. Braunschweig 1877), sowie
in einer_Reihe von Abhandlungen, unter denen sein Bonner Vortrag von
1857: ,Uber die physiologischen Ursachen der musikalischen Harmonie*
(Vortriige und Reden, Braunschweig 1884, Bd. I, S, 81—115) am be-
kanntesten sind, der Lehre von den Tonempfindungen eine ebenso ein-
dringende und an neuen Resultaten rciche Untersuchung gewidmet hat,
wie in der ,Physiologischen Optik® dem Gesichtssinn, Drehers Wider-
spruch gegen v. Helmholtzens Lehre ist besonders lebhaft in zwei Punkten.
Einmal bestreitet er den Satz, dals die periodische Schwingungskurve,
welche Ursache einer zusammengesetzten Klangempfindung ist, als Re-
sultierende einer Summe von Schwingungen zu fassen sei. Die Kom-
ponenten der Klangfarbe, wendet er ein, seien selbst bei gliicklichster
Auslegung nur der Anlage nach in der Aufsenwelt vorhanden, da die
aus dieser Anlage entstehenden Tone bei ihrer Geburt schon zu Grunde
gingen und so aulserbalb der Nerven nicht vorhanden wiren (S. 61). —
Ich tibergehe diesen Punkt, da er trotz des Nachdrucks, den Dreher auf
ihn legt, in Wirklichkeit mehr auf einen Wortstreit als auf eine sachliche
Verschiedenheit hinausliuft.

Wichtiger ist die Polemik gegen v. Helmholtzens Erklirung der
Konsonanz und Dissonanz., In seinem Tentamen novae theoriae Musicae
(1739) hatte bekanntlich der geniale Mathematiker Kuler den Grund fir
den #sthetisch-befriedigenden Eindruck konsonierender Accorde in einem
rationalen Element, dem Gefallen der Seele an dem Geordneten, gesucht.
Eben wegen dieser Anlage der Seele errege das Zusammenklingen zweier
Toéne um so mehr Wohlgefallen, in je kleineren ganzen Zahlen das
Schwingungsverhiltnis derselben sich ausdriicken lasse. Helmholtz hatte
dagegen eingewendet, dafls von diesen Schwingungszahlen der Mehrzahl
musikgenielsender Menschen iiberhaupt nichts bekannt sei. Wenn aber
die Seele von ihnen nichts wisse, so fehle ihr die Einsicht in die Ord-
nung, auf der nach Kuler das angenehme Gefiihl des Wohlklanges beruhen
solle. Helmholtz hatte deshalb nach dem Umstande gesucht, in welchem
jene Schwingungsverhiltnisse der Accorde dem Bewufstsein sich wahr-
nehmbar machen. Er fand diesen in den Schwebungen dissonierender
Tonverbindungen. Indem bei solchen Tonverbindungen sehr oft der
Wellenberg des einen und das Wellenthal des andern Tones sich auf-
heben, entstehen rasch aufeinanderfolgende Unterbrechungen des ruhigen
Tonflusses, die nach bekanntem physiologischem Gesetz in #hnlicher
Weise Unlustgefiihl erregen, wie es beim Voriibergehen an einem Staketen-
zaun der Fall ist, durch den die Sonnenstrahlen seitlich auf das Auge
fallen. Freilich kann man gegen Helmholtz einwenden, dafs seine Lr-
klirung nicht ganz ausreicht. Das positive Lustgefithl bei einer wohl-
klingenden Tonverbindung wiirde nach dieser Erklirung im Grunde nur
in der Abwesenheit von Unlustgefithlen bestehen; Konsonanz wiire nichts
anderes' als Freisein von Dissonanz. Indes, wer auch nach dieser Seite
hin eine erginzende Weiterbildung der Ansichten v. Helmholtzens an-
strebt, kann darum den Resultaten des bahnbrechenden Forschers bis
auf jenen Punkt ihre volle Geltung belassen.

Anders Dreher. An mehreren Stellen (S. 21, S. 83, S. 83) ftritt
er der Erklirung, die v. Helmholtz gegeben, mit aller Bestimmtheit ent-
gegen. Seine eigene Theorie greift auf die Eulersche zuriick (S. 70).



' Litterarische Besprechungen. 371

Um aber dem iiberzeugenden Einwande v. Helmholtzens, dals die Mehr-
zahl der Menschen von jenen einfachen Verhéltnissen der Schwingungs-
zahlen doch nichts wisse, die Spitze abzubrechen, zieht er seine Unter-
scheidung zwischen unbewufstem psychischem Schaffen und bewulster
Perception des Ichs heran. ,Wire das Ich mit der Gesamtseele iden-
tisch, von der es nur der Hauptfaktor ist, so wiirde der von Helmholtz
erhobene Einwand nicht zu beseitigen sein; da jedoch das Ich in den
Sinneswahrnehmungen, also auch in der Harmonie, schon fertige,-seelische
Produkte percipiert, so folgt hieraus, dafs diese ein Widerschein der
Stimmung sind, der sie ihre Entstehung mit verdanken. In den verschieden-
artigen Kindriicken von Konsonanzen und Dissonanzen spiegeln sich so
die abweichenden Stimmungen, welchen die Seele bei Beurteilung, resp.
Zihlung, der sie einzeln afficierenden Schwingungen unterworfen war.
Da aber, um es noch einmal hervorzuheben, das Ich von dieser Beurteilung,
resp. von dieser Zahlung nicht das Mindeste gewahr wird, so muls sie
sich, obwohl seelischer Natur, dem Ich gegeniiber, unbewulst voll-
zogen haben® (8, 22).

Das ,Unbewulste“ in uns percipiert also, dies ist der Sinn von
Drehers Ausfithrungen, zuniichst die materiellen Bewegungen, welche
durch die einander folgenden Luftschwingungen im Centralapparat des
Nervensystems hervorgebracht werden. Ks zihlt zweitens diese Bewe-
gungen oder schiitzt doch wenigstens ihre Zahl, da bei der Beurteilung
der Tonverhiltnisse nicht die genauen Zahlen, sondern die Durchschnitts-
zahlen in Betracht kommen. Drittens setzt es diese Bewegungen um in
psychische ,Phantome® (8. 5), wobei es die specifische Energie des
Gehorssinns und die allgemeinen Formen der Zeit und auch (Vgl. S. 6
8. 15 8. 60 u. 6.) des Raumes zu Grunde legt. Hierbei empfindet viertens
das Unbewulste gewisse Stimmungen, die der Lust bei einfachen, die der
Unlust bei untibersichtlichen Verhiltnissen der Schwingungszahlen.
Fiinftens percipiert das bewulste Ich diese unbewulst entworfenen psy-
chischen Konstruktionen, natiirlich so, dafls sechstens die Stimmungen,
welche jene konstruierende Thitigkeit des Unbewulsten begleiten, auch
in dem bewulsten Ich nachzittern. Daher denn im bewulsten Ich das
iisthetische Gefithl der Konsonanz, obwohl demselben der Grund dieses
Gefiihls, die vom Unbewulsten erkannte Gesetzmiifsigkeit der Schwingungs-
verhéltnisse, nicht zum Bewufstsein kommt,

So gut durchdacht dieser Versuch, eine genetische Entwicklung der
musikalischen Elementargefithle zu geben, auch sein mag, so kann er
doch schon deshalb unsere Billigung nicht finden, weil seine Grandlagen
unhaltbar sind. Die erste Voraussetzung Drehers ist, dafs die Seele die
Bewegungen im Central-Nervenapparat als solche empfindet und sie dann
zu zihlen oder doch wenigstens zu schitzen beginnt, Aber, wie schon
oben bemerkt, was der matericllen Bewegung im Gehirn als psychischer
Inhalt entspricht, kann nicht wieder eine wie auch immer geartete Em-
pfindang von dieser Bewegung sein. Sonst wiirde die Seele in Bewegung
befindliche Gehirnteile und nicht Téne vorstellen. Und wie sollen wir
iiberhaupt die Umwandlung einer solchen Bewegungsempfindung in
%‘onempﬁndung, also einen vollstindigen Qualititswandel, begreiflich

nden?

Auch die zweite vom Verfasser angenommene Stufe erscheint un-
wahrscheinlich. Dreher lifst zwar, im Anschlufs an Fries und andere, die
Seele eine unbewulste Mathematik inne haben (8. 25). Diese ,un-
bewufste Mathematik® soll sich auch bei der Lokalisierung im Gesichts-
raum in tberraschender Weise thitig erweisen (ebend.). Nun wird

v 24#



372 Litterarische Besprechungen.

zuzugeben sein, dafls die psychische Thitigkeit auf Grund der von einer
allweisen Intelligenz geschaffenen Kinrichtung des psychischen Organis-
mus sich in uobewulster Anwendung mathematischer Gesetze bethitigen
kann, wie wir solche ja auch in der empfindungslosen organischen und
unorganischen Natur befolgt finden, Allein eine solche unbewufste
Anwendung mathematischer Gesetze seitens des ,Unbewufsten“ wiirde
hier nicht geniigen, Vielmehr miifste dasselbe, wenn es an der Hand
von mathematischen Beziehungen den Grund fiir die Konsonanz- oder
Dissovanzempfindungen des Ich legen soll, von diesen eine, wenn auch
dem ,Ich“ unbewulste, so doch ihm selbst bewulste Kenntnis haben.
Denn nur aus einer solchen Kenntnis kann dem Unbewulsten die
Einsicht in die Ordnung zuflielsen, welche die musikalischen Konsonanzen
nach Euler und Dreher, wie objektiv, so auch subjektiv charakterisieren.
Damit aber ist die Losung des Problems nur verschoben. Jetzt erhebt
sich die Frage, woher denn dem ,Unbewulsten® diese Kenntnis von der
Mathematik zugetlossen sei. Wollen wir aber nicht unwissenschaftlichem,
tritbemn Mysticismus verfallen, so werden wir die ,unbewulste® Seele nicht
von vornherein im Vollbesitz solcher Wissenschaften denken diirfen, deren
Erwerbung dem ,Ich® nur mit so vieler Anstrengung in der Arbeit von
Jahrhunderten gelungen ist. Wie wenig in der That aus der Einhaltung
mathematischer Gesetze auf die Kenntnis derselben geschlossen werden
kann, dafiir liefert uns die von Dreher zur Erlduterung herangezogenc
Lokalisierung im Gesichtsraum einen, wie ich meine, schlagenden Beleg.
Viel schneller, als beim Menschen, ist die Raumanschauung und die
sichere Lokalisierung im Gesichtsraum bei den Tieren ausgebildet. IEs
erscheint aber absurd, dem ,Unbewufsten® in einem Hithnchen, welches,
die zertriimmerte Kierschale noch auf dem Riicken, bereits richtig zn
lokalisieren versteht, eine Kenntnis der Mathematik zuzuschreiben, von
der bei einem heranwachsenden Kinde so lange nichts zu verspiliren ist.

Aufgefallen ist mir Gbrigens, dals der Verfasser die eindringenden
Untersuchungen von Lipps tiber diesen Gegenstand ginzlich unberiick-
sichtigt gelassen hat.

Von einzelnen Punkten, in denen ich mit dem Verfasser nicht
iibereinstimme, seien die folgenden hervorgehoben. Dals die kleine Sep-
time eine ausgesprochenere Dissonanz sei, als die grofse (S. 19), wird
kein Musiker dem Verfasser zugeben. Derselbe will den Grund fir die
von ihm behauptete schiirfere Dissonanz der kleinen Septime darin sehen,
dafs beim Grundton und der kleinen Septime das kompliziertere Schwingungs-
verhiltnis 8 ; 14.%, bei der grofsen Septime das einfachere 8 : 15 herrsche.
Im Gegenteil dient der Umstand, dals trotz des einfacheren Verhiltnisses
der Schwingungszahlen in Wirklichkeit bei der grofsen Septime der
dissonierende Charakter ein schiirferer ist, zum Beweise dafiir, dals die
Erklirung der Konsonanz- und Dissonanz-Empfindungen aus einer (wenn
auch unbewulsten) Einsicht in die Schwingungsverhiltnisse nicht angeht.
Aus der Theorie von Helmholtzens dagegen erklirt sich bekanntlich die
grofsere Rauhigkeit der grofsen Septime als selbstverstindlich, da bei
ihr die Zahl der Schwebungen eine upgleich grofsere ist, als bei der
kleinen.

Auch hinsichtlich dieser durch das Zusammenklingen zweier Tone
herbeigefiihrten Schwebungen sucht Dreher gegen Helmholtz neue An-
schauungen geltend zu machen (S. 37 ff.). Er will bei jenen Veréinderungen
im Tonverlanf Tonlicht und Tonschatten unterscheiden, die sich in ver-
schiedener Weise auf die Komponenten verteilen, je nach dem Schwingungs-
zustande (Luftverdiinnung oder Luftverdichtung), welchen die zusammen-



Litterarische Besprechungen. 373

treffenden Einzeltone aufweisen, und die sich #hnlich verhalten sollen,
wie dunkle Schrift auf hellem Grunde und helle Schrift auf dunklem
Grunde. Auch die Zahl der Schwebungen sei von Helmholtz zu niedrig
angegeben. — Ich kann auf diese Theorie Drehers hier nicht niher ein-
gehen. Nur das will ich bemerken, dals ihr meiner Meinung nach die
irrige Ansicht zu Grunde liegt, als wirke in einer periodischen Schwingung
Luftverdichtung anders auf das Gehor, als Luftverdinnung.

Wenn 8, 78 v. Helmholtz die Meinung zugelegt und bekéimpft wird,
dafs wir bei einfachen Tdnen oder an Oberténen armen Klingen in der
Vorstellung Obertone hinzufiigten, so liegt hier ein (von Du-Bois-
Reymond veranlafstes) Milsverstindnis der Ansicht Helmholtzens vor.
Nicht auf eine Hinzufiigung in der blofsen Vorstellung wird von
Helmholtz diese Krginzung zurickgefiihrt, sondern auf eine Erzeugung
von Kombinationstonen im O hr, verursacht durch Momente, die nicht
psychischer Natur sind, sondern in der Konstruktion des Ohres liegen
(Lehre von den Tonempfindungen, 4. Aufl. S. 263—264). Nicht zustimmen
kann ich auch Dreher, wenn er ebendort fiir den Umstand, dals eine
Melodie, auf der I'léte gespielt, sichleichter erfassen lilst, als auf der Harfe,
den Grund darin sieht, dafs die Flote an Obertonen arm sei und darum
nahezu nur Tone mit Toénen verbinde, wihrend wir bei der Harfe mit
ihrer ausgesprochenen Klangfarbe Harmonieen mit Harmonieen zn ver-
schmelzen hiitten. Vielmehr dirfte sich dieses Verhiltnis aus dem Kontinuier-
lichen des Flotentones erkliren, bei welchem der voraufgehende Ton in
unverinderter Stirke bis zum FKinsetzen des folgenden andauert, im
Unterschiede von dem rasch verklingenden Ton gezupfter Harfensaiten,
welcher keinen so engen Anschlufs der einzelnen Klemente der Melodie
darbietet.

Uber die hohern isthetischen Wirkungen der Tonkunst, welche
iiber die blofsen Elementargefiilhle hinausgehen, finden wir bei Dreher
manche feinsinnige Bemerkungen (S. 93 ff). Vermilst habe ich die
Hervorhebung des architektonischen Elements, welches im Bau von
Perioden und ganzen Siitzen, in der Bewegung und Gegenbewegung u. s. w.
eine so grofse Rolle spielt, namentlich bei der Instrumentalmusik, und
anf welchem in erster Linie das logische Element des schipferischen
Musikverstindnisses, wie des verstiindnisvollen Musikgenusses beruht.

Die Darstellung ist nicht ganz frei von Anstofsen, Mehrfach begegnen
wir einer Reihe unverbunden nebeneinander gesetzter Bemerkungen
(z. B. S. 66) oder iiberflissigen Abschweifungen (z. B. S. 54 iiber das
Fechnersche Gesetz, S. 56—58 eine keineswegs ,durch den Stoff ge-
botene“ historische Abschweifung). Auch der Satzbau hiitte in vielen
Fillen weniger schleppend sein kénnen.  Die recht zahlreichen storenden
Druckfehler sind zum grofsten Teil, doch nicht alle (z. B. 8. 16 Z, 6 v. u.
,Hohren“), nachtriiglich korrigiert.

Breslau. Clemens Baeumker.

Jos. Krause, Commentatio philosophica:Quomodo S, Bona-
ventura mundum non esseaeternum, sed tempore
ortum demonstraverit. Brunsberg. 1890.

Gleich im ersten Satz, der den ,status quaestionis“ erliutern soll,
hebt der Verfasser die im Titel ausgedrickte Fragestellung auf. Die

Abhandlung beginnt némlich: ,Quum de aliis rebus, tum de hac
quaestione, num ratione demonstrari possit, mundum non posse non



374 Litterarische Besprechungen.

natum esse tempore, Thomas Aquinas et Bonaventura inter se differunt.“
Und doch lautet der Titel: Quomodo S. Bonav. mundum non esse
aeternum, sed tempore ortum demonstraverit. Das non posse non
wird ‘also mit dem non esse einfach gleichgestellt. Dieser Mangel an
logischer Schirfe macht sich durch die ganze Abhandlung fihlbar. Hier
nur einige Beispiele:

S. 17 wird ein Satz des hl. Thomas angefiihrt: ,Adhuc non est
demonstratum, quod Deus non possit facere, ut sint infinita actu®, und
dann geschlossen: ,Possibilem igitur censet esse numerum actu infinitum.“
Die Behauptung ,non est demonstratum, possibile non esse“ bedeutet
also fir Herrn Krause dasselbe wie ,possibile est“. Ja noch mehr; er
driickt seine Verwunderung aus, dals der hl. Thomas, der einerseits sagt:
»es ist nicht moglich® und andererseits: ,Diese Unmdoglichkeit ist aber
ﬂoch nicht demonstrativ bewiesen“, sich in dieser Weise widersprechen

Onne.

S. 18 werden zwei Aulserungen iiber die Schrift des hl. Thomas
wDe aeternitate mundi contra murmurantes® angefithrt; die eine von
Stentrup: ,Hiitten wir nicht fir die Kchtheit der Abhandlung »iiber die
Ewigkeit der Welt« einen Gewidhrsmann wie Bernhard de Rossi es ist,
wahrlich, man mochte sich versucht fiihlen, dieselbe dem hl. Thomas
abzusprechen“; und die andere von Kleutgen: ,Es ist zweifelhaft, ob
diese Schrift nicht einem andern Verf. angehért®. Auf diese Ausspriiche
hin, die sich, nebenbei bemerkt, auf keinen einzigen weder innern noch
dufsern Grund zu stiitzen vermdégen, sagt Krause ohne weiteres: ,Sunt
qui opusculum (hoc) . . . quo sensa illa singularia (nimlich die vorerwihnten
» Widerspriiche®) ponuntur, ab Aquinate abjudicent®. Also der Wunsch
des einen und der Zweifel des andern sind fir ihn geschichtliche
Zeugnisse: ,abjudicant®,

Derselbe Mangel an Logik macht sich auch in der Darstellung der
Lehre selbst bemerkbar. :

S. 3 gibt der Verf. als die Lehre des hl. Thomas aus: ,evinci non
posse, mundum originem necessario habuisse, neque potuisse non
habere“. Und einige Seiten weiter spricht er von den Griinden, mit
welchen der hl, Thomas ,aeternam creationem universi esse possibilem
demonstrare nititur“., Ja,auft 8.5 wird uns noch eine andere Version der
Lehre des hl. Thomas geboten. Nach abermaliger Wiederholung, dals
der hl. Bonaventura die dem hl. Thomas entgegengesetzte Liehre vertrete
(yAliam atque S. Thomas sententiam profitetur S. Bonaventura®), wird
namlich fortgefahren: ,Haud ignorat S. Bonav, hanc veritatem fundamenti
instar esse, pro sublato multae aliae veritates cadant necesse sit, servato
stabilitae atque confirmatae videantur* (Dafs in der Lehre des hl. Thomas
gar so manche Wahrheiten infolge seiner Lehre iiber den hier behandelten
Punkt zu kurz gekommen seien, wird durch das Urteil der kirchlichen
Auktoritit nicht bestétigt). ,Hinc indignatio quacum Bonav. illam sententiam
contrariam respuit. Dispicere se contendit illorum ratiocinandi viam qui
aeternam extra Deum positam materiam statuant cum Aristotele, ideoque
mundi aeternitatem defendant; nullo autem pacto assequi se posse quomodo
quis mundum de nihilo factum eundemque aeternum esse posse arbitretur:
,hocadeo esse contrarationem, ut nullum philosophorum quantumcunque
parvi intellectus (diese Worte sindin der Abhandlungselbst im Hinblick
auf den hl. Thomas unterstrichen) crediderit hoc posunisse’.“ Also die
Ansicht des Aristoteles, dafs die Welt ewig sei — vom kirchlichen
Standpunkt aus eine Hiresie — und etwas, was nach der Meinung des
hl. Bonaventura kein Philosoph quantumcunque parvi intellectus



Litterarische Besprechungen. 375

gelehrt hat: das ist, Herrn Krause zufolge, die Lehre des hl. Thomas!
Wir haben also hier vier verschiedene Fassungen ein und derselben Lehre
des Aquinaten: 1. Die Welt ist ewig; 2. die Welt kann ewig sein;
3. dafs die Welt ewig sein kann, kann demonstrativ bewiesen
werden; 4. es kann nicht demonstrativ bewiesen werden, dals die Welt
nicht ewig sein konne, Und das alles wird widerlegt mit den Griinden,
mit welchen der bhl. Bonaventura mundum non esse aeternum, sed tem-
pore ortum demonstraverit! Eine kontradiktorische Fassung der entgegen-
gesetzten Lehren liegt hier wohl nicht vor.

Wie das Gesagte bereits angedeutet, macht sich in der vorliegenden
Abhandlung eine eigentiimliche Animositiit gegen den hl. Thomas Luft.
Der Verf. kann nicht genug sein Verwundern ausdriicken (S. 4 17) iiber
die unfalslichen Lehren desselben: seine Griinde sind ihm ,futilia® (S. 9);
»Quae contra dicit, ea omnino non faciunt ad rem* (S, 17); ,er wider-
spricht sich selbst (S. 19) u. s, w. Wenn man diesen Ausdriicken das
Zeugnis der Geschichte iiber den hl. Thomas, wie es vom Oberhaupt der
Kirche bestitigt wurde, entgegenhiilt, nimlich ,ratio ad humanum fasti-
gium Thomae pennis evecta, jam fere nequit sublimius assurgere“, so
kann man sich eines eigentiimlichen Eindruckes nicht erwehren. Wiirden
solche Ausdriicke in einer Kontroverse mit einem Manne von irgend
welcher Autoritit gebraucht, so miilsten sie als beleidigend aufgefalst
werden. Und demjenigen gegeniiber, den die Kirche bezeichnet als , Theo-
logorum princeps et Philosophorum norma“, werden sie als erlaubt
betrachtet! Selbstverstiindlich tadeln wir damit nicht ohne weiteres jedes
Abweichen von philosophischen Lehren des Aquinaten, sondern nur die
ungebiihrliche Art und Weise, in welcher dieses geschieht.

So wenig der Verf. die Lehre des hl, Thomas verstanden hat, so
wenig hat er die des hl. Bonaventura zur richtigen Darstellung gebracht.
Zuniichst ist die vorher angefiithrte Stelle falsch citiert. Dals dieselbe
sich nicht auf die Lehre des hl. Thomas beziehen kann, geht aus den
eigenen Worten des hl. Bonaventura klar hervor, Er redet ja von etwas,
was kein Philosoph, soviel er glaube, gelehrt habe. Offenbar wire
also dieses Zeugnis, wenn es die von unserm Verf, gewiinschte Tragweite
hitte, geschichtlich unrichtig, Was der hl. Bonaventura sagt, ist dieses:
wDicendum quod ponere mundum aeternum esse, sive aeternaliter pro-
ductum, ponendo res omnes ex nihilo productas . . .. adeo est contra
rationem, ut nullum philosophorum quantumcunque parvi intellectns
crediderim hoc posuisse“. An Stelle des ,aeternum esse® unterschiebt
aber unser Verfasser die Worte ,aeternum esse posse“. — Alles, was
der seraphische Lehrer in dem beriibrten Artikel thut, ist, die Behauptung
des Aristoteles, dals die Welt ewig sei, zu widerlegen. Dals der Stagirite
eine Schopfung aus nichts gekannt habe, bezweifelt der hl. Bonav.
Darum sagt er in dem vorcitierten Satze, er glanbe nicht, dafls irgend
ein Philosoph diese beiden Punkte gelehrt habe: die Welt sei aus nichts
hervorgebracht, und: sie sei ewig. Diese beiden Sitze zu gleicher Zeit
aufzustellen erscheint ihm als unmdglich.

Von der Lehre des Aristoteles aber, unter der angedeunteten
Voraussetzung, ndmlich dafs dieselbe die Ewigkeit der Welt auf
Grund der Ewigkeit der Materie behauptet habe, sagt er: ,Ponere mundum
aeternum praesupposita aeternitate materiae rationabile videtur et in-
telligibile, et hoc duplici exemplo. Egressus enim rerum mundanarum
a Deo est per modum vestigii. Unde si pes esset aeternus et pulvis in
quio formatur vestigium, esset aeternus, nihil prohiberet intelligere vesti-
gium pedis esse coaeternum, et tamen a pede esse vestigium. Per hunc



376 Litterarische Besprechungen.

modum si materia sive principium potentiale esset coaeternum auctori,
quid prohibet ipsum vestigium esse aeternum? immo videtur congruum
. . . Si ergo materia coaeterna est auctori , . . rationabile videtur creaturas
sive mundum . . . esse aeternum®. — Auf Grund dieser Stelle sagt Bafiez
(Comment. in I p. q. 46 a. 2), der hl. Bonaventura neige zu der Ansicht
hin, die Welt und alle Geschdpfe in ihr hitten von Ewigkeit sein kénnen.
Hurtado (Physica disp. 16 sect. 2 § 7) sagt zwar, der seraphische
Lebrer werde fiir die entgegengesetzte Ansicht angefithrt; jedoch geschieht
dieses seiner Ansicht nach mit Unrecht: ,ille nihil favet®. Gewils hiitte
also diese Stelle, in welcher das gerade Gegenteil des in vorliegender
Abhandlung Angefiihrten gesagt zu werden scheint, einer Erklirung bedurft,
wie sie auch z. B. Vasquez (In 1 p. disp. 177 cap. 2) oder der
Kapuziner Gaudentius Bontempi (Palladium theolog. tract. 3 disp. 1
quaest. 12) geben zu miissen glauben. Bei unserm Verf. vernehmen wir
dariiber kein Wort. Er bilt sich an die Griinde, mit welchen der heil.
Bonaventura Aristoteles unter der andern Voraussetzung bekimpft, nimlich
dals er gemeint habe ,quod nullo modo (mundus) coeperit®. Der sera-
phische Lehrer sagt hierbei ausdriicklich, dafls er nur die Griinde des
Avistoteles im Auge habe und diejenigen, ,quas Commentatores et mo-
derniores superaddunt rationibus Aristotelis“. Daraus erhellt die Un-
billigkeit, den hl. Bonaventura in Gegensatz zu stellen mit dem hl. Thomas;
denn auch er widerlegt an vielen Stellen ex professo die besagte Lehre
des Stagiriten. Allerdings geht der seraphische Lehrer in seinen Gegen-
griinden so weit, dals er sagt, die bekimpfte Lehre sei unmdéglich und
widersprechend. So weit geht der hl. Thomas nicht. So falsch und
unwahr er auch die aristotelische Lehre findet, einen innern Wider-
spruch sicht er in derselben nicht. Und in dieser Behauptung hat er
eine unwidersprechliche Thatsache auf seiner Seite. Die Vertreter der
von ihm bekimpften Ansicht sahen einen solchen Widerspruch nicht, ja,
sie leugneten ihn geradezu. Ein Widerspruch in den Begriffen kann
aber niemanden entgehen, der die Begriffe selbst versteht, ,Mirum —
sagt deshalb der hl. Thomas — quomodo Augustinus eam (repugnantiam)
non vidit ., . . Mirum etiam, quomodo nobilissimi philosophorum hanc
repugnantiam non viderunt.“ Und er fiigt ivonisch hinzu: ,Ergo illi qui
tam subtiliter eam percipiunt, soli sunt homines, et cum eis oritur
sapientia® (Opusc. De aeternitate mundi contra murmurantes). Natiirlich
sagt er dieses nicht mit Riicksicht auf seinen seraphischen Freund, denn
dieser behandelt, wie bereits gesagt, nicht die Frage nach der innern
Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung, sondern bekéimpft blofs die
Behauptung, dals eine solche thatsichlich stattgefunden habe, obgleich
er in dieser Bekimpfung weiter geht als zu scinem Zweck erforderlich war.

Aus dem Gesagten erhellt zur Geniige, dals eine Abhandlung wie
die vorliegende nicht nur kein neues Licht tiber die behandelte Frage
verbreitet, vielmehr ganz darnach angethan ist, dieselbe in ihren eigenen
Mangel an Verstindnis zu verwickeln. Auffillig ist es auch, dafs dieselbe
an vielen Stellen wortlich mit Stéockl (Die thomistische Lehre vom
Weltanfang, im Katholik 1883 Bd. I.) und mit Frohschammers
Aufsatz im Athenaeum (Miinchen 1862; neu abgedruckt in seiner
Philosophie des Thomas von Aquin, Leipzig 1889 8. 512 ff.)
iibereinstimmt.

Maynooth. I'r. Thomas Esser, Ord. Praed.



Litterarische Besprechungen. 377

Lehre vom Schinen von Otto Trautmann., I. Form, Orna-
ment und Farbe. Dresden, R. Bertling 1890.

In der Einleitung werden, ohne dafs eine Begriffsbestimmung des
Schionen und der Schonheit vorausgeht, die Erscheinungen, die man als
schon bezeichnet, in zwei Klassen geteilt, solche, die niemals ihren Wert
verlieren, und andere, welchen der heute beigelegte Wert schnell abhanden
kommt, An diese Teilung schlielsen sich zwei Bemerkungen an, wovon
die zweite besagt: ,Wiirde alles, was einmmal als schon bezeichnet worden,
diese Auszeichnung behalten, so wiire nicht einzusehen, wie eine Lehre
vom Schonen zustande kommen sollte“. Dieser Satz ist auffallend und
steht im Widerstreit mit den bald darauf folgenden Siétzen. , Ein festes
Schones bhietet den willkommensten Krsatz fir Bestimmungen®. ,Das
Schone soll einen festen Wert darstellen, die Lehre vom Schonen soll
sich auf einen Zustand, cinen allen Wertschwankungen enthobenen Zustand
griinden koénnen‘’. Referent ist mit den so eben angefiibrten Sitzen
einverstanden; aber wie stimmt dazu die Meinung des Autors, es sei
nicht einzusehen, wie eine Lehre vom Schonen zustande kommen sollte,
wenn alles, was als schon bezeichnet wird, diese Auszeichnung immer behalten
wiirde? Gerade dann wire ja die vom Autor gestellte IForderung, dafs
das Schone einen festen Wert haben soll, am vollkommensten erfillt.
Mit der soeben erwihnten Forderung eines Schonen, das festen Wert
hat, korrespondiert der Inhalt des ersten Kapitels, welches die Frage
,,Gibt es feste Formen des Schinen ?** beantwortet. Die gegebene Antwort
lautet bejahend und Referent ist im wesentlichen damit einverstanden.
Bei der Begriindung der bejahenden Antwort jener Frage stiitzt sich unser
Autor auf die von Fechner angestellten Versuche in Betreff der Wohlge-
falligkeit rechteckiger Iiguren, Fechner zeichnete namlich rechteckige
Figuren, in welchen das Lingenverhiltnis zweier im rechten Winkel sich
treffender Seiten zwischen 1 : 1 (Quadrat) und 1: 2,5 in verschiedenen Ab-
stufungen sich bewegte. Solche Rechteckfiguren wurden mehr als 300
Personen zur Beurteilung in Bezug auf Wohlgefilligkeit vorgelegt. Das
Resultat war, dals das Quadrat und die demselben nichststehenden, sowie
auch die sehr langen Rechtecke als die ungefilligsten, jene Rechtecke
aber, deren Seitenverhiltnis dem goldnen Schnitt am meisten sich an-
nitherte (1:1,618) als die gefilligsten von der tiberwiegenden Mehrzahl
der Personen befunden wurden. Referent kann dies Krgebnis aus vielen
eigenen Krfahrungen und Messungen, die er an Visiten- und Gratulations-
karten, an Photographieen und Druckflichen von Biichern, sowie an
Grundrissen von Tempeln und Kirchen vorgenommen hat, bestitigen,
Kinen Teil dieser Untersuchungen hat Referent in seinen Verschiedenen
Publikationen tber den goldnen Schnitt bekannt gegeben. Is scheint
jedoch, dafs Herrn Trautmann alle diese Publikationen unbekannt geblieben
sind, denn keine davon ist von ihm erwihnt, Auf Seite 41 hat Trautmann
eine aus -einem Rechteck und zwei Kreissegmenten zusammengesetzte
Figur gezeichnet, in welcher die zwei Hauptaxen, Breite und Linge,
das Verhiiltnis des goldnen Schnittes genau einhalten, obwohl der Autor,
wie ans dem Zusammenhang hervorgeht, dies Verhiiltnis dort nicht
bespricht und nieht beabsichtigt hatte. Mir ist dies ein neuer Beleg
fiir die von mir oft gemachte Beobachtung, dals jenes Verhiiltnis sehr
oft unabsichtlich eiugehalten wird.

Es folgt dann die Beantwortung der Frage: Ist eine Wissenschaft
vom Schénen méglich? Die auf Seite 50 gegebene Antwort, es miisse
diese Frage wenigstens vorlidufig bei Beschrinkung auof die besprochenen



378 Litterarische Besprechungen.

Thatsachen verneint werden, kam — offen gesagt — dem Referenten
unerwartet. Doch beschrinkt Trautmann seine Verneinung durch die
Bemerkung, dals hiermit ein Wissen vom Schonen nicht -gelengnet sein
solle. Dafs zwischen Wissen und Wissenschaft noch ein Unterschied sei,
kann zugegeben werden, aber die Behauptung, dafs vorliufig wenigstens
eine Wissenschaft vom Schonen unméglich sei, erklirt die Asthetik als
Wissenschaft fiir unmoglich und dann entsteht die Frage, was denn
gegenwiirtig die Asthetik sei, wenn sie nicht Wissenschaft vom Schonen
sein kann?

Die Ausfihrungen iiber Form und Ornament, welche nun folgen,
enthalten viele treffende Bemerkungen iiber die Verhiltnisse dieser zwei
Faktoren des Kunstschonen und deren #sthetische Bedeutung; dasselbe
gilt von dem Kapitel, welches von der Farbenharmonie handelt, wobei
itbrigens Trautmann ganz auf Briickes Physiologie der Farben sich stiitzt.
Was hier von 8. 68 bis 71 mit Bezugnahme auf Briicke tiber die Wohl-
gefilligkeit gewisser Farbenkombinationen gesagt ist, kann Referent
grofsenteils auf Grund eigener Beobachtungen bestéitigen. Auf den Tafeln
des Werkes von Racinet ,das polychrome Ornament* finden sich die von
Briicke als besonders wohlgefillig bezeichneten Farbenkombinationen
z. B. Blau mit Rot oder mit Goldgelb, dann die Trias Rot, Blau, Gelb,
besonders frequent.

In den Schlufsbetrachtungen wird die ésthetisch wichtige Frage nach
dem Verhiltnisse des Zweckes zur Form und zur Schinheit noch erortert
und im wesentlichen dahin beantwortet, dafs die Zweckmilsigkeit noch
nicht Formschdnheit begriinde. Bei den in Aussicht gestellten Fort-
setzungen diirfte die einschligige Litteratur etwas mehr, als in dieser
ersten Nummer geschehen, beriicksichtigt werden.

Dr. X, Pfeifer.

Zu Aristoteles d¢ memoria 2. 452 a 17 f. von Freudenthal.
Separatabdruck aus dem Archiv fiir Geschichte der Philo-
sophie von Stein.

Die angegebene schwierige Stelle bei Aristoteles hatte Siebeck logisch
erklirt und ibersetzt: ,,Das Allgemeine (z0 x«%0liov) und der Mittel-
begriff (zo wéoov) sind das Princip fiir das richtige Treffen bei der ab-
sichtlichen Wiedererinnerung . . HO steht als Schema des xa&olov
gegeniiber den einzelnen Eund 4. Wenn man sich auf E (das Einzelne)
nicht besinnt, so kommt man vielleicht bei (durch) H® (dem Allgemeinen)
darauf, denn von dort aus ist es leicht, sich auf beides, sowohl auf ¥
als auf A zu besinnen”. Denn im z ist das ¢ und in ¢ das J enthalten,
wie das Kinzelne im Allgemeinen. Der Allgemein- oder Mittelbegriff
enthilt ndmlich ,,Wesen und Grund* der in ihm zusammengefalsten Dinge
und fiihrt von selbst auf deren Begriffe, der enge begriffliche Zusammenhang
bedingt deren leichte Reproduktion. Nun spricht aber Aristoteles nirgends
sonst von dieser Art der Vorstellungsassociation, um so weniger, als
nach seiner Auffassung die Ideeenassociation dem sinulichen Erkenntnis-
vermogen angehort und dem begrifflichen Denken fernsteht, ,,Der Vorgang
der Erinnerung,'* heilst es, ,,ist somatischer Art.* Die Vorstellungen sind
unter sich verknitipft, entweder auf Grund eines zeitlichen oder rdumlichen
Zusammenhanges, einer ahnlichbkeit oder eines KKontrastes. Freudenthal
versteht daher die Stelle psydm]oglsch und tibersetzt: ,Im allgcmemen
scheint auch das Mittelglied einer Reihe Ausgzmgspunkt (¢oyn) fir alle



Litterarische Besprechungen. 379

Glieder zu sein, da man von ihm aus vorwirts und rickwirts zu den
gesuchten Vorstellungen gefiibrt werden kann. Geht man also z. B. in
der Reihe 4 B I' 4 E Z H 6 von dem zuletzt wahrgenommenen @ zu
den fritheren Vorstellungen zuriick, so kann man von ihm aus zu £ und Z
gefilhrt werden, aber auch in umgekehrter Folge, wenn man von F ausgeht.
Erinnert man sich aber auch bei £ nicht an Z und H, dann wird man auch
von keinem andern Gliede aus sich erinnern konnen. Von £ aus fithrt
die Association nach beiden Seiten, nach Z und vnach 4.“

Dr. G, Grupp.

Begriff, Formen und Grundlegung der Rechtsphilosophie von
Dr. Friedrich Harms. Aus dem handschriftlichen Nach-
lasse des Verfassers herausgegeben von Dr. Heinrich Wiese.
Leipzig, Grieben-Fernan. 1889.

Das vorliegende Werk zeichnet sich durch besondere Vorziige aus.
Vor allem ist die grofse Klarheit der Darstellung zu. rithmen, welche
ohne Verzicht auf charakteristische und prignante Wendungen und ohne
in zu grofse Breite auszuarten, sich moglichster Deutlichkeit befleilst.
Sodann sind die verschiedenen Auffassungen des Rechtes, die fsthetische
der Griechen, die hedonische, die utilitaristische, die theologische, natura-
listische, die Vertrags- und Willenstheorie, endlich die geschichtliche Auf-
fassung mit einer Bestimmtheit und Schirfe vorgetragen und nach ihren Vor-
aussetzungen und Konsequenzen entwickelt, wie ich sie noch selten gefunden
habe. Endlich beriihrt es wohlthuend, mitteninderatheistischen Philosophie
der Gegenwart, wo selbst Gottesglinbige sich scheuen, das Recht auf
Gott zuriickzufithrer, den Gottesgedanken als Ausgangspunkt anzutreffen
und zugleich mit aller Entschiedenheit Recht und Sittlichkeit auf ein-
ander angewiesen zu seben. Dieser Standpunkt lifst den Verfasser die
Scholastik viel gerechter beurteilen als es gewohnlich der Fall ist und
er tritt mit Entschiedenheit der Behauptung entgegen, die Scholastik habe
sich mit einer einfachen Reproduktion des Aristoteles begniigt, vielmebr,
sagt er, es habe sich die christliche Philosophie mit einem neuen christlichen
Inhalte erfiillt,

Harms unterscheidet in der mittelalterlichen Philosophie ein doppeltes
Verhiltnis zum Staate: anfinglich habe man den Staat als etwas Unter-
geordnetes als ein blofses Mittel fir die Kirche betrachtet (Augustin),
spiter sei die Auffassung edler geworden und man habe ihn als die eine
Seite des Gottesreiches betrachtet. Ob es hiermit seine Richtigkeit habe,
kann bezweifelt werden; nach manchen kirchenpolitischen Schriftstellern
wire die Entwicklung geradezu umgekehrt verlaufen.

Harms erhebt die Frage: Ist das Recht im Willen oder in der
Vernunft begriindet und entscheidet sich fiir das letztere. Im letzten
Grunde, meint er, ruhe es in Gott und sein nichstes Organ ist der durch
das Wesen Gottes gebundene ordnende Menschenwille. Wie das freilich
niherhin gemeint sei, erfahren wir nicht.

Es erhebt sich ferner die Frage: gehort das Recht der Natur
oder der Geschichte an, d. h. ist es wie die Naturerscheinungen etwas
Unverinderliches und erfolgt es, wie die Naturgesetze, immer in einer
und derselben Weise, oder setzt es einen Trieb voraus, aus dem die
Geschichte hervorgeht? Um diese Frage zu beantworten, werden nicht
hergehorende Momente beigebracht. (S. 90 f) Die Frage wird weder
dadurch entschieden, dafs der Naturstand eine unmigliche Fiktion ist,



380 Litterarische Besprechungen.

noch dafs die Natur nur den Selbsterhaltungstrieb kennt, wihrend dem
Recht hohere Triebe zu Grunde liegen. s handelt sich vielmehr darum,
das Bleibende und das Verinderliche im Recht zu unterscheiden und die
Seite, welche den Zusammenhang des Rechtes mit der Natur aufweist,
wie die andere, wo es dariiber hinausfiithrt, gleichmilsig zu beriicksichtigen.
Fine einseitig geschichtliche I'assung des Rechtes nithert sich bedenklich
der von Harms verponten Vertragstheorie und kann der gewohnheits-
milsigen Bildung derselben nicht gerecht werden.

Harms stimmt niimlich der geschichtlichen Schule zu und zieht es
vor, das Recht aus der Gewohnheit, als aus bewulster gesetzgeberischer
Absicht zu erkliren; er schreibt dem Rechte eine Art natiirlichen Wachs-
tums zu, wiewohl er sich bemiiht, eine physiologische Beschlagnahme des
Rechtes abzulehnen. Die Gewohnheit, heilst es, ist nicht reiner Natur-
prozels und das Recht wiichst nicht wie eine Pflanze, die Gewohnheit wird
freilich zar zweiten Natur, aber nur auf geistigem Gebiete — ,ein Stein
gewdhnt sich nicht an, nach dem Gesetze der Schwere zu fallen, sondern
er fallt, doch von Anfang an und durch alle Zeiten hindurch in gleicher
Weise“ —, die Gewohnheit ist die urspriingliche Bildungsform des Geistes,
ein Naturvorgang, aber sie setzt ein Denken oder wenigstens ein berech-
tigtes Gefiithl voraus und bildet ,die Grundlage fiir den Vernunftprozels®.
Nicht minder als die Naturanalogie wird die Reflexion von der Rechts-
bildung ferngehalten und H. flichtet sich zu dem dunkeln Begriff der
Gewohnheit in der Indifferenzlinie zwischen Geist und Natur, zwischen
Lewu[ster und unbewulster Rechtsbildung. Das Princip der Gewohnheit ist
der Schibboleth der Indifferenz- oder Indentititsphilosophie, trigt ganz
ihren Charakter und sucht wie diese zwischen Idealem und Realem zu
vermitteln. So gilt auch von ihr das Wort Hegels iiber die ldentitits-
lehre: sie sei die Nacht, in welcher alle Kiithe schwarz sind.

Gehort das Recht zur Kategorie der Tugenden, der Giiter oder
der Pflichten? Der Verfasser unterstellt es dem Begriff der Pflichten.
Wiire es cine Tugend, wie es die antike und mittelalterliche Ansicht
wollte, so liefse sie sich meint H., nicht befehlen. Kine Tugend ist freie
Gabe der Person und hat nur als solche einen Wert, sie zu befehlen
wiire Despotismus. ,Was aber Recht ist, muls sich hefehlen lassen.”
Die moderne Ansicht fafst nach H. ,,das Recht als Mittel fiir die Gtiter
des Genusses der Einzelnen oder des Ganzen, des Gemeinnutzens, der
Wohlfahrt; auch diese Ansicht hilt er fiir verwerflich; denn sie fihre
zum ITedonismus und zur Aufiosung der Rechtsordnung. Iis seien die
Kommunisten und Anarchisten, welche die volle Konsequenz aus dieser
Aunpsicht ziehen und jedem das gleiche Recht auf Genuls zusprechen.

So scharfsinnig die Kritik ist, so muls doch ihre Berechtigung be-
stritten werden. Das Recht mufs einen Zweck haben, dieser Zweck -kann
aber nur ein Gut sein und es kommt nur darauf an, welcher Art dieses
Gut ist. Der Verfasser selbst nennt gelegentlich die I'reiheit als Rechts-
zweck. — Soll das Recht allgemein herrschen, so muls die rechtliche
Gesinnung allgemein d. h. zu einem allgemeinen moralischen Habitus
werden, sei er auch nur auf die dulserliche Befolgung des Gesetzes, auf
Legalitit gerichtet. Dies ist aber nichts anderes, als die Tugend der
Gerechtigkeit der Alten. H.selbst betont es einer Ansicht gegeniiber, welche
den Charakter der Erzwingbarkeit des Rechtes ausschliefslich hervorhebt,
dasselbe miisse in der Gesinnung wurzeln und als Pflicht bewulst sein.

Noch sind einige Einzelheiten zu beanstanden. Kant legt die reine
Form des Willens dessen allgemein giiltige Bestimmtheit seiner Ethik
zu Grunde, statt dessen unterschiebt ihm Harms die Idee der Freiheit;



Zeitschriftenschau. 381

diese, heilst es (S. 62), sei reiner Vernunftbegriff und stelle die Un-
endlichkeit eines Wesens, absoluten Wert dar. Die Freiheit selbst
erklirt der Verfasser S. 100 unzutreffend dahin, der Wille sei deshalb
frei, weil er ,,Produktivitit aus dem Bewulstsein ist*, iiber die Wirklichkeit
hinausgeht und Neues, nicht Daseiendes schafft.

Maihingen. Dr. G. Grupp.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften fiir Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie ehrétiemne. CXX, 4—6; CXXI, 1. 1890,
A. Farges: De la connaissance et de la conscience sensibles, en général
297. Charaux: Les éiéments de la pensée et les éléments de 'histoire
323. De Broglie: La géométrie non euclidienne (Forts.,, vgl. V, 126
dieses Jahrbuches) 840. Domet de Vorges: De la pensée de S. Thomas
sur la notion du bien obligatoire 870. @ Hulst: S, Thomas et le spiritu-
alisme & la Sorbonne 376, A. Farges: L’homme et la béte 393. A, Acker-
mann: La notion de liberté chez les grands philosophes (Forts., vgl. V,
254 a. a. 0.) 427, CXXI, 75. Ch. Dents: L’oeuvre de M. Caro et le
spiritualisme en France 455, CXXI, 27. @, Lechalas: Le nombre et le
temps dans leurs rapports avec Pespace 516. A. Largent: Une histoire
du sitcle/apostolique 541. A. Farges: L'illusion métaphysique du moi
CXXI, 5, G. Lechalas: La géométrie générale et Pintuition 56,

Divus Thomas. Vol. IV. (Annus XI) 5 u. 6 1890. A. Rotelli:
Commentaria in quaestiones D. Thomae S. theol. 11I qu. 1—26 (Forts.,
vgl. V, 254 a. a. 0.) 65. J. B. Chabot: Commentaria in quaestiones
D. Thomae 8. theol. I qu. 27—43 (Forts., vgl. V, 254 a. a. 0.) 71.
Tononi: Consilium Fratris Gometii Minoritae in favorem Montis Pietatis
anni 1491 nunquam editum 74, 95. Fernandez: De pontificiae infallibili-
tatis extensione (Forts., vgl. V, 254 a. a. 0.) 77. Zrmoni: Commentarium
in Opusculum 8. Thomae Aqu. de verbo (Forts., vgl. V, 126 a. a. 0.) 81,
A. Barberis: De mente 8. Bonaventurae circa humanam cognitionem 86.

Philosophisches Jahrbuch III. Bd. 4. Heft 1890. Hayd: Verein-

barkeit oder Unvereinbarkeit unbeschrinkter Freiheit der wissenschaft-
lichen Forschung mit einem dogmatisch bestimmten Glaubensbekenntnis
Schl(uls; vgl. 1V, 512 a. a."’0.) 853, Kaderdvel: Uber die Einfiihrung
der christlichen oder aristotelisch-thomistischen Philosophie an den philo-
sophischen Fakultiten (Schlufs; vgl. V, 255 a. a. 0.) 373. Pfeifer:
Analogieen zwischen Naturerkenntnis und Gotteserkenntnis, den Beweisen
fiir Gottes Dasein und naturwissenschaftlicher Beweisfiihrung, mit Bezug-
nahme auf Kants Kritik der Gottesbeweise 390. Sierp: Pascals Stellung
zum Skepticismus (Schlufs; vgl. V, 255 a. a. 0.) 403.
. Zeitsehrift fiir exakte Philosophie XVIII, 1. Heft 1890. Thilo:
Uber das zweite Buch der allgemeinen praktischen Philosophie Herbarts 1.
0. Fligel: Zur Lehre vom Willen 30. Cornelius: Zur Theorie der Auf-
merksamkeit 68. Iin Brief Herbarts 77.

Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik XCVII,
1. u, 2. Heft, XCVIILI, 1. Heft 1890, Glogaw: Uber Goethe, Studie zur
Entwicklung des deutschen Geistes 1. Volkelt: Das Denken als Hilfs-
vorstellungs-Thiitigkeit und als Anpassungsvorgang. Beitrige zur Kenn-
zeichnung des Positivismus 25. Bender: Uber das Wesen der Sittlichkeit



	Litterarische Besprechungen

