
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


360 Litterarische Besprechungen.

theorie des Lichtes und der Farben in diesem Jahrbuch vorbehalte,
erwidere ich auf vorstehende Erklärung:

ad 1. Schasler hat im allgemeinen die hypothetische Natur jener
Theorie, speciell betreffs der Annahme eines schwingenden Trägers der
Licht- und Farbenerscheinungen richtig angegeben und wurde von mir
nicht als „Autorität", sondern als ein Vertreter der Gegner einer rein
mechanischen Naturauffassnng in aufser-, ja antischolastischen Kreisen
angeführt.

ad 2. Dieser hypothetische Charakter ist auch in dem von H. Dr.
Pf. angeführten Gutachten ausdrücklich anerkannt. Da nun die Berechnung
der Schwingungszahlen nicht allein von der Gröfse der Lichtwellen (d. d.
dessen, was sich „graphisch" als Lichtwelle darstellen läfst) und der
Lichtgeschwindigkeit, sondern auch von der Voraussetzung, dafs wirkliche
Schwingungen eines elastischen Mediums stattfinden, abhängig ist, so
glaube ich, an meiner Behauptung von „unsicheren Grundlagen" der
physikalischen Schwingungszahlen praecise mit Rücksicht auf diese noch
nicht hinreichend bewiesenen Voraussetzungen festhalten zu müssen.

Dr. M. Glofsner.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
„Tros Tyriusque mihi nullo discrimine

agotur."

Das Probleui der Materie in der griechischen Philosophie.
Eine historisch kritische Untersuchung v.ClemensBäumker.
Münster (Aschendorff) 1890.

Dieses Werk erschien ziemlich gleichzeitig mit dem fast
gleichnamigen ,Das Problem der Materie'. Ein Beitrag zur Erkenntniskritik
und Naturphilosophie von Dr. Robert Abendroth. I. Band. Letzteres
tritt an seine Aufgabe vom Standpunkte des Kantischen Kriticismus heran
und bleibt durchaus in dem Gebiete der Geschichte des philosophischen
Denkens, welcher nach herkömmlichem Vorurteil für diesen Standpunkt
einige Bedeutung hat; er bebandelt daher Aristoteles und Empedokles
nur einleitungsweise, um dann sofort zur neuern Philosophie mit Baco
überzugehen. Ausgangspunkt und Methode sind demnach bei beiden
Werken so verschieden wie das Gebiet, auf dem sie ihrem Problem
nachforschen.

Das Problem der Materie bildet die eine Seite des grofsen
Problems, welches der tiefste Grund des Seins sei, ob das selbstmächtige
Denken und Wollen des Geistes, oder ein dunkles Etwas, das sich nicht
aus der Weisheit und Freiheit, d. i. aus der Selbstmacht des Denkens
und Wollens, ableiten läfst. Es hat lange gedauert, bis — unter dem
Einflufs der Offenbarung — die Philosophie die letzte Schlufsfolgerung
wagte, zu der die Vergleichung der Materie und des Geistes drängte :

dafs nämlich alles aus dem schöpferischen Denken und Wollen des Geistes
abzuleiten sei; und dafs es weder in diesem Geiste einen dunklen Naturgrund
gebe, noch aufser ihm etwas, was nicht aus seinem Denken und Wollen
stammte, insbesondere keine ewige, von Gott unabhängige Materie. Sie hatte
sich (aufserhalb der prophetischen Offenbarung) lange als selbständiges
Prinzip neben Gott behauptet, bis man einsah: Auch die Materie
ist nichts anderes als ein aus Gott frei herausgesetzter Gedanke; ein



Litterarische Besprechungen. 361

Gedanke, dermafsen verwirklicht und aufserhalb des Denkens gesetzt,
dafs er nur mehr objektiv, nicht mehr selber Gedanke ist. Wenn
Aristoteles das Geistige vom Standpunkt der Materie aus definierte: es sei
die Wirklichkeit des Materiellen ohne die Materie (cüvev vktjç), so war
der richtige Standpunkt gewonnen, als man erkannte, dafs wohl die
Materie (als Gedankenprodukt) aus dem Geiste abgeleitet und verstanden
werden könne, niemals aber der Geist aus der Materie, etwa als qualitas
occulta derselben: denn das sind die geistigen Phänomene auch für
den modernen Materialismus geblieben; auch er hat sie nicht in einen
klareren Zusammenhang mit der Materie und ihren Atomen zu bringen
gewufst. — Der Geist ist das ganze und volle Sein, das sich seihst nach
Inhalt und Thatsächlichkeit begründen und erklären kann, nämlich die
Wesensgestaltung durch das Denken, und das Dasein durch die Willensmacht.

Die Materie hingegen ist nur ein halbes, teilweises, abhängiges,
bedingtes, von einem Andern erdachtes, bestimmtes oder gestaltetes,
umschriebenes, gewolltes oder bewirktes Sein: sie weist auf einen Höhern
hin, der Alles ist und zwar mit vollkommener Selbstmacht; sie ist eben
etwas Gedachtes uud Gewolltes, aber aufserhalb des Geistes («Wo vov).

Die Zurückführung aller Dinge auf ein einziges Prinzip ist allein
geeignet, die Vernunft zu befriedigen; der Dualismus nicht, auch der
verhüllte Dualismus nicht: entweder ist Geist oder Materie als Urgrund
anzunehmen. Allein die Zurückführung alles Seienden auf e i n Prinzip
fordert zu viel Energie des logischen Denkens in der Wegräumung der
Hindernisse, und in der Aufgabe, die Idee des wahren, aus sich selbst
verständlichen Seins voll auszudenken. Wenn man — auch in der
sokratischen und christlichen Philosophie — dem Postulat nach alles
auf Gottes Schöpfungsratschlufs zurückführte, so geschah dies doch
selten nach allen Wesensprinzipien und Bestimmtheiten. Manches, was
mehr Unbestimmtheit als Vollkommenheit zu sein schien, glaubte man
leichter zu erklären, indem man es aus einem Prinzip der Unbestimmtheit
ableitete, in welchem oder aus welchem Gott seine. Geschöpfe bildete.
Insbesondere die Unvollkommenbeit, Teilbarkeit, Vergänglichkeit, vor
allem aber das Böse schien am besten erklärt, wenn man es aus der
Nichtigkeit alles Geschaffenen ableitete; — als ob diese die hinreichende
Ursache gewisser Bestimmtheiten des Seienden sein könnte. Schwere,
Ausdehnung wie Bosheit und Schuld sind ja trotz allem bestimmte
Beschaffenheiten. — Man durfte kein positives oder substantielles Prinzip
des Unvollkommenen und Bösen annehmen, weil das Dualismus gewesen
wäre; daher nahm man das Nichts als solches an. Wenn man folgerichtig
die materiellen Eigenschaften und das Böse als ein Nichtsein, als einen
Defekt fafste, hatte man das. gröfste Kreuz der Theodicee erträglich
gemacht. Die Thatsache des Übels kann zwar nicht aus dor Welt
geschafft werden; allein sie war so gut wie ausgestrichen, wenn man sie
mit einem kühnen Federstrich des Denkens als ein Nichtseiendes, als den

Mangel erklärte, welche daher als solche auch nicht der Zurückführung
auf eine bewirkende Ursache bedürfe, sondern nur auf die mangelnde
oder fehlende Ursache (causa deficiens): das Böse und alles Übel ist
seiner innersten Natur nach nichts und stammt ans dem Nichts; es
haftet dein Seienden als Mitgift seines Ursprunges aus dem Nichts an ;

es scheint nur etwas zu sein und bereitet durch diesen Schein dem
Glauben und Denken einige Schwierigkeiten.

Es ist daher von äufserster Wichtigkeit für die spekulative
Philosophie und Theologie, das Problem der Materie so zu erforschen, dafs
keine Zweideutigkeit im Gebrauch der Begriffe obwaltet, und sophi-



362 Litterarische Besprechungen.

stisches Begriffsspiel anstatt wahren ernsten Wissens — der Thatsachen
und der Schwierigkeiten — geliefert wird. Der Wert eines Begriffs,
der zum Erbstück einer Schule geworden ist, wird nur erprobt, wenn
man sein geschichtliches Entstehen kennt. Im Lichte seiner
Biographie werden viele Mängel, die ihm anhaften, offenbar; wenn er
jedoch den Epigonen soz. wie ein vom Himmel herabgekommener Genius,
ohne irdischen Vater und ohne irdische Mutter, entgegentritt, wird er
allzuleicht zum Götzen, der demütig bewundert und angestaunt, dankbar
gepriesen und verehrt wird — ob all der Wohlthaten, die er gewährt,
ob all der Hilfen, die er leistet. Ist der Begriff der Materie nicht solch
ein Götze geworden, dem man, (in seiner Verbindung mit der Wesensform)
das Verständnis der körperlichen Natur einzig und allein verdanken zu
müssen glaubt? Und doch leistet er zur Erklärung der körperlichen
Natur so wenig, wie der stumme Götze, dem der dankbare Verehrer
Hekatomben opfert, für dessen Wohl. Schon Hertling hatte vom Standpunkt

pietätvoller Verehrung gegen die aristotelisch-scholastische
Philosophie den Nachweis geliefert, dafs deren Versuch, die körperliche Natur
durch die Zusammensetzung aus Materie und Form von innen heraus zu
erklären, mifslungen sei. Clemens Bäumker hat in vorliegender Schrift
die Geschichte dieses Versuches von Anfang an geliefert, und dadurch
denjenigen, die das Problem empfinden, die Möglichkeit der Untersuchung
dargeboten, was die Lehre von Materie und Form zur Erklärung der
Naturthatsache leiste und ob sie ihrem Zweck entspreche. Denjenigen,
welche sich als Jünger und Verehrer der sokratisch-scholastischen
Philosophie erklären, obliegt ja die Pflicht, das Werk der Meister nicht
blind zu bewundern, sondern innerlich fortzuführen und in seinen
Mängeln zu verbessern. Die erste Vorbedingung zur Ergänzung der
Lücken ist deren Erkenntnis. Die Philosophie gewinnt nur dann, wenn
Aristoteles und Thomas solche Schüler finden, wie sie selbst für Plato
und Albert gewesen sind.

Soweit es möglich ist, die sorgfältige und kritische Darstellung B.s
übersichtlich zu würdigen, stellt sich die Entwicklungsgeschichte des
Begriffs von der Materie also dar:

Thaies nahm nur einen Urgrund an, den kraftbegabten Urstoff,
den er im Wasser wiederzuerkennen glaubte. Ihm wie den folgenden
erschien als die Hauptsache am Sein das, was soz. dessen Unterlage
bildete; die Veränderungen schienen weniger den Vorzug des Seins zu
haben. Anaximander suchte diesen Urstoff im aneiQov, das B. nicht
als-Mittel von Luft und Wasser, nicht als Elementarmengung, auch nicht
als die quantitäts- und qualitätslose Unbegrenztheit, sondern als räumliche

Unendlichkeit versteht. Der unsterbliche Stoff erfährt Änderungen
durch Ausscheidung des Endlichen; allein die endlichen Gebilde bedeuten
keinen Fortschritt des Seins: vielmehr sühnen sie ihr Entstehen durch
den Übergang ins Unendliche, das allein Wertvolle. — Anaximenes
bestimmt diesen Urstoff als Luft; durch Verdiinnung und Verdichtung
ist der Wechsel der Dinge vermittelt. — Diogenes betont die Einheit
dieses Urstoffs gegenüber der Elementenlehre.

Heraklit sieht deu Urstoff in dem ewiglebenden Feuer, dessen
stete Umwandlung die grofse Thatsache des nàvvu çel darstellt Der
Gegensatz oder der Streit ist der Vater der Dinge; nicht dadurch, dafs
die Gegensätze zugleich in einem Ding vorhanden sind, auch nicht im
Moment des Werdens, sondern dadurch, dafs sich zwei Dinge vermöge
ihrer Gegensätzlichkeit zum Zusammenwirken verbinden, und dadurch,
dafs dasselbe Ding in entgegengesetzter Relation zu Verschiedenem steht



Litterarische Besprechungen. 363

und seine Entwicklung im Hin- und Herschweben zwischen Gegensätzen
vollzieht. Der Gegensatz ist vom absoluten Standpunkt aus die
allgemeine Harmonie, Die Weltvernunft [loyoç) und das Weltgesetz
treten bei Heraklit schon mächtig hervor; allein auch er leidet noch
unter dem Verhängnis des Fehlers, den Begriff des wahren Seins im
vollen und allumfassenden Sinne voreilig mit einer Form des Seins,
nämlich mit der Masse, mit der Materie gleichzusetzen; daher ist er in
Not, wie er den höhern und bedeutungsvolleren Formen des Seins:
Vernunft und Gesetz, Beziehung und Gegensatz, ihr metaphysisches Recht
zu teil werden lasse. Er versucht es, indem er sie dem Urfeuer als
Bestimmtheiten anhängt.

Die Pythagoreer fuhren das Sein auf zwei Principien zurück: das
Unbegrenzte (der unendliche Hauch, die reine Ausdehnung) und die
Grenze. Ihre Verbindung konstituiert die Einheit, den Punkt; daher die
Linie; diese die Fläche und den Körper; so bildet die Zahl das innere
Wesen der Dinge, nicht blofs ihr Musterbild. Damit ist der
Begriffsrealismus zugleich mit dem Dualismus von Materie und Form angebahnt.

Die El eat en, diese Feststeller des Seienden (ot xovoXov axaaiwxai)
erklären das Sein als Einheit (fcV xà nàvxa) und insofern als
unveränderlich. Xenophones sieht in dem Seienden die Einheit von Raum
und Geist, das nach allen Richtungen gleichartige (und daher
selbstgenügende) Wesen, ganz Gesicht, Gehör, Gedanke. — Parmenides
lehrt: Es gebe neben dem Seienden kein Nichtseiendes; das Seiende ist
unveränderlich, ewig, gleichartig, räumlich zusammenhängend; die
Unterschiede sind Sinnenschein. (P. tritt der herrschenden Anschauung
entgegen, alles sei geworden, auch das Chaos. Seine Bestimmungen gehören
allerdings zum wahren Sein: allein er begeht den Fehler, dafs er diese
Erfahrungswelt mit jenem wahren, vollkommenen und selbstwirklichen
Sein gleichsetzt.) Melissus stimmte die metaphysische Betrachtung
zur physischen herab. Die Bewegung geschehe im Vollen, nicht im
Leeren und Nichtseienden; keine Veränderung ist möglich; denn es kann
keine solche zum Seienden hin geben, da es neben dem Sein kein anderes
Sein gibt; noch zum Nichtsein, da dieses nicht ist.

Die jüngern Naturphilosophen, insb. Empedokles behält von
der eleatischen Metaphysik die Lehre von der Unveränderlicbkeit des
Seins, aber löst es in vier Elemente auf, die an sich unbewegt, durch
Liebe und Ilafs bewegt werden. Mit den Ausflüssen und Poren war das
Leere wieder in die Naturerklärung aufgenommen, das Continuum zum
Discretum gemacht und die Gruudlage der Atomistik geschaffen. — Nach
Anaxagoras ist alles wirklich; es gibt kein Werden. Nur treten die
kleinsten Teilchen nicht erkennbar hervor, bis sie durch Bewegung in
gröfseren Massen vereinigt sind. Der Geist ist das ordnende Princip;
er ist allein bei sich selber, nicht vermischt mit dem Stoff. — Leucipp
und Demokrit lehren gleichartige Atome, verschieden in quantitativer
Hinsicht. (Sie glaubten, der quantitative Unterschied sei nicht so sehr
eine Seinsbestimmtheit, welche daher Erklärung fordert, wie der qualitative

Unterschied.) Die Gleichartigkeit wird behauptet, weil die Sinne
täuschen.

Plato unterscheidet die Vernunft oder das Göttliche als den
Erklärungsgrund des sv, das in der Ordnung und im Zwecke liegt und
zur Seligkeit führt; und die Notwendigkeit d. i. die dienende,
umherschweifende, planlose Mitursache, ohne welche der Zweck nicht
erreicht würde, und die Ursache nicht Ursache wäre. Sie wird notwendig
genannt, nicht wegen innerer Bestimmtheit und Unabhängigkeit im Sinne



364 Litterarische Besprechungen.

der mechanischen Naturgesetze, sondern weil sie für die Zweckerreichung
der Vernunft unentbehrlich ist. Plato kann also wohl sagen, die Vernunft
habe die Notwendigkeit überredet, von dem Werdenden das Meiste zum
Besten zu führen. (Plutarch deutete sie auf die böse Weltseele.) So

schwierig der Begriff einer umherschweifenden Materialursache ist, —
Plato beschämt immerhin durch seinen Scharfblick diejenigen, welche
meinen, durch die Annahme der mechanischen Naturnotwendigkeit die
schöpferisch-gesetzgeberische Vernunft entbehrlich zu machen; — als ob
nicht gerade die gesetzmäfsige Festigkeit der Beziehungen, Zusammenhänge

und Aufeinanderfolgen am meisten auf den Geist zurückgeführt
werden mtifste. — Die Dinge sind kein Dieses, sondern nur ein Sobe-
schaffenes, weil sie der Beständigkeit entbehren; die Aufnehmerin,
in der sie erscheinen und verschwinden, ist vielmehr ein Dieses, in
welchem die Beschaffenheiten hervortreten. Prinzip kann nur ein
Unveränderliches sein.

Die Aufnehmerin (Materie) oder Mutter wird durch keine Form
innerlich bestimmt; sie ist das Räumliche, unsichtbar, gleichbleibend;
nur durch unechtes oder indirektes Denken erfafsbar. — Mit Recht nimmt
B. an, dafs die ungewordene Materie nach Plato nicht die ungeordnete
sekundäre Materie sei, sondern die Urmaterie. Diese ist nicht eigenschafts-
ioser Urstoff (stoischer Begriff der Materie), auch nicht das Woraus oder
die Möglichkeit der Körper (Aristoteles), noch die subjektive Raumform,
sondern die objektive Räumlichkeit als Aufnehmerin, als Worin der
Dinge. Das wahre Sein ist das Insichsein der Ideen; das unvollkommene,
getrübte Sein ist in einem andern, in dem Räumlichen, in der Materie: (als
ob es etwas gäbe aufser dem Seienden, wodurch das Seiende in seinem
Sein geschwächt werden könnte!). Der Raum ist die Schranke, an welche
die Hervorbringung des Seins gebunden ist, die Schwäche des gewordenen
Seins; die mathematische Anschauungsweise wirkt hierbei nach.

(Die sekundäre Materie scheint nach Plato die ordnungs- und gesetzlose

Wiederspiegelung der Ideen in der Urmaterie zu sein, ohne dafs
ein Gott die Verbindung beider ordnet. Die Ideenwelt ist an sich auch
nur die ordnungslose Vielheit des Intelligibeln, nicht zusammengehalten
von einem einheitlichen Band, ohne ein Prinzip der Selbstmacht und des
Selbstbewufstseins. Das objektiv Denkbare ist nämlich an sich nicht
Geist, nicht seiner selbst inne und mächtig; es wirkt daher auf die
Materie wie eine umherschweifende Ursache. Erst der selbstmächtige
Geist (Gott) überredet die Notwendigkeit zu planvoller Zweckmäfsigkeit
und Ordnung.)

Im Philebus subsumiert I'lato den Begriff „Materie" unter den
weitern des „Unbegrenzten", des „Grofs und Kleinen" (im aristotel.
Bericht). Die Unbegrenztheit findet sich auch in den Ideen; bei diesen
ist das Eine soz. die Form. Die Ideen bilden die arithmetische Welt;
die Natur die geometrische Welt. Plato soll (nach dem aristot. Bericht)
die Materie und das Unbegrenzte für den Ursprung des Uebels gehalten
haben, wie schon Pythagoras. Aus dem Theätet wird die bedeutsame
Stelle erwähnt, wonach das Gute einen Gegensatz fordert: etwa als
Voraussetzung der Güte und Vollkommenheit? Plato hat das Gute also
nicht in absoluter Reinheit ausgedacht und den höchsten Standpunkt des
reinen Theismus nicht gewonnen.

Aristoteles empfand die Notwendigkeit, dem alten Dilemma zu
entgehen: das Werden könne weder aus dem Seienden noch aus dem
Nichtseienden erfolgen; daher versuchte er den Nachweis, es erfolge aus
dem in Möglichkeit Seienden. — Die Materie ist nach einem Gesichts-



Litterarische Besprechungen. 365

punkt das Substrat entgegengesetzter Zustände; nach dem
zweiten Gesichtspunkt das Mögliche, welches in Verwirklichung
übergeführt wird. B. fragt: Sind beide Bedeutungen gleichwertig?
— Die Beraubung (orépçoiç) ist soz. ein Accidens der Materie ; hierbei
macht Arist. dem Plato den Vorwurf, er habe dieselbe oder das Nicht-
seiende nicht begrifflich von der Materie getrennt; so sei ihm die
Materie zum Nichtseienden geworden, während sie nur ein Nichtseiendes
per accidens sei. — Das Werden findet zwischeu Gegensätzen statt;
Gegensätze können nicht auf einander einwirken; also bedarf es eines
Dritten, der Materie. Sie ist das Beraubte; sodann das Aufnehmende
und dadurch innerlich konstituierend; endlich das in Möglichkeit Befindliche.
— Aus dem Zusammentreffen der bewegenden Ursache und der Materie
erklärt Arist. das Werden in der anorganischen Natur; aus der Verbindung
der Wesensform mit der eigentümlichen Materie das Werden der Organismen.
Er schrieb dabei der reinen Urmaterie unvermerkt zu, was nur die reale
Urmaterie (m. propria) leisten kann. Die Analogie des künstlerischen
Bildens wurde für ihn verhängnisvoll, indem er dasselbe für eine
substantielle Umwandlung hielt. Er entzog sich der Frage: wie etwas,
was an sich keine Bestimmtheit hat, eine sachliche Bedeutung in dem
Ding gewinnen könne? durch die Ausflucht: die Materie sei bedeutsam
durch die Aufnahme der Form. — Als bezw. Nichtseiendes wäre sie
bestimmungsloser Stoff; der Stoff selbst aber wäre doch etwas Bestimmtes;
er wird nach Abzug der Bestimmungen als das rein Übrigbleibende
hypostasiert. Immer wirkte die Fiktion, nach Abzug aller Bestimmtheiten
bleibe die Substanz oder Materie in sich unverkürzt zurück; und doch
wird auch sie mit der Wegnahme der Accidenzien stückweise abgetragen.
— Wie läfst sich vereinbaren, dafs die Qualitäten des Trockenen und
Warmen die Elemente konstituieren, da sie doch Accidenzien sind wie
alle Bestimmtheiten? — Als bezw. Seiendes wäre die Materie nichts
Reales. Aber real wird sie doch wieder gedacht, wenn Arist. eine andere
Materie für die Himmelskörper und die Erdenwesen annimmt; desgleichen
eine andere Materie für die substantiellen und quantitativen, qualitativen
und örtlichen Veränderungen. Die Materie hat auch Quantität und
Qualität; sie ist Princip des Leidens und der Vergänglichkeit, der
Zufälligkeit und der Individualität: offenbar nur durch bestimmte Wirkungen.
Sie hat eine notwendige Wirkung (wie opfir/, im Gegensatz zur
Zweckursache, welche allein wahrhaft Ursache ist.) Sie ist also nicht
umherschweifende Ursache, wie bei Plato; sie ist mitwirkend, selbstwirkend,
gegenwirkend. — Begriff, Art und Form sind nach Arist. (und Thomas) eins; also
ist die Materie Individuationsprinzip; denn in der Materie läfst sich der
Artbegriff(-form) vervielfältigen; ohne die Materie wäre nur eine einzige
Form jeder Art zu verwirklichen. Andrerseits behält die Materie die
Möglichkeit des Andersseins und bewirkt so die Vergänglichkeit des
Individuums (d. i. eigentlich die Entbehrlichkeit oder Kontingenz des

Individuums). — Arist. nimmt die Form bald als die individuell-reale
Form in dem Concretum und läfst diese m i t dem Kompositum
mitentstehen, um nicht sagen zu müssen, dafs die Form nicht werde; (denn
der Artbegriff wird nicht.) — Ein anderer Widerspruch tritt hervor mit
der Frage: Gehört die Materie zum Wesen, wenn dieses mit der Form
identisch ist? Arist. antwortet: Nein, aber zum Einzelding. Andrerseits
findet sie sich in allen Individuen der Art, gehört also doch dazu: aber
im allgemeinen, nicht diese Materie, sagt Arist. — Allein gehört nicht
die Materie im allgemeinen zum Wesen der Pflanze, und gehört nicht
diese Materie zum Wesen dieses Einzeldinges? Nach Arist. ist eben



366 Litterarische Besprechungen.

nicht das Einzelding das Seiende, sondern das Allgemeine. So entsteht
ein Doppelspiel zwischen dem realistischen und dem logischen Standpunkt.
— Die intelligible Materie wird von Arist. unterschieden als mathematische
und begriffliche Materie zb. die Gattung für die Art.

Der mechanische Materialismus wurde durchgeführt von
Epikur und Lukrez. Nach Epikur gibt es nur Wahrnehmbares und
das, was zur Erklärung des Wahrnehmbaren notwendig ist, d. i. Körper
und leerer Raum; beide sind unentstanden, unbegrenzt, unvergänglich.

Das Wesen der raumfüllenden Körper ist die Widerstandsfähigkeit;
das Wesen des Raumgebenden die Widerstandslosigkeit. Das Atom ist
der kleinste, nicht mehr teilbare Körper, das unveränderliche Element
des Veränderlichen. Sie enthalten keine Leere mehr, sind also voll und
unteilbar. — Ausdehnung, Widerstand und Schwere sind die wesentlichen

Eigenschaften des Körpers und eignen daher den Atomen; die
andern Qualitäten dem Zusammengesetzten; aber ihre Verschiedenheit
ist in der Verschiedenheit der Atome nach Gestalt, Gröfse und Schwere
begründet. — Die Atome haben eine partielle Bewegungsfreiheit, um
eine minimale Ablenkung von der senkrechten Richtung des Abwärts zu
veranlassen; wie der freie Wille es auch fordert. Epikur und Lukrez
wollen deshalb nicht Panpsychismus und Willenskraft der Atome annehmen;
sie gestehen nur naiv zu, dafs nicht einmal die mechanische Weltgestaltung
aus den Prinzipien des Materialismus allein erklärlich ist: es gehört
die richtige Ablenkung dazu.

Die Stoa stützte sich auf Heraklits Grundsätze. Zeno fafst die
Materie als den qualitäts- und gestaltlosen Stoff, und als Prinzip des
Leidens. So ist nicht die blofse Möglichkeit, sondern Körper; denn nur
Körper sind wirklich. Sie ist die gattungsmäfsig gedachte Körperlichkeit,
die noch unbestimmte Substanz. Ihr Wesen ist das dreifach Ausgedehnte;
die Widerstandskraft wird von vielen Stoikern als Distinktivum von der
mathematischen Materie genommen. Mit der Einheit der Materie ist
die Einheit der Substanz gegeben, da sie, nicht die Form, das Wesentliche

ist. Trägheit und Vernunftlosigkeit eignen der Materie als dem
Prinzip des Leidens. — „Was bei Aristoteles Aushilfe der Verlegenheit
oder Inkonsequenz ist, wird bei den Stoikern zum Prinzip." Die Wesensform

schwindet zu Qualitäten zusammen, da die Materie dichter gedacht
wird. Der feurige Lufthauch, das Pneuma, teilt den Körpern ihre
Qualitäten mit; es ist die Spannung des durchdringenden Pneuma, was die
Körper bestimmt. Ihre Wirksamkeit sind die Qualitäten; diese sind das
Ursächliche in den Dingen, als feinere Körper. Die Qualitäten sind
also nicht Stoff los, sondern haften an einem besondern Stoff, dem
Lufthauch; wohl aber ist die Materie qualitätslos. — Dieselbe Inkonsequenz
zeigt sich in der kosmologischen Fassung der beiden Prinzipien. Das
Urpneuma ist Gott, der Logos, aber Materie. Aus ihm kommen (Xôyoi
ansQfiatixot und deren Triebkräfte) die kr aftbegabten Gedanken:
wieder materiell. Gott bedarf der Welt als des Wesensgrundes (ova!u)\
die Welt Gottes als des zusammenhaltenden Geistes, Vernunftgesetzes,
Logos. Die Welt ist zusammengesetzt aus Gedanke, Triebkraft und
Materie; alle sind körperlich und wesenseins. Die Materie kann dem
Logos daher weder physisch widerstehen noch Princip des Bösen sein;
sie ist, indifferent. Wenn der Stoff für Neubildungen versagt und die
Kraft dazu nicht reicht, tritt der Weltbrand ein.

Die Neupythagoreer stellen mit der alten (piaton.) Philosophie
den Grundsatz auf : Die Principien des Körperlichen können nicht selbst
wieder materiell sein. Die Ideen sind indes nicht die letzten Gründe,



Literarische Besprechungen. 367

sondern die Zahl, weil dieselbe von jeder Idee, und die Einzahl wiederum
von jeder Zahl ausgesagt wird. Das Allgemeine ist Prinzip; je
allgemeiner, desto höher in der Bedeutung als Prinzip. — Die Möglichkeit
des Andersseins oder die unbestimmte Zweiheit verhält sich zur Eiuheit
wie die (intelligible) Materie. Geht die Materie durch eine Art Abstraktion
der Monas von ihrer Bestimmtheit als Monas aus? Die Einheit, welche
noch nicht im Gegensatz zur Zweizahl gedacht wird (soz. die innascibilitas
Patris nach der Trinitätslehre einiger Theologen), ist der höchste Gott.
— Indem sie die Einheit als Punkt denken, (dabei wird bei der Erfahrung
die Anleihe des Begriffs „Lage" gemacht) wird die arithmetische Gröfse
zur geometrischen; die Zweiheit zur Linie, dann zur körperlichen Materie,
dem Priuzip der Unbeständigkeit und des Bösen.

Der Neuplatonismus des Plotin fafst die Materie als körperlos,

gröfselos, eigenschaftslos, mafslos, nichtseiend im Vergleich zum
wahren Sein, alles aufnehmend, ohne dadurch beeinflufst zu werden
(navâs/ijs und ànu9-t)ç), reine Möglichkeit und Kraftlosigkeit. Die
Schwere und Widerstandsfähigkeit der Körper stammt von der Materie,
ist aber nicht Kraft, sondern Unk raft, das Unvermögen, sich in sich
selbst zu halten.

Der Ursprung der Materie wird erklärt, indem als Axiom festgestellt
wird: Jede Kraft wirkt naturnotwendig eine minder vollkommene Kraft
(d. h. das absolute Sein beherrscht und umfafst sich nicht vollkommen
durch sein Denken und Wollen; es bleibt im Rückstand; sein Erkennen
ist schon unvollkommener als dessen Sein). Aus der Gottheit geht der (Nous)
Gei8t des scheidenden Denkens hervor; aus dem Nous die Unbestimmtheit
(intelligible Materie) und die Mannigfaltigkeit der Ideen oder Formen,
welche in der Einheit aufgehoben sind. Die Mannigfaltigkeit erreicht
ihren höchsten Grad in der Seele als Vorstellung des Seins; daher strebt
die Seele nach räumlicher Entfaltung und Ausbreitung ihres Wesens.
Das organische Gestalten der Naturseele ist eine unvollkommene Art
des betrachtenden Denkens, das um so vollkommener ist, je freier von
praktischem Bilden, und je reinere Beschaulichkeit (&e(opia) es ist. Die
Materie ist der von den Formen überdeckte Abgrund des Bösen und
Häfslichen; aber sie ist notwendig, weil das Gute, um gut zu sein, aus
sich herausgehen und in der Materie enden mufs. Proklus bestreitet,
dafs die Materie bös sei; sie sei auch nicht gut, aber Notwendigkeit
und Bedingung für das Gute. — Der neuplatonische Gedanke sagt: Die
Entwicklung mufs am Vollkommenen anfangen und endet in der Un-
vollkommenheit: denn aus dem Mehr kann wohl weniger werden, nicht
aber aus dem Unvollkommenen das Vollkommene; die materialistische
Entwicklungsphilosophie hingegen sagt: Aus dem Geringsten, Ärmsten
und Bestimmungslosesten wird von splbst und naturnotwendig das Höchste,
Reichste und Schönste. — Diese Ubersicht mag zeigen und zu wifs-
begiei'igem Einblick reizen, wie B. in seinem Werke die vierfache
Aufgabe löst, welche er sich gestellt: im einzelnen den Thatbestand
festzustellen, eine mühsame Bergmannsarbeit; den innern Zusammenhang
der Systeme herauszuarbeiten und nachzudenken : mit logischer Konsequenz
und menschlicher Inkonsequenz; mit letzterm hängt die Würdigung der
historischen Bedingungen der Systeme zusammen, die letzte Vorstufe zur
sachlichen Kritik. — Möge dem vorzüglichen Werk der Erfolg reichlich
zu teil werden, wie er einem Buche gebührt, das für historisches Wissen
und sachliche Kritik gleichmäfsig eine dankenswerte Förderung bedeutet.

Dr. Herman Schell.



368 Litterarische Besprechungen.

Physiologie der Tonkunst. Von Dr. Bugen Dreher, weil.
Docent an der Universität Halle. Halle-Saale, Pfeffer (Robert

Stricker) 1889.
Die Studie Drehers will eine Physiologie der Tonkunst geben,

d. h. sie will „in grofsen Zügen die physiologischen Gesetze
aufdecken, durch deren kunstgerechte Benutzung der Tondichter seine
beabsichtigten Wirkungen erreicht" (S. IX). Doch sollen auch die
psychologischen Probleme wenigstens gestreift werden, was namentlich von
der Frage nach der unbewufsten Wirksamkeit der Seele gilt, die bei
Dreher eine überaus grofse Rolle spielt.

Bei einer Anzeige des Dreherschen Werkes, die in einer
philosophischen Zeitschrift erscheint, werden vor allem die letztern Elemente
ins Auge zu fassen sein. Auf das rein Physiologische und das
Physikalische kann ich nur in aphoristischen Bemerkungen eingehen.

Man kann nicht darüber klagen, dafs Dreher nicht versucht habe,
seine Ausführungen auf ihre letzten Gründe zurückzuführen. Er behandelt

die Musiktheorie im engen Zusammenhange mit seinen allgemeinen
erkenntnistheoretischen Anschauungen. Diese aber sind durchaus
idealistischer Natur. Den Veränderungen im Centraiapparat unsers Nervensystems

entsprechen psychische Zuständigkeiten, welche indes keineswegs

als Abspiegelung der Dinge an sich in der Seele zu fassen sind,
sondern selbständige „Konstruktionen" der Seele darstellen (S. 6). Diese
„Konstruktionen" werden entworfen in den Formen der specifischen
Sinnesenergieen, als Licht, Farbe, Ton, Wärme, Geschmack, Geruch u. s. w.
Da jene Energieen nur dem Subjekt angehören, so ist damit auch der
subjektive Charakter der durch sie bedingten „Konstruktionen" dargethan.
Dazu tritt noch ein zweites Moment der Subjektivität. Auf Grund der
Formen von Raum und Zeit werden die psychischen Inhalte nach aufsen
hin projiciert und räumlich und zeitlich geordnet. Hinsichtlich dieser
Formen aber glaubt Dreher die Ansicht von Helmholtzens verwerfen zu
sollen, nach dem die Beziehungen der Zeit, des Raumes, der Gleichheit
und die davon abgeleiteten der Zahl, der Gröfse, der Gesetzmäfsigkeit,
kurz das Mathematische, der äufsern und innern Welt gemeinsam sind,
so dafs in diesen Beziehungen eine volle Übereinstimmung der
Vorstellungen mit den abgebildeten Dingen erstrebt werden kann. Er selbst
hat sich mit Kant dafür entschieden „Raum und Zeit als der Seele
angeborene Anschauungsformen zu erachten, deren sie sich bedient, um
die auf sie einwirkenden Objekte in das Reich ihrer Betrachtung zu
ziehen" (S. 109). So war wenigstens bis zur jüngsten Zeit sein
Standpunkt; neuestens denkt er, wie er S. 109 erzählt, hinsichtlich der Zeit
— nicht aber auch hinsichtlich des Raumes — realistischer.

Vermittelst dieser doppelten Kategorie von subjektiven Formen, der
specifischen Energieen und der Formen von Raum und Zeit, gestaltet
die Seele die „Aufsenwelt". Eine solche Aufsenwelt ist das Werk der
Seele. Dreher redet darum konsequent von „Phantomen, die man gemeinhin

Aufsenwelt nennt" (S. 5). Ihre Konstruktion ist indes nicht das
Werk des bewufsten Ich. Es mufs —und dies ist ein Fundamentalsatz

der Dreherschen Lehre — wohl unterschieden werden zwischen der
Psyche und dem individuellen Ich. Das Ich, der Träger des Be-
wufstseins, ist nicht die Seele, sondern ein blofser Faktor der Seele
(S. 91). Neben und vor der bewufsten Thätigkeit des Ich giebt es daher
eine unbewufste (d. h. dem Ich unbewufste) Seelenthätigkeit. Die
Möglichkeit einer solchen liegt darin begründet, dafs „jede Nervenzelle",



Litterarische Besprechungen. 361)

wie Dreher mit Eduard v. Hartmann annimmt, „für sich beseelt ist und
so psychische Thätigkeiten verrichten kann, die dem Ich, als ihm nicht
entsprossen, unbewufst. erscheinen" (S. 92; vgl. S. 23).

Indem nun das Ich die im unbewufsten Gestalten der Seele
geschaffenen Konstruktionen gewahrt, entsteht die Sinneswahrnohinung.
Bei derselben erblickt das Ich gerade so eine Schöpfung der unbewufst
bildenden Seele, wie im Traum. Zwischen Sinneswabrnehmung und
Traumbild soll nach Dreher blofs der Unterschied bestehen, dafs „erstere
ein viel zuverlässigeres Sinnbild der Aufsenwelt ist, als letzteres, an
dessen Entstehung die Phantasie zu viel Anteil nimmt und es so der
Aufsenwelt zu sehr entfremdet" (S. 5).

Wir halten hier inne, nicht ohne schwere Bedenken äufsern zu
müssen. So eben hatte sich die ganze Welt, „die man gemeinhin Aufsenwelt

nennt" in ein Phantom aufgelöst. Jetzt wird der Vorzug dieser
„Phantome" vor der Traumwelt darein gesetzt, dafs jene in höherm
Grade als diese die Aufsenwelt versinnbilden. Was bedeutet im letztern

Falle die „Aufsenwelt"? Es bleibt, wenn der Satz nicht einen
Selbstwiderspruch enthalten soll, nichts übrig, als an die Welt der Dinge
an sich zu denken, die „vermutete Welt der Materie" (S. 6). Auf diese
werden wir auch gewiesen, wenn S. 6 von einer „Art von prästabilierter
Harmonie zwischen innerer und äufserer AVeit" gesprochen wird — denn
damit zwischen der unbewufst schaffenden Seele und ihrem Produkt,
den „Phantomen, die man gemeinhin Aufsenwelt nennt," eine
Übereinstimmung bestehe, dazu brauchte es doch keiner prästabilierten Harmonie.
Die Phantome, die man gemeinhin Aufsenwelt nennt, das mufs Drehers
Ansicht sein, sind in höherm Mafse mit der wahren Aufsenwelt, der
Welt der Dinge an sich, in Korrespondenz, als die Traumwelt. Aber
woher weifs ich denn das? Weifs ich doch nach Drehers Principien
nicht einmal etwas Sicheres von der Existenz einer solchen Aufsenwelt.

Wie kann ich da von dem Vorhandensein einer Pluralität des
Seienden und eines Systems von Beziehungen zwischen diesen livra, denen
meine Wahrnehmungswelt einigermafsen, d. h. mehr als die regellose
Traumwelt, entspräche, etwas wissen! Und worauf soll sich die „prä-
stabilierte Harmonie" noch beziehen, wenn das eine der Glieder, zwischen
denen sie bestehen soll, zum reinen „Phantom" gemacht wird? Drehers
Principien führen mit Notwendigkeit zum reinen Phänomenalismus. Nur
Eines kann uns diesem entreifsen: die Anerkennung der objektiven
Bedeutung des Mathematischen. Mit Recht legt von Ilelmholtz jener
Wissenschaft die hohe Bedeutung bei, dafs sie uns ins Innere der Dinge
führt.

Das „Unbewufste" — wie Dreher es in Kürze nennen will (S. 26)
— gestaltet nun auch die AVeit der Töne. Es „percipiert — so wird
seine Thätigkeit allgemein beschrieben — Bewegungsformen, d. h. die
stofflichen Veränderungen im Centrainervensystem, übersetzt diese
Vorgänge in eine ihm eigene Sprache, welcher Raum und Zeit, und je nach
den verschiedenen Nervenbezirken auch die verschiedenen Sinnesenergieen
— also in unserm Falle die des Tones — als Baumaterial dienen, welche
Sprache das Ich in Form einer Sinneswahrnehmung —1 hier einer
Gehörswahrnehmung —, einer scheinbar direkten Kundgebung der Aufsenwelt,
empfindet" (S. 26). — Aber wie kann das „Unbewufste", wenden wir
ein, jene stofflichen Veränderungen im Centrainervensystem percipieren?
Dann müfsten sie ja schon, zumal nach Drehers Principien, psychischer
Inhalt sein. Wir werden im Laufe unserer Besprechung noch einmal
auf diesen Punkt zurückkommen.

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 24



370 Litterarische Besprechungen.

In der schaffenden Thätigkeit des Unbewufsten erblickt Dreher auch
die Wurzel aller ästhetischen Wirkung der Musik. Gerade hier setzt er
sich in scharfen Gegensatz zu von Helmholtz, der bekanntlich in seinem
Werke „Die Lehre von den Tonempfindungen, als physiologische Grundlage

für die Theorie der Musik" (4. Aufl. Braunschweig 1877), sowie
in einer Reihe von Abhandlungen, unter denen sein Bonner Vortrag von
1857: „Über die physiologischen Ürsachen der musikalischen Harmonie"
(Vorträge und Reden, Braunschweig 1881, Bd. I, S. 81—115) am
bekanntesten sind, der Lehre von den Tonempfindungen eine ebenso
eindringende und an neuen Resultaten reiche Üntersuchung gewidmet hat,
wie in der „Physiologischen Optik" dem Gesichtssinn. Drehers Widerspruch

gegen v. Helmholtzens Lehre ist besonders lebhaft in zwei Punkten,
Einmal bestreitet er den Satz, dafs die periodische Schwingungskurve,
welche Ursache einer zusammengesetzten Klangempfindung ist, als
Resultierende einer Summe von Schwingungen zu fassen sei. Die
Komponenten der Klangfarbe, wendet er ein, seien selbst bei glücklichster
Auslegung nur der Anlage nach in der Aufsenwelt vorhanden, da die
aus dieser Anlage entstehenden Töne bei ihrer Geburt schon zu Grunde
gingen und so aufserhalb der Nerven nicht vorhanden wären (S. 61). —
Ich übergehe diesen Punkt, da er trotz des Nachdrucks, den Dreher auf
ihn legt, in Wirklichkeit mehr auf einen Wortstreit als auf eine sachliche
Verschiedenheit hinausläuft.

Wichtiger ist die Polemik gegen v. Helmholtzens Erklärung der
Konsonanz und Dissonanz. In seinem Tentamen novae theoriae Musicae
(1739) hatte bekanntlich der geniale Mathematiker Euler den Grund für
den ästhetisch-befriedigenden Eindruck konsonierender Accorde in einem
rationalen Element, dem Gefallen der Seele an dem Geordneten, gesucht.
Eben wegen dieser Anlage der Seele errege das Zusammenklingen zweier
Töne um so mehr Wohlgefallen, in je kleineren ganzen Zahlen das
Schwingungsverhältnis derselben sich ausdrücken lasse. Helmholtz hatte
dagegen eingewendet, dafs von diesen Schwingungszahlen der Mehrzahl
musikgeniefsender Menschen überhaupt nichts bekannt sei. Wenn aber
die Seele von ihnen nichts wisse, so fehle ihr die Einsicht in die
Ordnung, auf der nach Euler das angenehme Gefühl des Wohlklanges beruhen
solle. Helmholtz hatte deshalb nach dem Umstände gesucht, in welchem
jene Schwingungsverhältnisse der Accorde dem Bewufstsoin sich
wahrnehmbar machen. Er fand diesen in den Schwebungen dissonierender
Tonverbindungen. Indem bei solchen Tonverbindungen sehr oft der
Wellenberg des einen und das Wellenthal des andern Tones sich
aufheben, entstehen rasch aufeinanderfolgende Unterbrechungen des ruhigen
Tonflusses, die nach bekanntem physiologischem Gesetz in ähnlicher
Weise Unlustgefühl erregen, wie es beim Vorübergehen an einem Staketenzaun

der Fall ist, durch den die Sonnenstrahlen seitlich auf das Auge
fallen. Freilich kann man gegen Helmholtz einwenden, dafs seine
Erklärung nicht ganz ausreicht. Das positive Lustgefühl hei einer
wohlklingenden Tonverhindung würde nach dieser Erklärung im Grunde nur
in der Abwesenheit von Unlustgefühlen bestehen; Konsonanz wäre nichts
anderes als Freisein von Dissonanz. Indes, wer auch nach dieser Seite
hin eine ergänzende Weiterbildung der Ansichten v. Helmholtzens
anstrebt, kann darum den Resultaten des bahnbrechenden Forschers bis
auf jenen Punkt ihre volle Geltung belassen.

Anders Dreher. An mehreren Stellen (S. 21, S. 35, S. 83) tritt
er der Erklärung, die v. Helmholtz gegeben, mit aller Bestimmtheit
entgegen. Seine eigene Theorie greift auf die Eulersche zurück (S. 70).



- Litterarische Besprechungen. 371

Um aber dem überzeugenden Einwände v. Helmholtzens, dal's die Mehrzahl

der Menschen von jenen einfachen Verhältnissen der Schwingungszahlen

doch nichts wisse, die Spitze abzubrechen, zieht er seine
Unterscheidung zwischen unbewufstem psychischem Schaffen und bewufster
Perception des Ichs heran. „Wäre das Ich mit der Gesamtseele
identisch, von der es nur der Hauptfaktor ist, so würde der von Helmholtz
erhobene Einwand nicht zu beseitigen sein; da jedoch das Ich in den
Sinneswahrnehmungen, also auch in der Harmonie, schon fertige, seelische
Produkte percipiert, so folgt hieraus, dafs diese ein Widerschein der
Stimmung sind, der sie ihre Entstehung mit verdanken. In den verschiedenartigen

Eindrücken von Konsonanzen und Dissonanzen spiegeln sich so
die abweichenden Stimmungen, welchen die Seele bei Beurteilung, resp.
Zählung, der sie einzeln afficierenden Schwingungen unterworfen war.
Da aber, um es noch einmal hervorzuheben, das Ich von dieser Beurteilung,
resp. von dieser Zählung nicht das Mindeste gewahr wird, so mufs sie
sich, obwohl seelischer Natur, dem Ich gegenüber, unbewufst
vollzogen haben" (S. 22).

Das „Unbewufste" in uns percipiert also, dies ist der Sinn von
Drehers Ausführungen, zunächst die materiellen Bewegungen, welche
durch die einander folgenden Luftschwingungen im Centraiapparat des
Nervensystems hervorgebracht werden. Es zählt zweitens diese
Bewegungen oder schätzt doch wenigstens ihre Zahl, da bei der Beurteilung
der Tonverhältnisse nicht die genauen Zahlen, sondern die Durchschnittszahlen

in Betracht kommen. Drittens setzt es diese Bewegungen um in
psychische „Phantome" (S. 5), wobei es die specifische Energie des
Gehörssinns und die allgemeinen Formen der Zeit und auch (Vgl. S. 6
S. 15 S. 60 u. ö.) des Raumes zu Grunde legt. Hierbei empfindet viertens
das Unbewufste gewisse Stimmungen, die der Lust bei einfachen, die der
Unlust bei unübersichtlichen Verhältnissen der Schwingungszahlen.
Fünftens percipiert das bewufste Ich diese unbewufst entworfeneu
psychischen Konstruktionen, natürlich so, dafs sechstens die Stimmungen,
welche jene konstruierende Thätigkeit des Unbewufsten hegleiten, auch
in dem bewufsten Ich nachzittern. Daher denn im bewufsten Ich das
ästhetische Gefühl der Konsonanz, obwohl demselben der Grund dieses
Gefühls, die vom Unbewufsten erkannte Gesetzmäfsigkeit der Schwingungsverhältnisse,

nicht zum Bewufstsein kommt.
So gut durchdacht dieser Versuch, eine genetische Entwicklung der

musikalischen Elementargefühle zu geben, auch sein mag, so kann er
doch schon deshalb unsere Billigung nicht finden, weil seine Grundlagen
unhaltbar sind. Die erste Voraussetzung Drehers ist, dafs die Seele die
Bewegungen im Central-Nervenapparat als solche empfindet und sie dann
zu zählen oder doch wenigstens zu schätzen beginnt. Aber, wie schon
oben bemerkt, was der materiellen Bewegung im Gehirn als psychischer
Inhalt entspricht, kann nicht wieder eine wie auch immer geartete
Empfindung von dieser Bewegung sein. Sonst würde die Seele in Bewegung
befindliche Gehirnteile und nicht Töne vorstellen. Und wie sollen wir
überhaupt die Umwandlung einer solchen Bewegungsempfindung in
Tonempfindung, also einen vollständigen Qualitätswandel, begreiflich
finden?

Auch die zweite vom Verfasser angenommene Stufe erscheint
unwahrscheinlich. Dreher läfst zwar, im Anschlufs an Fries und andere, die
Seele eine unbewufste Mathematik innehaben (S. 25). Diese
„unbewufste Mathematik" soll sich auch bei der Lokalisierung im Gesichtsraum

in überraschender Weise thätig erweisen (ebend.). Nun wird
24«



372 Litterarische Besprechungen.

zuzugeben sein, dafs die psychische Thätigkeit auf Grund der von einer
allweisen Intelligenz geschaffenen Einrichtung des psychischen Organismus

sich in unbewufster Anwendung mathematischer Gesetze bethätigen
kann, wie wir solche ja auch in der empfindungslosen organischen und
unorganischen Natur befolgt finden. Allein eine solche unhewufste
Anwendung mathematischer Gesetze seitens des „Unbewufsten" würde
hier nicht genügen. Vielmehr müfste dasselbe, wenn es an der Hand
von mathematischen Beziehungen den Grund für die Konsonanz- oder
Dissonanzempfindungen des Ich legen soll, von diesen eine, wenn auch
dem „Ich" unhewufste, so doch ihm selbst bewufste Kenntnis haben.
Denn nur aus einer solchen Kenntnis kann dem Unbewufsten die
Einsicht in die Ordnungzufliefsen, welche die musikalischen Konsonanzen
nach Euler und Dreher, wie objektiv, so auch subjektiv charakterisieren.
Damit aber ist die Lösung des Problems nur verschoben. Jetzt erhebt
sich die Frage, woher denn dem „Unbewufsten" diese Kenntnis von der
Mathematik zugeflossen sei. Wollen wir aber nicht unwissenschaftlichem,
trübem Mysticismus verfallen, so werden wir die „unhewufste" Seele nicht
von vornherein im Vollbesitz solcher Wissenschaften denken dürfen, deren
Erwerbung dem „Ich" nur mit so vieler Anstrengung in der Arbeit von
Jahrhunderten gelungen ist. Wie wenig in der That aus der Einhaltung
mathematischer Gesetze auf die Kenntnis derselben geschlossen werden
kann, dafür liefert uns die von Dreher zur Erläuterung herangezogene
Lokalisierung im Gesichtsraum einen, wie ich meine, schlagenden Beleg.
Viel schneller, als beim Menschen, ist die Raumanschauung und, die
sichere Lokalisierung im Gesichtsraum bei den Tieren ausgebildet. Es
erscheint aber absurd, dem „Unbewufsten" in einem Hühnchen, welches,
die zertrümmerte Eierschale noch auf dem Rücken, bereits richtig zu
lokalisieren versteht, eine Kenntnis der Mathematik zuzuschreiben, von
der bei einem heranwachsenden Kinde so lange nichts zu verspüren ist.

Aufgefallen ist mir übrigens, dafs der Verfasser die eindringenden
Untersuchungen Von Lipps über diesen Gegenstand gänzlich unberücksichtigt

gelassen hat.
Von einzelnen Punkten, in denen ich mit dem Verfasser nicht

übereinstimme, seien die folgenden hervorgehoben. Dafs die kleine
Septime eine ausgesprochenere Dissonanz sei, als die grofse (S. 19), wird
kein Musiker dem Verfasser zugeben. Derselbe will den Grund für die
von ihm behauptete schärfere Dissonanz der kleinen Septime darin sehen,
dafs beim Grundton und der kleinen Septime das kompliziertere Schwingungsverhältnis

8 : Ith,1,, bei der grofsen Septime das einfachere 8 : 15 herrsche.
Im Gegenteil dient der Umstand, dafs trotz des einfacheren Verhältnisses
der Schwingungszahlen in Wirklichkeit bei der grofsen Septime der
dissonierende Charakter ein schärferer ist, zum Beweise dafür, dafs die
Erklärung der Konsonanz- und Dissonanz-Empfindungen aus einer (wenn
auch unbewufsten) Einsiebt in die Schwingungsverhältnisse nicht angeht.
Aus der Theorie von Helmholtzens dagegen erklärt sich bekanntlich die
gröfsere Rauhigkeit der grofsen Septime als selbstverständlich, da bei
ihr die Zahl der Schwebungen eine ungleich gröfsere ist, als bei der
kleinen.

Auch hinsichtlich dieser durch das Zusammenklingen zweier Töne
herbeigeführten Schwebungen sucht Dreher gegen Helmholtz neue
Anschauungen geltend zu machen (S. 37 ff.). Er will bei jenen Veränderungen
im Tonverlauf Tonlicht und Tonschatten unterscheiden, die sich in
verschiedener Weise auf die Komponenten verteilen, je nach dem Schwingungszustande

(Luftverdünnung oder Luftverdichtung), welchen die zusammen-



Litterarische Besprechungen. 373

treffenden Einzeltöne aufweisen, und die sich ähnlich verhalten sollen,
wie dunkle Schrift auf hellem Grunde und helle Schrift auf dunklem
Grunde. Auch die Zahl der Schwebungen sei von Helmholtz zu niedrig
angegeben. — Ich kann auf diese Theorie Drehers hier nicht näher
eingehen. Nur das will ich bemerken, dafs ihr meiner Meinung nach die
irrige Ansicht zu Grunde liegt, als wirke in einer periodischen Schwingung
Luftverdichtung anders auf das Gehör, als Luftverdünnung.

Wenn S. 78 v. Helmholtz die Meinung zugelegt und bekämpft wird,
dafs wir bei einfachen Tönen oder an Obertönen armen Klängen in der
Vorstellung Obertöne hinzufügten, so liegt hier ein (von Du-Bois-
Keymond veranlafstes) Mifsverständnis der Ansicht Helmholtzens vor.
Nicht auf eine Hinzufügung in der blofsen Vorstellung wird von
Helmholtz diese Ergänzung zurückgeführt, sondern auf eine Erzeugung
von Kombinationstönen im Ohr, verursacht durch Momente, die nicht
psychischer Natur sind, sondern in der Konstruktion des Ohres liegen
(Lehre von den Tonempfindungen, 4. Aufl. S. 263—264). Nicht zustimmen
kann ich auch Dreher, wenn er ebendort für den Umstand, dafs eine
Melodie, auf der Flöte gespielt, sich leichter erfassen läfst, als auf der Harfe,
den Grund darin sieht, dafs die Flöte an Obertönen arm sei und darum
nahezu nur Töne mit Tönen verbinde, während wir bei der Harfe mit
ihrer ausgesprochenen Klangfarbe Harmonieen mit Harmonieen zu
verschmelzen hätten. Vielmehr dürfte sich dieses Verhältnis aus dem Kontinuierlichen

des Flötentones erklären, bei welchem der voraufgehende Ton in
unveränderter Stärke bis zum Einsetzen des folgenden andauert, im
Unterschiede von dem rasch verklingenden Ton gezupfter Harfensaiten,
welcher keinen so engen Anschlufs der einzelnen Elemente der Melodie
darbietet.

Uber die höhern ästhetischen Wirkungen der Tonkunst, welche
über die blofsen Elementargefühle hinausgehen, finden wir bei Dreher
manche feinsinnige Bemerkungen (S. 93 ff). Vermifst habe ich die
Hervorhebung des architektonischen Elements, welches im Bau von
Perioden und ganzeD Sätzen, in der Bewegung und Gegenbewegung u. s. w.
eine so grofse Rolle spielt, namentlich bei der Instrumentalmusik, und
auf welchem in erster Linie das logische Element des schöpferischen
Musikverständnisses, wie des verständnisvollen Musikgenusses beruht.

Die Darstellung ist nicht ganz frei von Anstöfsen. Mehrfach begegnen
wir einer Reihe unverbunden nebeneinander gesetzter Bemerkungen
(z. B. S. 66) oder überflüssigen Abschweifungen (z. B. S. 54 über das
Fechnersche Gesetz, S. 56—58 eine keineswegs „durch den Stoff
gebotene" historische Abschweifung). Auch der Satzbau hätte in vielen
Fällen weuiger schleppend sein können. Die recht zahlreichen störenden
Druckfehler sind zum gröfsten Teil, doch nicht alle (z. B. S. 16 Z. 6 v. u.
„Höhren"), nachträglich korrigiert.

Breslau. Clemens Baeumker.

Jos. Krause, Commentatio philosophical Quo modo S. Bona¬
ventura niundum non esseaeternnin, sedtempore
ortum demonstraverit. Brunsberg. 1890.

Gleich im ersten Satz, der den „Status quaestionis" erläutern soll,
hebt der Verfasser die im Titel ausgedrückte Fragestellung auf. Die
Abhandlung beginnt nämlich: „Quum de aliis rebus, tum de hac
quaestione, uum ratione demonstrari possit, mundum non posse non



374 Litterarische Besprechungen.

natum esse tempore, Thomas Aquinas et Bonaventura inter se differunt."
Und doch lautet der Titel: Quomodo S. Bonav. mundum non esse
aeternum, sed tempore ortum demonstraverit. Das non posse non
wird also mit dem non esse einfach gleichgestellt. Dieser Mangel an
logischer Schärfe macht sich durch die ganze Abhandlung fühlbar. Hier
nur einige Beispiele:

S. 17 wird ein Satz des hl. Thomas angeführt: „Adhuc non est
demonstratum, quod Deus non possit facere, ut sint infinita actu", und
dann geschlossen : „Possibilem i gi t u r censet esse numerum actu infinitum."
Die Behauptung „non est demonstratum, possibile non esse" bedeutet
also für Herrn Krause dasselbe wie „possibile est". Ja noch mehr; er
drückt seine Verwunderung aus, dafs der hl. Thomas, der einerseits sagt:
„es ist nicht möglich" und andererseits: „Diese Unmöglichkeit ist aber
noch nicht demonstrativ bewiesen", sich in dieser Weise widersprechen
könne.

S. 18 werden zwei Äufserungen über die Schrift des hl. Thomas
„De aeternitate mundi contra murmurantes" angeführt; die eine von
Stentrup: „Hätten wir nicht für die Kchtheit der Abhandlung »über die
Ewigkeit der Welt« einen Gewährsmann wie Bernhard de Rossi es ist,
wahrlich, man möchte sich versucht fühlen, dieselbe dem hl. Thomas
abzusprechen"; und die andere von Kleutgen: „Es ist zweifelhaft, ob
diese Schrift nicht einem andern Verf. angehört". Auf diese Aussprüche
hin, die sich, nebenbei bemerkt, auf keinen einzigen weder innern noch
äufsern Grund zu stützen vermögen, sagt Krause ohne weiteres: „Sunt
qui opuscnlum (hoc) quo sensa illa singularia (nämlich die vorerwähnten
„Widersprüche") ponuutur, ab Aquinate abjudicent". Also der Wunsch
des einen und der Zweifel des andern sind für ihn geschichtliche
Zeugnisse: „abjudicant".

Derselbe Mangel an Logik macht sich auch in der Darstellung der
Lehre selbst bemerkbar.

S. 3 gibt der Verf. als die Lehre des hl. Thomas aus: „evinci non
posse, mundum originem necessario habuisse, neque potuisse non
habere". Und einige Seiten weiter spricht er von den Gründen, mit
welchen der hl. Thomas „aeternam creationem universi esse possibilem
demonstrare nititur". Ja, auf S. 5 wird uns noch eine andere Version der
Lehre des hl. Thomas geboten. Nach abermaliger Wiederholung, dafs
der hl. Bonaventura die dem hl. Thomas entgegengesetzte Lehre vertrete
(„Aliam atque S. Thomas sententiam profitetur S. Bonaventura"), wird
nämlich fortgefahren: „Haud ignorât S. Bonav. hanc veritatem fundamenti
instar esse, pro sublato multae aliae veritates cadant necesse sit, servato
stabilitae atque confirmatae videantur" (Dafs in der Lehre des hl. Thomas
gar so manche Wahrheiten infolge seiner Lehre über den hier behandelten
Punkt zu kurz gekommen seien, wird durch das Urteil der kirchlichen
Auktorität nicht bestätigt). „Hinc indignatio quacum Bonav. illam sententiam
contrariam respuit. Dispicere se contendit illorum ratiocinandi viam qui
aeternam extra Deum positam materiam statuant cum Aristotele, ideoque
mundi aeternitatem defendant; nullo autem pacto assequi se posse quomodo
quis mundum de nihilo factum eundemque aeternum esse posse arbitretur:
,hoc adeo esse contra rationem, ut nullum philosophorum quantumcunque
parvi intellect us (diese Worte sind in der Abhandlungselbstim Hinblick
auf den hl. Thomas unterstrichen) crediderit hoc posuisse'." Also die
Ansicht des Aristoteles, dafs die Welt ewig sei — vom kirchlichen
Standpunkt aus eine Häresie — und etwas, was nach der Meinung des
hl. Bonaventura kein Philosoph quantumcunque parvi intellectus



Litterarische Besprechungen. 375

gelehrt hat: das ist, Herrn Krause zufolge, die Lehre des hl. Thomas!
Wir haben also hier vier verschiedene Fassungen ein und derselben Lehre
des Aquinaten: 1. Die Welt ist ewig; 2. die Welt kann ewig sein;
3. dafs die Welt ewig sein kann, kann demonstrativ bewiesen
werden; 4. es kann nicht demonstrativ bewiesen werden, dafs die Welt
nicht ewig sein könne. Und das alles wird widerlegt mit den Gründen,
mit welchen der hl. Bonaventura mundum non esse aeternum, sed tempore

orturn demonstraverit Eine kontradiktorische Fassung der entgegengesetzten

Lehren liegt hier wohl nicht vor.
Wie das Gesagte bereits angedeutet, macht sich in der vorliegenden

Abhandlung eine eigentümliche Animosität gegen den hl. Thomas Luft.
Der Verf. kann nicht genug sein Verwundern ausdrücken (S. 4 17) über
die unfafslichen Lehren desselben: seine Gründe sind ihm „futilia" (S. 9);
„Quae contra dicit, ea omnino non faciunt ad rem" (S. 17); „er
widerspricht sich selbst" (S. 19) u. s. w. Wenn man diesen Ausdrücken das
Zeugnis der Geschichte über den hl. Thomas, wie es vom Oberhaupt der
Kirche bestätigt wurde, entgegenhält, nämlich „ratio ad humanuni fasti-
gium Thomae pennis evecta, jam fere nequit sublimius assurgere", so
kann man sich eines eigentümlichen Eindruckes nicht erwehren. Würden
solche Ausdrücke in einer Kontroverse mit einem Manne von irgend
welcher Autorität gebraucht, so müfsten sie als beleidigend aufgefafst
werden. Und demjenigen gegenüber, den die Kirche bezeichnet als
„Theologorum princeps et Philosophorum norma", werden sie als erlaubt
betrachtet! Selbstverständlich tadeln wir damit nicht ohne weiteres jedes
Abweichen von philosophischen Lehren des Aquinaten, sondern nur die
ungebührliche Art und Weise, in welcher dieses geschieht.

So wenig der Verf. die Lehre des hl. Thomas verstanden hat, so
wenig hat er die des hl. Bonaventura zur richtigen Darstellung gebracht.
Zunächst ist die vorher angeführte Stelle falsch citiert. Dafs dieselbe
sich nicht auf die Lehre des hl. Thomas beziehen kann, geht aus den
eigenen Worten des hl. Bonaventura klar hervor. Er redet ja von etwas,
was kein Philosoph, soviel er glaube, gelehrt habe. Offenbar wäre
also dieses Zeugnis, wenn es die von unserm Verf. gewünschte Tragweite
hätte, geschichtlich unrichtig. Was der hl. Bonaventura sagt, ist dieses:
„Dicendum quod ponere mundum aeternum esse, sive aeternaliter pro-
ductum, ponendo res omnes ex nihilo productas adeo est contra
rationem, ut nullum philosophorum quantnmcunque parvi intellectus
crediderim hoc posuisse". An Stelle des „aeternum esse" unterschiebt
aber unser Verfasser die Worte „aeternum esse posse". — Alles, was
der seraphische Lehrer in dem berührten Artikel thut, ist, die Behauptung
des Aristoteles, dafs die Welt ewig sei, zu widerlegen. Dafs der Stagirite
eine Schöpfung aus nichts gekannt habe, bezweifelt der hl. Bonav.
Darum sagt er in dem vorcitierten Satze, er glaube nicht, dafs irgend
ein Philosoph diese beiden Punkte gelehrt habe: die Welt sei aus nichts
hervorgebracht, und: sie sei ewig. Diese beiden Sätze zu gleicher Zeit
aufzustellen erscheint ihm als unmöglich.

Von der Lehre des Aristoteles aber, unter der angedeuteten
Voraussetzung, nämlich dafs dieselbe die Ewigkeit der Welt auf
Grund der Ewigkeit der Materie behauptet habe, sagt er: „Ponere mundum
aeternum praesupposita aeternitate materiae rationabile videtur et in-
telligibile, et hoc duplici exemplo. Egressus enim rerum mundanarum
a Deo est per modum vestigii. Unde si pes esset aeternus et pulvis in
qiio formatur vestigium, esset aeternus, nihil prohiberet intelligere vestigium

pedis esse coaeternum, et tarnen a pede esse vestigium. Per hunc



Litterarische Besprechungen.

modum si materia sive principium potentiale esset coaeternum auctori,
quid prohibet ipsum vestigium esse aeternum? immo videtur congruum

Si ergo materia coaeterna est auctori. rationabile videtur creaturas
sive mundum esse aeternum". — Auf Grund dieser Stelle sagt Baiiez
{Comment, in I p. q. 46 a. 2), der hl. Bonaventura neige zu der Ansicht
hin, die Welt und alle Geschöpfe in ihr hätten von Ewigkeit sein können.
Hurtado (Physica disp. 16 sect. 2 § 7) sagt zwar, der seraphische
Lehrer werde für die entgegengesetzte Ansicht angeführt; jedoch geschieht
dieses seiner Ansicht nach mit Unrecht: „ille nihil favet". Gewifs hätte
also diese Stelle, in welcher das gerade Gegenteil des in vorliegender
Abhandlung Angeführten gesagt zu werden scheint, einer Erklärung bedurft,
wie sie auch z. B. Vasquez (In 1 p. disp. 177 cap. 2) oder der
Kapuziner Gaudentius Bontempi (Palladium theolog. tract. 3 disp. 1

quaest. 12) geben zu müssen glauben. Bei unserm Verf. vernehmen wir
darüber kein Wort. Er hält sich an die Gründe, mit welchen der heil.
Bonaventura Aristoteles unter der andern Voraussetzung bekämpft, nämlich
dafs er gemeint habe „quod nullo modo (mundus) coeperit". Der
seraphische Lehrer sagt hierbei ausdrücklich, dafs er nur die Gründe des
Aristoteles im Auge habe und diejenigen, „quas Commentatores et mo-
derniores superaddunt rationibus Aristotelis". Daraus erhellt die
Unbilligkeit, den hl. Bonaventura in Gegensatz zu stellen mit dem hl. Thomas;
denn auch er widerlegt an vielen Stellen ex profes so die besagte Lehre
des Stagiriten. Allerdings geht der seraphische Lehrer in seinen
Gegengründen so weit, dafs er sagt, die bekämpfte Lehre sei unmöglich Und
widersprechend. So weit geht der hl. Thomas nicht. So falsch und
unwahr er auch die aristotelische Lehre findet, einen innern Widerspruch

sieht er in derselben nicht. Und in dieser Behauptung hat er
eine unwidersprechliche Thatsache auf seiner Seite. Die Vertreter der
von ihm bekämpften Ansicht sahen einen solchen Widerspruch nicht., ja,
sie leugneten ihn geradezu. Ein Widerspruch in den Begriffen kauu
aber niemanden entgehen, der die Begriffe selbst versteht. „Mirum —
sagt deshalb der hl. Thomas — quomodo Augustinus eam (repugnantiam)
non vidit Mirum etiam, quomodo nobilissimi philosopliorum banc
repugnantiam non viderunt." Und er fügt ironisch hinzu: „Ergo illi qui
tarn subtiliter earn percipiunt, soli sunt homines, et cum eis oritur
sapientia" (Opusc. De aeternitate mundi contra murmurantes!. Natürlich
sagt er dieses nicht, mit Rücksicht auf seinen seraphischen Freund, denn
dieser behandelt, wie bereits gesagt, nicht die Frage nach der innern
Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung, sondern bekämpft blofs die
Behauptung, dafs eine solche thatsächlich stattgefunden habe, obgleich
er in dieser Bekämpfung weiter geht als zu seinem Zweck erforderlich war.

Aus dem Gesagten erhellt zur Genüge, dafs eine Abhandlung wie
die vorliegende nicht nur kein neues Licht über die behandelte Frage
verbreitet, vielmehr ganz darnach angethan ist, dieselbe in ihren eigenen
Mangel an Verständnis zu verwickeln, Auffällig ist es auch, dafs dieselbe
an vielen Stellen wörtlich mit Stöckl (Die thomistisclie Lehre vom
Weltanfang, im Katholik 1883 Bd. I.) und mit Frohscha mmers
Aufsatz im Athenaeum (München 1862; neu abgedruckt in seiner
Philosophie des Thomas von Aquin, Leipzig 1889 S. 512 ff.)
übereinstimmt.

Maynooth. Fr. Thomas Esser, Ord. Praed.



Litterarische Besprechungen. 377

Lehre vom Schönen von Otto TrautmanD, I. Form, Orna¬
ment und Farbe. Dresden, R. Bertling 1890.

In der Einleitung werden, ohne dafs eine Begriffsbestimmung des
Schönen und der Schönheit vorausgeht, die Erscheinungen, die man als
schön bezeichnet, in zwei Klassen geteilt, solche, die niemals ihren Wert
verlieren, und andere, welchen der heute beigelegte Wert schnell abhanden
kommt. An diese Teilung schliefsen sich zwei Bemerkungen an, wovon
die zweite besagt : „Würde alles, was einmal als schön bezeichnet worden,
diese Auszeichnung behalten, so wäre nicht einzusehen, wie eine Lehre
vom Schönen zustande kommen sollte". Dieser Satz ist auffallend und
steht im Widerstreit mit den bald darauf folgenden Sätzen. „Ein festes
Schönes bietet den willkommensten Ersatz für Bestimmungen". „Das
Schöne soll einen festen Wert darstellen, die Lehre vom Schönen soll
sich auf einen Zustand, einen allen Wertschwankungen enthobenen Zustand
gründen können". Referent ist mit den so eben angeführten Sätzen
einverstanden; aber wie stimmt dazu die Meinung des Autors, es sei
nicht einzusehen, wie eine Lehre vom Schönen zustande kommen sollte,
wenn alles, was als schön bezeichnet wird, dieseAuszeichnung immer behalten
würde? Gerade dann wäre ja die vom Autor gestellte Forderung, dafs
das Schöne einen festen Wert haben soll, am vollkommensten erfüllt.
Mit der soeben erwähnten Forderung eines Schönen, das festen Wert
hat, korrespondiert der Inhalt des ersten Kapitels, welches die Frage
„Gibt es feste Formen des Schönen ?" beantwortet. Die gegebene Antwort
lautet bejahend und Referent ist im wesentlichen damit einverstanden.
Bei der Begründung der bejahenden Antwort jener Frage stützt sich unser
Autor auf die von Fechner angestellten Versuche in Betreff der
Wohlgefälligkeit rechteckiger Figuren. Fechner zeichnete nämlich rechteckige
Figuren, in welchen das Längenverhältnis zweier im rechten Winkel sich
treffender Seiten zwischen 1 : 1 (Quadrat) und 1 : 2,5 iu verschiedenen
Abstufungen sich bewegte. Solche Rechtecktiguren würden mehr als 300
Personen zur Beurteilung in Bezug auf Wohlgefälligkeit vorgelegt. Das
Resultat war, dafs das Quadrat und die demselben nächststehenden, sowie
auch die sehr langen Rechtecke als die ungefälligsten, jene Rechtecke
aber, deren Seitenverhältnis dem goldnen Schnitt am meisten sich
annäherte (1 : 1,618) als die gefälligsten von der überwiegenden Mehrzahl
der Personen befunden wurden. Referent kann dies Ergebnis aus vielen
eigenen Erfahrungen und Messungen, die er an Visiten- und Gratulationskarten,

an Photographieen und Druckflächen von Büchern, sowie an
Grundrissen von Tempeln und Kirchen vorgenommen hat, bestätigen.
Einen Teil dieser Untersuchungen hat Referent in seinen Verschiedenen
Publikationen über den goldnen Schnitt bekannt gegeben. Es scheint
jedoch, dafs Herrn Trautmann alle diese Publikationen unbekannt geblieben
sind, denn keine davon ist von ihm erwähnt. Auf Seite 41 hat Trautmaun
eine aus einem Rechteck und zwei Kreissegmenten zusammengesetzte
Figur gezeichnet, in welcher die zwei Hauptaxen, Breite und Länge,
das Verhältnis des goldnen Schnittes genau einhalten, obwohl der Autor,
wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dies Verhältnis dort nicht
bespricht und nicht beabsichtigt hatte. Mir ist dies ein neuer Beleg
für die von mir oft gemachte Beobachtung, dafs jenes Verhältnis sehr
oft unabsichtlich eingehalten wird.

Es folgt dann die Beantwortung der Frage: Ist eine Wissenschaft
vom Schönen möglich? Die auf Seite 50 gegebene Antwort, es müsse
diese Frage wenigstens vorläufig bei Beschränkung auf die besprochenen



378 Litterarische Besprechungen.

Thatsachen verneint werden, kam — offen gesagt — dem Referenten
unerwartet. Doch beschränkt Trautmann seine Verneinung durch die
Bemerkung, dafs hiermit ein Wissen vom Schönen nicht geleugnet sein
solle. Dafs zwischen Wissen und Wissenschaft noch ein Unterschied sei,
kann zugegeben werden, aber die Behauptung, dafs vorläufig, wenigstens
eine Wissenschaft vom Schönen unmöglich sei, erklärt die Ästhetik als
Wissenschaft für unmöglich und dann entsteht die Frage, was denn
gegenwärtig die Ästhetik sei, wenn sie nicht Wissenschaft vom Schönen
sein kann?

Die Ausführungen über Form und Ornament, welche nun folgen,
enthalten viele treffende Bemerkungen über die Verhältnisse dieser zwei
Faktoren des Kunstschönen und deren ästhetische Bedeutung; dasselbe
gilt von dem Kapitel, welches von der Farbenharmonie handelt, wobei
übrigens Trautmann ganz auf Brückes Physiologie der Farben sich stützt.
Was hier von S. 68 bis 71 mit Bezugnahme auf Brücke über die
Wohlgefälligkeit gewisser Farbenkombinationen gesagt ist, kann Referent
grofsenteils auf Grund eigener Beobachtungen bestätigen. Auf den Tafeln
des Werkes von Racinet „das polychrome Ornament" finden sich die von
Brücke als besonders wohlgefällig bezeichneten Farbenkombinationen
z. B. Blau mit Rot oder mit Goldgelb, dann die Trias Rot, Blau, Gelb,
besonders frequent.

In den Schlufsbetrachtungen wird die ästhetisch wichtige Frage nach
dem Verhältnisse des Zweckes zur Form und zur Schönheit noch erörtert
und im wesentlichen dahin beantwortet, dafs die Zweckmäfsigkeit noch
nicht Formschönheit begründe. Bei den in Aussicht gestellten
Fortsetzungen dürfte die einschlägige Litteratur etwas mehr, als in dieser
ersten Nummer geschehen, berücksichtigt werden.

Dr. X. Pfeifer.

Zu Aristoteles (lé memoria 2. 452 a 17 f. von Freudonthal.
Separatabdruck aus dem Archiv für Geschichte der
Philosophie von Stein.

Die angegebene schwierige Stelle bei Aristoteles hatte Siebeck logisch
erklärt und übersetzt: „Das Allgemeine (to xa'io/.ov) und der Mittelbegriff

(to ftéoov) sind das Princip für das richtige Treffen bei der
absichtlichen Wiedererinnerung HO steht als Schema des za&oXov
gegenüber den einzelnen E und d. Wenn man sich auf E (das Einzelne)
nicht besinnt, so kommt man vielleicht bei (durch) HO (dem Allgemeinen)
darauf, denu von dort aus ist es leicht, sich auf beides, sowohl auf E
als auf d zu besinnen". Denn im t] ist das e und in & das â enthalten,
wie das Einzelne im Allgemeinen. Der Allgemein- oder Mittelbegriff
enthält nämlich „Wesen und Grund" der in ihm zusammengefafsten Dingo
und führt von selbst auf deren Begriffe, der enge begriffliche Zusammenhang
bedingt deren leichte Reproduktion. Nun spricht aber Aristoteles nirgends
sonst von dieser Art der Vorstellungsassociation, um so weniger, als
nach seiner Auffassung die Ideeenassociation dem sinnlichen Erkenntnisvermögen

angehört und dem begrifflichen Denken fernsteht. „Der Vorgang
der Erinnerung," heilst es, „ist somatischer Art." Die Vorstellungen sind
unter sich verknüpft, entweder auf Grund eines zeitlichen oder räumlichen
Zusammenhanges, einer Ähnlichkeit oder eines Kontrastes. Freudenthal
versteht daher die Stelle psychologisch und übersetzt: „Im allgemeinen
scheint auch das Mittelglied einer Reihe Ausgangspunkt (àç/j'l) für alle



Litterarische Besprechungen. 379

Glieder zu sein, da man von ihm aus vorwärts und rückwärts zu den
gesuchten Vorstellungen geführt werden kann. Geht man also z. B. in
der Keike ABT/IEZH0 von dem zuletzt wahrgenommenen 0 zu
den früheren Vorstellungen zurück, so kann man von ihm aus zu E und Z
geführt werden, aber auch in umgekehrter Folge, wenn man von E ausgeht.
Erinnert man sich aber auch hei E nicht an Z und H, dann wird man auch
von keinem andern Gliede aus sich erinnern können. Von E aus führt
die Association nach beiden Seiten, nach Z und nach A.u

Dr. G. Grupp.

Begriff, Formen und Grundlegung der Rechtsphilosophie von
Dr. Friedrich Harms. Aus dem handschriftlichen Nachlasse

des Verfassers herausgegeben von Dr. Heinrich Wiese.
Leipzig, Grieben-Fernau. 1889.

Das vorliegende Werk zeichnet sich durch besondere Vorzüge aus.
Vor allem ist die grofse Klarheit der Darstellung zu rühmen, welche
ohne Verzicht auf charakteristische und prägnante Wendungen und ohne
in zu grofse Breite auszuarten, sich möglichster Deutlichkeit befleifst.
Sodann sind die verschiedenen Auffassungen des Rechtes, die ästhetische
der Griechen, die hedonische, die utilitaristische, die theologische,
naturalistische, die Vertrags- und Willenstheorie, endlich die geschichtliche
Auffassung mit einer Bestimmtheit und Schärfe vorgetragen und nach ihren
Voraussetzungen und Konsequenzen entwickelt, wie ich sie noch selten gefunden
habe. Endlich berührt es wohlthuend, mitten in der atheistischen Philosophie
der Gegenwart, wo selbst Gottesgläubige sich scheuen, das Recht auf
Gott zurückzuführen, den Gottesgedanken als Ausgangspunkt anzutreffen
und zugleich mit aller Entschiedenheit Recht und Sittlichkeit auf
einander angewiesen zu sehen. Dieser Standpunkt läfst den Verfasser die
Scholastik viel gerechter beurteilen als es gewöhnlich der Fall ist und
er tritt mit Entschiedenheit der Behauptung entgegen, die Scholastik habe
sich mit einer einfachen Reproduktion des Aristoteles begnügt, vielmehr,
sagt er, es habe sich die christliche Philosophie mit einem neuen christlichen
Inhalte erfüllt.

Harms unterscheidet in der mittelalterlichen Philosophie ein doppeltes
Verhältnis zum Staate: anfänglich habe man den Staat als etwas
Untergeordnetes als ein blofses Mittel für die Kirche betrachtet (Augustin),
später sei die Auffassung edler geworden und man babe ihn als die eine
Seite des Gottesreiches betrachtet. Ob es hiermit seine Richtigkeit habe,
kann bezweifelt werden; nach manchen kirchenpolitischen Schriftstellern
wäre die Entwicklung geradezu umgekehrt verlaufen.

Harms erhebt die Frage: 1st das Recht im Willen oder in der
Vernunft begründet und entscheidet sich für das letztere. Im letzten
Grunde, meint er, ruhe es in Gott und sein nächstes Organ ist der durch
das Wesen Gottes gebundene ordnende Menschenwille. Wie das freilich
näherhin gemeint sei, erfahren wir nicht.

Es erhebt sich ferner die Frage: gehört das Recht der Natur
oder der Geschichte an, d. h. ist es wie die Naturerscheinungen etwas
Unveränderliches und erfolgt es, wie die Naturgesetze, immer in einer
und derselben Weise, oder setzt es einen Trieb voraus, aus dem die
Geschichte hervorgeht? Um diese Frage zu beantworten, werden nicht
hergehörende Momente beigebracht. (S. 90 f.) Die Frage wird weder
dadurch entschieden, dafs der Naturstand eine unmögliche Fiktion ist,



380 Literarische Besprechungen.

noch dafs die Natur nur den Selbsterhaltungstrieb kennt, während dem
Recht höhere Triebe zu Grunde liegen. Es handelt sich vielmehr darum,
das Bleibende und das Veränderliche im Recht zu unterscheiden und die
Seite, welche den Zusammenhang des Rechtes mit der Natur aufweist,
wie die andere, wo es darüber hinausführt, gleichmäfsig zu berücksichtigen.
Eine einseitig geschichtliche Fassung des Rechtes nähert sich bedenklich
der von Harms verpönten Vertragstheorie und kann der gewohnheits-
mäfsigen Bildung derselben nicht gerecht werden.

Harms stimmt nämlich der geschichtlichen Schule zu und zieht es

vor, das Recht aus der Gewohnheit, als aus bewufster gesetzgeberischer
Absicht zu erklären; er schreibt dem Rechte eine Art natürlichen Wachstums

zu, wiewohl er sich bemüht, eine physiologische Beschlagnahme des
Rechtes abzulehnen. Die Gewohnheit, heifst es, ist nicht reiner Natur-
prozefs und das Recht wächst nicht wie eine Pflanze, die Gewohnheit wird
freilich zur zweiten Natur, aber nur auf geistigem Gebiete — „ein Stein
gewöhnt sich nicht an, nach dem Gesetze der Schwere zu fallen, sondern
er fällt, doch von Anfang an und durch alle Zeiten hindurch in gleicher
Weise" —, die Gewohnheit ist die ursprüngliche Bildungsform des Geistes,
ein Naturvorgang, aber sie setzt ein Denken oder wenigstens ein berechtigtes

Gefühl voraus und bildet „die Grundlage für den Vernunftprozefs".
Nicht minder als die Naturanalogie wird die Reflexion von der
Rechtsbildung ferngehalten und H. flüchtet sich zu dem dunkeln Begriff der
Gewohnheit in der Indifferenzlinie zwischen Geist und Natur, zwischen
bewufster und unbewufster Rechtsbildung. Das Princip der Gewohnheit ist
der Schibboletli der Indifferenz- oder Indentitätsphilosopliie, trägt ganz
ihren Charakter und sucht wie diese zwischen Idealem und Realem zu
vermitteln. So gilt auch von ihr das Wort Hegels über die Identitätslehre:

sie sei die Nacht, in welcher alle Kühe schwarz sind.
Gehört das Recht zur Kategorie der Tugenden, der Güter oder

der Pflichten? Der Verfasser unterstellt es dem Begriff der Pflichten.
Wäre es eine Tugend, wie es die antike und mittelalterliche Ansicht
wollte, so liefse sie sich meint II., nicht befehlen. Eine Tugend ist freie
Gabe der Person und hat nur als solche einen Wert, sie zu befehlen
wäre Despotismus. „Was aber Recht ist, mufs sich befehlen lassen."
Die moderne Ansicht fafst nach H. „das Recht als Mittel für die Güter
des Genusses der Einzelnen oder des Ganzen, des Gemeinnutzens, der
Wohlfahrt"; auch diese Ansicht hält er für verwerflich; denn sie führe
zum Iledonismus und zur Auflösung der Rechtsordnung. Es seien die
Kommunisten und Anarchisten, welche die volle Konsequenz aus dieser
Ansicht ziehen und jedem das gleiche Recht auf Genufs zusprechen.

So scharfsinnig die Kritik ist, so mufs doch ihre Berechtigung
bestritten werden. Das Recht mufs einen Zweck haben, dieser Zweck -kann
aber nur ein Gut sein und es kommt nur darauf an, welcher Art dieses
Gut ist. Der Verfasser selbst nennt gelegentlich die Freiheit als Rechtszweck.

— Soll das Recht allgemein herrseben, so mufs die rechtliche
Gesinnung allgemein d. h. zu einem allgemeinen moralischen Habitus
werden, sei er auch nur auf die äufserliche Befolgung des Gesetzes, auf
Legalität gerichtet. Dies ist aber nichts anderes, als die Tugend der
Gerechtigkeit der Alten. H. selbst betont es einer Ansicht gegenüber, welche
den Charakter der Erzwingbarkeit des Rechtes ausschliefslich hervorhebt,
dasselbe müsse in der Gesinnung wurzeln und als Pflicht bewufst sein.

Noch sind einige Einzelheiten zu beanstanden. Kant legt die reine
Form des Willens dessen allgemein gültige Bestimmtheit seiner Ethik
zu Grunde, statt dessen unterschiebt ihm Harms die Idee der Freiheit;



Zeitschriftenschau. 381

diese, heilst es (S. 62), sei reiner Vernunftbegriff und stelle die
Unendlichkeit eines Wesens, absoluten Wert dar. Die Freiheit selbst
erklärt der Verfasser S. 100 unzutreffend dahin, der Wille sei deshalb
frei, weil er „Produktivität aus dein Bewufstsein ist", über die Wirklichkeit
hinausgeht und Neues, nicht Daseiendes schafft.

Maihingen. Dr. 6. Grupp.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.
Annales de philosophie chrétienne. CXX, 4—6; CXXI, 1. 1890.

A. Farges: De la connaissance et de la conscience sensibles, en général
297. Charaux: Les éléments de la pensée et les éléments de l'histoire
323. De Broglie: La géométrie non euclidienne (Forts., vgl. V, 126
dieses Jahrbuches) 340. Dornet de Vorges: De la pensée de S. Thomas
sur la notion du bien obligatoire 370. d'Hulst: S. Thomas et le spiritualisme

à la Sorbonne 376. A. Farges: L'homme et la bête 393. A. Ackermann:

La notion de liberté chez les grands philosophes (Forts., vgl. V,
254 a. a. 0.) 427. CXXI, 75. Ch. Denis: L'oeuvre de M. Caro et le
spiritualisme en France 455. CXXI, 27. G. Lechalas: Le nombre et le
temps dans leurs rapports avec l'espace 516. A. Largent: Une histoire
du siècle-apostolique 541. A. Farges: L'illusion métaphysique du moi
CXXI, 5. G. Lechalas: La géométrie générale et l'intuition 56.

Divus Thomas. Vol. IV. (Annus XI) 5 u. 6 1890. A. Rotelli:
Commentaria in quaestiones D. Thomae S. theo!. Ill qu. 1—26 (Forts.,
vgl. V, 254 a. a. 0.) 65. J. B. Chabot: Commentaria in quaestiones
D. Thomae S. theol. I qu. 27—43 (Forts., vgl. V, 254 a. a. 0.) 71.
Tononi: Consilium Fratris Gometii Minoritae in favorem Montis Pietatis
anni 1491 nunquam editum 74. 95. Fernandez: Dr pontificiae infallibili-
tatis extensione (Forts., vgl. V, 254 a. a. 0.) 77. Ermoni: Commentarium
in Opusculum S. Thomae Aqu. de verbo (Forts., vgl. V, 126 a. a. 0.) 81.
A. Barberis: De mente S. Bonaventurae circa humanam cognitionem 86.

Philosophisches Jahrbuch III. Bd. 4. Heft 1890. Hayd:
Vereinbarkeit oder Unvereinbarkeit unbeschränkter Freiheit der wissenschaftlichen

Forschung mit einem dogmatisch bestimmten Glaubensbekenntnis
Schl(ufs; vgl. IV, 512 a. a. 0.) 353. Kaderdvek: Über die Einführung
der christlichen oder aristotelisch-thomistischen Philosophie an den
philosophischen Fakultäten (Schlufs; vgl. V, 255 a. a. 0.) 373. Pfeifer:
Analogieen zwischen Naturerkenntnis und Gotteserkenntnis, den Beweisen
für Gottes Dasein und naturwissenschaftlicher Beweisführung, mit Bezugnahme

auf Kants Kritik der Gottesbeweise 390. Sierp: Pascals Stellung
zum Skepticismus (Schlufs; vgl. V, 255 a. a. 0.) 403.

Zeitschrift für exakte Philosophie XVIII, 1. Heft 1890. Thilo:
Über das zweite Buch der allgemeinen praktischen Philosophie Herbarts 1.

0. Flügel: Zur Lehre vom Willen 30. Cornelius: Zur Theorie der
Aufmerksamkeit 68. Ein Brief Herbarts 77.

Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik XCVII,
1. u. 2. Heft, XCVIII, 1. Heft 1890. Glogau: Über Goethe. Studie zur
Entwicklung des deutschen Geistes 1. Vollcelt: Das Denken als Hülfs-
vorstellungs-Thätigkeit und als Anpassungsvorgang. Beiträge zur
Kennzeichnung des Positivismus 25. Bender: Über das Wesen der Sittlichkeit


	Litterarische Besprechungen

