
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Rubrik: Korrespondenz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Korrespondenz. 357

praktischen Atheisten, d. i. solcher vernünftigen Wesen, welche

trotz ihres Glaubens an das Dasein Gottes ein gottloses Leben

führen und so thatsächlich Gottes Existenz leugnen, leider nur
zuviele gibt.

Dafs es aber einen theoretischen positiven Atheismus geben

könne, müssen wir absolut verneinen. Die Vernunft im
Menschen fordert doch gar zu deutlich und energisch das Dasein

eines Gottes, als dafs selbst der verkehrteste Mensch auf rein
theoretische Gründe gestützt dieses Gottes-Wirklichsein leugnen
könnte (Sum. Phil. L. I, Cap. 7). Es ist nur der verkehrte

Wille, der die lächerlichsten und absurdesten Hypothesen von
der Vernunft lieber ausdenken läfst, als dafs er die einfache

Wahrheit annehmen möchte. Die Atheisten dieser Art trifft das

Wort des Psalmisten (Ps. 52, 1) mit voller Wucht: „Nur der
Thor spricht in seinem Herzen, es gibt keinen Gott." Selbst

der ihnen näher stehende Heide Seneca (L. I, de ira) tadelt
sie mit den Worten: „Mentiuntur, qui dicunt se non sentire esse

Deum; nam etsi tibi affirment interdiu, noctu tarnen et soli
dubitant."

KORRESPONDENZ.

Herr Redakteur!
Wenn ich zur Verteidigung des Jahrbuchs gegen offene und

versteckte Gegner das Wort ergreife, so dürfte dies durch den wenigstens
extensiv hervorragenden Anteil, den an den bisherigen Arbeiten und
Kämpfen desselben zu nehmen mir gegönnt wurde, gerechtfertigt erscheinen.
Das Jahrbuch entstand iufolge der Anregung, die dem Studium der
Philosophie von Seiten der Autorität, welche wir Katholiken als die höchste
auf Erden anerkennen, gegeben wurde. Bei seinen Bestrebungen, die
auf Bekämpfung der idealistischen, pantheistischen und materialistischen
Zeitirrtümer mit den von der thomistischen Philosophie sowohl in ihrem
metaphysischen und psychologischen als auch in ihrem naturphilosophischen,
das Wesen des Stoffes und der Körper betreffenden Teile dargebotenen
Waffen gerichtet sind, hat es dem Jahrbuch nicht an Hindernissen und
Schwierigkeiten, die teils Gleichgiltigkeit teils Mifsgunst in den Weg
legten, aber auch nicht, an wohlwollender und aufmunternder Teilnahme,
insbesondere der kirchlichen Autorität selbst, gefehlt. Zu den Freunden
unserer Sache durften wir bisher das Litteraturblatt „Augustinus" (Beilage
zum Korrespondenzblatt für den katholischen Klerus Österreichs) rechnen.
Um so schmerzlicher berührte es uns, dafs in Nr. 6 des Jahrganges 98



358 Korrespondenz.

der genannten Zeitschrift eine Stimme Aufnahme gefunden, die für unsere
Absichten weder Teilnahme noch irgend ein Verständnis besitzt. Man
nimmt uns gegenüber die Theosophie des Nikolaus Cusanus in Schutz,
der allerdings „Bahn gebrochen", aber eben nur den Irrtümern der neueren
Philosophie, und zwar unserer eingehenden und das System im Zusammenhang

erfassenden Darstellung gegenüber ohne Angabe von Gründen mit
blofser Berufung auf Autoren, deren abweichende Ansicht wir einer
sorgfältigen Kritik unterworfen haben. Ferner glaubt man dem Jahrbuch
die Mahnung zurufen zu sollen, über dem häuslichen Streite nicht die
gemeinsamen Gegner zu übersehen, als wäre es von keinem oder nur
geringem Belange, dem Irrtum bis in seine tiefsten Quellen nachzuspüren
und in die genaueste Erörterung der Grundbegriffe von Sein und Dasein,
Potenz und Akt u. s. w. einzutreten. Man verkennt in dem Mafse den
Standpunkt der scholastischen, speciell der thomistischeu Lehre, dafs man
ganz im Sinne des Subjektivismus von der erst noch zu überbrückenden
Kluft zwischen dem erkennenden Subjekt und dem Objekt spricht, um
von dem „Nasenrümpfen" über die aristotelisch-goethesche Farbenlehre
ganz zu schweigen. Man macht kein Hehl aus der Sympathie mit der
atomistisch-mechanischen Naturauffassung und drückt sich geringschätzig
über die „Hypothese" von der Materie und Form aus, indem man keine
Ahnung zu haben scheint, wie innig diese Lehre sogar mit der dogmatischen

Denk- und Redeweise der Kirche selbst verschmolzen ist. Wir
können daher den Wunsch nicht unterdrücken, es möchte die fernere
Berichterstattung über das Jahrbuch, für die wir ja aufrichtig dankbar
sind, in dem geschätzten Litteraturblatt einer berufeneren und minder
befangenen Feder anvertraut werden. Nicht gegen eine sachliche und
begründete Kritik richtet sich unser Protest; möge man an unsere
Arbeiten den strengsten Mafsstab anlegen; was wir aber von einem
befreundeten Blatt erwarten zu dürfen glauben, ist Achtung und
Verständnis für unsere Tendenz, die sich der Billigung der kirchlichen
Autorität erfreut, und Pietät für den Engel der Schule, in dessen Lehre
immer tiefer einzudringen (quae docuit intellecta conspicere) und andere
einzuführen wir wenigstens gewissenhaft bestrebt sind.

Von anderer Seite erhebt man gegen das Phantom eines „modernen"
Thomismus angeblich „gerechte" Bedenken. Die Vorkämpfer dieser
Richtung sollen des Glaubens sein, „den ganzen Entwicklungsgang,
welchen die Spekulation seit dem vierzehnten Jahrhundert genommen,
den Fortschritt, den sie erzielt hat, ohne Schaden für Philosophie und
Theologie als nicht vorhanden betrachten und behandeln zu können."
„In ihren Augen sei jeder, der eine Spanne breit über das Prokrustesbett
ihres Thomismus hinausrage, nicht mehr Anhänger und Vertreter der
Scholastik! Solle die christliche Philosophie ihre Aufgabe in der
Gegenwart lösen, solle sie wieder in Flufs gebracht werden und nach
und nach auch die nichtchristlichen Kreise berühren, so müsse sie auf
möglichst breite Grundlagen gestellt und der Denk- und Redeweise
des Jahrhunderts angepafst werden."* (Zeitschr. für katb. Theol.
Innsbruck 1890. S. 154 ff.) So diese Stimme. Eine ähnliche Sprache
waren wir sonst nur gewohnt aus dem Munde der Feinde der Kirche
und der kirchlichen Wissenschaft zu vernehmen. Sie sind es sonst, die es
uns zum Vorwurfe machen, dafs wir, statt bereitwillig alle Wandlungen des
Zeitgeistes mitzumachen und heute mit Kant, morgen mit Fichte, dann mit
Schelling u. s. w. zu gehen, heute idealistisch und aprioristisch, morgen

" Von uns unterstrichen.



Korrespondenz. 359

realistisch und empiristisch zu denken, vielmehr eine veraltete
Weltanschauung festzuhalten, beziehungsweise wiederherzustellen suchen. Wäre
der Gesichtspunkt der „Zeit" und „Zeitgemäfsheit" der richtige und
entscheidende, warum denn überhaupt an denAristotelismus, sei es des
vierzehnten oder sechzehnten Jahrhunderts statt gleich an die Philosophie
Schopenhauers und v. Hartmanns anknüpfen, die, nach dem Erfolg zu
schliefsen, der Denk- und Redeweise des Jahrhunderts am angemessensten
zu sein scheinen? Will man dies nicht und entgegnet man uns, es handle
sich um eine zeitgemäfse Anwendung und Verwertung der wahren und
dauernden Resultate scholastischer Wissenschaft, so sind wir hiermit
einverstanden, behalten uns aber das Urteil sowohl über das, was scholastische

und thomistische Lehre ist, als auch über das, was davon
dauernden Wert besitzt, zu freier Erörterung und Aussprache vor:
dieselbe Freiheit — innerhalb der dem katholischen Forscher gesteckten
naturgemäfsen Schranken — auch anderen gestattend und die
wissenschaftliche Überzeugung auch des Gegners achtend, wo immer sie in
sachlicher Weise sich kundgibt. Nur jenes Verfahren wird unsere
Dilligung nie finden, das auch da noch auf scholastischem oder thomi-
stischem Boden zu stehen vorgibt, wo augenscheinlich einem völlig
verschiedenen Ideenkreise angehörige Ansichten adoptiert und verteidigt
werden. — Dafs die Philosophie auf eine möglichst breite Basis gestellt
werde, wollen auch wir, verstehen aber darunter die Fülle der That-
sachen, die der Fleifs der Jahrhunderte aufgehäuft und die noch immer
der philosophischen Durchdringung harren. An dieser Aufgabe
mitzuarbeiten ist man zweifellos gerade auf der Seite vorzugsweise berufen
und befähigt, von welcher der Vorwurf der Beschränktheit erhoben wird.
Versteht man, wie es scheint, unter dieser Beschränktheit das treue
Festhalten an der echten aristotelisch-thomistischen Doktrin, so dürfte
sie, glauben wir, die Erfüllung der genannten Aufgabe vielmehr fördern
und überdies weit davon entfernt sein, der Verbreitung der wahren
Philosophie ernstliche Hindernisse zu bereiten.

Ingolstadt. M. Glofsner.

lieriehtigping-.
Im ersten Hefte des laufenden Jahrgangs S. 126 Anmerkung ist

infolge des Umstandes, dafs dem Verfasser die Korrektur nicht zugesendet
wurde, ein sinnstörender Fehler unberichtigt geblieben. Der Leser wird
daher gebeten, das „nicht" ZI. 2 v. unt. statt des „sondern" in ZI. 1

v. unt. zu setzen und zu lesen: „ich bemerke, dafs die Physiker die
Zahl der Schwingungen aus der Wellenlänge, nicht umgekehrt berechnen."

Auf die von Dr. Glofsner in Bd. V. Heft 1. S. 125 gegebene Antwort
erklärt der Unterzeichnete kurz folgendes;

1. Dr. Schasler, auf den sich Dr. Glofsner in seiner Antwort beruft,
ist in dieser Sache keine Autorität.

2. Die in Berlin erscheinende Zeitschrift „Himmel und Erde", welcher
ich die zwischen mir und Dr. Glofsner schwebende Frage vorgelegt,
hat im Jahrg. II Heft 12 S. 125 ganz zu meinen Gunsten entschieden.
Frage und Antwort sind dort zu lesen. Dr. H. Pfeifer.

Indem ich mir eine eingehendere Motivierung meiner Ausicht von dem
hypothetischen, also nicht vollkommen gewissen und die Möglichkeit einer
anderweitigen Theorie nicht ausschliefsenden Charakter der Undulations-



360 Litterarische Besprechungen.

theorie des Lichtes und der Farben in diesem Jahrbuch vorbehalte,
erwidere ich auf vorstehende Erklärung:

ad 1. Schasler hat im allgemeinen die hypothetische Natur jener
Theorie, speciell betreffs der Annahme eines schwingenden Trägers der
Licht- und Farbenerscheinungen richtig angegeben und wurde von mir
nicht als „Autorität", sondern als ein Vertreter der Gegner einer rein
mechanischen Naturauffassnng in aufser-, ja antischolastischen Kreisen
angeführt.

ad 2. Dieser hypothetische Charakter ist auch in dem von H. Dr.
Pf. angeführten Gutachten ausdrücklich anerkannt. Da nun die Berechnung
der Schwingungszahlen nicht allein von der Gröfse der Lichtwellen (d. d.
dessen, was sich „graphisch" als Lichtwelle darstellen läfst) und der
Lichtgeschwindigkeit, sondern auch von der Voraussetzung, dafs wirkliche
Schwingungen eines elastischen Mediums stattfinden, abhängig ist, so
glaube ich, an meiner Behauptung von „unsicheren Grundlagen" der
physikalischen Schwingungszahlen praecise mit Rücksicht auf diese noch
nicht hinreichend bewiesenen Voraussetzungen festhalten zu müssen.

Dr. M. Glofsner.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
„Tros Tyriusque mihi nullo discrimine

agotur."

Das Probleui der Materie in der griechischen Philosophie.
Eine historisch kritische Untersuchung v.ClemensBäumker.
Münster (Aschendorff) 1890.

Dieses Werk erschien ziemlich gleichzeitig mit dem fast
gleichnamigen ,Das Problem der Materie'. Ein Beitrag zur Erkenntniskritik
und Naturphilosophie von Dr. Robert Abendroth. I. Band. Letzteres
tritt an seine Aufgabe vom Standpunkte des Kantischen Kriticismus heran
und bleibt durchaus in dem Gebiete der Geschichte des philosophischen
Denkens, welcher nach herkömmlichem Vorurteil für diesen Standpunkt
einige Bedeutung hat; er bebandelt daher Aristoteles und Empedokles
nur einleitungsweise, um dann sofort zur neuern Philosophie mit Baco
überzugehen. Ausgangspunkt und Methode sind demnach bei beiden
Werken so verschieden wie das Gebiet, auf dem sie ihrem Problem
nachforschen.

Das Problem der Materie bildet die eine Seite des grofsen
Problems, welches der tiefste Grund des Seins sei, ob das selbstmächtige
Denken und Wollen des Geistes, oder ein dunkles Etwas, das sich nicht
aus der Weisheit und Freiheit, d. i. aus der Selbstmacht des Denkens
und Wollens, ableiten läfst. Es hat lange gedauert, bis — unter dem
Einflufs der Offenbarung — die Philosophie die letzte Schlufsfolgerung
wagte, zu der die Vergleichung der Materie und des Geistes drängte :

dafs nämlich alles aus dem schöpferischen Denken und Wollen des Geistes
abzuleiten sei; und dafs es weder in diesem Geiste einen dunklen Naturgrund
gebe, noch aufser ihm etwas, was nicht aus seinem Denken und Wollen
stammte, insbesondere keine ewige, von Gott unabhängige Materie. Sie hatte
sich (aufserhalb der prophetischen Offenbarung) lange als selbständiges
Prinzip neben Gott behauptet, bis man einsah: Auch die Materie
ist nichts anderes als ein aus Gott frei herausgesetzter Gedanke; ein


	Korrespondenz

