Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]
Autor: Brockhoff, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

332 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

es war, bevor die praemotio kommt. Und weil der Wille radikal
und kausal, d. h. der Moglichkeit nach frei ist, deshalb kann
er sich unmdoglich zum Verzeihen .entschlielsen, so lange die
praemotio fiir die Rache dauert. Fiir das Verzeihen fehlt das
principium quo, dieselbe ist sohin absolut unméoglich. Das
ist in der That grandios. Weil etwas nicht wirklich ist, in-
dem ihm das principium quo fehlt, deshalb ist es absolut un-
moglich. Nichts destoweniger bezeugt der Kritiker S. 339,
dafs der Wille unter einem Akt nicht die Potenz, die
Fahigkeit, eine andere Thitigkeit zu setzen, verliere. Der
Wille hat unter dem Akte der Rache die Potenz oder Fahig-
keit, den Akt des Verzeihens zu setzen, aber dieser Akt des
Verzeihens ist absolut unmoglich.

Eine solche Leistung, wie sie der Kritiker hier bietet, wire
allerdings ganz geeignet, den P. Feldner in jene ,riesige Ver-
wunderung zu versetzen, von welcher der Kritiker auf S. 346
spricht. Allein P. Feldner hat langst schon gelernt, sich in dieser
Beziehung iiber gar nichts mehr zu verwundern. Er wundert
sich daher auch nicht iiber die vorliegende Kritik, die ein wahres,
Muster bildet, wie eine Kritik nicht verfalst sein soll.

Graz. Fr. Gundisalv Feldner, Ord. Praed.
ST N S

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von Dr. JOS. BROCKHOFF.
(I, 224. 1II, 122. III, 182.)
B, Die vier letzten Beweise,

1. Der Beweis aus der letzten bewirkenden Ursache.

Secunda via est ex ratione causae efficientis. Invenimus
in istis sensibilibus esse ordinem causarum efficientium; nec tamen
invenitur nec est possibile quod aliquid sit causa efficiens sui
ipsius, quia sic esset prius se ipso quod est impossibile. Non
tamen est possibile, quod in causis efficientibus procedatur in
infinitum quia in omnibus causis efficientibus ordinatis primum
est causa medii et medium est causa ultimi sive media sint



Beweisfilhrung fiir das Dasein Gottes. 383

plura sive unum tantum. Remota autem causa removetur effectus.
Ergo si non fuerit primum in causis efficientibus non erit ultimum
nec medium. Sed si procedatur in infinitum in causis efficien-
tibus non erit prima causa efficiens et sic non erit nec effectus
ultimus nec causae efficientes mediae, quod patet esse falsum.
Ergo est necesse ponere aliquam causam efficientem primam,
quam omnes Deum nominant.

Die sinnliche Wahrnehmung lehrt uns schon, dafs es in der
Natur einzelne Dinge gibt, die hervorgebracht werden, wahrend
sie vorher noch nicht da waren; dafs diese Dinge ihr Sein von
etwas anderm, von ihrer Wirkursache, causa efficiens haben.
Wer wire von uns sich nicht bewulst, dafs er nicht immer
gewesen, sondern dafs er geboren, von einem schon vor ihm
schon daseienden Wesen sein Sein empfangen habe? Soweit
unsere Beobachtung der Welt reicht, bestétigt nun die Erfahrung
diesen Prozefs des Werdens und Entstehens aller Dinge, sowohl
der Einzeldinge als auch der Gesamtheit dieser Einzeldinge.
Was aber wird, ist offenbar eine Wirkung, entsteht nicht von
und aus sich selbst, sondern setzt eine wirkende Ursache voraus.
Dafs jedoch ein wesentlicher Unterschied zwischen der wirkenden
Ursache, durch deren Bethétigung die Wirkung als neue Sache
gesetzt wird und der Wirkung selbst besteht, leuchtet sofort
ein. Unmoglich kann eben etwas die wirkende Ursache seiner
selbst sein, weil es so ja eher vorhanden sein miilste als es
wirklich existiert, nach dem Grundsatze: ,causa est prior effectu
entitative prioritate saltem naturae. Mit Recht sagt Commer,
System der Philosophie I, 173: ,,Wir miissen also den Satz
aufstellen: Wenn es ein Werdendes gibt, so mufs notwendig
ein Seiendes ihm vorausgehen, Dieser Satz ist offenbar ein
sogenanntes analytisches Urteil; denn das Pridikat desselben
ist aus dem Subjektsbegriffe hergeleitet als etwas schon darin
Enthaltenes: das Werden ist das, was von einem anderen Seienden
dem ganzen Sein nach abhingig ist. Hierin ist aber der Begrift
der Ursichlichkeit bereits gegeben: denn Ursache ist ein Princip,
auf welches das Sein von etwas anderem in abhingiger Weise
folgt. Wenn aber diese Ursichlichkeit nicht vorhanden wire,



334 Beweisfihrung fiir das Dasein Gottes.

so miilste es ein Werdendes geben, was von einem  andern
Seienden nicht dem ganzen Sein nach bedingt oder abhingig
ist. Das aber widerspricht dem Begriff des Werdenden.“ Fassen
wir den Begriff der Wirkursache niiher ins Auge, so konnen
wir sie mit Goudin Philos. II, p. 111 nach Aristoteles lib. II;
Phys. cap. 3 definieren als das &ulserliche, erste Princip, aus
dessen Thatigkeit eine Bewegung resp. die Existenz eines andern
hervorgeht ,,principium extrinsecum a quo primo profluit motus
seu rei productio. Mit Recht wird die Wirkursache ein Princip
genannt, d. h. etwas, woraus etwas anderes folgt, oder wovon
etwas innerliche Abhidngigkeit hat. Natiirlich ist hier die Folge
in der Ordnung der Dinge, nicht in der Ordnung der Erkenntnis.
Insofern das Bewirkende ein Princip ist, kommt es mit den
iibrigen Principien iiberein. Durch die Hinzufiigung ,,dulserlich*
wird die Wirkursache von der materialen und der formalen
Ursache, die ihrer Wirkung, wie der Stoff, woraus sie besteht,
oder der Form, welche ihrer Wirkung ihre Bestimmtheit geben,‘
also ibrer Wirkung innerlich sind, unterschieden. Die weitere
Bestimmung, aus dessen Thatigkeit eine Bewegung resp. die
Existenz eines andern hervorgeht setzt die Wirkursache in
Gegensatz zu der blofsen Privation, die ja nicht erstes Princip
sein kann, da sie schon ein Subjekt, an dem sie vor sich geht,
voraussetzt, wie sie auch den Unterschied von terminus a quo
ausdriickt und dadurch die Zweckursache ausschlielst. Die Zweck-
ursache fingt etwa die Bewegung nicht an, sondern reizt den
Bewirkenden blofs zu jenem Thitigsein. Da konnte man nun
sofort einwenden, dafs es also nur eine Wirkursache gebe, ndmlich
Gott, da von ihm, als dem ersten Beweger jegliche Bewegung
ausgehe. Dieser Einwand kann nur von denen erhoben werden,
die das ,erste Princip” im absoluten Sinn auffassen wollen und
nicht, wie es doch geschehen mufs, in Riicksicht auf die andern
Ursachen, nimlich die formalen und materialen. Die Dinge in
der Welt sind wahrhaft wirkende Ursachen, welche Verianderungen
hervorbringen. Sie wirken aber allesamt, selbst der freie Wille
infolge empfangener Anregung; sie sind Mittelursachen, causae
secundae.



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 335

Bei Beobachtung der Wirkursachen stofsen wir sofort auf
eine zweifache Abfolge oder Ordnung, insofern die Ursachen
naturgemifs (per se) oder blofs zufillig (per accidens) ihre
Wirkung verursachen. So ist eine naturgemdilse Ursache das
Feuer fiir die Verbrennung; eine zufillige Ursache wire es nur,
wenn jemand zugleich Arzt und Musiker und infolgedessen der
Arzt Ursache des Gesanges wire, oder wenn jemand beim Aus-
werfen eines Grabmales einen Schatz finde, so miilste er die
zufillige Ursache fiir die Auffindung des Schatzes genannt werden.
Ferner miissen wir wohl unterscheiden zwischen der Haupt-
ursache und. instrumentalen Ursache, wihrend diese letztere als
Werkzeug insofern thitig ist, insofern als sie von der Haupt-
ursache in Bewegung gesetzt wird, d. h. ihre ganze Kraft und
das ganze Wesen der Thitigkeit erhélt: ist dagegen die Haupt-
ursache jene, die in eigener Kraft wirkt, so ist der Baum Haupt-
ursache fiir das Werden eines andern Baumes, der Hammer
aber, welcher den Nagel hervorbringt, in der Hand der Meisters
nur Instrumentalursache. Dafs nun sémtliche Instrumentalursachen
eine Hauptursache voraussetzen, ist einleuchtend, und kann somit
eine unendliche Reihe von Wirkursachen in dieser Hinsicht
nicht angenommen werden.

Wohl niemand wird leugnen, dafls es in der Welt eine
wesentliche Unordnung der bewirkenden Ursachen gibt. Eine
ganze Reihe von Erscheinungen z. B. fiihren wir auf die Thétigkeit
der Sonne zuriick, die durch Licht- und Wérmeausstrahlung,
Verdunstung  des Wassers, dadurch Befruchtung des Bodens,
Wachstum der Pflanzen, Néhrung des tierischen Lebens bewirkt.
Hier zeigt sich die Sonne als wahre Wirkursache, wenn auch
nur zubereitend fiir die Entstehung und den Erndhrungsprozels
der Pflege, ohne gerade mit der substantialen Form zusammen
als vereinigte Ursachen das vegetative Leben als solches zu
erzeugen. Doch bewirkt die Sonne etwas, wodurch der Baum
wichst und Friichte hervorbringt, die der Mensch genielst, die,
wenn sie der Mensch genielst, eine Reihe von Verinderungen
in seinem Korper verursachen. Wenn wir nun auch eine grolse
Anzahl besonderer Reihen von bewirkenden Ursachen annehmen,



336 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

bei denen in jeder einzelnen eine Unterordnung der Ursachen
an sich stattfindet, so ist doch in jeder bestimmten Reihe eine
Ursache als erste aufzustellen, welche die mittleren verursacht,
die wiederum Ursache der letzten, mit welcher die Reihe ab-
schliefst, sind.. Hier nun eine unendliche Reihe von Ursachen
aufstellen wollen, sei es, dafs die Glieder in ihrer Gesamtheit
vorhanden gedacht werden, sei es, dafs die einzelnen Ursachen,
wie es thatsidchlich sich findet, aufeinander folgend verwirklicht
gedacht werden, enthilt einen Widerspruch. Um nur das letztere
ins Auge zu fassen, so gibe es bei einer unendlichen Reihe von
aufeinanderfolgenden Gliedern kein erstes Glied, worin die
Urséichlichkeit beginnt, und auch kein letztes, worin sie endet.
Wo kein erstes und kein letztes Glied vorhanden ist, kann es
auch kein mittleres Glied zwischen beiden geben; jedes beliebige
Glied der ganzen Reihe hiitte eben die Bedeutung eines mittleren.
Eine Wirkursache als mittleres Glied einer Kette von Ursachen
gedacht, verlangt von der ersten Kraft zum Wirken und wirk-
lichen Einflufs, um die empfangene Kraft auszuiiben. Finden
wir nun in der Welt Ursachen, die wesentlich untergeordnet
sind, so folgt das Dasein einer ersten bewirkenden Ursache von
selbst.

Aber auch bei den zufillig einander untergeordneten Wirk-
ursachen kann es keine unendliche Reihe geben. Es bleibt auch
hier bestehen, dafs in der Reihe der zufillig untergeordneten
Wirkursachen ein Bewegungsvorgang sich zeigt und folglich
ein erstes bewegendes aulser der ganzen als unendlich ange-
nommenen Reihe von Ursachen gefordert werden mufs; wie
namlich jede einzelne jeder Ursachen nicht aus sich, sondern
von einem andern ist, so mufs auch die ganze Reihe nicht aus
sich, sondern von einem andern sein, denn die zweite Regel der
Induktion lehrt: quidquid dicitur de individuis sive singillatim
sive collectim sumptis, dici debet de universali Daraus folgt,
dafls eine erste bewirkende Ursache, welche selbst nicht mehr
die Wirkung einer anderen, also auch nicht in einer unendlichen
Reihe von Ursachen vorkommend, die mithin nicht im Sein
hervorgebracht ist, dasein mulfs.



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 337

2. Der Beweis aus dem Begriffe des notwendigen Seins:

Tertia via est sumpta ex possibili et necessario, quae talis
est: Invenimus enim in rebus quaedam quae sunt possibilia esse,
et non esse, cum quaedam inveniantur generari et corrumpi et
per consequens possibilia esse et non esse. Impossibile est autem
omnia, quae sunt talia, semper esse, quia quod possibile est,
non esse, quandoque non est. Si igitur omnia sunt possibilia
non esse, aliquando nihil fuit in rebus. Sed si hoc est verum
etiam nunc nihil esset, quia quod non est non incipit esse, nisi
per aliquid quod est. Si igitur nihil fuit ens, impossibile fuit,
quod aliquid inciperet esse; et sic modo nihil esset; quod patet
esse falsum. Non ergo omnia entia sunt possibilia sed oportet
aliquid esse necessarium in rebus. Omne autem- necessarium
vel habet causam suae necessitatis aliunde, vel non habet. Non
est autem possibile quod procedatur in infinitum in necessariis,
quae habent causam suae necessitatis sicut nec in causis effici-
entibus, ut probatum est. KErgo necesse est ponere aliquid quod
sit per se necessarium, non habens causam necessitatis aliunde,
sed quod est causa necessitatis aliis; quod omnes dicunt Deum.

Die Kosmologie lehrt uns, dafs die Welt nicht ein fiir sich
bestehendes einheitliches Wesen sein miisse, sondern ein Wesen
nach allen Seiten hin zusammengesetzt, dafs die Welt also selbst
kontingent oder zufdllig daseiend, weil ihre Teile kontingente
Dinge sind. Die Kosmologie zeigt uns, dals die Welt sowohl
in essentieller Hinsicht zusammengesetzt sei, weil ja Entstehen
und Vergehen ihre wesentliche Verdnderung uns tidglich vor
Augen fiihren, dafs sie nicht weniger auch in integraler Hinsicht
zusammoengesetzt, weil das zum Begriff zur Ausdehnung der
materiellen Welt gehort. Auch in accidenteller Hinsicht zeigt
sich das Zusammengesetztsein der Welt deutlich, denn das
Vorhandensein der Accidentien im Unterschied von den Substanzen,
auf welche sie ohne Frage einwirken, lifst sich nicht leugnen.
Die numerische Seite ins Auge gefalst, so zeigen uns die Sinne
deutlich, dafs die grofsartige Weltmaschine nichts anderes als
die kunstvolle Zusammenfigung vieler Kinzeldinge sei. Und
endlich auch in entitativer Hinsicht kommen wir zum selben

Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 22



338 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

Ziel, da ja die Wesenheit des Ganzen von seiner Existenz wohl
unterschieden werden mulfs: kurz, die Welt ist nach jeder Richtung
hin etwas Zusammengesetztes. Dieses zusammengesetzte Wesen
muls aber notwendig eine zufillige und nicht eine notwendige
Existenz haben; wenn das ist, dann hat die Welt den Grund
ihres Seins nicht in sich, sondern aulser sich, sie ist von einem
andern. Dals aber die Welt ein kontingentes Wesen sein muls,
fallt gar nicht schwer einzusehen. Das Wesen der kontingenten
Dinge besteht eben darin, dals sie in der Wirklichkeit eben
sowohl sein wie auch nicht sein konnen, oder dafs ihnen die
wirkliche - Existenz so zukommt, dafs sie ihnen ohne Wider-
spruch auch nicht zukommen konnte. Unméglich aber ist es,
dafs Dinge, welche existieren, und cbensoso gut auch nicht
existieren konnen, die also nicht aus ihrem Wesen heraus mit
absoluter Notwendigkeit existieren, immer das Sein der Wirk-
lichkeit besitzen. Was aber eine thatséichliche Moglichkeit zum
Sein und auch zum Nichtsein der Wirklichkeit in sich enthalt,
existiert irgend einmal nicht in der Wirklichkeit. Seinsfahigkeit
so viel als Seinsmoglichkeit kann sich selbst wohl nicht verwirklichen,
weil das Verwirklichen eine Thétigkeit ist, die das Existieren
schon voraussetzt. Wire nun alles Seiende ohne Ausnahme so
beschaffen, dals es auch nicht existieren konnte, so miilste alles
Existierende einmal nicht existiert haben. Dann existierte auch
Nichts jetzt wirklich. Das aber ist falsch, denn die Welt existiert
ja. Wenn wir also die einzelnen Teile der Welt betrachten,
g0 finden wir bei keinem, weder bei den Gestirnen, noch bei
den einzelnen Teilen der Erde die Eigenschaft des notwendigen
Seins; sie alle erblicken wir als wirklich daseiende, aber eben-
sogut und ohne Absurditit konnen wir sie als nicht existierend
denken. Sind nun alle einzelnen Teile der Welt kontingente,
so mufs die Welt im Ganzen ebenfalls kontingent sein. Wolle
man nun nicht einwenden, die Materie sei unentstanden, also
notwendig existierend. Was sich indifferent verhdlt zu den
Zustinden, von denen es in seiner Wirklichkeit notwendig in
dem einen oder andern sich befinden muls, das mufs sich auch
zur Existenz selber indifferent verhalten. Das an sich zur Wirk-



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 339

lichkeit bestimmte Wesen mufs notwendig aus sich zu dem einen
oder anderen jener Zustinde bestimmt sein, ohne welchen es
nicht existieren kann. Unter vielen anderen solcher Zustinde
fiihrt die Physik die vis inertiae, das Gesetz der Trdgheit oder
das Beharrungsvermogen, an. Nach diesem Gesetze ist die Materie
in voller Indifferenz gegen Ruhe oder Bewegung und doch kann
sie nicht existieren, ohne entweder in Bewegung oder Ruhe zu
sein; folglich mufs sie sich auch indifferent halten zur Existenz
selbst. Das aber ist ja nur ein anderer Ausdruck fiir das Zu-
falligsein. Was existieren oder nicht existieren kann, das setzt,
wenn es existiert, eine von ihm verschiedene Ursache voraus,
die den Ubergang aus dem Nichtssein ins Sein bewirkt. Der
hl. Thomas Sum. Phil. L. IT cap. 15 zeigt dieses in kurzen
Worten also: ,,Omne quod est possibile esse et non esse habet
aliguam causam, quia, in se consideratum, ad utrumlibet (ad esse
et ad non esse) se habet; et sic oportet esse aliquid alind quod
ipsum ad unum determinet.“ Horen wir noch die treffende Aus-
fihrung des hl. Lehrers, Sum. Theol. I. q. 3 a. 4: ,Quidquid est
in aliquo, quod est praeter essentiam eius oportet esse causatum
vel a principiis essentiae; sicut accidentia propria consequentia
speciem, ut risibile consequitur hominem, et causatur ex prin-
cipiis essentialibus speciei; vel ab aliquo exteriori, sicut calor
in aqua causatur ab igne. 8Siigitur ipsum esse rei sit aliud ab
eius essentia, necesse est, quod esse illins rei vel sit causatum
ab aliquo exteriori, vel a principiis essentialibus eiusdem rei.
Impossibile est autem quod esse sit causatum tantum ex prin-
cipiis essentialibus rei, quia nulla res sufficit quod sit sibi causa
essendi, si habeat causatum esse. Oportet ergo quod illud cuius
esse est aliud ab essentia sua, habeat esse causatum ab alio.”
Das gilt denn auch von der ganzen Welt. Bei der Annahme,
jene wirkende Ursache sei wieder eine kontingente Ursache,
kommen wir stets zur gleichen Voraussetzung und miilsten wir
wiederunm eine unendliche Reihe von zufillig wirkenden Ursachen
aufstellen, dessen Unstatthaftigkeit uns der vorhergehende Para-
graph gezeigt hat. Es bleibt sonach nichts iibrig, als anzunehmen,
dafs jedes kontingente Wesen nur dann in die Wirklichkeit gesetat

2%



340 Beweisfilhrung fiir das Dasein Gottes.

wird, wenn diese von einer notwendig existierenden Ursache, sei
es mittelbar, sei es unmittelbar, als Wirkung ausgeht. Gesetzt
auch, es gibe kein notwendig existierendes Wesen, sondern alles
wire kontingent und blofs moglich, dann gébe es eben gar kein
existierendes Wesen; dasjenige, was blofs kontingent, in der
Seinsanlage, in der Seinsfahigkeit ist, wird nur durch eine vorher
schon existierende Ursache zur Wirklichkeit gebracht. So ist
das Wasser in der Seinsmiglichkeit zum Warmsein, es kann
warm werden; ist es nun wirklich warm, so ist diese Seinsweise
eine reine Zufilligkeit; es wird nicht anders warm werden, als
durch eine erwarmende Ursache, von der die Wérme mittelbar
oder unmittelbar auf das Wasser iibergeleitet wird. Gesetzt
ferner, es gibe keine existierenden Wesen, und das wire ja
moglich, wenn alles blofs kontingent wire. Von wem sollen
diese dann nun ihre Existenz erhalten, wenn es keine ihrer
Natur nach notwendige erste Ursache gibt? Doch nicht aus
sich; denn was nicht ist, kann auch nicht wirken, folglich aus
sich selbst nicht verwirklichen. Mithin konnen die Wesen nicht
zum Sein kommen; sie wéren zugleich mogliche und unmogliche
Wesen, da ja nichts vorhanden, von dem sie den Grund ihres
Seins hatten. Sonach konnen wir mit dem hl. Thomas schliefsen:
,Oportet quod sit aliquod necessarium quod sit causa omnium
possibilium esse et non esse. Necessarium autem quoddam est
habens causam suae necessitatis, in quo etiam in infinitum pro-
cedi non potest: et sic est devenire ad aliquid quod est per se
necesse esse; hoc autem esse non potest nisi unum.“

3. Der Beweis aus dem Begriffe des am meisten Seienden.

Quarta via sumitur ex gradibus qui in rebus inveniuntur.
Tnvenitur enim in rebus aliquid magis et minus bonum et verum
et nobile et sic de aliis huiusmodi. Sed magis et minus dicuntur
de diversis secundum quod appropinquant diversimode ad aliquid
quod maxime est; sicut magis callidum est quod magis appro-
pinquat maxime callido. Est igitur aliquid quod est verissimum
et optimum et nobilissimum, et per consequens maxime ens. Nam
quae sunt maxime vera, sunt maxime entia, ut dicitur 2 Metaphys.
(text. 4). Quod autem dicitur maxime tale in aliquo genere est




Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes, 341

causa omnium quae sunt illius generis; sicut ignis, qui est maxime
callidus, est causa omnium callidorum, ut dicitur in eodem libro.
Ergo est aliquid quod omnibus entibus est causa esse, et boni-
tatis et cujuslibet perfectionis; et hoc dicimus Deum. = Die Er-
fahrung bestétigt uns in den Dingen ein Mehr oder Minder in
Bezug auf Vollkommenheit; sie zeigt uns Gradunterschiede der
Seinsvollkommenheit. Wir sprechen von hafslichen und schonen,
bosen und guten, aber auch von schonern und bessern Dingen
und driicken mit solcher Vergleichung aus, dafs in den genannten
Dingen ein geringerer oder grofserer Grad von Vollkommenheit,
nach welcher wir sie benennen, sich befinde. Vollkommenheit
ist nun dasjenige, dem in Bezug auf sein Wesen und Sein nichts
mangelt. - Die Vollkommenheit folgt demnach dem Sein und
haben wir wie beim Sein ebenso in der Vollkommenheit Grad-
unterschiede. Gradunterschiede sind aber nur dann moglich,
wenn es ein rein Vollkommenes gibt, nach welchem die Dinge
durch ihre grofsere oder geringere Ubereinstimmung mit dem-
selben, durch ihr demselben Néher- oder Entferntstehen mehr oder
weniger vollkommen genannt werden. Wir sagten schon eben,
dals die Welt in ihrer Gesamtheit eine Zusammensetzung ein-
zelner Dinge sei, dafs somit diese KEinzeldinge als Teile den
Begriff des Endlichen, Beschrankten in sich schliefsen, nicht ganz
vollkommen sind. Was aber ein beschrinktes Mals von Voll-
kommenheit besitzt, das hat dieses Vollkommensein nur durch
eine Teilnahme des Dinges an der Idee, welche jene Vollkommen-
heit an und fiir sich ausdriickt; seine Vollkommenheit ist ihm
zugeteilt, wie der hl. Thomas Sum. Theol. I q. 8 a. 4 ausfiihrt:
,Tertio quia sicut illud quod habet ignem et non est ignis, est
ignitum per participationem, ita illud quod habet esse et non est
esse est ens per participationem®. Vollkommener als der Stein
ist die Pflanze und hoher als diese ist das Tier, der Vollkommen-
heit ndher als selbiges ist der Mensch und so immer weiter.
In dieser Aufzdhlung kommen wir endlich zu einem hdochst
vollkommenen Wesen, desen Sein und Vollkommensein eins ist,
oder wir geraten ins Unendliche. Und auch selbst eine unendlich
fortlaufende Reihe fordert ein unendlich vollkommenes Wesen,



342 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

obgleich wir zu demselben in der Aufziahlung fortschreitend nicht
gelangen konnten, Alles, was moglicherweise sein kann, ist nur
insofern moglich, als es in dem Existierenden den Grund zu
seinem’ Verwirklichtwerden besitzt, daher muls denn auch das
von allen vollkommenste Wesen nicht blofs moglich sein, sondern
notwendig existieren. Nun konute aber die ganze Summe der
wirklichen Dinge als dieses vollkommenste aufgefalst werden
wollen. Dem aber steht entgegen, dals ja in der Summe der
Einzeldinge eines vollkommener genannt wird als das andere
und dafs ferner aus der Summierung von lauter unvollkommenen
Dingen gewifs noch kein rein vollkommenes Wesen hergestellt
werden kann. Wir miissen also hinaufsteigen zu einem Wesen,
das nicht etwa maximum der Seinsvollkommenheit in -einer oder
mehreren Gattungen wire, sondern zu einem, und zwar die
ganze Summe aller Wesen iiberragenden, aufser ihr stehenden
schlechthin vollkommenen Wesen, welches als Ursache aller
minder vollkommenen die unendlich vollkommene Ursache ist und
ebenso der Gradmesser fir die andern mehr oder minder voll-
kommenen Wesen, jenachdem diese niémlich sich in ihrer Voll-
kommenheit mehr oder weniger dem hdochst vollkommenen Wesen,
dem Seinsmaximum, als der Ursache ihres Seins und ihres Grad-
unterschiedes annéihern. Geméls den Worten unsers hl. Fiihrers,
Sum. Phil. L. I Kap. 13: ,Potest etiam et alia ratio collegi ex
verbis Aristotelis in II° libro Metaphysicorum. Ostendit enim
ibi quod ea quae sunt maxime vera sunt et maxime entia. In
IVo etiam Metaphysicorum ostendit esse aliquid maxime rerum
ex hoc quod videmus duorum falsorum unum altoro esse magis
falsum: unde oportet ut alterum sit etiam altero verius. Hoc
autem est secundum approximationem (secundum quod appro-
pinquant magis vel minus) ad id quod est simpliciter et maxime
verum. Hx quibus concludi potest ulterius, esse aliquid quod
est maxime ens. Cfr. 1. ¢. L. II Cap. 15 u. L. I Cap. 28 u. 41.

4. Der Beweis aus der Ordnung und Regierung der Welt.

Quinta via sumitur ex gubernatione rerum. Videmus enim
quod aliqua quae cognitione carent, scilicet corpora naturalia,
operantur propter finem; quod apparet ex hoe, quod semper aut



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 343

frequentius eodem modo operantur, ut consequantur id, quod est
optimum. Unde patet quod non a causa, sed ex intentione per-
veniunt ad finem. Ea autem quae non habent, cognitionem non
tendunt in finem, nisi directa ab aliquo cognoscente ef intelligente
sicut sagitta a sagittante. Krgo est aliquid intelligens, a quo
omnes res naturales ordinantur ad finem; et hoc dicimus Deum.
Die vorhergehenden Beweisfiihrungen sind der'methaphysischen
Ordnung entlehnt und werden von neueren gemeiniglich kos-
mologischer Beweis genannt. Dieser letzte herrliche Weg,
welchen der hl. Thomas betritt, leitet aus dem Begriffe von der
Ordoung und Schonheit auf das Vorhandensein einer Naturordnung
und weiterhin einer Zweckmilsigkeit und folglich zum Dasein
eines intelligenten Wesens, von welchem alle materiellen Dinge,
ja alle Dinge in der Welt iiberhaupt ihren Daseins- und Soseins-
zweck erhalten und zu diesem Zwecke hingeordnet werden.
Diese Art des Beweisganges gehort also der physischen Ord-
nung an und wird gemeiniglich der physikotheologische oder teleo-
logische Beweis genannt. Ordnung ist die Einheit einer Vielheit.
Sie deutet uns verschiedene Zustandsweisen an und lifst uns
erkennen, einzelne Teile oder einzelne Glieder gegeniiber dem
Ganzen und eine Beziehung zu einem in dem Ganzen sich
findenden Princip. Schliefst die Ordnung auf Einheit, so muls
sie ein Sein haben. Daher erlangen die nicht einfachen Dinge
durch die naturgeméfse Ordnung ihrer Teile Einheit und Sein.
So sagt der hl. Thomas Sum. Theol. II* II*® q. 26 a. 1: ,,Prius
et posterius dicitur secundum relationem ad aliquod principium.
Ordo autem includit in se aliquem modum prioris et posterioris.
Unde oportet quod ubicunque est aliquod principium, sit etiam
aliquis ordo“., In der ganzen Welt zeigt sich dem verstindigen
Beobachter eine herrliche, aber auch bestindige und alles um-
fassende Ordnung. Der sinnige Forscher wird gendtigt, die
Zweck-, Plan- und Gesetzmilsigkeit im Weltall zu bewundern,
welche Ordnung ein Zusammenwirken aller Einzeldinge nach
einem Zwecke hin verursacht, worin auch gerade die Giite,
Einheit und Schionheit des Universums besteht. Beim Anschauen
dieser Ordnung, von der Schonheit derselben ergriffen, bricht



344 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

Goudin, Philosophia Tom. IV. q. IITl a. I § 2 in die schénen
Worte aus: ,,Dieses Wirken im Universum ist eine solch vor-
ziigliche Eigenheit der Gottheit, dafs, wenn wir auch alles andere
derseiben zuerkennen, dieses Wirken jedoch ihr absprechen
wollten, wir iiberhaupt das Dasein der Gottheit verneinen wiirden.
Wie daher dieser Beweis von weitester Bedeutung ist, so wird
er als solcher nicht blofs von der menschlichen Vernunft, sondern
auch durch das offentliche Zeugnis des ganzen Weltalls noch
mehr erbracht.*

Es ist eine gar nicht zu leugnende Thatsche, dafs alle jene
Wirkungen, welche die Merkmale einer hochst intelligenten und
mit Allweisheit alles ordnenden Ursachlichkeit ausdriicken, eine
vollkommene, intelligente und wirkende Ursache zur Voraus-
setzung haben. In der ganzen Anordnung des Weltalls, im
(anzen, wie in den kleinsten Einzelheiten finden wir nun stets
die Merkmale einer thitigen Zweckursache. Ziehen wir das
Sonnensystem vor den Richterstuhl unserer Kritik, betrachten
wir unsern Planeten, die Erde mit allen in harmonischer Einigkeit
zusammenwirkenden Naturkriften, lenken wir unsern Blick auf
den organischen kunstvollen Bau aller einzelnen Wesen von der
Pflanze bis zum Tier, bis zum Menschen, dem Kanige der ganzen
sichtbaren Welt, aufsteigend, so muls uns bei unbefangener und
vorurteilsfreier Forschung Staunen erfassen und Bewunderung
erfilllen ob der herrlichen Ordnung Zweck und Regelmilfsigkeit.
Ja, selbst eine Storung gleicht nur der Dissonanz einzelner Téne
in einem Tongebilde zur bessern Hervorhebung der vollkommenen
Harmonie des Ganzen. Desbalb weist auch der Aquinate
einen darauf zielenden Einwurf, dals namlich die vielen in der
Welt vorkommenden moralischen Ubel ein Beweismittel bilden
konnen, um das Dasein eines hochst weisen und guten Leiters
und Regierers zu leugnen, mit den Worten des hl. Augustinus
zuriick, wenn er Sum. Theol. I q. II a. III ad 1 schreibt: ,,Deus
cum sit summe bonus, nullo modo sineret aliquid mali esse in
operibus suis, nisi esset adeo omnipotens et bonus, ut bene faceret
etiam de malo“. Alle die Millionen Einzeldinge, von denen das
geringste schon ein unnachahmliches Kunstwerk ist, mag man



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 345

auch noch so sehr in stolzer Einbildung ihr Sein und Sosein
kritisieren, sie zeigen uns Ordnung und Planmafsigkeit und
fordern daher eine Ordnung und zwecksetzende, also intelligente
Ursache, als Grund ihres Verwirklichtseins., Vergegenwartigen
wir uns zur Erlduterung und besseren Einsicht das Wesen der
Ziweckursache (causa finalis). Zweck ist das, in Riicksicht auf
welches oder um dessentwillen etwas geschieht (finis est id,
propter quod aliquid fit; id propter quod causa efficiens operatur).
Der Zweck ist cinerseits das von der wirkenden Ursache An-
gestrebte (Sum. Phil. L. I1I Cap. II); jedes Strebens oberstes
Ziel ist aber stets das Gute (L. c. III Cap. 3: ,,Omne agens
agit propter bonum; omnis actio et motus est propter bonum
cfr. Q. Dspp. de Veritate q. 21 de bono a. 2: Omne id, quod
invenitur habere rationem finis, habet et rationem boni®). Auf
der andern Seite ist aber der Zweck zugleich das Motiv, der
Beweggrund zur Thitigkeit, denn durch den Zweck wird ja
gerade die wirkende Ursache zur Thitigkeit angeregt und bewegt.
In dieser Hinsicht ist der Zweck als Beweggrund die eigentliche
Ursache. Die Beziehung der Thatigkeit zum Zwecke ldlst dann
noch eine doppelte Unterscheidung zu: ein Haundeln wegen des
Ziweckes und ein Handeln zu dem Zwecke hier. Um des Zweckes
willen handelt ein Wesen, wenn es den Zweck will und seine
Handlung mit Bewulstsein und Freiheit auf denselben richtet
(Sum. Theol. 12112 q. 1 a. 2: Obj. 2: Agere propter finem est
ordinare suam actionem ad finem; und in resp. ad 2: Ordinare
in finem est eius quod se ipsum agit in finem). Wenn wir nun
alle existierenden, handelnden Wesen betrachten, so finden wir
sofort eine dreifache Unterscheidung unter denselben. Die einen
erkennen das Ziel ihres Strebens durchaus nicht. Sie handeln
also um des Zweckes willen nur gezwuvgen, ausfiihrend (exe-
cutive), insofern sie zum Ziele fiihrende Handlungen setzen, ohne
das Ziel zu kennen. So strebt der Stein zum Centrum der
Erde und der Pfeil zum Centrum der Scheibe. Die andern er-
kennen und fassen die Sache, welche das Ziel ist, sowie deren
Giite, aber sie erfassen dieselbe nicht in der Weise des Zieles,
d. h. sie kennen und fassen das Verhiltnis und die Ordnung



346 Beweisfithrang fiir das Dasein Gottes,

des Zieles zu den erreichenden Mitteln nicht; diese handeln
nicht blofs gezwungen, sondern verlangend oder ergreifend
(apprehensive). So erfassen die Schwalben beim Herannahen
des Herbstes in ihrer Einbildung die Annehmlichkeit des warmen
Aufenthaltsortes und eilen infolge dieses Naturtriebes nach warmen
Himmelsstrichen des Siidens. Endlich gibt es noch Wesen, die
nicht blofs die Sache, welche Ziel ist, sondern auch die Sache
formlich als Ziel erfassen und die Mittel zum Ziele, deren beider-
seitiges Verhiltnis sie kennen, anwenden. Diese handeln um
des Zweckes willen geradezu (directive). Wir sehen aber leicht
ein, dafs . dieses nur die Eigentiimlichkeit eines verniinftigen
Wesens sein kann. Hieraus folgen fiir uns vier Schliisse:

1) Nur ein intelligentes Wesen handelt um des Zweckes willen.

Sum. Theol. I* 1I%¢ q. L. a. 2: Et ideo proprium est naturae
rationalis ut tendat in finem, quasi se agens vel ducens ad finem.

2) Ein intelligentes Wesen, insofern es als solches handelt,
handelt nur um des Zweckes willen.

L. ¢. q. 1 a. 1: Unde oportet, quod omnes actiones humanae
propter finem sint.

3) Ein intelligentes Wesen handelt als solches stets um
des Endzweckes willen.

l. ¢. q. I a. 6. Respondeo dicendum quod necesse est,
quod omnia quae homo appetit, appetit propter ultimum finem;
et hoc apparet dupiici ratione. Primo quidem quia quidquid
homo appetit, appetit sub ratione boni; quod quidem si non
appetitur ut bonum perfectum, quod est ultimus finis, necesse
est, ut appetatur, ut tendens in bonum perfectum, quia semper
inchoatio alicuius ordinatur ad consummationem ipsius, sicut patet
tam in his quae fiunt a natura, quam in his quae fiunt ab arte;
et ita omnis inchoatio perfectionis ordinatur in perfectionem con-
sumatam quae est per ultimum finem. Secundo quia ultimus
finis hoc modo se habet in movendo appetitum sicut se habet
in aliis motionibus primum movens. Manifestum est autem, quod
causae secundae moventes non movent, nisi secundum quod mo-
ventur a primo movente; unde secunda appetibilia non movent
appetitum, nisi in ordine ad primum appetibile, quod est ultimus finis.



Beweisfihrung fiir das Dasein Gottes. 347

4. Alle iibrigen Wesen handeln nur und streben zum Zwecke
als Ziel hin, indem ihre Thétigkeit zwar auf einen bestimmten
Ziweck hingerichtet ist, ohne dafls sie aber eine Erkenntnis dieses
Zweckes besitzen und deshalb auch ihre Thatigkeit nicht selbst
auf diesen Zweck hinordnen. Wenn sie aber die Thitigkeit
nicht selbst auf den Zweck hinordnen, so miissen sie von einer
andern und zwar einer intelligenten Ursache hingeordnet werden.

l. c. q. I a. 2. Tum considerandum est quod aliquid sua
actione, vel motu, tendit ad finem suppliciter; uno modo sicut
se ipsum ad finem movens, ut homo; alio modo sicut ab alio
motu ad finem, sicut sagitta tendit ad determinatum finem, ex
hoc quod movetur a sagittante, qui suam actionem dirigit in
finem. Illa ergo quae rationem habent se ipsa movent ad finem,
qui habent dominum suorum ‘actuum per liberum arbitrium, quod
est facultas voluntatis et rationis; illa vero quae ratione carent,
tendunt in finem propter naturalem inclinationem, quasi ab alia
mota non autem a se ipsis, cum non cognoscant rationem finis;
et ideo nihil in finem ordinare possunt, sed solum in finem ab
alio ordinantur. Kt ideo proprium est naturae rationalis ut tendat
in finem, quasi se agens, vel ducens ‘ad finem; naturae vero
irrationalis, quasi ab alio acta, vel ducta; sive in finem appre-
hensum sicut bruta animalia, sive in finem non apprehensum,
sicut ea, quae omnino cognitione carent.

Wer lenkt und leitet und ordnet jegliches vernunftlose
Wesen zu dem pur von dem vernunftbegabten Wesen erkannten
Zwecke? Wer lenkt das Weltall? Etwa die intelligente Natur
im Menschen? Das konnte nur die Annahme eines kindischen,
thorichten Menschen sein. Ist aber denn das Ganze in seiner
Wirklichkeitsform nicht das Werk des Zufalls? Freilich haben
dltere und neuere Philosophen naturalistischer Richtung mit dem
Scheine grofser Wissenschaftlichkeit den Beweis dafiir zu er-
bringen gesucht, dals nicht eine intelligente und freithitige Ur-
sache die Gesetze der Ordnung und Regelmilsigkeit gebe,
sondern dafs letztere nur die Wirkung der Naturgesetze, der
Inklination der Materie des gegenseitigen Verhiltnisses von Kraft
und Stoff des Zufalls sei. Eine solche Hypothese widerstreitet



348 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

geradezu dem Kausalititsprincip. Sodann kénnen Ordnung, Zweck
und Ziel doch unméglich Wirkungen eines blinden Zufalles sein,
da ja Zweckmilsigkeit gerade das Gegenteil von dem ausdriickt,
von dem, was mit Zufall bezeichnet werden will. Es muls
vielmehr eine intelligente freie Ursache als Urheber der Ordnung
angenommen werden. HEs mufs iiber dem Universum eine hochst
vollkommene geistige Ursache existieren, welche alle natiirlichen
Wesen zu ihrem Ziele lenkt und so das (Ganze leitet und ordnet:
,Impossibile est, erklirt daher der hl. Thomas mit aller Ent-
schiedenheit Sum. Phil. L. I Cap. 13 in fine ,aliqua contraria et
dissonantia in unum ordinem concordare semper vel pluries, nisi
alicuius gubernatione, ex qua omnibus et singulis tribuitur ut ad
certum finem tendant. Sed in mundo videmus res diversarum
naturarum in unum ordinem concordare, non ut raro et a causu,
sed ut semper vel in maiore parte oportet ergo esse aliquid,
cuius providentia mundus gubernetur®. Diese Leitung des Uni-
versums zeigt uns aber der hl. L. c¢. L. III Cap. 64 in herrlichen
Worten und mit schlagenden Beweisen als das Werk der gott-
lichen Vorsehung.

Auf diesen im Vorhergehenden niher beschriebenen fiinf
Wegen, die sich bei ihrer herrlichen Konvergenz in dem einen
Zielpunkte treffen, kommen wir also zur Existenz von fiinf realen
Eigenschaften und des ihnen notwendig unterliegenden identischen
Subjektes. Es existiert also wirklich ein Seiendes, welches alle
finf Higenschaften, nédmlich die des erstbewegenden Princips,
der ersten bewirkenden Ursache, des absolut notwendig Seienden,
des am meisten Seienden und des mit Intelligenz alles Ordnenden
besitzt. Dieses Subjekt ist aber dasjenige, welches gemeiniglich
mit dem Begriff Gott, d. h. ein unendlich vollkommener Geist
genannt wird.

§ 2.

Den vorstehend benannten vom hl. Thomas zusammenhéngend
behandelten Beweismitteln konnen noch einige in seinen Werken
sich zerstreut findende Argumente angefiihrt werden. Wenn
man das rastlose Schaffen und Wirken der Menschen betrachtet,
so steigt sofort die Frage in der Seele auf: Wozu das alles?



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 349

,Unniitze Frage®, wiirde der Arbeiter sagen, ,es geschieht zur
Erreichung des Zieles.”“ Ein jeder verfolgt sein Ziel, jeder sucht
das Ziel seiner Wiinsche zu erreichen. Mogen nun auch die
Herzenswiinsche und Ziele der Menschen zahllos sein, so dals
man wohl sagen kionnte, quot capita, tot desideria, so lassen sich
doch alle Ziele unter einen Gattungsbegriff, den Begriff des Gutes
namlich, gruppieren. Jeder strebt nach einem Gute, sei diesed
nun ein wahres oder auch ein nur eingebildetes. ,,In Bezug auf
das Endziel, horen wir unsern hl. Lehrer Sum. Theol. I* [I2¢ q. IT
a. 7 den Beweis fiihren, ,kommen alle iiberein in dem Verlangen
nach demselben, indem alle ihre Vollkommenheit anstreben.
Verschiedenartig jedoch erachten dieselben dieses Endziel, indem
die einen es in dem Besitz des Reichtums, andere in irdischen
Geniissen, wieder andere im Erlangen von Ehre und Ruhm oder
dufserer Macht oder iiberhaupt irgend eines korperlichen oder
geistigen Gutes finden wollen. Nachdem dann alle diese Giiter
als unzureichend befunden sind, um das Endziel zu bilden, da
nur jenes Gut, welches die Ursache einer vollkommenen Gliick-
seligkeit ist, als eigentliches Endziel betrachtet werden konnen,
fragt sich der Heilige, ob die Gliickseligkeit uberhaupt wohl im
Besitze eines geschaffenen Gutes gefunden werden mochte.
(I. e. q. IT a. 8.) Und weil sich dieses seinem Forschergeiste
als unmoglich darstellt, indem jeder Kreatur nur eine Teilgiite
und dazu noch als ihr gegeben zukommt, so kommt er bei fort-
gesetztem Suchen nach dem wahren Endziel zu dem Schlusse,
dafs die eigentliche und vollkommene Beseligung des Menschen
in der Erkenntnis und dem Genusse des absoluten Gutes be-
stehen miisse. Dieses absolute Gut kann aber nur Gott sein.
(Sum. Phil. L. III Cap. 63.)

Wenn wir ferner das metaphysische Argument auf unsern
Geist anwenden, so erhalten wir noch einen psychologischen
Beweis. Unser eigenes Innere sagt uns, dals wir existieren und
dafs in uns ein denkendes Princip existiert. Selbst der Zweifler
ex professo meinte doch, wenn auch falsch philosophierend:
,»Oogito, ergo sum®. Jene Materialisten aber, die ihre Wahn-
gebilde von Kraft und Stoff, von blolsen Gehirnfunktionen aus-



350 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

gemalt haben, zeigen durch diese Gedankenbildung eben schon
das Thorichte ihrer Theorieen. Das Dasein eines von der Materie
verschiedenen Denkprincips, eines Intellektes in uns, ist nicht zu
leugnen, Aber unser Intellekt ist unvollkommen. Weniges nur
wissen wir, diskursiv lernen wir erkennen, vieles wissen wir
gar nicht, an manchem zweifeln wir oder kommen nicht iiber eine
blofse Meinung hinaus. Sehr wahr sagt daher der hl. Angustinus
Lib. 83 q. 45: ,Mens se propter defectum profectumque in sa-
pientia fatetur esse mutabilem.“ Unser Intellekt existiert wirklich
und existiert als unvollkommen in der Ordnung des Erkennens.
Ein in einer Ordnung existierendes unvollkommenes setzt ein
in derselben Ordnung existierendes vollkommenes Wesen voraus,
von dem jenes erst sein Wirklichsein erhéalt. Ein solch rein
vollkommen intelligentes Wesen ist nach unserer Auffassung
Gott. Der Aquinate fihrt diesen Beweisgang also aus. Sum.
Theol. I I* q. 79 a. 4: ,,. . . considerandum est, quod supra
animam intellectivam humanam necesse est ponere aliquem super-
lorem intellectum, a quo anima virtutem intelligendi, obtineat.
Semper quod participat aliquid et quod est mobile et quod est
imperfectum prae exigit ante se aliquid, quod est per essentiam
tale, et quod est immobile et perfectum. Anima autem humana
dicitur intellectiva per participationem intellectualis virtutis.
Cuius signum est, quod non tota est intellectiva, sed secundum
aliquam sui partem. Pertingit etiam ad intelligentiam veritatis
cum quodam discursu et motu arguendo. Habet etiam imper-
fectum intelligentiam tum quia non omnia intelligit tum quia in
his quae intelligit de potentia procedit ad actum®.

Fragen wir endlich nach den ersten Principien des Seins,
den grundlegenden Momenten der Wesenheit aller sichtbaren
Dinge, so finden wir diese in der Materie (id ex quo aliquid
est) und der Form (id per quod aliquid est), wie schon Aristoteles
unterschieden hat. Comment. in Aristotelis Stagiritae L. VII. Meta-
phys.lect. 2. Materia non potest per se existere sine forma, per quam
est ens actu, cum de se sit potentia tantum. Die beiden, Materie
und Form, sind natiirlich nur die dafsersten Glieder, reinste
Miglichkeit, nur Potentialitit und pure Aktualitit als Princip



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 351
des Seins; Bindeglied aber zwischen beiden ist das sogenannte
compositum substantiale, ein drittes einheitliches, aus beiden
erwirktes Wesen, welches beide in sich vereinigt, aber auch
von beiden, wenn wir es an sich betrachten, verschieden ist,
sofern Materie und Form fiir sich betrachtet werden. Gibt es
nun ein dulseres Glied, so muls es auch das in dieser Reihe
jedem Grade entgegengesetzte geben. Finden wir also in den
Dingen etwas, was reine Potentialitdt ist (materia prima), und
sehen wir dann alle existierenden, d. h. in die Wirklichkeitsform
versetzten Wesen und in ihnen Akt und Potentialitit vereinigt,
80 miissen wir auch auf das Dasein eines Wesens schliefsen,
welches reine Aktivitdt ist. Dieses Wesen aber nennen wir
Gott als actus purus infinitus in sua actualitate,” geméls der
Beweisfihrung Sum. Phil. L. I Cap. 43: ,In rebus invenitur
aliquid, quod est potentia tantum ut materia prima, aliquid quod
est actus tantum ut Deus sicut supra (Cap. 16 eiusd. libri)
ostensum est, aliquid quod est actu et potentia ut res ceterae.
Sed potentia cum dicatur ad actum non potest excedere sicut
nec in uno quoque ita nec simpliciter. Cum igitur materia prima
sit infinita in sua potentialitate, relinquitur quod Deus qui est
actus purus sit infinitus in sua actualitate.”” Wenn dann die
materia prima das primum subjectum, die sogenannte Material-
ursache des aus beiden, Materie und Form, bestehenden Wesens
ist, so kann nicht weiter zuriickgegangen werden auf ein der
materia prima vorausgehendes Subjekt, sondern sie kann nur
durch Schopfung aus dem Nichts hervorgebracht sein. Die Ur-
sache aber, welche schaffend wirkt, mufls notwendig, wie es
schon aus dem Begriffe folgt, eine unendliche Kraft, unendliche
Aktualitidt sein. Sum. Theol. I q. 45 a. 3 ad: , Virtus facientis
non solum consideratur ex substantia facti sed etiam ex modo
faciendi; maior enim calor non solum magis, sed etiam citius
calefacit. Quamvis igitur creare aliquem effectum finitum non
demonstret infinitam, tamen creare ipsum ex nihilo demonstrat
potentiam infinitam. (Quanto magis potentia legata, tanto re-
quiritur maior virtus in agente ad reducendam materiam in
actum, unde multo major potentia requiritur, si nulla potentia



352 Beweisfihrung fiir das Dasein Gottes.

prae existat.) Si enim tanto maior virtus requiritur in agente,
quanto potentia est magis remota ab actu, oportet quod virtus
agentis ex nulla praesupposita potentia, quale agens est creans,
sit infinita; quia nulla proportio est nullius potentiae ad aliquam
potentiam quam praesupponit virtus agentis naturalis, sicut et
non entis ad ens. Kt quia nulla creatura habet simpliciter po-
tentiam infinitam sicut neque esse infinitum relinquitur quod nulla
creatura possit creare. Diese reine Aktualitit als Ursache der
Schopfung mufs notwendig ein personliches Wesen sein, welches
wir Gott nennen.

g3,

Widerlegung einiger Einwiirfe.

Man hat wohl versucht, gegen die Beweisfilhrung den
Einwand zu erheben, dals der physikotheologische Beweis sich
auf eine Analogie allein stiitze. Dieser Einwurf ist aber durchaus
unstichhaltig fiir alle, die nicht leugnen wollen, dals der Beweis
auf einer sehr breiten und sehr festen Unterlage, dem meta-
physischen Princip aufgebaut sei, welches sagt, dafs das Dasein
einer Ordnung, eines Planes und Zweckes notwendig eine in-
telligente Ursache voraussetze, welche die Kinzelwesen zum
Zwecke hinordnet.

Will man aber in der Beweisfiihrung des hl. Thomas einen
Verstofs finden gegen die Regel des kategorischen Schlusses:
,Latius hune, quam praemissae conclusio non vult’, weil er
nimlich aus dem Dasein einer Weltordnung auf die Existenz
einer vollkommenen und unendlichen Intelligenz schlielse, so ist
das zunidchst unwahr. Der Gegenbeweis stiitzt sich mit seiner
Behauptung, dafs in dem Beweise formlich die Unermelslichkeit,
also die Natur des intelligenten Ordners erbracht werden solle,
auf eine falsche Behauptung, da ja formaliter einzig und allein
auf die Existenz einer intelligenten Ursache (aliquid intelligens)
geschlossen wird. Vergleiche man hiermit die treffliche Aus-
fiilhrung Cajetans, die“Band III Heft II Seite 184 des Jahrbuches
mitgeteilt ist.



Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes. 353

Dann aber kann man der gemachten Anschuldigung ent-
gegnen, dals die Intelligenz, welche das Universum ordnet und
leitet, die intelligentia prima sei und sein miisse, und dafs ihr
als der Ursache alles Intelligiblen eine héhere Vollkommenheit
als jeglicher beschrinkten Intelligenz zukomme, dals sie also un-
endlich vollkommen sein miisse, so dals ihr, der alles erkennenden
und nicht weniger alles verursachenden Intelligenz, nichts zu
widerstehen vermag, cfr. Sum. Theol. I q. 14 a 9 und q. 19
a. 6 und q. 2 a. 3 ad 2.

Der metaphysische Beweis ist aber durchaus nicht dem
aprioristischen oder ontologischen Beweise an Beweiskraft gleich,
wie man mit folgender Ausfiihrung eingewendet hat: ,,Im kos-
mologischen Beweise wird die Existenz eines notwendigen Wesens
aus dessen Begriff gefolgert und dann a priori auf seine Un-
endlichkeit geschlossen, also ens necessarium est ens infinitum.
Wird diese Proportion nach den Regeln der Logik konvertiert,
so heilst dieselbe ens infinitum est ens necessarium i. e. existit
necessario, das aber ist nichts anderes, als das Resultat der
ontologischen Beweisfiihrung.“ In Beurteilung dieses Beweis-
ganges muls man sofort die sophistische Schlufsfolgerung ver-
neinen. Denn durchaus etwas anderes ist es, von Gott a posteriori
zuerst etwas beweisen, wie unser grolser Lehrmeister that und
gesondert und nacheinander fand, dals Gott causa a se, causa
necessaria, causa infinite perfecta sei und danach erst aus einem
gefundenen Attribute auf ein anderes schlielsen — und etwas
anderes ist es, zuerst a priori rein ideale Attribute aufzustellen,
und dann ohne weiteres aus diesen auf die wirkliche Existenz
schlielsen.

Der metaphysische Beweis stiitzt sich auf das Princip der
Kausalitdt. Dasselbe soll aber keine objektive, sondern blols
subjektive oder ideale Bedeutung haben; daher diirfe, wendet
man ein, dieses Princip im metaphysischen Beweise nicht in
objektiver Bedeutung angewendet werden. Dals aber das Kau-
salitatsprincip wirklich eine objektive Bedeutung habe, lehrt uns,
wie wir {riiher schon ausfiihrten, die Ontologie und ist damit der
Beweiskraft des gegnerischen Einwurfes die Spitze abgebrochen.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 23



354 ‘Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

§ 4.
Der Atheismus.

Vor der Untersuchung des Wesens Gottes wollen wir hier
einen kurzen Exkurs iiber den Atheismus einschalten. ~Schicken
wir zundchst einige-notwendige Unterscheidungen voraus. Der
Atheismus ist im allgemeinen nichts anderes, als Gottlosigkeit,
wie schon der Name — a8sog — ausdriickt. Diese Gottlosigkeit
besteht dann entweder in der Unkenntnis iiber das Dasein Gottes,
oder in der Leugnung desselben.

Aus dieser Unterscheidung tfoigt eine erste Spezifizierung;
wir unterscheiden nimlich zwischen negativem Atheismus, welcher
den Mangel des Begriffes vom Dasein Gottes ausdriickt, und
positivem Atheismus, welcher von der thatsichlichen Leugnung
des Daseins Gottes seinen Namen fiihrt,

Die Unwissenheit in Bezug auf das Gottesbewufstsein kann
dann wiederum eine zweifache sein. Falls sie namlich vom
Willen des Menschen abhingt und mit dessen Vermogen iiber-
wunden werden kann, nennt man die Unwissenheit iiberwindlich,
ignorantia vincibilis; ist aber die Unwissenheit vom Willen un-
abhéngig, und durch menschenmogliche Mittel nicht zu heben,
so nennt sie sich uniiberwindlich ignorantia invincibilis. Endlich
lafst sich noch ein Unterschied zwischen praktischem und theo-
retischem Atheismus machen, indem man unter praktischem
Atheismus die Gottlosigkeit derjenigen Menschen versteht, welche
zwar an Gott glauben, aber handeln, als wenn es keinen Gott
gibe, wihrend man die Behauptung jener Menschen, dafs nach
ihrer Meinung und Ansicht gar kein Gott existiere und mithin
das Dasein Gottes unerweisbar sei, mit dem Begriffe theoretische
Atheisten bezeichnen kann.

Zuerst tritt - uns die Frage entgegen: Gibt es negative
Atheisten, also Menschen, welche von Gott nichts wiifsten? In
der That kann es keine solche geben, denn miogen die Menschen
auch auf der tiefsten Stufe menschlicher Bildung stehen, so
bleibt fiir sie das Wort des Psalmisten: ,Wie grofs sind deine
Werke, o Herr, alles hast du mit Weisheit gemacht* (Ps. 103, 24)
in Giltigkeit, und die Ethnographie hat uns noch kein Volk



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 355

genannt, welchem nicht eine, wenn auch noch so schwache und
verworrene Gottesidee innewohne. Wenn also de facto die
Antwort auf unsere gestellte F'rage verneinend lauten mufs, so
bleibt die Behandlung der Frage nur de iure fibrig. Fragen
wir also demnach:

1. Kann es eine ignorantia vincibilis in Bezug auf Gottes
Dasein geben? In Beantwortung dieser Frage miissen wir eine
solche mégliche Unwissenheit zugeben, weil sie vom bosen Willen
des Menschen abhiingt, wenigstens in Bezug auf die ausdriicklich
(explicite) erkannte Existenz Gottes.

2. Kann es eine ignorantia invincibilis geben in Bezug auf
Gottes Dasein, insofern wenigstens  dieses als Gut implicite
erkannt wird? Darauf lautet die Antwort, wie wir oben schon
sehen, durchaus verneinend.

3. Kann es eine ignorantia invincibilis geben in Bezug auf
das Dasein eines genau als solchen erkannten Gottes? Die
Bejahung dieser Frage fordert von uns die traurige Erscheinung
der Abgotterei.

4. Kann es einen negativen Atheismus geben, dem die
Erkenntnis des Daseins Gottes auch ganz im allgemeinen (in
confuso) abgeht?

Die Traditionalisten und Ontologisten. miissen das, aus ihren
Behauptungen und Grundsétzen schlufsfolgernd von dem sich
selbst iiberlassenen Menschen bejahen, wenn derselbe auf seine
Vernunft und die Betrachtung der verschiedenen Dinge ange-
wiesen, und dadurch aufser dem Bereiche des Magisteriums steht
(Traditionalismus), oder wenn demselben die intuitio immediata
fehlt (Ontologismus).

Beiden gegeniiber, ja direkt entgegen die Frage beant-
wortend sagen wir, dals bei dem mit gesunder Vernunft und
gesunden Sinnen begabten Menschen, bei einem Menschen also,
welcher im Besitz des vollen Gebrauches seiner geistigen Ver-
anlagung ist, kann von negativem Atheismus unmoglich die Rede
sein. Jeder Mensch némlich sieht taglich sich von in Wirklichkeit
tretenden Dingen umgeben, die er als Wirkungen erkennt und
aus denen er schliefsen mufs auf einen ersten Beweger, der selbst

23*



356 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

die hochste, ja unendlich vollkommene Seinsweise nicht blofs
besitzen, sondern sein mufs, von dem dann alles Mitgeteiltsein
gegeben worden und immer gegeben wird, der auch die hochste
und erhabenste, alle Dinge zu ihrem Ziele ordnende Intelligenz
ist. Es wohnt ndmlich dem Menschen ein natiirliches Verlangen
inne, das niemand weder zuriickweisen noch verleugnen kann,
das ihn antreibt, die Ursache kennen zu lernen, wenn er eine
Wirkung sieht, deren Ursache ihm noch unbekannt ist. Diesen
Gedankengang stellt uns der Fiirst der Schule Sum. Theol. I*
q. 12 a. 1 corp. mit folgenden Worten dar: ,Inest enim homini
naturale desiderium cognoscendi causam cum intuetur effectum,
et ex hoc admiratio in hominibus consurgit. Si igitur intellectus
rationalis creaturae pertingere non possit ad primam caasam
rerum, remanebit inane desiderium naturae®. Jenmes Verlangen
deutet aber durch die Auffassung einer Erscheinung als Effekt,
wenn auch nur dunkel (confuse) auf die Existenz einer Ursache
hin; es wiirde ja sonst jenes Verlangen unmoglich existieren
konnen, wenn der Begriff einer Ursichlichkeit, welche gerade
des Verlangens Ziel ist, fehlen wiirde. Was aber natiirlich vom
Menschen gewiinscht wird, das wird auch natiirlich erkannt, oder
kann wenigstens vom Menschen erkannt werden. So finden wir
Sum, theol. I ¢q. 2 a. 1 ad 1 die Worte: ,Quod naturaliter
desideratur ab homine, naturaliter cognoscitur ab eodem‘’. Hierzu
bemerkt dann Cajetan in seinem Kommentar zu dieser Stelle:

Natura non largitur inclinationem ad aliquid, ad quod tota vis
naturae perducere nequit“. Cfr. Sum. Phil. L. I Cap. 5, wo der
Heilige denselben Gedanken mit den Worten ausdriickt: ,,Nullus
enim desiderio et studio in aliquid tendit nisi sit ei praecognitum®,
Erkennt sonach ein verniinftiges Wesen aus den Geschopfen
das Dasein des Schopfers nicht, so liegt die Schuld an ihm selbst;
er vernachlissigt eben den Gebrauch des von der Natur ihm
verliechenen Mittels, um zur Erkenntnis zu gelangen.

Was dann die positiven Atheisten anbetrifft, die sich wieder
in theoretische und praktische teilen, so lehrt uns die tigliche Er-
fahrung und Umschau unter unseren Mitgeschopfen, dals es der



Korrespondenz. 357

praktischen Atheisten, d. i.-solcher verniinftigen Wesen, welche
trotz ihres Glaubens an das Dasein Gottes ein gottloses Leben
fiilhren und so thatséchlich Gottes Existenz leugnen, leider nur
zuviele gibt.

Dafs es aber einen theoretischen positiven Atheismus geben
konne, miissen wir absolut verneinen. Die Vernunft im Men-
schen fordert doch gar zu deutlich und energisch das Dasein
eines Gottes, als dals selbst der verkehrteste Mensch auf rein
theoretische Griinde gestiitzt dieses Gottes-Wirklichsein leugnen
konnte (Sum. Phil. L. I, Cap. 7). Es ist nur der verkehrte
Wille, der die lacherlichsten und absurdesten Hypothesen von
der Vernuuft lieber ausdenken lafst, als dafs er die einfache
Wahrheit annehmen mdéchte. Die Atheisten dieser Art trifft das
Wort des Psalmisten (Ps. 52, 1) mit voller Wucht: ,Nur der
Thor spricht in seinem Herzen, es gibt keinen Gott.“ Selbst
der ihnen nither stehende Heide Seneca (L. I, de ira) tadelt
sie mit den Worten: ,,Mentiuntur, qui dicunt se non sentire esse
Deum; nam etsi tibi affirment interdiu, noctu tamen et soli

dubitant.*
L >..< R

KORRESPONDENZ.

Herr Redakteur!

Wenn ich zur Verteidigung des Jahrbuchs gegen offene und ver-
steckte Gegner das Wort ergreife, so diirfte dies durch den wenigstens
extensiv hervorragenden Anteil, den an den bisherigen Arbeiten und
Kiampfen desselben zu nehmen mir gegénnt wurde, gerechtfertigt erscheinen.
Das Jahrbuch entstand infolge der Anregung, die dem Studium der
Philosophie von seiten der Autoritit, welche wir Katholiken als die hochste
auf Erden anerkennen, gegeben wurde. Bei seinen Bestrebungen, die
auf Bekimpfung der idealistischen, pantheistischen und materialistischen
Zeitirrtiimer mit den voun der thomistischen Philosophie sowobl in ibhrem
metaphysischen und psychologischen als anchinihremnaturphilosophischen,
das Wesen des Stoffes und der Korper betreffenden Teile dargebotenen
Waffen gerichtet sind, hat es dem Jahrbuch nicht an Hindernissen und
Schwieriglkeiten, die teils Gleichgiltigkeit teils Milsgunst in den Weg
legten, aber auch njcht an wohlwollender und aufmunternder Teilnahme,
inshesondere der kirchlichen Autoritit selbst, gefehlt. Zu den Freunden
unscrer Sache durften wir bisher das Litteraturblatt , Augustinus“ (Beilage
zum Korrespondenzblatt fir den katholischen Klerns Osterreichs) rechnen.
Um so schmerzlicher berithrte es uns, dafs in Nr. 6 des Jahrganges 938



	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

