
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

Autor: Brockhoff, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


332 Beweisführung für das Dasein Gottes.

es war, bevor die praemotio kommt. Und weil der Wille radikal
und kausal, d. h. der Möglichkeit nach frei ist, deshalb kann
er sich unmöglich zum Verzeihen entschliefsen, so lange die
praemotio für die Rache dauert. Für das Verzeihen fehlt das

principium quo, dieselbe ist sohin absolut unmöglich. Das
ist in der That grandios. Weil etwas nicht wirklich ist,
indem ihm das principium quo fehlt, deshalb ist es absolut
unmöglich. Nichts destoweniger bezeugt der Kritiker S. 339,
dafs der Wille unter einem Akt nicht die Potenz, die

Fähigkeit, eine andere Thätigkeit zu setzen, verliere. Der
Wille hat unter dem Akte der Rache die Potenz oder Fähigkeit,

den Akt des Verzeihens zu setzen, aber dieser Akt des
Verzeihens ist absolut unmöglich.

Eine solche Leistung, wie sie der Kritiker hier bietet, wäre
allerdings ganz geeignet, den P. Feldner in jene ,riesige
Verwunderung' zu versetzen, von welcher der Kritiker auf S. 346
spricht. Allein P. Feldner hat längst schon gelernt, sich in dieser
Beziehung über gar nichts mehr zu verwundern. Er wundert
sieh daher auch nicht über die vorliegende Kritik, die ein wahres
Muster bildet, wie eine Kritik nicht verfafst sein soll.

Graz. Fr. Gundisalv Feldner, Ord. Praed.

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von Dr. JOS. BROCKHOFF.
(I, 224. II, 122. III, 182.)

B. Die vier letzten Beweise.

1. Der Beweis aus der letzten bewirkenden Ursache.

Secunda via est ex ratione causae efficients. Invenimus

in istis sensibilibus esse ordinem causarum efficientium; nec tarnen

invenitur nec est possibile quod aliquid sit causa efficiens sui

ipsius, quia sic esset prius se ipso quod est impossibile. Non

tarnen est possibile, quod in causis efficientibus procedatur in
infinitum quia in omnibus causis efficientibus ordinatis primum
«st causa medii et medium est causa ultimi sive media sint



Beweisführung für das Dasein Gottes. 333

plura sive unum tantum. Remota autem causa removetur effectus.

Ergo si non fuerit primum in causis efficientibus non erit ultimum
nec medium. Sed si procedatur in infinitum in causis efficientibus

non erit prima causa efficiens et sic non erit nec effectus

ultimus nec causae efficientes mediae, quod patet esse falsum.

Ergo est necesse ponere aliquam causam efficientem primam,

quam omne8 Deum nominant.
Die sinnliche Wahrnehmung lehrt uns schon, dafs es in der

Natur einzelne Dinge gibt, die hervorgebracht werden, während
sie vorher noch nicht da waren; dafs diese Dinge ihr Sein von
etwas anderm, von ihrer Wirkursache, causa efficiens haben.

Wer wäre von uns sich nicht bewufst, dafs er nicht immer

gewesen, sondern dafs er geboren, von einem schon vor ihm
schon daseienden Wesen sein Sein empfangen habe? Soweit

unsere Beobachtung der Welt reicht, bestätigt nun die Erfahrung
diesen Prozefs des Werdens und Entstehens aller Dinge, sowohl

der Einzeldinge als auch der Gesamtheit dieser Einzeldinge.
Was aber wird, ist offenbar eine Wirkung, entsteht nicht von
und aus sich selbst, sondern setzt eine wirkende Ursache voraus.
Dafs jedoch ein wesentlicher Unterschied zwischen der wirkenden
Ursache, durch deren Bethätigung die Wirkung als neue Sache

gesetzt wird und der Wirkung selbst besteht, leuchtet sofort
ein. Unmöglich kann eben etwas die wirkende Ursache seiner
selbst sein, weil es so ja eher vorhanden sein müfste als es

wirklich existiert, nach dem Grundsatze: „causa est prior effectu

entitative prioritate saltern naturae". Mit Recht sagt Commer,

System der Philosophie I, 173: „Wir müssen also den Satz

aufstellen: Wenn es ein Werdendes gibt, so mufs notwendig
ein Seiendes ihm vorausgehen. Dieser Satz ist offenbar ein

sogenanntes analytisches Urteil; denn das Prädikat desselben

ist aus dem Subjektsbegriffe hergeleitet als etwas schon darin
Enthaltenes: das Werden ist das, was von einem anderen Seienden

dem ganzen Sein nach abhängig ist. Hierin ist aber der Begriff
der Ursächlichkeit bereits gegeben: denn Ursache ist ein Princip,
auf welches das Sein von etwas anderem in abhängiger Weise

folgt. Wenn aber diese Ursächlichkeit nicht vorhanden wäre,



334 Beweisführung für das Dasein Gottes.

so müfste es ein Werdendes geben, was von einem andern

Seienden nicht dem ganzen Sein nach bedingt oder abhängig
ist. Das aber widerspricht dem Begriff des Werdenden." Fassen

wir den Begriff der Wirkursache näher ins Auge, so können

wir sie mit Goudin Philos. II, p. 111 nach Aristoteles lib. II,
Phys. cap. 3 definieren als das äufserliche, erste Princip, aus

dessen Thätigkeit eine Bewegung resp. die Existenz eines andern

hervorgeht „principium extrinsecum a quo primo profluit motus

seu rei productio. Mit Hecht wird die Wirkursache ein Princip
genannt, d. h. etwas, woraus etwas anderes folgt, oder wovon
etwas innerliche Abhängigkeit hat. Natürlich ist hier die Folge
in der Ordnung der Dinge, nicht in der Ordnung der Erkenntnis.
Insofern das Bewirkende ein Princip ist, kommt es mit den

übrigen Principien überein. Durch die Hinzufügung „äufserlich"
wird die Wirkursache von der materialen und der formalen

Ursache, die ihrer Wirkung, wie der Stoff, woraus sie besteht,
oder der Form, welche ihrer Wirkung ihre Bestimmtheit geben,
also ihrer Wirkung innerlich sind, unterschieden. Die weitere

Bestimmung, aus dessen Thätigkeit eine Bewegung resp. die

Existenz eines andern hervorgeht setzt die Wirkursache in

Gegensatz zu der blofsen Privation, die ja nicht erstes Princip
sein kann, da sie schon ein Subjekt, an dem sie vor sich geht,
voraussetzt, wie sie auch den Unterschied von terminus a quo
ausdrückt und dadurch die Zweckursache ausschliefst. Die
Zweckursache fängt etwa die Bewegung nicht an, sondern reizt den

Bewirkenden blofs zu jenem Thätigsein. Da könnte man nun
sofort einwenden, dafs es also nur eine Wirkursache gebe, nämlich

Gott, da von ihm, als dem ersten Beweger jegliche Bewegung
ausgehe. Dieser Einwand kann nur von denen erhoben werden,
die das „erste Princip" im absoluten Sinn auffassen wollen und

nicht, wie es doch geschehen mufs, in Rücksicht auf die andern

Ursachen, nämlich die formalen und materialen. Die Dinge in
der Welt sind wahrhaft wirkende Ursachen, welche Veränderungen
hervorbringen. Sie wirken aber allesamt, selbst der freie Wille
infolge empfangener Anregung; sie sind Mittelursachen, causae
secundae.



335

Bei Beobachtung der Wirkursachen stofsen wir sofort auf
eine zweifache Abfolge oder Ordnung, insofern die Ursachen

naturgemäfs (per se) oder blofs zufällig (per accidens) ihre

Wirkung verursachen. So ist eine naturgemäfse Ursache das

Teuer für die Verbrennung; eine zufällige Ursache wäre es nur,
wenn jemand zugleich Arzt und Musiker und infolgedessen der

Arzt Ursache des Gesanges wäre, oder wenn jemand beim
Auswerfen eines Grabmales einen Sehatz fände, so müfste er die

zufällige Ursache für die Auffindung des Schatzes genannt werden.
Ferner müssen wir wohl unterscheiden zwischen der
Hauptursache und instrumentalen Ursache, während diese letztere als

Werkzeug insofern thätig ist, insofern als sie von der
Hauptursache in Bewegung gesetzt wird, d. h. ihre ganze Kraft und
das ganze Wesen der Thätigkeit erhält: ist dagegen die
Hauptursache jene, die in eigener Kraft wirkt, so ist der Baum
Hauptursache für das Werden eines andern Baumes, der Hammer

aber, welcher den Hagel hervorbringt, in der Hand der Meisters

nur Instrumental Ursache. Dafs nun sämtliche Instrumentalursachen
eine Hauptursache voraussetzen, ist einleuchtend, und kann somit

eine unendliche Reihe von Wirkursachen in dieser Hinsicht
nicht angenommen werden.

Wohl niemand wird leugnen, dafs es in der Welt eine

wesentliche Unordnung der bewirkenden Ursachen gibt. Eine

ganze Reihe von Erscheinungen z. B. führen wir auf die Thätigkeit
der Sonne zurück, die durch Licht- und Wärmeausstrahlung,
Verdunstung des Wassers, dadurch Befruchtung des Bodens,
Wachstum der Pflanzen, Nährung des tierischen Lebens bewirkt.
Hier zeigt sich die Sonne als wahre Wirkursache, wenn auch

nur zubereitend für die Entstehung und den Ernährungsprozefs
der Pflege, ohne gerade mit der substantialen Form zusammen
als vereinigte Ursachen das vegetative Leben als solches zu

erzeugen. Doch bewirkt die Sonne etwas, wodurch der Baum

wächst und Früchte hervorbringt, die der Mensch geniefst, die,

wenn sie der Mensch geniefst, eine Reihe von Veränderungen
in seinem Körper verursachen. Wenn wir nun auch eine grofse
Anzahl besonderer Reihen von bewirkenden Ursachen annehmen,



336 Beweisführung für das Dasein Gottes.

bei denen in jeder einzelnen eine Unterordnung der Ursachen

an sich stattfindet, so ist doch in jeder bestimmten Reihe eine

Ursache als erste aufzustellen, welche die mittleren verursacht,
die wiederum Ursache der letzten, mit welcher die Reihe
abschliefst, sind. Hier nun eine unendliche Reihe von Ursachen

aufstellen wollen, sei es, dafs die Glieder in ihrer Gesamtheit
vorhanden gedacht werden, sei es, dafs die einzelnen Ursachen,
wie es thatsächlich sich findet, aufeinander folgend verwirklicht
gedacht werden, enthält einen Widerspruch. Um nur das letztere
ins Auge zu fassen, so gäbe es bei einer unendlichen Reihe von
aufeinanderfolgenden Gliedern kein erstes Glied, worin die

Ursächlichkeit beginnt, und auch kein letztes, worin sie endet.

Wo kein erstes und kein letztes Glied vorhanden ist, kann es

auch kein mittleres Glied zwischen beiden geben; jedes beliebige
Glied der ganzen Reihe hätte eben die Bedeutung eines mittleren.
Eine Wirkursache als mittleres Glied einer Kette von Ursachen

gedacht, verlangt von der ersten Kraft zum Wirken und
wirklichen Einfluf8, um die empfangene Kraft auszuüben. Finden

wir nun in der Welt Ursachen, die wesentlich untergeordnet
sind, so folgt das Dasein einer ersten bewirkenden Ursache von
selbst.'

Aber auch bei den zufällig einander untergeordneten
Wirkursachen kann es keine unendliche Reihe geben. Es bleibt auch

hier bestehen, dafs in der Reihe der zufällig untergeordneten
Wirkursaehen ein Bewegungsvorgang sich zeigt und folglich
ein erstes bewegendes aufser der ganzen als unendlich
angenommenen Reihe von Ursachen gefordert werden mufs; wie
nämlich jede einzelne jeder Ursachen nicht aus sich, sondern

von einem andern ist, so mufs auch die ganze Reihe nicht aus

sich, sondern von einem andern sein, denn die zweite Regel der
Induktion lehrt: quidquid dicitur de individuis sive singillatim
sive collectim sumptis, dici debet de universali. Daraus folgt,
dafs eine erste bewirkende Ursache, welche selbst nicht mehr

die Wirkung einer anderen, also auch nicht in einer unendlichen

Reihe von Ursachen vorkommend, die mithin nicht im Sein

hervorgebracht ist, dasein mufs.



Beweisführung für das Dasein Gottes. 337

2. Der Beweis aus dem Begriffe des notwendigen Seins:

Tertia via est sumpta ex possibili et necessario, quae talis
est: Invenimus enim in rebus quaedam quae sunt possibilia esse,

et non esse, cum quaedam inveniantur generari et corrumpi et

per con8equens possibilia esse et non esse. Impossibile est autem

omnia, quae sunt talia, semper esse, quia quod possibile est,

non esse, quandoque non est. Si igitur omnia sunt possibilia
non esse, aliquando nihil fuit in rebus. Sed si hoc est verum
etiam nunc nihil esset, quia quod non est non incipit esse, nisi

per aliquid quod est. Si igitur nihil fuit ens, impossibile fuit,
quod aliquid inciperet esse; et sic modo nihil esset; quod patet
esse falsum. Eon ergo omnia entia sunt possibilia sed oportet
aliquid esse necessarium in rebus. Omne autem necessarium

vel habet causam suae necessitatis aliunde, vel non habet. Non

est autem possibile quod procedatur in infinitum in necessariis,

quae habent causam suae necessitatis sicut nec in causis effici-

entibus, ut probatum est. Ergo necesse est ponere aliquid quod
sit per se necessarium, non habens causam necessitatis aliunde,
sed quod est causa necessitatis aliis; quod omnes dicunt Deum.

Die Kosmologie lehrt uns, dafs die Welt nicht ein für sich
bestehendes einheitliches Wesen sein müsse, sondern ein Wesen
nach allen Seiten hin zusammengesetzt, dafs die Welt also selbst

kontingent oder zufällig daseiend, weil ihre Teile kontingente
Dinge sind. Die Kosmologie zeigt uns, dafs die Welt sowohl
in essentieller Hinsicht zusammengesetzt sei, weil ja Entstehen
und Vergehen ihre wesentliche Veränderung uns täglich vor
Augen führen, dafs sie nicht weniger auch in integraler Hinsicht

zusammengesetzt, weil das zum Begriff zur Ausdehnung der
materiellen Welt gehört. Auch in accidenteller Hinsicht zeigt
sich das Zusammengesetztsein der Welt deutlich, denn das

Vorhandensein der Accidentien im Unterschied von den Substanzen,

auf welche sie ohne Frage einwirken, läfst sich nicht leugnen.
Die numerische Seite ins Auge gefafst, so zeigen uns die Sinne

deutlich, dafs die grofsartige Weltmaschine nichts anderes als
die kunstvolle Zusammenfügung vieler Einzeldinge sei. Und
endlich auch in entitativer Hinsicht kommen wir zum selben

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 22



338 Beweisführung für das Dasein Gottes.

Ziel, da ja die Wesenheit des Ganzen von seiner Existenz wohl
unterschieden werden mufs: kurz, die Welt ist nach jeder Richtung
hin etwas Zusammengesetztes. Dieses zusammengesetzte Wesen
mufs aber notwendig eine zufällige und nicht eine notwendige
Existenz haben; wenn das ist, dann hat die Welt den Grund
ihres Seins nicht in sich, sondern aufser sich, sie ist von einem

andern. Dafs aber die Welt ein kontingentes Wesen sein mufs,
fällt gar nicht schwer einzusehen. Das Wesen der kontingenten
Dinge besteht eben darin, dafs sie in der Wirklichkeit eben

sowohl sein wie auch nicht sein können, oder dafs ihnen die

wirkliche Existenz so zukommt, dafs sie ihnen ohne Widerspruch

auch nicht zukommen könnte. Unmöglich aber ist es,
dafs Dinge, welche existieren, und ebensoso gut auch nicht
existieren können, die also nicht aus ihrem Wesen heraus mit
absoluter Notwendigkeit existieren, immer das Sein der
Wirklichkeit besitzen. Was aber eine thatsächliche Möglichkeit zum
Sein und auch zum Nichtsein der Wirklichkeit in sich enthält,
existiert irgend einmal nicht in der Wirklichkeit. Seinsfähigkeit
so viel als Seinsmöglichkeit kann sieh selbst wohl nicht verwirklichen,
weil das Verwirklichen eine Thätigkeit ist, die das Existieren
schon voraussetzt. Wäre nun alles Seiende ohne Ausnahme so

beschaffen, dafs es auch nicht existieren könnte, so müfste alles

Existierende einmal nicht existiert haben. Dann existierte auch

Nichts jetzt wirklich. Das aber ist falsch, denn die Welt existiert
ja. Wenn wir also die einzelnen Teile der Welt betrachten,
so finden wir bei keinem, weder bei den Gestirnen, noch bei
den einzelnen Teilen der Erde die Eigenschaft des notwendigen
Seins; sie alle erblicken wir als wirklich daseiende, aber
ebensogut und ohne Absurdität können wir sie als nicht existierend
denken. Sind nun alle einzelnen Teile der Welt kontingente,
so mufs die Welt im Ganzen ebenfalls kontingent sein. Wolle
man nun nicht einwenden, die Materie sei unentstanden, also

notwendig existierend. Was sich indifferent verhält zu den

Zuständen, von denen es in seiner Wirklichkeit notwendig in
dem einen oder andern sich befinden mufs, das mufs sich auch

zur Existenz selber indifferent verhalten. Das an sich zur Wirk-



Beweisführung für das Dasein Gottes. 339

lichkeit bestimmte Wesen mufs notwendig aus sich zu dem einen

oder anderen jener Zustände bestimmt sein, ohne welchen es

nicht existieren kann. Unter vielen anderen solcher Zustände

führt die Physik die vis inertiae, das Gesetz der Trägheit oder
das Beharrungsvermögen, an. Nach diesem Gesetze ist die Materie
in voller Indifferenz gegen Buhe oder Bewegung und doch kann

sie nicht existieren, ohne entweder in Bewegung oder Ruhe zu

sein; folglich mufs sie sich auch indifferent halten zur Existenz
selbst. Das aber ist ja nur ein anderer Ausdruck für das

Zufälligsein. Was existieren oder nicht existieren kann, das setzt,

wenn es existiert, eine von ihm verschiedene Ursache voraus,
die den Übergang aus dem Nichtssein ins Sein bewirkt. Der
hl. Thomas Sum. Phil. L. II cap. 15 zeigt dieses in kurzen
Worten also: „Omne quod est possibile esse et non esse habet

aliquam causam, quia, in se consideratum, ad utrumlibet (ad esse

et ad non esse) se habet; et sie oportet esse aliquid aliud quod

ipsum ad unum determinet." Hören wir noch die treffende

Ausführung des hl. Lehrers, Sum. Theol. I. q. 3 a. 4: „Quidquid est
in aliquo, quod est praeter essentiam eius oportet esse causatum

vel a prineipiis essentiae; sicut accidentia propria consequentia

speciem, ut risibile consequitur hominem, et causatur ex
prineipiis essentialibus speciei; vel ab aliquo exteriori, sicut calor
in aqua causatur ab igne. Si igitur ipsum esse rei sit aliud ab

eius essentia, necesse est, quod esse illins rei vel sit causatum

ab aliquo exteriori, vel a prineipiis essentialibus eiusdem rei.
Im possibile est autem quod esse sit causatum tantum ex
prineipiis essèntialibus rei, quia nulla res sufficit quod sit sibi causa

essendi, si habeat causatum esse. Oportet ergo quod illud cuius

esse est aliud ab essentia sua, habeat esse causatum ab alio."
Das gilt denn auch von der ganzen Welt. Bei der Annahme,

jene wirkende Ursache sei wieder eine kontingente Ursache,
kommen wir stets zur gleichen Voraussetzung und müfsten wir
wiederunm eine unendliche Reihe von zufällig wirkenden Ursachen

aufstellen, dessen Unstatthaftigkeit uns der vorhergehende
Paragraph gezeigt hat. Es bleibt sonach nichts übrig, als anzunehmen,
dafs jedes kontingente Wesen nur dann in die Wirklichkeit gesetzt

22*



340 Beweisführung für das Dasein Gottes.

wird, wenn diese von einer notwendig existierenden Ursache, sei

es mittelbar, sei es unmittelbar, als Wirkung ausgeht. Gesetzt

auch, es gäbe kein notwendig existierendes Wesen, sondern alles

wäre kontingent und blofs möglich, dann gäbe es eben gar kein
existierendes Wesen; dasjenige, was blofs kontingent, in der

Seinsanlage, in der Seinsfahigkeit ist, wird nur durch eine vorher
schon existierende Ursache zur Wirklichkeit gebracht. So ist
das Wasser in der Seinsmöglichkeit zum Warmsein, es kann

warm werden; ist es nun wirklich warm, so ist diese Seinsweise
eine reine Zufälligkeit; es wird nicht anders warm werden, als

durch eine erwärmende Ursache, von der die Wärme mittelbar
oder unmittelbar auf das Wasser übergeleitet wird. Gesetzt

ferner, es gäbe keine existierenden Wesen, und das wäre ja
möglich, wenn alles blofs kontingent wäre. Von wem sollen

diese dann nun ihre Existenz erhalten, wenn es keine ihrer
Natur nach notwendige erste Ursache gibt? Doch nicht aus

sich; denn was nicht ist, kann auch nicht wirken, folglich aus

sich selbst nicht verwirklichen. Mithin können die Wesen nicht

zum Sein kommen; sie wären zugleich mögliche und unmögliche
Wesen, da ja nichts vorhanden, von dem sie den Grund ihres
Seins hätten. Sonach können wir mit dem hl. Thomas schliefsen:

„Oportet quod sit aliquod necessarium quod sit causa omnium

possibilium esse et non esse. Necessarium autem quoddam est

habens causam suae necessitatis, in quo etiam in infinitum pro-
cedi non potest: et sic est devenire ad aliquid quod est per se

necesse esse; hoc autem esse non potest nisi unum."
3. Der Beweis aus dem Begriffe des am meisten Seienden.

Quarta jvia sumitur ex gradibus qui in rebus inveniuntur.
Invenitur enim in rebus aliquid magis et minus bonum et verum
et nobile et sie de aliis huiusmodi. Sed magis et minus dicuntur
de diversis secundum quod appropinquant diversimode ad aliquid
quod maxime est; sicut magis callidum est quod magis appro-

pinquat maxime callido. Est igitur aliquid quod est verissimum

et Optimum et nobilissimum, et per consequens maxime ens. Nam

quae sunt maxime vera, sunt maxime entia, ut dieitur 2 Metaphys.

(text. 4). Quod autem dieitur maxime tale in aliquo genere est



Beweisführung für das Dasein Gottes. 341

causa omnium quae sunt illius generis; sicut ignis, qui est maxime

callidu8, est causa omnium callidorum, ut dicitur in eodem libro.

Ergo est aliquid quod omnibus entibus est causa esse, et boni-
tatis et cujuslibet perfectionis; et hoc dicimus Deum. Die

Erfahrung bestätigt uns in den Dingen ein Mehr oder Minder in

Bezug auf Vollkommenheit; sie zeigt uns Gradunterschiede der

Seinsvollkommenheit. Wir sprechen von häfslichen und schönen,

bösen und guten, aber auch von schönern und bessern Dingen
und drücken mit solcher Vergleichung aus, dafs in den genannten
Dingen ein geringerer oder gröfserer Grad von Vollkommenheit,
nach welcher wir sie benennen, sich befinde. Vollkommenheit
ist nun dasjenige, dem in Bezug auf sein Wesen und Sein nichts

mangelt. Die Vollkommenheit folgt demnach dem Sein und
haben wir wie beim Sein ebenso in der Vollkommenheit
Gradunterschiede. Gradunterschiede sind aber nur dann möglich,

wenn es ein rein Vollkommenes gibt, nach welchem die Dinge
durch ihre gröfsere oder geringere Übereinstimmung mit
demselben, durch ihr demselben Näher- oder Entferntstehen mehr oder

weniger vollkommen genannt werden. Wir sagten schon eben,

dafs die Welt in ihrer Gesamtheit eine Zusammensetzung
einzelner Dinge sei, dafs somit diese Einzeldinge als Teile den

Begriff des Endlichen, Beschränkten in sich schliefsen, nicht ganz
vollkommen sind. Was aber ein beschränktes Mafs von
Vollkommenheit besitzt, das hat dieses Vollkommensein nur durch
eine Teilnahme des Dinges an der Idee, welche jene Vollkommenheit

an und für sich ausdrückt; seine Vollkommenheit ist ihm

zugeteilt, wie der hl. Thomas Sum. Theol. I q. 3 a. 4 ausführt:

„Tertio quia sicut illud quod habet ignem et non est ignis, est

ignitum per participationem, ita illud quod habet esse et non est

esse est ens per participationem". Vollkommener als der Stein

ist die Pflanze und höher als diese ist das Tier, der Vollkommenheit

näher als selbiges ist der Mensch und so immer weiter.
In dieser Aufzählung kommen wir endlich zu einem höchst

vollkommenen Wesen, desen Sein und Vollkommensein eins ist,
oder wir geraten ins Unendliche. Und auch selbst eine unendlich

fortlaufende Reihe fordert ein unendlich vollkommenes Wesen,



342 Beweisführung für das Dasein Gottes.

obgleich wir zu demselben in der Aufzählung fortschreitend nicht

gelangen könnten. Alles, was möglicherweise sein kann, ist nur
insofern möglich, als es in dem Existierenden den Grund zu
seinem* Verwirklichtwerden besitzt, daher mufs denn auch das

von allen vollkommenste Wesen nicht blofs möglich sein, sondern

notwendig existieren. Nun könnte aber die ganze Summe der

wirklichen Dinge als dieses vollkommenste aufgefafst werden
wollen. Dem aber steht entgegen, dafs ja in der Summe der

Einzeldinge eines vollkommener genannt wird als das andere

und dafs ferner aus der Summierung von lauter unvollkommenen

Dingen gewifs noch kein rein vollkommenes Wesen hergestellt
werden kann. Wir müssen also hinaufsteigen zu einem Wesen,
das nicht etwa maximum der Seinsvollkommenheit in einer oder

mehreren Gattungen wäre, sondern zu einem, und zwar die

ganze Summe aller Wesen überragenden, aufser ihr stehenden

schlechthin vollkommenen Wesen, welches als Ursache aller
minder vollkommenen die unendlich vollkommene Ursache ist und

ebenso der Gradmesser für die andern mehr oder minder
vollkommenen Wesen, jenachdem diese nämlich sich in ihrer
Vollkommenheitmehr oder weniger dem höchst vollkommenen Wesen,
dem Seinsmaximum, als der Ursache ihres Seins und ihres
Gradunterschiedes annähern. Gemäfs den Worten unsers hl. Führers,
Sum. Phil. L. I Kap. 13: „Potest etiam et alia ratio collegi ex
verbis Aristotelis in II0, libro Metaphysicorum. Ostendit enim

ibi quod ea quae sunt maxime vera sunt et maxime entia. In
IV0 etiam Metaphysicorum ostendit esse aliquid maxime rerum
ex hoc quod videmus duorum falsorum unum altoro esse magis
falsum: unde oportet ut alteram sit etiam altero verius. Hoc

autem est secundum approximationem (secundum quod appro-
pinquant magis vel minus) ad id quod est simpliciter et maxime

verum. Ex quibus concludi potest ulterius, esse aliquid quod
est maxime ens. Cfr. 1. c. L. II Cap. 15 u. L. I Cap. 28 u. 41.

4. Der Beweis aus der Ordnung und Regierung der Welt.
Quinta via sumitur ex gubernatione rerum. Videmus eniin

quod aliqua quae cognitione carent, scilicet corpora naturalia,
operantur propter finem; quod apparet ex hoc, quod semper aut



Beweisführung für das Dasein Gottes. 343

frequentius eodem modo operantur, ut oonsequantur id, quod est

Optimum. Unde patet quod non a causa, sed ex intentione per-
veniunt ad finem. Ea autem quae non habent, cognitionem non
tendunt in finem, nisi directa ab aliquo cognoscente et intelligente
sicut sagitta a sagittante. Ergo est aliquid intelligens, a quo
omnes res naturales ordinantur ad finem; et hoc dieimus Deum."
Die vorhergehenden Beweisführungen sind der methaphysischen
Ordnung entlehnt und werden von neueren gemeiniglich kos-

mologischer Beweis genannt. Dieser letzte herrliche Weg,
welchen der hl. Thomas betritt, leitet aus dem Begriffe von der

Ordnung und Schönheit auf das Vorhandensein einer Naturordnung
und weiterhin einer Zweckmäfsigkeit und folglich zum Dasein
eines intelligenten Wesens, von welchem alle materiellen Dinge,
ja alle Dinge in der Welt überhaupt ihren Daseins- und Soseinszweck

erhalten und zu diesem Zwecke hingeordnet werden.

Diese Art des Beweisganges gehört also der physischen

Ordnung an und wird gemeiniglich der physikotheologische oder

teleologische Beweis genannt. Ordnung ist die Einheit einer Vielheit.
Sie deutet uns verschiedene Zustandsweisen an und läfst uns

erkennen, einzelne Teile oder einzelne Glieder gegenüber dem

Ganzen und eine Beziehung zu einem in dem Ganzen sich

findenden Princip. Schliefst die Ordnung auf Einheit, so mufs
sie ein Sein haben. Daher erlangen die nicht einfachen Dinge
durch die naturgemäfse Ordnung ihrer Teile Einheit und Sein.

So sagt der hl. Thomas Sum. Theo!. IIa IIae q. 26 a. 1 : „Prius
et posterius dicitur secundum relationem ad aliquod principium.
Ordo autem includit in se aliquem modum prioris et posterioris.
Unde oportet quod ubicunque est aliquod principium, sit etiam

aliqui8 ordo". In der ganzen Welt zeigt sich dem verständigen
Beobachter eine herrliche, aber auch beständige und alles

umfassende Ordnung. Der sinnige Forscher wird genötigt, die

Zweck-, Plan- und Gesetzmäfsigkeit im Weltall zu bewundern,
welche Ordnung ein Zusammenwirken aller Einzeldinge nach

einem Zwecke hin verursacht, worin auch gerade die Güte,
Einheit und Schönheit des Universums besteht. Beim Ansehauen
dieser Ordnung, von der Schönheit derselben ergriffen, bricht



344 Beweisführung für das Daseiu Gottes.

Goudin, Philosophia Tom. IV. q. III a. I § 2 in die schönen

Worte aus: „Dieses Wirken im Universum ist eine solch

vorzügliche Eigenheit der Gottheit, dafs, wenn wir auch alles andere
derselben zuerkennen, dieses Wirken jedoch ihr absprechen
wollten, wir überhaupt das Dasein der Gottheit verneinen würden.
Wie daher dieser Beweis von weitester Bedeutung ist, so wird
er als solcher nicht blofs von der menschlichen Vernunft, sondern
auch durch das öffentliche Zeugnis des ganzen Weltalls noch

mehr erbracht."
Es ist eine gar nicht zu leugnende Thatsche, dafs alle jene

Wirkungen, welche die Merkmale einer höchst intelligenten und

mit Allweisheit alles ordnenden Ursächlichkeit ausdrücken, eine

vollkommene, intelligente und wirkende Ursache zur Voraussetzung

haben. In der ganzen Anordnung des Weltalls, im

Ganzen, wie in den kleinsten Einzelheiten finden wir nun stets
die Merkmale einer thätigen Zweckursache. Ziehen wir das

Sonnensystem vor den Riehterstuhl unserer Kritik, betrachten

wir un8ern Planeten, die Erde mit allen in harmonischer Einigkeit
zusammenwirkenden Naturkräften, lenken wir unsern Blick auf
den organischen kunstvollen Bau aller einzelnen Wesen von der
Pflanze bis zum Tier, bis zum Menschen, dem Könige der ganzen
sichtbaren Welt, aufsteigend, so mufs uns bei unbefangener und

vorurteilsfreier Forschung Staunen erfassen und Bewunderung
erfüllen ob der herrlichen Ordnung Zweck und Regelmäfsigkeit.
Ja, selbst eine Störung gleicht nur der Dissonanz einzelner Töne

in einem Tongebilde zur bessern Hervorhebung der vollkommenen
Harmonie des Ganzen. Deshalb weist auch der Aquinate
einen darauf zielenden Einwurf, dafs nämlich die vielen in der

Welt vorkommenden moralischen Übel ein Beweismittel bilden

können, um das Dasein eines höchst weisen und guten Leiters
und Regierers zu leugnen, mit den Worten des hl. Augustinus
zurück, wenn er Sum. Theol. I q. II a. III ad 1 schreibt: „Deus

cpm sit summe bonus, nullo modo sineret aliquid mali esse in

operibus suis, nisi esset adeo omnipotens et bonus, ut bene faceret

etiam de malo". Alle die Millionen Einzeldinge, von denen das

geringste schon ein unnachahmliches Kunstwerk ist, mag man



Beweisführung für das Dasein Gottes. 345

auch noch so sehr in stolzer Einbildung ihr Sein und Sosein

kritisieren, sie zeigen uns Ordnung und Planmäfsigkeit und
fordern daher eine Ordnung und zwecksetzende, also intelligente
Ursache, als Grund ihres Verwirklichtseins. Vergegenwärtigen
wir uns zur Erläuterung und besseren Einsicht das Wesen der
Zweckursache (causa finalis). Zweck ist das, in Rücksicht auf
welches oder um dessentwillen etwas geschieht (finis est id,
propter quod aliquid fit; id propter quod causa efficiens operatur).
Der Zweck ist einerseits das von der wirkenden Ursache

Angestrebte (Sum. Phil. L. Ill Cap. II); jedes Strebens oberstes

Ziel ist aber stets das Gute (L. c. Ill Cap. 3: „Omne agens
agit propter bonum; omnis actio et motus est propter bonuin
cfr. Q. Dspp. de Veritate q. 21 de bono a. 2: Omne id, quod
invenitur habere rationem finis, habet et rationem boni"). Auf
der andern Seite ist aber der Zweck zugleich das Motiv, der

Beweggrund zur Thätigkeit, denn durch den Zweck wird ja
gerade die wirkende Ursache zur Thätigkeit angeregt und bewegt.
In dieser Hinsicht ist der Zweck als Beweggrund die eigentliche
Ursache. Die Beziehung der Thätigkeit zum Zwecke läfst dann

noch eine doppelte Unterscheidung zu: ein Handeln wegen des

Zweckes und ein Handeln zu dem Zwecke hier. Um des Zweckes

willen handelt ein Wesen, wenn es den Zweck will und seine

Handlung mit Bewufstsein und Freiheit auf denselben richtet
(Sum. Theol. Ia.IIae q. 1 a. 2: Obj. 2: Agere propter finem est

ordinäre suam actionem ad finem; und in resp. ad 2: Ordinäre
in finem est eius quod se ipsum agit in finem). Wenn wir nun
alle existierenden, handelnden Wesen betrachten, so finden wir
sofort eine dreifache Unterscheidung unter denselben. Die einen

erkennen das Ziel ihres Strebens durchaus nicht. Sie handeln
also um des Zweckes willen nur gezwungen, ausführend
(executive), insofern sie zum Ziele führende Handlungen setzen, ohne

das Ziel zu kennen. So strebt der Stein zum Centrum der
Erde und der Pfeil zum Centrum der Scheibe. Die andern ert
kennen und fassen die Sache, welche das Ziel ist, sowie deren

Güte, aber sie erfassen dieselbe nicht in der Weise des Zieles,
d. h. sie kennen und fassen das Verhältnis und die Ordnung



346 Beweisführung für das Dasein Gottes.

des Zieles zu den erreichenden Mitteln nicht; diese handeln

nicht blofs gezwungen, sondern verlangend oder ergreifend
(apprehensive). So erfassen die Schwalben beim Herannahen
des Herbstes in ihrer Einbildung die Annehmlichkeit des warmen
Aufenthaltsortes und eilen infolge dieses Naturtriebes nach warmen
Himmelsstrichen des Südens. Endlich gibt es noch Wesen, die

nicht blofs die Sache, welche Ziel ist, sondern auch die Sache

förmlich als Ziel erfassen und die Mittel zum Ziele, deren

beiderseitiges Verhältnis sie kennen, anwenden. Diese handeln um
des Zweckes willen geradezu (directive). Wir sehen aber leicht

ein, dafs dieses nur die Eigentümlichkeit eines vernünftigen
Wesens sein kann. Hieraus folgen für uns vier Schlüsse:

1) Nur ein intelligentes Wesen handelt um des Zweckes willen.
Sum. Theol. Ia IIae q. L. a. 2 : Et ideo proprium est naturae

rationalis ut tendat in finem, quasi se agens vel ducens ad finem.

2) Ein intelligentes Wesen, insofern es als solches handelt,
handelt nur um des Zweckes willen.

1. c. q. 1 a. 1 : Unde oportet, quod omnes actiones humanae

propter finem sint.

3) Ein intelligentes Wesen handelt als solches stets um
des Endzweckes willen.

1. c. q. I a. 6. ßespondeo dicendum quod necesse est,

quod omnia quae homo appétit, appétit propter ultimum finem;
et hoc apparet dupiici ratione. Primo quidem quia quidquid
homo appétit, appétit sub ratione boni; quod quidem si non

appetitur ut bonum perfectum, quod est ultimus finis, necesse

est, ut appetatur, ut tendens in bonum perfectum, quia semper
inchoatio alicuius ordinatur ad consummationem ipsius, sicut patet
tarn in his quae fiunt a natura, quam in his quae fiunt ab arte;
et ita omni8 inchoatio perfectionis ordinatur in perfectionem con-

sumatam quae est per ultimum finem. Secundo quia ultimus
finis hoc modo se habet in movendo appetitum sicut se habet

in aliis motionibus primum movens. Manifestum est autem, quod

causae secundae moventes non movent, nisi secundum quod mo-

ventur a primo movente; unde secunda appetibilia non movent

appetitum, nisi in ordine ad primum appetibile, quod est ultimus finis.



Beweisführung für das Dasein Gottes. 347

4. Alle übrigen Wesen handeln nur und streben zum Zwecke
als Ziel hin, indem ihre Thätigkeit zwar auf einen bestimmten
Zweck hingerichtet ist, ohne dafs sie aber eine Erkenntnis dieses

Zweckes besitzen und deshalb auch ihre Thätigkeit nicht selbst
auf diesen Zweck hinordnen. Wenn sie aber die Thätigkeit
nicht selbst auf den Zweck hinordnen, so müssen sie von einer
andern und zwar einer intelligenten Ursache hingeordnet wrerden.

1. c. q. I a. 2. Tum considerandum est quod aliquid sua

actione, vel motu, tendit ad finem suppliciter; uno modo sicut
se ipsum ad finem movens, ut homo; alio modo sicut ab alio

motu ad finem, sicut sagitta tendit ad determinatum finem, ex
hoc quod movetur a sagittante, qui suam actionem dirigit in
finem. Ilia ergo quae rationem habent se ipsa movent ad finem,

qui habent dominum suorum actuum per liberum arbitrium, quod
est facultas voluntatis et rationis; ilia vero quae ratione carent,
tendunt in finem propter naturalem inclinationem, quasi ab alia

mota non autem a se ipsis, cum non cognoscant rationem finis;
et ideo nihil in finem ordinäre possunt, sed solum in finem ab

alio ordinantur. Et ideo proprium est naturae rationalis ut tendat
in finem, quasi se agens, vel ducens ad finem; naturae vero

irrationalis, quasi ab alio acta, vel ducta; sive in finem appre-
hensum sicut bruta animalia, sive in finem non apprehensum,
sicut ea, quae omnino cognitione carent.

Wer lenkt und leitet und ordnet jegliches vernunftlose

Wesen zu dem nur von dem vernunftbegabten Wesen erkannten

Zwecke? Wer lenkt das Weltall? Etwa die intelligente Natur
im Menschen? Das könnte nur die Annahme eines kindischen,
thörichten Menschen sein. Ist aber denn das Ganze in seiner

Wirklichkeitsform nicht das Werk des Zufalls? Freilich haben

ältere und neuere Philosophen naturalistischer Richtung mit dem

Scheine grofser Wissenschaftlichkeit den Beweis dafür zu

erbringen gesucht, dafs nicht eine intelligente und freithätige
Ursache die Gesetze der Ordnung und Regelmäfsigkeit gebe,

sondern dafs letztere nur die Wirkung der Naturgesetze, der

Inklination der Materie des gegenseitigen Verhältnisses von Kraft
und Stoff des Zufalls sei. Eine solche Hypothese widerstreitet



.348 Beweisführung für das Dasein Gottes.

geradezu dem Kausalitätsprincip. Sodann können Ordnung, Zweck
und Ziel doch unmöglich Wirkungen eines blinden Zufalles sein,

da ja Zweckmäfsigkeit gerade das Gegenteil von dem ausdrückt,
von dem, was mit Zufall bezeichnet werden will. Es mufs

vielmehr eine intelligente freie Ursache als Urheber der Ordnung

angenommen werden. Es mufs über dem Universum eine höchst

vollkommene geistige Ursache existieren, welche alle natürlichen
Wesen zu ihrem Ziele lenkt und so das Ganze leitet und ordnet:

„Impossibile est", erklärt daher der hl. Thomas mit aller
Entschiedenheit Sum. Phil. L. I Cap. 13 in fine „aliqua contraria et
dissonantia in unum ordinem concordare semper vel pluries, nisi
alicuius gubernatione, ex qua omnibus et singulis tribuitur ut ad

certum finem tendant. Sed in mundo videmus res diversarum
naturarum in unum ordinem concordare, non ut raro et a causu,
sed ut semper vel in maiore parte oportet ergo esse aliquid,
cuius Providentia mundus gubernetur". Diese Leitung des

Universums zeigt uns aber der hl. L. c. L. III Cap. 64 in herrlichen
Worten und mit schlagenden Beweisen als das Werk der
göttlichen Vorsehung.

Auf diesen im Vorhergehenden näher beschriebenen fünf
Wegen, die sieh bei ihrer herrliehen Konvergenz in dem einen

Zielpunkte treffen, kommen wir also zur Existenz von fünf realen

Eigenschaften und des ihnen notwendig unterliegenden identischen

Subjektes. Es existiert also wirklich ein Seiendes, welches alle

fünf Eigenschaften, nämlich die des erstbewegenden Princips,
der ersten bewirkenden Ursache, des absolut notwendig Seienden,
des am meisten Seienden und des mit Intelligenz alles Ordnenden
besitzt. Dieses Subjekt ist aber dasjenige, welches gemeiniglich
mit dem Begriff Gott, d. h. ein unendliçh vollkommener Geist

genannt wird.
§ 2.

Den vorstehend benannten vom hl. Thomas zusammenhängend
behandelten Beweismitteln können noch einige in seinen Werken
sich zerstreut findende Argumente angeführt werden. Wenn
man das rastlose Schaffen und Wirken der Menschen betrachtet,
so steigt sofort die Frage in der Seele auf: Wozu das alles?



Beweisführung für das Dasein Gottes. 349

„Unnütze Frage", würde der Arbeiter sagen, „es geschieht zur
Erreichung des Zieles." Ein jeder verfolgt sein Ziel, jeder sucht

das Ziel seiner Wünsche zu erreichen. Mögen nun auch die

Herzenswünsche und Ziele der Menschen zahllos sein, so dafs

man wohl sagen könnte, quot capita, tot desideria, so lassen sich

doch alle Ziele unter einen Gattungsbegriff, den Begriff des Gutes

nämlich, gruppieren. Jeder strebt nach einem Gute, sei diesefe

nun ein wahres oder auch ein nur eingebildetes. „In Bezug auf
das Endziel", hören wir unsern hl. Lehrer Sum. Theol. Ia IIae q. II
a. 7 den Beweis führen, „kommen alle überein iu dem Verlangen
nach demselben, indem alle ihre Vollkommenheit anstreben.

Verschiedenartig jedoch erachten dieselben dieses Endziel, indem

die einen es in dem Besitz dea Reichtums, andere in irdischen

Genüssen, wieder andere im Erlangen von Ehre und Ruhm oder

äufserer Macht oder überhaupt irgend eines körperlichen oder

geistigen Gutes finden wollen. Nachdem dann alle diese Güter
als unzureichend befunden sind, um das Endziel zu bilden, da

nur jenes Gut, welches die Ursache einer vollkommenen
Glückseligkeit ist, als eigentliches Endziel betrachtet werden können,

fragt sich der Heilige, ob die Glückseligkeit überhaupt wohl im
Besitze eines geschaffenen Gutes gefunden werden möchte.

(1. c. q. II a. 8.) Und weil sich dieses seinem Forschergeiste
als unmöglich darstellt, indem jeder Kreatur nur eine Teilgüte
und dazu noch als ihr gegeben zukommt, so kommt er bei

fortgesetztem Suchen nach dem wahren Endziel zu dem Schlüsse,
dafs die eigentliche und vollkommene Beseligung des Menschen

in der Erkenntnis und dem Genüsse des absoluten Gutes
bestehen müsse. Dieses absolute Gut kann aber nur Gott sein.

(Sum. Phil. L. III Cap. 63.)
Wenn wir ferner das metaphysische Argument auf unsern

Geist anwenden, so erhalten wir noch einen psychologischen
Beweis. Unser eigenes Innere sagt uns, dafs wir existieren und
dafs in uns ein denkendes Princip existiert. Selbst der Zweifler
ex professo meinte doch, wenn auch falsch philosophierend:
„Cogito, ergo sum". Jene Materialisten aber, die ihre
Wahngebilde von Kraft und Stoff, von blofsen Gehirnfunktionen aus-



350 Beweisführung für das Dasein Gottes.

gemalt haben, zeigen durch diese Gedankenbildung eben schon

das Thörichte ihrer Theorieen. Das Dasein eines von der Materie
verschiedenen Denkprincips, eines Intellektes in uns, ist nicht zu

leugnen. Aber unser Intellekt ist unvollkommen. Weniges nur
wissen wir, diskursiv lernen wir erkennen, vieles wissen wir
gar nicht, an manchem zweifeln wir oder kommen nicht über eine

blofse Meinung hinaus. Sehr wahr sagt daher der hl. Augustinus
Lib. 83 q. 45 : „Mens se propter defectum profectumque in sa-

pientia fatetur esse mutabilem." Unser Intellekt existiert wirklich
und existiert als unvollkommen in der Ordnung des Erkennens.
Ein in einer Ordnung existierendes unvollkommenes setzt ein

in derselben Ordnung existierendes vollkommenes Wesen voraus,
von dem jenes erst sein Wirklichsein erhält. Ein solch rein
vollkommen intelligentes Wesen ist nach unserer Auffassung
Gott. Der Aquinate führt diesen Beweisgang also aus. Sum.

Theol. I Ia q. 79 a. 4: „. considerandum est, quod supra
animam intellectivam humanam necesse est ponere aliquem super-
iorem intellectum, a quo anima virtutem intelligendi, obtineat.

Semper quod participât aliquid et quod est mobile et quod est

imperfectum prae exigit ante se aliquid, quod est per essentiam

tale, et quod est immobile et perfectum. Anima autein humana

dicitur intellectiva per participationem inteliectualis virtutis.
Cuius signum est, quod non tota est intellectiva, sed secundum

aliquam sui partem. Pertingit etiam ad intelligentiam veritatis

cum quodam discursu et motu arguendo. Habet etiam
imperfectum intelligentiam tum quia non omnia intelligit tum quia in
his quae intelligit de potentia procedit ad actum".

Fragen wir endlich nach den ersten Principien des Seins,

den grundlegenden Momenten der Wesenheit aller sichtbaren

Dinge, so finden wir diese in der Materie (id ex quo aliquid
est) und der Form (id per quod aliquid est), wie schon Aristoteles
unterschieden hat. Comment, in Aristotelis Stagiritae L. VII. Meta-

phy8. lect. 2. Materia non potest per se existere sine forma, per quam
est ens actu, cum de se sit potentia tantum. Die beiden, Materie
und Form, sind natürlich nur die äufsersten Glieder, reinste

Möglichkeit, nur Potentialität und pure Aktualität als Princip



Beweisführung für das Dasein Gottes. 351

des Seins; Bindeglied aber zwischen beiden ist das sogenannte
compositum substantiale, ein drittes einheitliches, aus beiden

erwirktes Wesen, welches beide in sich vereinigt, aber auch

von beiden, wenn wir es an sich betrachten, verschieden ist,
sofern Materie und Form für sich betrachtet werden. Gibt es

nun ein äufseres Glied, so mufs es auch das in dieser Reihe

jedem Grade entgegengesetzte geben. Finden wir also in den

Dingen etwas, was reine Potentialität ist (materia prima), und
sehen wir dann alle existierenden, d. h. in die Wirklichkeitsform
versetzten Wesen und in ihnen Akt und Potentialität vereinigt,
so müssen wir auch auf das Dasein eines Wesens schliefsen,
welches reine Aktivität ist. Dieses Weesen aber nennen wir
Gott als actus purus infinitus in sua actualitate, gemäfs der

Beweisführung Sum. Phil. L. I Cap. 43: „In rebus invenitur
aliquid, quod est potentia tantum ut materia prima, aliquid quod
est actus tantum ut Deus sicut supra (Cap. 16 eiusd. libri)
osten8um est, aliquid quod est actu et potentia ut res ceterae.

Sed potentia cum dicatur ad actum non potest excedere sicut

nec in uno quoque ita nec simpliciter. Cum igitur materia prima
sit infinita in sua potentialitate, relinquitur quod Deus qui est

actus purus sit infinitus in sua actualitate." Wenn dann die

materia prima das primum subjectum, die sogenannte Materialursache

des aus beiden, Materie und Form, bestehenden Wesens

ist, so kann nicht weiter zurückgegangen werden auf ein der

materia prima vorausgehendes Subjekt, sondern sie kann nur
durch Schöpfung aus dem Nichts hervorgebracht sein. Die
Ursache aber, welche schaffend wirkt, mufs notwendig, wie es

schon aus dem Begriffe folgt, eine unendliche Kraft, unendliche

Aktualität sein. Sum. TheoL I q. 45 a. 3 ad: „Virtus facientis

non solum consideratur ex substantia facti sed etiam ex modo

faciendi; maior enim calor non solum magis, sed etiam citius
calefacit. Quamvis igitur creare aliquein effectum finitum non
demonstret infinitam, tarnen creare ipsum ex nihilo demonstrat

potentiam infinitam. (Quanto magis potentia legata, tanto re-

quiritur maior virtus in agente ad redticendam materiam in
actum, unde multo major potentia requiritur, si nulla potentia



352 Beweisführung für das Dasein Gottes.

prae existât.) Si enim tanto maior virtus requiritur in agente,

quanto potentia est magis remota ab actu, oportet quod virtus

agentis ex nulla praesupposita potentia, quale agens est ereans,
sit infinita; quia nulla proportio est nullius potentiae ad. aliquam

potentiam quam praesupponit virtus agentis naturalis, sicut et

non entis ad ens. Et quia nulla creatura habet simpliciter
potentiam infinitam sicut neque esse infinitum relinquitur quod nulla
creatura possit creare. Diese reine Aktualität als Ursache der

Schöpfung mufs notwendig ein persönliches Wesen sein, welches

wir Gott nennen.

§ 3.

Widerlegung einiger Einwürfe.

Man hat wohl versucht, gegen die Beweisführung den

Einwand zu erheben, dal's der physikotheologische Beweis sich

auf eine Analogie allein stütze. Dieser Einwurf ist aber durchaus

unstichhaltig für alle, die nicht leugnen wollen, dafs der Beweis

auf einer sehr breiten und sehr festen Unterlage, dem

metaphysischen Princip aufgebaut sei, welches sagt, dafs das Dasein

einer Ordnung, eines Planes und Zweckes notwendig eine

intelligente Ursache voraussetze, welche die Einzelwesen zum
Zwecke hinordnet.

Will man aber in der Beweisführung des hl. Thomas einen

Verstofs finden gegen die Regel des kategorischen Schlusses:

„Latius hunc, quam praemissae conclusio non vult", weil er
nämlich aus dem Dasein einer Weltordnung auf die Existenz

einer vollkommenen und unendlichen Intelligenz schliefse, so ist
das zunächst unwahr. Der Gegenbeweis stützt sich mit seiner

Behauptung, dafs in dem Beweise förmlich die Unermefslichkeit,
also die Natur des intelligenten Ordners erbracht werden solle,

auf eine falsche Behauptung, da ja formaliter einzig und allein

auf die Existenz einer intelligenten Ursache (aliquid intelligens)

geschlossen wird. Vergleiche man hiermit die treff liche

Ausführung Cajetans, die'Band III Heft II Seite 184 des Jahrbuches

mitgeteilt ist.



Beweisführung für das Dasein Gottes. 353

Dann aber kann man der gemachten Anschuldigung
entgegnen, dafs die Intelligenz, welche das Universum ordnet und
leitet, die intelligentia prima sei und sein müsse, und dafs ihr
als der Ursache alles Intelligiblen eine höhere Vollkommenheit
als jeglicher beschränkten Intelligenz zukomme, dafs sie also

unendlich vollkommen sein müsse, so dafs ihr, der alles erkennenden
und nicht weniger alles verursachenden Intelligenz, nichts zu
widerstehen vermag, cfr. Sum. Theol. I q. 14 a 9 und q. 19

a. 6 und q. 2 a. 3 ad 2.

Der metaphysische Beweis ist aber durchaus nicht dem

aprioristischen oder ontologischen Beweise an Beweiskraft gleich,
wie man mit folgender Ausführung eingewendet hat: „Im kos-

mologischen Beweise wird die Existenz eines notwendigen Wesens

aus dessen Begriff gefolgert und dann a priori auf seine

Unendlichkeit geschlossen, also ens necessarium est ens infinitum.
Wird diese Proportion nach den Regeln der Logik konvertiert,
so heifst dieselbe ens infinitum est ens necessarium i. e. existit
necessario, das aber ist nichts anderes, als das Resultat der

ontologischen Beweisführung." In Beurteilung dieses Beweisganges

mufs man sofort die sophistische Schlufsfolgerung
verneinen. Denn durchaus etwas anderes ist es, von Gott a posteriori
zuerst etwas beweisen, wie unser grofser Lehrmeister that und

gesondert und nacheinander fand, dafs Gott causa a se, causa

necessaria, causa infinite perfecta sei und danach erst aus einem

gefundenen Attribute auf ein anderes schliefsen — und etwas

anderes ist es, zuerst a priori rein ideale Attribute aufzustellen,
und dann ohne weiteres aus diesen auf die wirkliche Existenz
schliefsen.

Der metaphysische Beweis stützt sich auf das Princip der

Kausalität. Dasselbe soll aber keine objektive, sondern blofs

subjektive oder ideale Bedeutung haben; daher dürfe, wendet

man ein, dieses Princip im metaphysischen Beweise nicht in

objektiver Bedeutung angewendet werden. Dafs aber das Kau-

salität8princip wirklich eine objektive Bedeutung habe, lehrt uns,
wie wir früher schon ausführten, die Ontologie und ist damit der
Beweiskraft des gegnerischen Einwurfes die Spitze abgebrochen.

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 23



354 Beweisführung für das Dasein Gottes.

§ 4.

Der Atheismus.

Vor der Untersuchung des Wesens Gottes wollen wir hier
einen kurzen Exkurs über den Atheismus einschalten. Schicken

wir zunächst einige notwendige Unterscheidungen voraus. Der
Atheismus ist im allgemeinen nichts anderes, als Gottlosigkeit,
wie schon der Name — afreog — ausdrückt. Diese Gottlosigkeit
besteht dann entweder in der Unkenntnis über das Dasein Gottes,
oder in der Leugnung desselben.

Aus dieser Unterscheidung folgt eine erste Spezifizierung;
wir unterscheiden nämlich zwischen negativem Atheismus, welcher
den Mangel des Begriffes vom Dasein Gottes ausdrückt, und

positivem Atheismus, welcher von der thatsächlichen Leugnung
des Daseins Gottes seinen Namen führt.

Die Unwissenheit in Bezug auf das Gottesbewufstsein kann
dann wiederum eine zweifache sein. Falls sie nämlich vom
Willen des Menschen abhängt und mit dessen Vermögen
überwunden werden kann, nennt man die Unwissenheit überwindlich,
ignorantia vincibilis; ist aber die Unwissenheit vom Willen
unabhängig, und durch menschenmögliche Mittel nicht zu heben,

so nennt sie sich unüberwindlich ignorantia in vincibilis. Endlich
läfst sich noch ein Unterschied zwischen praktischem und
theoretischem Atheismus machen, indem man unter praktischem
Atheismus die Gottlosigkeit derjenigen Menschen versteht, welche

zwar an Gott glauben, aber handeln, als wenn es keinen Gott

gäbe, während man die Behauptung jener Menschen, dafs nach

ihrer Meinung und Ansicht gar kein Gott existiere und mithin
das Dasein Gottes unerweisbar sei, mit dem Begriffe theoretische

Atheisten bezeichnen kann.

Zuerst tritt uns die Frage entgegen: Gibt es negative
Atheisten, also Menschen, welche von Gott nichts wüfsten? In
der That kann es keine solche geben, denn mögen die Menschen

auch auf der tiefsten Stufe menschlicher Bildung stehen, so

bleibt für sie das Wort des Psalmisten: „Wie grofs sind deine

Werke, o Herr, alles hast du mit Weisheit gemacht" (Ps. 103, 24)
in Gültigkeit, und die Ethnographie hat uns noch kein Volk



Beweisführung für das Dasein Gottes. 355

genannt, welchem nicht eine, wenn auch- noch so schwache und

verworrene Grottesidee innewohne. Wenn also de facto die

Antwort auf unsere gestellte Frage verneinend lauten mufs, so

bleibt die Behandlung der Frage nur de iure übrig. Fragen
wir also demnach:

1. Kann es eine ignorantia vineibilis in Bezug auf Gottes

Dasein geben? In Beantwortung dieser Frage müssen wir eine

solche mögliche Unwissenheit zugeben, weil sie vom bösen Willen
des Menschen abhängt, wenigstens in Bezug auf die ausdrücklich

(explicite) erkannte Existenz Gottes.

2. Kann es eine ignorantia invincibilis geben in Bezug auf
Gottes Dasein, insofern wenigstens dieses als Gut implicite
erkannt wird? Darauf lautet die Antwort, wie wir oben schon

sehen, durchaus verneinend.
3. Kann es eine ignorantia invincibilis geben in Bezug auf

das Dasein eines genau als solchen erkannten Gottes Die

Bejahung dieser Frage fordert von uns die traurige Erscheinung
der Abgötterei.

4. Kann es einen negativen Atheismus geben, dem die

Erkenntnis des Daseins Gottes auch ganz im allgemeinen (in
confuso) abgeht?

Die Traditionalisten und Ontologisten müssen das, aus ihren

Behauptungen und Grundsätzen schlufsfolgernd von dem sich

selbst überlassenen Menschen bejahen, wenn derselbe auf seine

Vernunft und die Betrachtung der verschiedenen Dinge
angewiesen, und dadurch aufser dem Bereiche des Magisteriums steht

(Traditionalismus), oder wenn demselben die intuitio immediata
fehlt (Ontologismus).

Beiden gegenüber, ja direkt entgegen die Frage
beantwortend sagen wir, dafs bei dem mit gesunder Vernunft und

gesunden Sinnen begabten Menschen, bei einem Mensehen aDo,

welcher im Besitz des vollen Gebrauches seiner geistigen
Veranlagung ist, kann von negativem Atheismus unmöglich die Hede
sein. Jeder Mensch nämlich sieht täglich sich von in Wirklichkeit
tretenden Dingen umgeben, die er als Wirkungen erkennt und

aus denen er schliefsen mufs auf einen ersten Beweger, der selbst
23»



356 Beweisführung für das Dasein Gottes.

die höchste, ja unendlich vollkommene Seinsweise nicht blofs

besitzen, sondern sein mnfs, von dem dann alles Mitgeteiltsein
gegeben worden und immer gegeben wird, der auch die höchste

und erhabenste, alle Dinge zu ihrem Ziele ordnende Intelligenz
ist. Es wohnt nämlich dem Menschen ein natürliches Verlangen
inne, das niemand weder zurückweisen noch verleugnen kann,
das ihn antreibt, die Ursache kennen zu lernen, wenn er eine

Wirkung sieht, deren Ursache ihm noch unbekannt ist. Diesen

Gedankengang stellt uns der Fürst der Schule Sum. Theol. Ia

q. 12 a. 1 corp. mit folgenden Worten dar: „Inest enim homiui
naturale desiderium cognoscendi causam cum intuetur effectum,

et ex hoc admiratio in hominibus consurgit. Si igitur intellectus
rationalis creaturae pertingere non possit ad primam causam

rerum, remanebit inane desiderium naturae". Jenes Verlangen
deutet aber durch die Auffassung einer Erscheinung als Effekt,

wenn auch nur dunkel (confuse) auf die Existenz einer Ursache

hin; es würde ja sonst jenes Verlangen unmöglich existieren

können, wenn der Begriff einer Ursächlichkeit, welche gerade
des Verlangens Ziel ist, fehlen würde. Was aber natürlich vom
Menschen gewünscht wird, das wird auch natürlich erkannt, oder

kann wenigstens vom Menschen erkannt werden. So finden wir
Sum. theol. I q. 2 a. 1 ad 1 die Worte: „Quod naturaliter
desideratur ab homine, naturaliter cognoscitur ab eodem". Hierzu
bemerkt dann Cajetan in seinem Kommentar zu dieser Stelle:

„Num intellectus creatus naturaliter desiderat videre Deum?
Natura non largitur inclinationem ad aliquid, ad quod tota vis

naturae perducere nequit". Cfr. Sum. Phil. L. I Cap. 5, wo der

Heilige denselben Gedanken mit den Worten ausdrückt: „Nullus
enim desiderio et studio in aliquid tendit nisi sit ei praecognitum".
Erkennt sonach ein vernünftiges Wesen aus den Geschöpfen
das Dasein des Schöpfers nicht, so liegt die Schuld an ihm selbst;

er vernachlässigt eben den Gebrauch des von der Natur ihm

verliehenen Mittels, um zur Erkenntnis zu gelangen.
Was dann die positiven Atheisten anbetrifft, die sich wieder

in theoretische und praktische teilen, so lehrt uns die tägliche
Erfahrung und Umschau unter unseren Mitgeschöpfen, dafs es der



Korrespondenz. 357

praktischen Atheisten, d. i. solcher vernünftigen Wesen, welche

trotz ihres Glaubens an das Dasein Gottes ein gottloses Leben

führen und so thatsächlich Gottes Existenz leugnen, leider nur
zuviele gibt.

Dafs es aber einen theoretischen positiven Atheismus geben

könne, müssen wir absolut verneinen. Die Vernunft im
Menschen fordert doch gar zu deutlich und energisch das Dasein

eines Gottes, als dafs selbst der verkehrteste Mensch auf rein
theoretische Gründe gestützt dieses Gottes-Wirklichsein leugnen
könnte (Sum. Phil. L. I, Cap. 7). Es ist nur der verkehrte

Wille, der die lächerlichsten und absurdesten Hypothesen von
der Vernunft lieber ausdenken läfst, als dafs er die einfache

Wahrheit annehmen möchte. Die Atheisten dieser Art trifft das

Wort des Psalmisten (Ps. 52, 1) mit voller Wucht: „Nur der
Thor spricht in seinem Herzen, es gibt keinen Gott." Selbst

der ihnen näher stehende Heide Seneca (L. I, de ira) tadelt
sie mit den Worten: „Mentiuntur, qui dicunt se non sentire esse

Deum; nam etsi tibi affirment interdiu, noctu tarnen et soli
dubitant."

KORRESPONDENZ.

Herr Redakteur!
Wenn ich zur Verteidigung des Jahrbuchs gegen offene und

versteckte Gegner das Wort ergreife, so dürfte dies durch den wenigstens
extensiv hervorragenden Anteil, den an den bisherigen Arbeiten und
Kämpfen desselben zu nehmen mir gegönnt wurde, gerechtfertigt erscheinen.
Das Jahrbuch entstand iufolge der Anregung, die dem Studium der
Philosophie von Seiten der Autorität, welche wir Katholiken als die höchste
auf Erden anerkennen, gegeben wurde. Bei seinen Bestrebungen, die
auf Bekämpfung der idealistischen, pantheistischen und materialistischen
Zeitirrtümer mit den von der thomistischen Philosophie sowohl in ihrem
metaphysischen und psychologischen als auch in ihrem naturphilosophischen,
das Wesen des Stoffes und der Körper betreffenden Teile dargebotenen
Waffen gerichtet sind, hat es dem Jahrbuch nicht an Hindernissen und
Schwierigkeiten, die teils Gleichgiltigkeit teils Mifsgunst in den Weg
legten, aber auch nicht, an wohlwollender und aufmunternder Teilnahme,
insbesondere der kirchlichen Autorität selbst, gefehlt. Zu den Freunden
unserer Sache durften wir bisher das Litteraturblatt „Augustinus" (Beilage
zum Korrespondenzblatt für den katholischen Klerus Österreichs) rechnen.
Um so schmerzlicher berührte es uns, dafs in Nr. 6 des Jahrganges 98


	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

