
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: S. Thomas oder P. Molina?

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


282 S. Thomas oder P. Molina?

der Feinde der kirchlichen Wissenschaft (was nun einmal die

Scholastik ist, mag man in Tübingen hierzu sagen, was man

will) zu diskreditieren, und sicherlich auch geeignet, auf

befangene und urteilslose Leser Eindruck zu machen. Was mich

betrifft, so wird mich eine solche Sprache weder entmutigen
noch abhalten, auch ferner meines Amtes zu walten, dem

Eindringen skeptisch-empiristischer Theorieen in die Theologie

zu widerstehen und Lehren (nicht Personen) mit Gründen (nicht
mit Phrasen) zu bekämpfen, wenn sie mir falsch und gefährlich
dünken. H. Prof. Schanz fühlt sich, weil ich u. s. w. „bekannt',
sei, durch meinen Widerspruch in der Überzeugung von der

Richtigkeit seiner Ansichten bestärkt. Diese Logik wäre schwer

zu begreifen, wenn uns nicht die Lektüre der „Apologie des

Christentums" an dergleichen Blüten gewöhnt hätte (vgl. Braig,
Gottesbeweis u. s. w. S. 106 ff.). Die Behauptung endlich (a. a. 0.),
dafs ich kaum mehr als den ersten Paragraphen seiner weitläufigen
Apologie gelesen, dürfte der H. Professor selbst nach dem

Erscheinen meiner weiteren Artikel wohl kaum mehr aufrecht halten.

Glofsner.

S. THOMAS ODER P. MOLINA?
Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Ord. Praod.

1. Die Innsbrucker Quartalschrift veröffentlicht im Jahrgang
1890 Nr. 2 eine Kritik über das von mir herausgegebene Buch:
„von der Lehre des hl. Thomas über die Willensfreiheit der
vernünftigen Wesen". Diese Kritik stammt aus der Feder des
P. Joseph Kern S. J., und ist so originellen Inhalts, dafs sie
einem gröfseren Leserkreise, als die genannte Quartalschrift
aufweist, bekannt gemacht zu werden verdient.

Das erschienene Buch führt den Titel: „die Lehre des heil.
Thomas u. s. w." Damit ist der mafsgebende Gesichtspunkt,
welchen die Gesetze der Kritik jedem Referenten vorschreiben,
mit aller wünschenswerten Bestimmtheit und Klarheit auf das

genaueste vorgezeichnet. In unserm Falle haben wir es somit



S. Thomas oder P. Molina? 283

mit einem Dreifachen zu thun. Der Kritiker mufs untersuchen,
ob der Autor des Buches überhaupt die wirkliche Lehre des
Thomas von Aquin vorträgt; zweitens, ob er diese Lehre richtig
und vollständig wiedergibt; drittens, ob aus dieser vom
englischen Lehrer thatsächlich verteidigten Doktrin logisch richtige
Schlufsfolgerungen gezogen werden. Die Erfüllung der ersten
Bedingung zu überwachen ist dann möglich, wenn der Autor
eines Buches die Stellen aus S. Thomas, insoweit es thunlich
erscheint, wörtlich anführt. Das Zweite läfst sich feststellen,
wenn diese Stellen derartig genau angeführt werden, dafs man
sie sämtlich auf ihre Richtigkeit selber zu prüfen in der Lage
ist. Das Dritte endlich wird daraus klar, dafs der Verfasser des
Buches die Gesetze der Logik stets im Auge behält.

Kann man nun sagen, dafs P. Peldner diesen drei
Bedingungen gerecht geworden ist in seinem Buche über die
Willensfreiheit der vernünftigen Wesen? P. Feldner
behauptet es. Mit Bezug auf die beiden ersten Erfordernisse
beruft er sich auf das Buch selber, welches vom Anfang bis
zum Ende nichts anderes enthält als wörtlich citierte Stellen des
hl. Thomas mit genauer Angabe, wo sie in den verschiedenen
Werken des englischen Meisters zu finden sind. Hinsichtlich
der dritten Bedingung ist P. Feldner so glücklich, seinen
Kritiker als Gewährsmann vorführen zu dürfen. P. Kern schreibt
nämlich: „eine konsequentere Durchführung des thomistischen
Systems wird man unter ältern und neuern Autoren schwerlich
finden. Wer Bannezianer und logischer Denker zugleich
sein will, wird gut thun, sich den Ansichten des P. Feldner
anzuschliefsen, er mufs aber dann auch unter Freiheit das
verstehen, was eben Feldner darunter versteht." (S. 329.)

An konsequenter Durchführung und logischem Denken fehlt
es also, nach dem ausdrücklichen Zugeständnisse seines Kritikers,
dem P. Feldner nicht. Im Gegenteile wird jedem Bannezianer
der wohlgemeinte Rat erteilt, sich, wenn er logischer Denker
sein will, den Ansichten des P. Feldner anzuschliefsen. Ergibt
es sich dann, dafs die Bannezianer echte Thomisten sind, d. h.
die wirkliche vom hl. Thomas selbst vorgetragene Lehre
verteidigen, so ist das Spiel für sie mit leichter Mühe gewonnen.
Sie sind dann wahre Schüler des englischen Meisters und logische
Denker zugleich. Zu diesem glücklichen Resultat aber wird die
Beleuchtung gegenwärtiger Kritik uns ohne Zweifel führen. Es
ist eigentlich durch das Buch des P. Feldner schon bereits
gewonnen. Denn dieses Buch stellt, wie die beigefügten Citate
ausweisen, die thatsächliche Lehre des hl. Thomas dar, und die



284

konsequente Durchführung der aus den Principien des Meisters
abgeleiteten Schlufsfolgerungen durch P. Feldner wird vom
Kritiker anstandslos zugegeben. P. Feldner kann über dieses
unumwunden ausgesprochene Lob, über diese herrliche Anerkennung

seiner bescheidenen Arbeit dem Kritiker nicht dankbar
genug sein. Ein solches Zugeständnis hätte er von dieser Seite
aus gar nicht erwartet, ja nicht einmal zu hoffen gewagt.

Den Menschen thut in unsern Tagen wahrlich nichts mehr
not als ,logisches Denken'. Konsequente Durchführung gleicht
für viele, selbst für Gelehrte, einem völlig unbekannten Lande.
Überall, in der Theorie wie in der Praxis, fehlt es an der un-
erläfslichen Konsequenz. Zeigt pun jemand durch die That, dafs
und wie von den Gelehrten eine Sache, eine Doktrin konsequent
durchgeführt werden müsse, so ist ihm das hoch anzurechnen.
Finden wir in ihm einen derart ,logischen Denker', dafs wir
andern nur raten können, sich seinen Ansichten anzuschliefsen,
dann ist sein Verdienst um die Sache kein geringes. Und dieses
Verdienst spricht der Kritiker in ,konsequenter Durchführung'
dem P. Feldner zu.

2. P. Feldner ist für diese hohe Anerkennung von Seite
seines Kritikers diesem selbstverständlich von ganzem Herzen
dankbar. Zu seinem tiefen Leidwesen kann er nicht Gleiches
mit Gleichem vergelten. Er sieht sich vielmehr zur Behauptung
genötigt, dafs es seinem Kritiker an ,konsequenter Durchführung'
und ,logischem Denken' in hohem Mafse gebricht.

Die ganze Anlage des Referates ist schon eine verfehlte.
Der Kritiker hat, durch die Gesetze der Logik angewiesen, die
Pflicht, darzuthun, dafs P. Feldner die wirkliche Lehre des
Thomas von Aquin vorbringt, oder aber, dafs die im Buche
enthaltene Lehre nicht Doktrin des Thomas von Aquin ist. Der
Titel des Buches lautet ja: „die Lehre des hl. Thomas" u. s. w.
Wie macht es nun der Kritiker? Er geht der ganzen Sache

aus dem Wege, indem er schreibt: „zu einer Erörterung darüber,
für welche seiner Ansichten der Verfasser sich mit Recht auf
den hl. Thomas berufe, für welche nicht, kann hier natürlich
kein Platz sein. Wenn die Anhänger des Bannezianischen
Systems klug sind, werden sie wahrscheinlich entschieden in
Abrede stellen, dafs sich die einschlägigen Lehren des Heiligen
mit den in dieser Studie vorgetragenen Theorieen decken"
(S. 346).

Das ist in der That allerliebstI Der Referent hat in seiner
Recension ,natürlich keinen Platz' für die Untersuchung, ob der
Verfasser eines Buches sich damit im Rechte oder im Unrechte



S. Thomas oder P. Molina? 285

befindet. Wo ist denn dann dafür ,natürlich der Platz', und
worüber referiert denn dann der Kritiker? P. Feldner behauptet,
die Lehre des hl. Thomas zu entwickeln, und sein Kritiker hat
,natürlich keinen Platz' in seiner Kritik zu erörtern, ob dies
wahr oder falsch sei. Warum gibt der Kritiker nicht die
Beweise an, dafs die einschlägigen Lehren des Heiligen sich mit
den in dieser Studie vorgetragenen Theorieen keineswegs decken?
Einfach deshalb, weil er dafür ,natürlich keinen Platz' hat.
Warum weist der Kritiker nicht nach, dafs P. Feldner ungenügend
oder gar falsch citiert, die Stellen aus S. Thomas unrichtig
deutet? Ja das geschieht aus dem Grunde, weil er dafür
,natürlich keinen Platz' hat. Es ist allerdings im höchsten Grade
fatal, wenn ein Kritiker in einer Recension von 20 Seiten für
dergleichen Dinge ,natürlich keinen Platz' findet. Konsequent
ist ein solches Verfahren ohne Zweifel, und in seiner Art logisch
ebenfalls.

3. Doch wir sind im Unrecht. Einen Beweis stellt der
Kritiker doch auf. „P. Feldner geht mit soviel Selbständigkeit
vor, und bietet soviel vom Eigenen, dafs wir den gewählten
Titel der Schrift fast für zu bescheiden halten möchten" (S. 328).

Also das Buch enthält eigentlich nicht die Lehre des heil.
Thomas, sondern die Doktrin des P. Feldner. Da mufs sich
P. Feldner doch die Frage erlauben, wieviel Seiten im ganzen
Buche der Kritiker gefunden hat, wo der Hinweis auf S. Thomas,
die genaue Angabe der Stellen aus dem englischen Meister fehlt?
Die einzige Möglichkeit, die eine oder die andere Seite zu
entdecken, wo P. Feldner scheinbar aus Eigenem argumentiert,
ergibt sich da, wo er die praemotio physica von allgemeinen
Gesichtspunkten aus verteidigt. Allein das sind notwendige
Sehlufsfolgerungen, hergeleitet aus den früher aufgestellten Prin-
cipien des hl. Thomas, wie sich jeder, der das Buch liest, sehr
leicht überzeugen kann. Wieviel bleibt aber dann vom Eigenen
übrig? Ist es dem Kritiker unbekannt, dafs die Sehlufsfolgerungen,

falls sie Geltung haben wollen, schon in den Principien
enthalten sein müssen? Wer demnach aus den aufgestellten
Principien die notwendig enthaltenen Folgerungen ableitet, der
thut doch wahrlich vom Eigenen nichts dazu. Von einer
Selbständigkeit des P. Feldner im Sinne des Kritikers kann
daher absolut keine Bede sein. Denn wem die Principien nicht
angehören, dem darf man auch die daran abgeleiteten Schlüsse
nicht zuschreiben. P. Feldner ist nur insoweit selbständig,
als er die Principien des englischen Meisters mit voller
Überzeugung zu den seinigen macht. In dieser Beziehung, aber



286 S. Thomas oder P. Molina?

auch nur in dieser, kann behauptet werden, dafs er selbständig
gearbeitet hat und aus Eigenem alles vorträgt.

Der Kritiker will aber den P. Feldner in Gegensatz bringen
zu dem heiligen Thomas. Darum besitzt, nach seiner Ansicht,
P. Feldner soviel Seibständigkeit, bringt derselbe soviel aus
Eigenem vor. Der Kritiker hat seine Sache etwas verkehrt
angegriffen. Er möchte sich vor allem einen bequemen Weg
bahnen, um der ihm nichts weniger als erwünschten Doktrin des
hl. Thomas auszuweichen. Sich offen als Gegner des englischen
Meisters zu bekennen, wagt er doch nicht recht. Darum schwenkt
er, anstatt auf das durch die Gesetze der Logik, wie der Titel
des Buches anzeigt, genau vorgesteckte Ziel mannhaft
loszusteuern, mit schlauer Berechnung rechts ab, und fällt mit um
so gröfserer Lust, froh, aus der engen Gasse ohne sonderlich
schweren Unfall herausgekommen zu sein, wacker über P. Feldner
her. Indessen bekommt nicht blofs P. Feldner, sondern auch,
wenngleich indirekt, der hl. Thomas selbst seine Abfertigung.
P. Feldner hat in seinem Buche S. 163 folgende Stelle des

englischen Meisters angeführt: „das partikuläre Agens kann
niemals der Thätigkeit des ersten, universellen Agens
zuvorkommen. Denn jede Thätigkeit des partikulären Agens stammt
vom universellen, gleichwie die Bewegung des Himmelskörpers
früher ist als die Bewegungen hier auf Erden. Die menschliche

Seele aber untersteht, als partikuläres Agens, dem universellen.

Darum ist es geradezu unmöglich, dafs die Seele eine
Bewegung ausführe, welcher nicht die göttliche Thätigkeit
zuvorkommt. Ganz zutreffend sagt folgerichtig Jesus Christus
(Joann. 15): ohne mich könnt ihr nichts thun." (3. c. G. c. 149.)

Zu dieser dem Kritiker etwas unliebsamen Stelle fügt er
nun S. 334 ein sie! Ebenso hebt der Kritiker das Wort des
heil. Thomas: „immutabiliter" auf S. 335 ausdrücklich hervor,
indem er schreibt: mit ,unabänderlicher' Kraft. Man sieht, der
Kritiker meint schon den richtigen, nur getraut er sich mit der
Sprache nicht offen heraus. Der Kritiker hat es im Grunde

genommen doch auf Thomas von Aquin abgesehen. Er hat also

ganz ,konsequent' den Reiter im Auge, obgleich er nur das Pferd
schlägt. Dies ergibt sich übrigens aus dem Angriffe auf P. Feldner
von selbst. Denn hat P. Feldner, wie das Buch selber klar
beweist, weiter nichts als die Doktrin des englischen Meisters
in deutscher Übersetzung gebracht, so ist der Angriff auf
P. Feldner zugleich ein Angriff auf den heil. Thomas selber.
Konsequente Durchführung und logisches Denken wurde dem
P. Feldner nicht blofs nicht abgesprochen, sondern ausdrücklich



S. Thomas oder P. Molina? 287

und formell zuerkannt. Den Beweis, dafs diese konsequente
Durchführung und das logische Denken des P. Feldner sich
durchaus auf die Principien des Doctor Angelicus stützt, liefert
jede Seite des herausgegebenen Buches.

Läfst sich also der Kritiker in eine Erörterung der Frage,
ob P. Feldner sich mit Recht oder mit Unrecht auf den heil.
Thoraas beruft, nicht ein, angeblich deshalb, weil er dafür natürlich

keinen Platz hat, und macht er trotzdem, wenigstens indirekt
gegen S. Thomas Front, so kann man dies durchaus nicht
konsequent nennen. Mit dem ,logischen Denken' hat ein solcher
Vorgang jedenfalls nichts zu thun.

4. Nun kommen wir zu dem Strohmann in den Augen des
Kritikers, zu P. Feldner. „Eine konsequentere Durchführung
des thomistischen Systems wird man unter altern und neuern
Autoren schwerlich finden. Wer Bannezianer und logischer
Denker zugleich sein will, wird gut thun, sich den Ansichten
des P. Feldner anzuschliefsen, er mufs aber dann auch unter
Freiheit das verstehen, was eben P. Feldner darunter versteht"
(S. 329). „Wahrscheinlich werden aber manche Thomisten zur
Sache ein bedenkliches Gesicht machen" (S. 330).

Das ist in der That eine ganz kuriose Geschichte. Auf
der einen Seite werden die Thomisten aufgefordert, sich den
Ansichten des P. Feldner anzuschliefsen, um ,logische Denker'
und Bannezianer zugleich zu bleiben; andererseits machen eben
diese Thomisten oder Bannezianer zu der Theorie des P. Feldner
ein bedenkliches Gesicht'. Die Thomisten datieren bekanntlich
in dieser Frage, nach der Tradition der Molinisten, von Magister
Bannez her. Bannezianer und Thomisten sind daher in der
vorwürfigen Frage eins und dasselbe. Nun sollen, so fordert es
der Kritiker, eben diese Thomisten, vorausgesetzt, dafs sie logische
Denker bleiben wollen, sich den Ansichten des P. Feldner an-
schliefsen und trotzdem dazu ein bedenkliches Gesicht' machen.
Das verstehe, wer kann! Zu einer solchen Theorie schweigt
die Logik.

Warum machen denn manche Thomisten zur Sache ein
bedenkliches Gesicht? Wegen der Sicherstellung der Freiheit
unter dem von P. Feldner verlangten göttlichen Einflüsse. „Wo
ältere Thomisten bei einer weitaus mildern Fassung des Systems
sich kleinlaut auf ein Mysterium berufen müssen, da erfreut sich
P. Feldner der denkbar höchsten Evidenz. Ja gerade diese
Evidenz verwickelt ihn in eine beinahe komische Diffikultät"
(8. 330).

Zu diesen zwei Sätzen machen nicht blofs ,manche Thomisten',



288 S. Thomas oder P. Molina?

sondern alle logischen Denker, und nicht blofs wahrscheinlich',
sondern ganz sicher ein ,bedenkliches Gesicht'. P. Feldner
erfreut sich der ,denkbar höchsten Evidenz' und eben diese
Evidenz verwickelt ihn in eine ,komische Dif'fikultät'. Seit
wann kann denn jemand durch die denkbar höchste Evidenz in
eine komische Dif'fikultät verwickelt werden? Denkbar höchste
Evidenz und üiffikultät zusammen! Und noch dazu diese
denkbar höchste Evidenz die Ursache der Ditfikultät! Wer
solche Sätze niederschreibt, der hat jedenfalls auf das logische
Denken Verzicht geleistet.

Ein anderes Beispiel: „Dritte Proposition: die eigentliche und
formelle Indifferenz, durch welche die Freiheit konstituiert
wird, ist die aktive. In den Geschöpfen ist jedoch diese aktive
Indifferenz mit einer Potentialität oder passiven Indifferenz
verbunden." Unser besonderes Interesse beansprucht die dritte
Proposition. Ist dieselbe im Sinne des P. Feldner richtig, so
ist auch seine Lehre von der physischen Vorausbewegung richtig
und wir müssen an die Willensfreiheit der verniiuftigen Wesen
als an das mysterium mysteriorum glauben" (S. 331).

Der Syllogismus lautet also: Obersatz: konstituiert die aktive
Indifferenz, die jedoch in den Geschöpfen mit einer Potentialität
oder passiven Indifferenz verbunden ist, eigentlich und formell
die Freiheit, so ist die Lehre von der physischen Vorherbewegung
richtig.

Untersatz: es wird bedingungsweise als richtig angenommen,
dafs die aktive Indifferenz, die jedoch in den Geschöpfen mit
einer Potentialität oder passiven Indifferenz verbunden ist,
eigentlich und formell die Freiheit konstituiere:

Schlufs: folglich müssen wir an die Willensfreiheit als
an das mysterium mysteriorum glauben.

Das ist in der That eine logische Kraftleistung ersten
Banges, Der soeben vorgetragene Syllogismus hat in Wahrheit
vier termini. Wenn A ist, so ist B. Nun ist A (als
angenommen); folglich ist C. Gegen eine derartige Argumentierung
können die Gesetze der Logik nur ein ,bedenkliches Gesicht'
machen. Der soeben angeführte Syllogismus des Kritikers kann
nur in dem Falle als richtig hingenommen werden, als die
physische Vorherbewegung identisch ist mit der Willensfreiheit,
mit dem mysterium mysteriorum. In diesem Falle hat er drei
termini. Wo ist aber der Beweis dafür, dafs die beiden that-
sächlich identisch sind? Der Beweis? ja für Beweis ist „hier
natürlich nicht der Platz". Diese Identität wird ohne weiteres
als etwas ganz Selbstverständliches angenommen und vorausgesetzt.



289

Diese sonderbare Logik des Kritikers ergibt sich auch aus
folgender Stellung seines Syllogismus. Obersatz: ist die Lehre
von der physischen Vorausbewegung richtig, so müssen wir an
die Willensfreiheit der vernünftigen Wesen als an das mysterium
mysteriorum glauben.

Untersatz: die Lehre von der physischen Vorherbewegung
ist richtig, denn es wird als richtig angenommen, dafs die aktive
Indifferenz, die jedoch in den Geschöpfen mit einer Potentiaiität
oder passiven Indifferenz verbunden ist, eigentlich und formell
die Freiheit konstituiere.

Schlufs: folglich müssen wir an die Willensfreiheit der
vernünftigen Wesen als an das mysterium mysteriorum glauben.
Das heifst also in der Philosophie: wenn A richtig, folglich
philosophisch sicher ist, so müssen wir an B glauben. Nun
ist A richtig, folglich müssen wir an B glauben. Der Vordersatz

ist gewifs, weil richtig. Der Nachsatz in sich ungewifs,
weil ein mysterium mysteriorum, das wir glauben müssen!
Das eine ist gewifs, und das andere, das sich aus dem einen
notwendig ergibt, ist ungewifs, bildet ein mysterium mysteriorum!
Das eine ist richtig und die notwendige Folge daraus müssen
wir glauben! Da hört doch sicher jede Logik auf, weil es
sich hier ja um rein philosophische Fragen handelt, bei denen
der Glaube absolut nichts zu thun hat. Nach der Theorie des
Kritikers folgt aus zwei richtigen Wahrheiten eine ungewisse
dritte, denn was ich glauben mufs, das ist mir nicht gewifs. Zu
dieser Theorie macht darum der Logiker „ein sehr bedenkliches
Gesicht".

„Dafs ein Vermögen agens in actu sei, bewirkt doch offenbar
das agere selbst als formelle Ursache. Wie ein Wesen formell
durch seine Existenz existiert, so ist es formell durch seine
Thätigkeit thätig. Die Thätigkeit ist dem Verfasser ein Effekt,
eine Wirkung des thätigen Dinges, des Agens" (S. 333).

Die Wirkung soll formell ihre eigene Ursache konstituieren!
Das dürfte wohl sehr schwer gehen. Der Effekt ist bekanntlich
etwas für die Ursache Äufserliches, das formell konstitutive
Princip dagegen etwas für das zu Konstituierende Innerliches.
Das formell konstitutive Princip ist überdies der Natur und
Vollkommenheit nach früher als das zu Konstituierende. Der
Effekt aber kann unmöglich der Natur und Vollkommenheit nach
früher sein als seine eigene Ursache. Das wäre der helle
Widerspruch. Das Beispiel von der Existenz ist nicht gut
gewählt, denn die Existenz ist nicht etwas aus der Wesenheit
Ausfliefsendes, wie die Thätigkeit aus der Ursache oder dem

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 19



290 S. Thomas oder P. Molina?

Agens ausfliefst. Konstituiert die Thätigkeit als formelle Ursache
das Agens in actu, so ist sie eben nicht Effekt oder
Wirkung. S. Thomas nennt aber an vielen Stellen die Thätigkeit
einen Effekt des Agens.

„Bei einer solchen Theorie ist es nun freilich klar, wie die
Thomisten so bestimmt wissen können, dafs trotz der Freiheit
niemals ein vernünftiges Wesen eine andere Thätigkeit gesetzt
hat und niemals eine andere setzen wird, als jene, zu der sie
prämoviert wird" (S. 335).

Gewifs. Können die Molinisten nicht so bestimmt wissen,
dafs trotz der Freiheit niemals ein vernünftiges Wesen eine
andere Thätigkeit gesetzt hat und niemals eine andere setzen
wird als jene, zu der sie durch den Simultankonkurs bewegt
wird Oder können sie vielleicht so bestimmt wissen, dafs trotz
der Freiheit jemals ein vernünftiges Wesen eine andere Thätigkeit

gesetzt hat und jemals eine andere setzen wird als jene,
zu der sie durch den Simultankonkurs bewegt wird?

„Eine recht glückliche Konsequenz würde sich aus der
dargelegten Doktrin für alle jene ergeben, die sich im Stande der
Gnade befinden. Der Verfasser leitet nämlich die besagte
Passivität einfach aus der Thatsache her, dafs der Wille manchmal

unthätig ist; die Unthätigkeit sei aber bei einer aktiven
Potenz undenkbar. Demzufolge behauptet er ganz konsequent,
dafs an der Notwendigkeit der Praemotio ein sogenannter Habitus
nichts ändere. Es ist mithin die physische Vorherbewegung in
der übernatürlichen Ordnung ebenso notwendig, als in der
natürlichen. Es ist mir auch kein Thomist bekannt, der das in
Abrede stellen würde. Nach unserm Autor müssen wir also sagen:
mag der Gerechte zur Erfüllung irgend einer Pflicht hinreichende
Gnade haben, soviel er will, er kann ohne Praemotio den
gebotenen Akt so wenig setzen, als sich eine Wesenheit selbst das

Dasein geben kann. Es ist nun Glaubenssatz der Kirche, dafs
den Gerechten die Erfüllung der Gebote nicht unmöglich sei.
Also erhalten sie immer, so oft eine Pflicht an sie herantritt,
die Praemotio zur Erfüllung derselben, diese bewirkt aber den
Akt mit unabänderlicher' Kraft. Folglich ist jeder, der einmal
den Stand der Gnade erlangt hat, prädestiniert" (S. 335).

Diese glückliche Konsequenz ergibt sich ebenso genau auch

aus dem System der Molinisten. Mag der Gerechte zur
Erfüllung irgend einer Pflicht hinreichende Gnade haben so viel
er will, er kann ohne den Simultankonkurs den gebotenen Akt
so wenig setzen, als sich eine Wesenheit selbst das Dasein geben
kann. Es ist nun Glaubenssatz der Kirche, dafs den Gerechten



S. Thomas oder P. Molina? 291

die Erfüllung der Gebote nicht unmöglich sei. Also erhalten
sie immer, so oft eine Pflicht an sie herantritt, den Simultankonkurs

zur Erfüllung derselben, dieser bewirkt aber den Akt
mit ,unabänderlicher' Kraft, folglich ist jeder, der einmal den
Stand der Gnade erlangt hat, prädestiniert. Oder kann vielleicht
der Gerechte im System der Molinisten den gebotenen Akt setzen
ohne simultanen Konkurs Gottes? Besitzt er dazu hinreichend
Gnade ohne diesen simultanen Konkurs? Wozu brauchen dann
die Molinisten den genannten Konkurs? Warum lehren sie einen
solchen Man hört oft, dafs Soldaten im Kriege ihre Gewehre
umkehren und ihre Eeinde mit dem Kolben traktieren. Das

mag am Ende noch angehen. Aber so einfältig war bis jetzt
noch keiner, dafs er seinen Säbel bei der Spitze und Schneide
angefafst und mit dem Griffe, der Kuppe, seinem Gegner eins
versetzt hätte.

Doch betrachten wir diesen famosen Syllogismus uns etwas
näher.

Obersatz: die hinreichende Gnade des Gerechten genügt
nicht, um den gebotenen Akt ohne Praemotio setzen zu können.

Untersatz: nach der Lehre der Kirche kann der Gerechte
diesen gebotenen Akt setzen, die Erfüllung der Gebote ist ihm
nicht unmöglich.

Schlufs: folglich ist jeder, der einmal den Stand der Gnade

erlangt hat, prädestiniert.
Wenn man nur einmal in Erfahrung bringen könnte, in

welcher Schule und nach welchem Lehrbuche sich der Kritiker
die Grundsätze der Logik angeeignet hat. P. Eeldner wünscht
zwar nicht, diese Schule zu besuchen, noch viel weniger die in
dieser Schule vorgetragenen Lehren zu den seinigen zu machen,
aber es wäre für ihn von aufserordentlich grofsem Interesse, in
Erfahrung zu bringen, wo man überhaupt eine solche Logik den
Zuhörern beizubringen sucht. In der That! der Obersatz ist
allgemein verneinend: die Gerechten können mit der zur
Erfüllung einer Pflicht hinreichenden Gnade ohne Praemotio den
gebotenen Akt nicht erfüllen. Der Untersatz allgemein bejahend:
nach dem Glaubenssatz der Kirche ist den Gerechten die
Erfüllung der Gebote nicht unmöglich. Der Schlufs wiederum
bejahend: folglich ist jeder, der einmal den Stand der Gnade
erlangt hat, prädestiniert, d. h. er kann nicht blol's die Gebote
jederzeit erfüllen, sondern er erfüllt sie auch thatsächlich!
Das ist etwas stark gesündigt gegen die Gesetze der Logik.
Diese Gesetze schreiben, wie allgemein bekannt, vor, dafs der
Schlufs stets verneinend sein müsse, so oft der Ober- oder Unter-

19*



292 S. Thomas oder P. Molina?

satz verneinend lautet. Ebenso verbieten diese Gesetze, in den
Schlufs etwas aufzunehmen, was nicht in den Prämissen enthalten
war. Der Obersatz spricht aber nur vom Nichthalteukönnen,
der Untersatz vom Beobachten können, und der Schlufs
behauptet, dafs das Gebot thatsäehlich erfüllt werde. Der
Prädestinierte nämlich kann nicht blofs den Geboten gerecht werden,
sondern thut es in der Wirklichkeit. Überdies finden sich
im Syllogismus des Kritikers noch mehrere andere Fehler, auf
die wir nicht weiter eingehen.

Dafs der Obersatz inhaltlich überhaupt ganz und gar falsch
ist, wird sich später noch ergeben. Nehmen wir indessen einmal
an, er sei richtig. Dafür ist aber der Untersatz logisch durchaus

unrichtig konstruiert. Der Untersatz müfste nämlich, damit
er zum Obersatz pafst, logisch richtig heifsen: „es ist nun
Glaubenssatz der Kirche, dafs den Gerechten die Erfüllung der
Gebote ohne Praemotio nicht unmöglich sei." Der Obersatz
lautet ja: „mag der Gerechte zur Erfüllung irgend einer Pflicht
hinreichende Gnade haben, so viel er will, er kann ohne Praemotio

den gebotenen Akt ebenso wenig setzen, als sich eine
Wesenheit selbst das Dasein geben kann." Wann und wo hat
die katholische Kirche gelehrt, dafs der Gerechte ohne
Praemotio die Gebote erfüllen könne? Nirgends, denn sie hat sich
über die ganze Streitfrage überhaupt nicht ausgesprochen. Das
berührt uns indessen vorläufig nicht weiter. Was aber nach
den Gesetzen der Logik unstatthaft ist, das ist der ganze
Vorgang des Kritikers, der im Untersatze etwas ausläfst, nämlich
die Worte: ohne Praemotio, was er im Obersatze behauptet.
Der Schlufs ist selbstverständlich ebenfalls ganz und gar
verfehlt. Im Obersatze können, der Lehre der Thomisten gemäfs,
die Gerechten• trotz der hinreichenden Gnade ohne Praemotio
den gebotenen Akt nicht erfüllen. Im Untersatz können sie
ihn erfüllen, weil es, wie der Kritiker sagt, Lehre der Kirche ist,
dafs die Erfüllung nicht unmöglich sei. Im Schlüsse erfüllen
sie das Gebot immer thatsäehlich, weil sie, nach der Lehre der
Thomisten, immer die Praemotio erhalten. Wie jedermann
sieht, wird hier von der Möglichkeit ohne weiteres auf die
Wirklichkeit geschlossen. An der Behauptung, dafs die
Thomisten lehren, der Gerechte erhalte immer die Praemotio,
ist nicht ein wahres Wort. Der Kritiker hätte eigentlich die
Pflicht, seine Behauptungen zu beweisen, allein er hat uns ja
versichert, dafs dafür „hier natürlich kein Platz sei".

Dazu kommt noch eine andere Ungenauigkeit. Der Kritiker
sagt, die Kirche lehre, dafs den Gerechten die Erfüllung der



S. Thomas oder P. Molina? 293

Gebote nicht unmöglich sei. Wie verhält sich die Sache nun
mit denjenigen, die nicht gerecht sind? Ist vielleicht für diese
die Erfüllung der Gebote unmöglich? Dann wären sie ja ohne

Sünde, ganz und gar entschuldbar, und Gott, falls er sie

verwirft, im höchsten Grade ungerecht. Somit mufs die Erfüllung
der Gebote für sie ebenfalls nicht unmöglich sein. Demnach
lautet der Syllogismus des Kritikers: Obersatz: der Ungerechte
kann ohne Praemotio den gebotenen Akt nicht erfüllen, weil
dazu selbst in dem Gerechten die Gnade nicht genügt. Untersatz:

nun lehrt die Kirche, dafs dem Nichtgerechten die
Erfüllung der Gebote nicht unmöglich sei. Schlüte: die
Ungerechten erhalten also immer, so oft eine Pflicht an sie herantritt,

die Praemotio zur Erfüllung derselben. Folglich ist jeder
prädestiniert, d. h. jeder Ungerechte ist und bleibt ein Gerechter.

Von welcher Seite immer wir die Argumentation des
Kritikers betrachten mögen, es wimmelt förmlich darin von Fehlern
gegen die Logik.

Seite 337 beruft sich der Kritiker auf eine Stelle aus
P. Schiffini S. J. Dieser Gelehrte bekämpft folgendes Princip
der Thomisten:

„Ratio principii operativi convenit virtuti creaturae in signo
priori ad operationem. Ergo nequit causa secunda habere rati-
onem principii operativi sive actu fundentis suam operationem,
formaliter per ipsam operationem."

Die Thomisten behaupten also, das Thätigkeitsprincip
könne nicht formell durch die Thätigkeit selber konstituiert werden.

Antwort des P. Schiffini: „si hoc argumentum aliquid pro-
baret, minime profecto motionem praeviam evinceret quam ad-
ver8arii imaginantur. In ea enim reeipienda causa secunda

fingitur mere passive se habere. Atqui res est manifestissima,

per hoc praecise earn minime evadere prineipium activum
suae operationis, praesertim si haec sit Vitalis, ut videtur notum
ex terminis. Quocirca si quis nimis emungere vellet rationem
factam (P. Feldner treibt sie sicherlich auf die Spitze), neces-
saria consecutione omnis veri nominis activitas de
natura derogaretur. Haec mihi sunt adeo aperta, ut non
capiam, quid sibi velit Goudinius, quum recitatam ratiuneulam
appellat omnino efficacem."

Vor allem mufs P. Feldner seinem Kritiker verbindlichst
dafür danken, dafs er einmal die Thomisten mit der Theorie
übereinstimmen läfst, welche P. Feldner verteidigt. Sonst
bemüht sich der Kritiker stets, die übrigen Thomisten gegen
P. Feldner auszuspielen. S. 330 heifst es: „wahrscheinlich



294 S. Thomas oder P. Molina?

werden aber manche Thomisten zur Sache ein bedenkliches
Gesicht machen." Ebenso S. 346: „wenn die Anhänger des
Bannezianischen Systems klug sind, werden sie wahrscheinlich
entschieden in Abrede stellen, dafs sich die einschlägigen Lehren
des Heiligen mit den in dieser Studie vorgetragenen Theorieen
decken." Hier an dieser Stelle aber sind im grofsen und ganzen
alle Thomisten einig. Logisch ist dieses Vorgehen allerdings
nicht. Der Kritiker betont zwar ausdrücklich einen Unterschied
zwischen der Theorie des P. Feldner und der Lehre der übrigen
Thomisten, nämlich: „P. Feldner treibt sie, sicherlich auf die
Spitze", allein das will nicht viel bedeuten. P. Goudin nennt
sie durchschlagend, omnino efficax. Damit tritt der Unterschied

offen zu Tage, aber auch die volle Ubereinstimmung im
wesentlichen.

Wie beweist nun P. Schiffini seine Theorie gegenüber den
Thomisten? Beweisen? Wozu denn beweisen? Die Sache ist
ja sonnenklar, res est manifestissima. Haec mihi sunt,
adeo aperta, ut non capiam, quid sibi velit Goudinius. Offenbare
Dinge darf man niemals beweisen.

Thomas von Aquin, der nach der bescheidenen Ansicht des
P. Eeldner an Gelehrsamkeit dem P. Schiffini kaum nachstehen
dürfte, behauptet nun, dafs leiden, pati, nicht real identisch sei
mit bewegen oder thätig sein, agere. Er behauptet, dafs leiden
zur Kategorie, zum Prädikamente: „passio", thätigsein dagegen
zum Prädikamente: „actio" gehöre. Die betreffende Stelle findet
sich im Buche des P. Feldner.

Nach P. Schiffini bilden sich die Thomisten ein, die sekundäre

Ursache verhalte sich rein passiv. Das ist allerdings richtig
bei der Überführung aus dem passiven in den aktiven Zustand.
Aber auch das ist richtig, dafs man zu diesen Thomisten auch
den ersten derselben, Thomas von Aquin, zählen mufs. „In
operatione, qua Deus operatur movendo naturam, non operatur
natura" (de potentia 3. a. 7. ad 3). Operatio enim alicujus
effectus non attribuitur mobili sed moventi. In illo ergo effectu,
in quo mens nostra est mota, et non movens, solus autem
Deus movens, operatio Deo attribuitur" (1. 2. q. 111. A. 2).
Wenn also die Natur bei der Bewegung nicht thätig ist, wenn
der Wille bewegt wird und selber nicht bewegt, verhalten sich
dann diese beiden nicht passiv? Gibt es denn auch thätige,
aktive Dinge, die zugleich unthätig sind? Und wenn sie nicht
rein passiv sich verhalten, warum darf ihnen dann die Thätigkeit
nicht zugeschrieben werden?

P. Schiffini meint, dafs die Dinge, falls sie sich bei der



S. Thomas oder P. Molina? 295

Aufnahme des göttlichen Einflusses rein passiv verhalten, nicht
aktives Princip ihrer Thätigkeit werden können. Thomas von
Aquin lehrt das Gegenteil. „Id quod a Deo fit in re naturali,
quo actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam
incompletum" (de potentia 1. c. ad 7). Anderswo schreibt
S. Thomas: „Illud autem bonum, quod est naturae humanae

proportionatum, potest homo per liberum arbitrium explere. Unde
dicit Augustinus, quod homo per liberum arbitrium potest agros
colere, domos aedificare, et alia bona plura facere sine gratia
opérante. Quamvis autem hujusmodi bona homo possit facere
sine gratia gratum faciente, non tarnen potest ea facere sine
Deo, cum nulla res possit in naturalem operationem exire,
nisi virtute divin a: quia causa secunda non agit, nisi per
virtutem causae primae, ut dicitur in libro de causis. Et hoc
verum est tarn in naturaiibus agentibus, quam in voluntariis.
Tarnen hoc alio modo habet necessitatem in utrisque. Operationis
enim naturalis Deus est causa, inquantum dat et conservât
id, quod est principium naturalis operationis in re, ex quo
de necessitate determinata ope ratio sequitur, sicut dum
conservât gravitatem in terra, quae est principium motus deorsum.
Sed voluntas hominis non est determinata ad aliquam un am
operationem, sed se habet indifferenter ad multas, et sie quodam-
modo est in potentia, nisi mota per aliquid aetivum, vel
quod ei exterius repraesentatur, sicut est bonum apprehensum;
vel quod in ea interius operatur, sicut est ipse Deus, ut
dicit Augustinus" (de veritate q. 24. a. 14).

Gott verleiht also nach der Lehre des heil. Thomas allen
Geschöpfen das, was in ihnen Thätigkeitsprincip bildet, aus
welchem eine bestimmte Thätigkeit hervorgeht. P.Schiffini
dagegen meint, die Geschöpfe könnten dadurch nicht aktives
Princip werden, und es würde daraus folgen, sogar mit
notwendiger Konsequenz, dafs die Natur jede wahre Aktivität
verlöre. Die Beurteilung darüber, auf welcher Seite die res
manifestissima zu suchen ist, überlassen wir den geehrten
Lesern. Eine res ist allerdings manifestissinla bei einer solchen
Beweisführung, wie sie sich in P. Schiffini findet und vom
Kritiker des P. Feldner adoptiert wird. Diese res liegt zu nahe,
als dafs es notwendig wäre, eigens darauf hinzuweisen.

Nach P. Feldners Theorie ist der Wille unter dem
Einflüsse der Praemotio nicht frei. Denn ,im Augenblicke, wo ein
Ding sich in actu befindet, ist es thätig. Das Agens in actu
ist nur der Natur und Kausalität nach früher als seine Thätigkeit,

sonst sind sie beide gleichzeitig'. ,Eine wirkliche Ursache,



296 S. Thomas oiler P. Molina?

die nichts verursacht, läfst sich schlechterdings nicht denken1.
Ganz richtig ist darum bei dieser Auffassung der Satz: ,wäre
der Wille aus sich aktive Potenz, so könnte er nie ohne Thätig-
keit sein'. Es bleibt darum dem Willen in sensu diviso — ganz
thomistisch gefafst — nur das volle Unvermögen, nicht zu
handeln. Die zwei Propositionen : der Wille ist agens in actu, und:
er handelt doch nicht — schliefsen einen ebenso grofsen Widerspruch

in sich, als diese andern: die materia prima wird
informiert von der Form des Eisens, und: es ist doch kein Eisen
da" (S. 338).

Darauf erwidert P. Feldner: der Wille ist nach der Doktrin
des simultanen Konkurses nicht frei. Denn im Augenblicke, wo
ein Ding sich in actu befindet, ist es thätig, ja die Thätigkeit
bildet das formell konstitutive Princip, dafs ein Ding sich in
actu befindet. Diesbezüglich gibt es keinen sachlichen
Unterschied. So lautet, wie wir gehört haben, die Sentenz des
Kritikers. Nun bewirkt der Simultankonkurs Gottes, dafs ein Ding
thätig, somit agens in actu ist. Folglich ist es nicht frei.

Zweite Antwort des P. Feld ner : der Syllogismus des Kritikers
hat weder Kopf noch Fufs. Hier ist der Beweis dafür. Logisch
richtig mufs es heifsen: Obersatz: alles, was sich in actu befindet
und darum thätig ist, bleibt nicht frei. Untersatz: unter dem
Einflüsse der Praemotio ist ein Ding in actu, somit thätig. Schlufs :

also ist es nicht frei. Der Obersatz bedarf zwar eines Beweises,
allein dafür ist „hier natürlich kein Platz". Dafs der Obersatz
im thomistischen, wie im molinistischen System gleich falsch
ist, das macht dem Kritiker keine Skrupel.

Nicht frei sein ist gleichbedeutend mit notwendig handeln.
Aus dem Faktum, dafs ein Ding agens in actu, also thätig ist,
folgert der Kritiker ohne weiteres, es müsse notwendig thätig
sein. Er schliefst somit von der Wirklichkeit auf die
Notwendigkeit in den geschaffenen Dingen. Nicht genug damit.

Der Kritiker bringt noch einen andern Syllogismus vor:
Obersatz: wäre der Wille aus sich aktive Potenz, so könnte
er nie ohne Thätigkeit sein, es bliebe ihm nur das volle
Unvermögen, nicht zu handeln. Untersatz: nach P. Feldner ist
der Wille aus sich aktive Potenz. Schlufs: folglich kann er
nie ohne Thätigkeit sein und es bleibt ihm nur das volle
Unvermögen, nicht zu handeln.

Wo steht denn der Untersatz im Buche des P. Feldner?
Nirgends, wohl aber auf ganzen Seiten das gerade Gegenteil.
Sämtliche Thomisten bestreiten mit ihrem Meister, S. Thomas,
dafs der Wille aus sich thätig sei. Vielleicht behauptet der



S. Thomas oder P. Molina? 297

Kritiker auch gar nicht, dafs P. Feldner das lehre, was im
Untersatze steht. Aber warum stellt er dann den Obersatz auf?
Er will ja nachweisen, dafs nach der Theorie des P. Feldner
der Wille unter dem Einflüsse der Praemotio nicht frei sei. In
diesem Nachweise findet sich auch unter andern der Untersatz,
welcher, soll der Syllogismus richtig sein, unter den allgemeinen
Obersatz subsumiert werden mufs. Also wozu dienen dann in
diesem Falle die zwei Sätze: wäre der Wille aus sich aktive
Potenz, so könnte er nie ohne Thätigkeit sein, und: es bleibt
darum dem Willen in sensu diviso — ganz thomistisch gefafst
—- nur das volle Unvermögen, nicht zu handeln?

Der Obersatz findet sich allerdings vor im Buche des
P. Feldner, nämlich dort, wo er von Gott spricht. Gott ist, in
sich betrachtet, immer in actu, er kann nie ohne Thätigkeit
sein, es bleibt ihm daher nur das volle Unvermögen, nicht zu
handeln. Das trifft aber auch nur bei Gott, und zwar bei ihm
allein zu. Dafs diese Sentenz wirklich im Buche des P. Feldner
stehe, bezeugt auch der Kritiker, denn Seite 334 heifst es, genau
aus Feldner citiert: „könnte eine Kreatur ihre Fähigkeiten selber
in den Akt überführen, so wäre sie Gott". Sich selber in den

Akt überführen und aus sich selber aktive Potenz sein,
bedeuten nun nach der Theorie des P. Feldner und aller Thomisten
eins und dasselbe. Sie alle behaupten nur von Gott, dafs

er aus sich selber aktive Potenz sei. Bezüglich der Geschöpfe
dagegen bestreiten sie dies mit voller Ubereinstimmung.

Der Kritiker hat entschieden Unglück. Man mufs bedauern,
dafs er sich buchstäblich selber ums Leben bringt. Was er hier
gegen P. Feldner und die Thomisten vorbringt, das ist die
leibhaftige Lehre der Molmisten. Im System der Molinisten
determiniert Gott den Willen der Geschöpfe nicht. Das thut der
Wille selber, Gott wirkt gar nicht auf den Willen. Der Wille
bringt einen Akt hervor und Gott hilft dabei mit. Gott ist
mitthätig. Es sind zwei Ursachen, agens quod, welche einen
und denselben Effekt hervorbringen. Der Wille ist aus sich
thätig, aber zu schwach, um den Effekt hervorzubringen. Gott
wirkt nicht auf die Potenz, auf die Ursache, auf den W illen,
sondern auf den Effekt. Der Wille ist somit aus sich thätig,
wenngleich nicht allein, da Gott mithilft, eine Wirkung
hervorzubringen. Er kann folglich nach der Theorie des Kritikers nie
ohne Thätigkeit sein, und es bleibt ihm nur das volle
Unvermögen, nicht zu handeln.

„Von einer libertas quoad specificationem kann, wenn ich
mich nicht täusche, in dieser Theorie womöglich noch weniger



298 S. Thomas oder P. Molina?

die Rede sein. Nehmen wir, um dies zu zeigen, ein Beispiel
zu Hilfe. Ein Mensch hat von einem andern eine schwere
Beleidigung erfahren. Der Verstand stellt dem Willen die Rache,
aber auch die Verzeihung als ein Gut vor. Keines von diesen
beiden Gütern nötigt den Willen objektiv. Was nun? Bevor
die Praemotio erfolgt, kann sich, wie uns des öftesten versichert
wird, der Wille weder für das eine, noch für das andere
entscheiden; er wäre Gott, wenn er es zustande brächte. Es kommt
eine Praemotio, z. B. sich für die Rache zu entscheiden. Dadurch
wird das Vermögen nur diesem einen Gute gegenüber aktive
Kraft, in Bezug auf das Verzeihen bleibt es, was es war, radikal
und kausal, d. h. der Möglichkeit nach frei, insofern es die passive
Potenz nicht verliert, auch diesem Gute gegenüber durch eine
andere Praemotio agens in actu zu werden. Der Wille kann
sich also, so lange die Praemotio dauert, unmöglich zum
Verzeihen entschliefsen" (S. 338 ff.).

Also nach der Theorie des P. Feldner behält der Wille
unter der Bestimmung zu dem einen der beiden Güter durch
die Praemotio das Vermögen, die Potenz für das andere Gut
bei. Die Praemotio bewirkt, dafs der Wille hinsichtlich des
einen Gutes aktive Kraft wird, bezüglich des andern aber bleibt,
was er war, radikal und kausal, d. h. der Möglichkeit nach frei.
Das ist genau die Doktrin des P. Feldner. Merkwürdig dabei
aber ist, dafs der Kritiker einige Zeilen früher behauptet, nach
der Theorie des P. Feldner bleibe dem Willen nur das volle
Unvermögen. Ein Unvermögen, das radikal und kausal
d. h. der Möglichkeit nach frei ist! Das nennen wir in der
That ein wunderbares Ding. Ein Unvermögen, das zugleich
Vermögen, und eine Potenz, die zugleich nicht Potenz ist.

„Der Wille kann sich also, so lange die erste Praemotio
dauert, unmöglich zum Verzeihen entschliefsen" (8. 339). —
Und doch ist er der Möglichkeit nach, d. h. radikal und kausal,
frei, er hat die Potenz, sich zum Verzeihen zu entschliefsen.
Das ist wiederum eine Möglichkeit, die unmöglich ist. An
Widersprüche und logische Verstöfse des Kritikers mufs man
sich schon nachgerade gewöhnen.

„Es fehlt also in unserm Beispiel für die Verzeihung das

Principium quo, dieselbe ist somit absolut unmöglich" (1. c.).
— Trotzdem hat nach P. Feldner, wie der Kritiker selber
zugesteht, der Wille das Vermögen, die Potenz für die
Verzeihung. Eine Verzeihung, die absolut unmöglich ist, obgleich
der Wille das Vermögen, die Potenz dazu besitzt, das ist jedenfalls



S. Thomas oder P. Molina? 299

ein Wundertier. In diesen hellen Widersprüchen geht es dann
noch eine Seite weiter.

Fortwährend läfst der Kritiker, und mit Recht, den P. Feldner
lehren: der Wille als aktive Potenz, als agens in actu verliere
die Potenz, die Fähigkeit für andere Objekte und für die
Unthätigkeit nicht, aber ebenso beharrlich behauptet der Kritiker,
dafs nach dieser Lehre die Unthätigkeit und ein anderes
Objekt absolut unmögliche Dinge seien. Solchen Theorieen
gegenüber macht die Logik allerdings kein bedenkliches, sie
macht überhaupt kein Gesicht mehr, sondern verhüllt es einfach.

Wenn der Kritiker Seite 340 meint: „es wären noch manche
bedenkliche Sätze dieses Buches hervorzuheben'*, so antwortet
P. Feldner darauf, dafs bei einer solchen Mifshandlung eines
Buches offenbar und selbstverständlich „bedenkliche Sätze"
herauskommen müssen. Allein diese bedenklichen Sätze stehen nicht
im Buche, sondern im Referate des Kritikers.

Mehrmals bringt der Kritiker Schwierigkeiten gegen das
thomistische System vor, die durch die molinistische Theorie
jedenfalls keine bessere Lösung finden. So heifst es z. B. S. 340:
Einen Lehrsatz, der öfter wiederkehrt, will ich noch erwähnen:
,die praemotio und praedeterminatio physica sind durchaus
notwendig, damit die Freiheit formell als solche gewahrt werde
und bleibe (Feldner S. 199). Diesen Satz möchte ich in aller
Bescheidenheit den grofsen katholischen Apologeten zur
Beherzigung empfehlen. Sie werden im Kampfe gegen die erbitterten
Feinde der menschlichen Freiheit nichts Rechtes ausrichten, wenn
sie ihnen nicht mit der praemotio physica zu Leibe gehen. Wie
schnell aber wären die Gegner z. B. mit ihrer Moralstatistik
aufs trockene gesetzt, wenn man ihnen mit den Lehren unseres
Autors begegnen wollte. Gott dem Herrn gefällt es, aus weisen
Gründen in den einzelnen Ländern jährlich durchschnittlieh zu
einer gleichen Anzahl von Totschlägen, Raubattentaten,
Ehebrüchen u. s. w. zu prädeterminieren mit unwiderstehlicher Macht.
Aber, wozu Gott die Kreatur bewegt, dazu neigt sie sich im
vollen Gehorsam, mit bereitwilligster Zustimmung, die eine mit
natürlicher und notwendiger, die andere mit freier Neigung, wie
es ihrem Wesen, ihrer Natur entspricht'. Die vernünftige Natur
thut das ,gerne', wozu sie determiniert wird. Gott verursacht
dabei nicht die malitia, sondern nur den positiven freiwilligen
Akt. Aber da die malitia in innerlicher, untrennbarer Weise
mit dem freiwilligen Akte verbunden ist, darum sind eben die
Verbrechen da. Was soll daraus gegen die Freiheit folgen?
,Wer das fatum, oder die praemotio physica, die praedeterminatio



300 S. Thomas oder P. Molina?

leugnet, der bestreitet Gottes Vorsehung' (3. c. G. c. 93). Eine
solche Lösung der Schwierigkeit würde allerdings fiir den ersten
Augenblick die Gegner starr machen vor Verblüffung; aber dann?

Wir wollen einmal Gleiches mit Gleichem vergelten. Nach
P. Molina ist der Simultankonkurs absolut notwendig. Denn,
sagt P. Molina: „gleichwie zur Erzeugung eines Pferdes der
Einflufs der Sonne ohne Einflufs des Pferdes, und umgekehrt,
ungenügend ist, ebenso genügt zur Hervorbringung irgend eines
Effektes der universelle Konkurs Gottes nicht. Es mul's auch
der Einflufs der zweiten partikulären Ursache vorhanden sein,
von welchem der universelle Einflufs Gottes bestimmt oder
determiniert wird. Ebensowenig gibt es einen Einflufs der
zweiten partikulären Ursache ohne Einflufs Gottes durch den
universellen Konkurs, wodurch der erstere unterstützt wird.
Ja diese beiden Einflüsse hängen gegenseitig von einander ab,
damit sie in Wirklichkeit existieren. Keiner von beiden bringt
ohne den andern eine Thätigkeit hervor." (Sicut ad generationem
equi non satis est influxus solis sine influxu equi, neque influxus
equi sine influxu solis : ita ad nullius effectus productionem satis
est influxus Dei per solum concursum universalem sine influxu
causae secundae particularis, a qua determinetur. Neque vicissim
influxus causae secundae particularis sine influxu Dei per
concursum universalem, quo adjuvetur et quam Deus de lege ordi-
naria statuit nunquam denegare. Quin hi duo influxus mutuo
ab invicem pendent, ut in rerum natura existant; quia neuter
sine altero est actio productiove cujuscunque effectus. Concordia
q. 14. a. 13. disp. 26. pag. 112. ed. Antv. 1595.)

Anderswo schreibt P. Molina: „Gott bildet durch seinen
universellen Einflufs mit den sekundären Ursachen eine, aus
mehreren, bezüglich des Effektes unvollständigen Ursachen,
zusammengesetzte, vollständige Ursache. Um einen Effekt
hervorzubringen genügt weder Gott durch seinen blofs universellen
Konkurs ohne zweite Ursachen, noch diese letztern ohne den
allgemeinen Konkurs Gottes. Gott und die Geschöpfe bilden für
sich partielle Ursachen. Der Effekt stammt weder von Gott,
noch von den sekundären Ursachen, als von der ganzen,
sondern nur als von der Teilursaehe, die zugleich den Konkurs
und Einflufs des andern fordert." (Ex dictis intelligetur facile, si
sermo sit de causa intégra, ut comprehendit ad actionem neces-
sariam, sive ea universalis sit, sive particularis, Deum per
concursum universalem cum causis secundis efficere, unam integram
causam coalescentem ex pluribus non integris comparatione
cujuscunque effectus, ita ut neque Deus per solum concursum universalem,



S. Thomas oder P. Molina? 301

sine causis secundis, neque causae secundae sine concursu uni-
versali Dei sufficiant ad effectum producendum. At cum dicimus

neque Deum per concursum universalem, neque causas secundas

esse intégras, sed partiales causas effectuum, intelligendum id
est de partialitate causae, ut vocant, non vero de partialitate
effectus. Totus quippe effectua et a Deo est et a causis secundis.
Sed neque a Deo, neque a causis secundis ut a to ta causa, sed

ut a parte causae, quae simul exigit concursum et influxum
alteriu8. 1. c. S. 114.)

Ferner sagt P. Molina: „unter dem generellen Konkurse
Gottes versteht man allgemein jenen Einflufs Gottes, der für
jede Handlung der sekundären Ursache, auch für die sündhafte,
durchaus notwendig ist." (Nomine concursus Dei generalis
eum sane influxum Dei omnes intelligunt, qui necessarius omnino
est ad omnem actionem causae secundae, etiam peccaminosam.
1. c. S. 115.) „Ohne generellen Konkurs Gottes vermögen die
sekundären Ursachen in keiner Weise eine Thätigkeit auszuüben"
(sine quo nullam omnino operationem exercere possunt 1. c.
S. 116). Seite 120 wiederholt er noch einmal den Satz, dafs
weder Gott durch den blofsen generellen Konkurs ohne sekundäre
Ursachen, noch diese letztern ohne den erstem hinreichen,
um einen Effekt hervorzubringen. Ähnlich Seite 128.

Gottes Mithilfe zur schlechten That ist also nach P. Molina
absolut notwendig. Ohne diese Cooperatio von Seite Gottes
kann der Mensch keine schlechte That ausführen. Gott bildet
eine Teilursache eben dieser That; beide, der Mensch und
Gott, verhalten sich wie: tamquam duae partes unius integrae
causae (1. c. S. 128); beide hängen von einander ab. Ohne diese
Mithilfe können die sekundären Ursachen nicht eine einzige
Thätigkeit entfalten. Gott dem Herrn gefällt es nun aus weisen
Gründen, in den einzelnen Ländern jährlich durchschnittlich zu
einer gleichen Anzahl von Totschlägen, Raubattentaten,
Ehebrüchen u. s. w. mitzuwirken. Kann die Kreatur sich
weigern, diese Verbrechen auszuführen? Nein, denn, bemerkt
P. Molina (1. c. S. 113), Gott hat seine Mithilfe durch seinen
ewigen Entschlufs und seine ewige Determinierung ausgesprochen,
(Ipse enim aeterno suo decreto ac determinatione dixit et facta
sunt; mandavit et creata sunt, eaque ratione omnia quaecunque
voluit, atque eo modo quo voluit f'ecit in coelo et in terra.) Hat
also Gott beschlossen, bei all dem mitzuwirken, so mufs es
offenbar geschehen, denn sein Beschlufs ist ein durchaus
wirksamer. (Dixit et facta sunt.) Kann das Geschöpf nicht Widerstand

leisten? Nein/denn, sagt P. Molina, Gott besitzt nicht



302 S. Thomas oder P. Molina?

blofs eine unendliche Macht, sondern er ist in jeder Beziehung'
allmächtig (qui non solum infinitae potentiae, sed et omnipotens
omnino est). Was für eine Allmacht hat aber Gott, wenn die
Kreatur ihm Widerstand entgegenzusetzen vermag? Erfreut sich
Gott einer unendlichen, also schrankenlosen Macht, dann trifft
offenbar zu, was S. Thomas sagt, dafs Gott immutabiliter operatur
propter efficaciam suae virtutis. Eine unendliche Macht ist eben
eine unwiderstehliche Sache, sonst kann sie nicht unendlich
genannt werden. Was ist aber dann mit der Freiheit der
G-eschöpfe

Was soll daraus gegen die Freiheit folgen, erwidert P. Molina,
denn Gott hat beschlossen, seinen Einfluls zu gewähren, wie
er der Katur eines jeden Dinges entspricht. (Aeterna
liberaque determinatione suae voluntatis pro suo arbitrio prae-
scripsit influxum praefinitis temporibus communicandum, multi-
plicem quidem et varium, semper tarnen finitum, modo majorem,
modo minorem, prout natura cujusque réi producendae postulat.)

Der Kritiker stöfst sich besonders an dem Ausdrucke des
hl. Thomas: Deus immutabiliter operatur, den er mit „unwiderstehlicher

Kraft" wiedergibt. Der Widerstand der Kreatur kann
sich offenbar im System der Molinisten nur durch eine Thätig-
keit, einen Akt äui'sern. Allein zu dieser Thätigkeit mufs Gott
mithelfen. Gott wirkt also dazu mit, dafs ihm eine Kreatur
Widerstand leiste! Hilft er nicht mit, so kommt dieser Widerstand

nicht zur Wirklichkeit, gewinnt er nicht Existenz. Die
Thätigkeit Gottes und der Kreatur hängen nach P. Molina von
einander ab.

Daraus ist klar, dafs die Schwierigkeiten, welche den Tho-
misten gemacht werden, auch den Molinisten gegenüber ihre
volle Geltung haben. Der logische Denker wird sich folglich
hüten, sie beständig den Thomisten vorzuhalten.

5. Dafs es um die Logik des Kritikers nicht absonderlieh
gut steht, haben wir im Vorausgehenden gesehen. Man mufs
aber auch zu seiner Wahrheitsliebe „ein bedenkliches
Gesicht machen". Zeigen wir dies an einigen Beispielen.

„Es finden sich nun wirklich solche Sätze in der Concordia,
wie sie hier (im Buche Feldners S. 160 und 167) Molina
beigelegt werden, aber— als eine Lehre, die er widerlegt".
Dann folgt ein lateinischer Text aus der Concordia, der uns
noch beschäftigen wird. Weiter heifst es: „da hat also irgend
ein alter Thomist, dem er zuviel geglaubt hat, dem P. Feldner
einen Streich gespielt" (S. 342—343).

Es läfst sich leicht nachweisen, wem eigentlich ein Streich



S. Thomas oder P. Molina? 303

gespielt wurde, wenn man überhaupt von einem solchen reden
will. Das Oitat, welches im Buche des P. Feldner auf Seite
160 steht, lautet: „Concordia q. 14. a. 13. disp. 29. S. 123 ed.

Antverp." Nun weifs alle Welt, dafs die alten Gelehrten
niemals die Seite eines Buches angeben, sondern höchstens das

Kapitel und allenfalls, wenn es viel ist, die Nummer. Zudem
liegt es gar nicht in der Natur des P. Feldner, Stellen
anzuführen, die er nicht selber gelesen hat. Solange ihm die
Möglichkeit geboten wird, das Buch selber, aus welchem er Stellen
citiert, aufzutreiben, scheut er keine Mühe, in den Besitz
desselben zu gelangen. Erweist es sich als unmöglich, so wird
jedesmal der Gewährsinann angegeben, welchem er die betreffende
Stelle entnommen hat.

Im vorliegenden Falle lesen wir nichts von irgend einem
alten Thomisten, sondern nur von der Concordia des P. Molina
mit genauer Angabe, wo die betreffende Stelle zu finden ist.
P. Feldner hat nicht blofs ein, sondern sogar zwei Exemplare
der Concordia aus dem Jahre 1595, Antwerper Ausgabe, vor
sich gehabt. Das eine gehört der Grazer Universitäts-Bibliothek
an und trägt die Signatur: Theologie II. 503; das andere, mit
der Signatur: Scrinium I. Series 5, Num. 30, ist im Besitze
des hiesigen Klosters.

Der Kritiker ist demnach entweder so flüchtig, dafs er das
im Buche des P. Feldner angeführte Citat übersehen, oder so
kurzsichtig, dafs er dasselbe gar nicht bemerkt hat; oder er
verdreht absichtlich die Wahrheit. Der alte Thomist existiert
für P. Feldner einfach nicht. Es genügt ihm P. Molina.

Aber vielleicht hat Molina selbst dem P. Feldner den
genannten Streich gespielt? „Es finden sich nun wirklich in der
Concordia solche Sätze, wie sie hier Molina beigelegt werden,
aber — als eine Lehre, die er widerlegt."

Lassen wir dem P. Molina selber das Wort. Überschrift:
„de concursu generali Dei cum libero arbitrio ad opera eidem
naturalia. Disputatio 29."

Text: „Ut de concursu generali Dei cum libero arbitrio
creato peculiariter disseramus, ex iis, quae bactenus de eodem
concursu cum causis secundis in genere diximus, imprimis illud
intelligetur: quod, sicut concursus Dei generalis cum causa agente
per actionem transeuntem, ut cum igne producente calorem in
aquam, non est influxus Dei in ignem, sed in aquam, in quam
recipitur effectua a Deo et ab igne simul productus: ita
concursus generalis Dei cum causa opérante per actionem
immanentem, ut cum intellectu ad intellectionem, et voluntate ad



304 S. Thomas oder P. Molina?

appetitionem non est influxus Dei in causam, ea ratione
qua agens est, quasi eo prius mota et excitata agat, sed cum
causa ea ratione qua agens est in ipsammet ea ratione qua
patiens est, atque in se suscipit effectum ab eadem causa
atque a Deo, partiali influxu utriusque simul productum."
(Concordia q. 14. a. 13. disp. 29. S. 123.)

Was sagt nun der Kritiker zu dieser Stelle? Ist das „eine
Lehre, die P. Molina widerlegt"? Wer die Augen offen hat,
richtiger gesprochen, offen haben will, der kann unmöglich eine
solche Behauptung aufstellen. P. Molina gibt hier, wie jedermann

sieht, eine genaue Definition seines Simultankonkurses.
Gott wirkt nicht auf das Feuer, sondern auf das Wasser,
in welchem der von Gott und dem Feuer zugleich
hervorgebrachte Effekt aufgenommen wird. Gott wirkt nicht auf
die Ursache, auf den Verstand und Willen, insofern sie agens
sind, sondern insofern sie sich leidend verhalten und den von
ihnen selber und von Gott zugleich gewirkten Effekt aufnehmen.
Die Sache verhält sich demnach wie folgt: Gott bewegt den
Willen nicht zur Thätigkeit, er regt denselben nicht früher
an, dafs er thätig werde, in Thätigkeit übergehe. Der Wille
selbst ist zugleich mit Gott thätig. Die Thätigkeit des
Verstandes und Willens aber sind immanente Akte. Sie bilden
somit ein Accidens, welches im Vermögen, im Verstände und
Willen aufgenommen wird. Diesem Accidens, oder der
Aufnahme dieses Accidens gegenüber verhält sich das Vermögen
leidend (patiens). Gott wirkt somit nur insofern auf die
Ursache, auf den Verstand und Willen, als sie die von ihnen
selber und von Gott zugleich hervorgebrachte Wirkung in sich
aufnehmen. Gott wirkt also mit bei dem Hervorbringen des
Effektes und bei der Aufnahme desselben in der betreffenden
Potenz. Dies gilt hinsichtlich der immanenten Akte. Bei den
transeunten wirkt er mit zum Hervorbringen des Effektes.
Er bewirkt aber nicht, dafs das Vermögen, die Potenz, ein

agens in actu'vwerde.
Behauptet nun der Kritiker, das sei „eine Lehre, die P. Molina

widerlegt", so verdreht er absichtlich die Wahrheit.
Anderswo schreibt P. Molina: „Duo autem sunt, quae mihi

difficultatem pariunt circa doctrinam banc D.. Thomae in 1. p;
q. 105. a. 5. Primum est, quod non videam, quidnam sit motus
ille et applicatio in causis secundis, qua Deus illas ad agendum
moveat et applieet: quin potius existimera, ignem sine ulla sui
mutatione calorem in aquam sibi admotam inducere. Duo nam-
que sunt instrumentorum genera: quaedam quae non habent



S. Thomas oder P. Molina? 305

integram virtutem ad operationein, qualia sunt instrumenta artis.
Atque haeo indigent motu et applicatione alterius agentia, ut
aliquid effioiant. Alia vero sunt instrumenta, quae vel
habent integram virtutem ad agendum, ut semen decisum a
generante, vel sunt ipsamet intégra virtus, ut calor ignis et
caeterae virtutes naturales. Atque ejusmodi instrumenta, si sint
apte conjuncta, non indigent motione et applicatione superaddita
causis principalibus. Semen namque, quando operatur, non movetur
a generante, cujus est instrumentum; quippe cum fieri possit, ut
generans jam non sit. Calor item ignis, quando calefacit aquam,
non movetur aut applicatur ad calefaciendum ab igne in quo est
et cujus est instrumentum, sed per seipsum sine alia motione
calorem producit. Quare ingenue fateor, mihi valde difficilem
esse ad intelligendum motionem et applicationem hanc, quam
D. Thomas in causis secundis exigit" (1. c. S. 110).

Aus dieser Stelle geht klar hervor, dafs Dach P. Molina
Gott nicht auf die Ursache wirkt. Das Feuer wird von Gott
nicht verändert und bewegt. Diesen Grundsatz wiederholt
P. Molina auch auf der nächstfolgenden Seite (S. 111), indem
er sagt: „ignis, ut diximus, immotus prorsus in seipso,
aquam sibi conjunctam calefacit, neque intelligi valet, quo motu
de novo a Deo moveatur et applicetur ad agendum dum aquam
calefacit." In unserer Frage bleiben somit der Verstand und
Wille von Gottes Einflufs unberührt. Gott wirkt nicht auf das

Vermögen, auf die Potenz.
Wie besteht aber dann der Konkurs Gottes? P. Molina

erklärt es uns: „Dicendum itaque est, Deum immediate, imme-
diatione suppositi concurrere cum causis secundis ad earum
operationes et effectus, ita videlicet, ut quemadmodum causa
secunda immediate elicit suam operationem, et per earn terminum
seu effectum producit; sie Deus concursu quodam generali
immediate influât cum ea in eandem operationem, et per
operationem seu actionem terminum illius atque effectum producat.
Quo fit, ut concursus Dei generalis non sit influxus Dei in
causam secundam, quasi illa prius eo mota agat, et
producat suum effectum, sed sit influxus immediate cum causa in
illius actionem et effectum" (1. c. S. 111).

Welche Beschaffenheit hat dieser Konkurs Gottes? „Deus
namque generali concursu influit ut causa universalis influxu
quodam indifferenti ad varias actiones et effectus, deter-
minatur vero ad species aetionum et effectuum a particulari
influxu causarum secundarum, qui pro diversitate virtutis cujus-
que ad agendum diversus est. Aut, si causa libera est, in ipsius

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 20



306 S. Thomas oder P. Molina?

potestate est ita inflnere, nt producatur potius haec actio,
quam ilia, puta velle quam nolle, aut arabulare quam sedere,
et hic effectue potius quam ille, nerape hoc artefactum potius
quam aliud vel etiam suspendere omnino influxum, ne ulla sit
actio. Porro concursus Dei generalis determinatur a parti-
culari concursu causarum secundarum non secus ac influxus
solis, qui etiam universalis est, determinatur ab influxu hominis,
ut producatur homo, et ab influxu equi, ut oriatur equus" (1. c.
S. 112).

Wie verhalten sieh diese beiden Thätigkeiten, der Einflufs
Gottes und der Konkurs der Geschöpfe, zu einander? „Simili
praeterea modo, sicut ad generationem equi non satis est influxus
solis sine influxu equi, neque influxus equi sine influxu solis:
ita ad nullius effectua produotionem satis est influxus Dei per
solum coneursum universalem sine influxu causae secundae
particulars, a qua determinetur; neque vicissim influxus causae
secundae particulars sine influxu Dei per coneursum universalem,
quo adjuvetur, et quem Deus de lege ordinaria statuit nun-
quam denegare. Quin hi duo influxus mutuo ab invicem pendent,
ut in rerum natura existant, quia neuter sine altero est actio
productiove cujuseunque effectua" (1. c.).

Diese eben angeführten Stellen dürften genügen, um sich
einen Begriff zu bilden, in welcher Weise P. Molina den
Einflufs Gottes auf die Geschöpfe verstanden wissen will.

Kehren wir nun zurück zu nnserm Kritiker.
P. Feldner hat in seinem Buche behauptet, nach dem System

der Gegner wirke Gott nicht auf die Ursache, auf die
Potenz. Was lehrt thatsächlich P. Molina? Der Einflufs Gottes
erstreckt sich der Doktrin des P. Molina zufolge nicht auf die
Ursache, sondern Gott wirkt mit der Ursache eine Thätig-
keit und einen Effekt.

Weiter hat P. Feldner geschrieben, im System der Gegner
wirke Gott nicht auf die Thätigkeit. Was verteidigt in Wahrheit

P. Molina? Auf S. 111 ff. spricht er allerdings auch mehrmals

davon, dafs Gott die Thätigkeit der sekundären Ursachen
wirke. In welchem Sinne dies zu verstehen sei, sagt er uns
auf Seite 123. Die betreffende Stelle wurde früher genau
angegeben. Aus derselben geht hervor, wie wir oben nachgewiesen,
dafs Gott auf die Ursache wirkt, insofern sie leidend, also

nicht thätig ist, und den gemeinsam von Gott und ihr gewirkten
Effekt aufnimmt. Die Worte der genannten Stelle lassen eine
andere Deutung nicht zu. Das Geschöpf bringt seine Thätigkeit
selber hervor, per seipsum sine alia motione ignis calorem



S. Thomas oder P. Molina? 307

producit. Gott wirkt bei den immanenten Thätigkeiten, also bei
den Verstandes- und Willensakten, dafs diese von den vernünftigen

Geschöpfen selber hervorgebrachten Thätigkeiten, weil
dieselben der Effekt selber sind, in der Potenz, im Verstände
und Willen Aufnahme finden. Diesen Effekt wirkt allerdings
Gott ebenfalls, aber nur als Teilursache. Gott bewirkt nicht,
dafs die Kreatur Teilursache ist, wohl aber, dafs mit seinem
Einflüsse eine vollständige Ursache zustande komme.

Gehen wir nun zu den andern vorhin citierten Texten über.
Der Einflufs Gottes ist indifferenter Natur. Ein Einflufs von
Seite Gottes kann offenbar nur durch eine Thätigkeit auf
die Geschöpfe ausgeübt werden. Somit setzt Gott eine indifferente
Thätigkeit. Das ist nun eine Thätigkeit ohne bestimmtes Ziel,
wie z. B. ein Gehen, ohne eine bestimmte Richtung dabei
einzuhalten. Ganz abgesehen davon, dafs eine indifferente Thätigkeit

einen innern Widerspruch in sich schliefst, ergibt sich
hieraus, falls G-ott die Thätigkeit der Geschöpfe bewirkt, noch
ein anderer Widerspruch. Die indifferente Thätigkeit Gottes

bringt eine bestimmte Thätigkeit der Geschöpfe hervor. Das
heifst also soviel als: eine Thätigkeit ohne bestimmtes Ziel
bringt eine andere Thätigkeit mit einem bestimmten Ziele
hervor. Eine unbestimmte Ursache, und deren Folge eine
bestimmte Wirkung! Der Umstand, dafs Gott diese
bestimmte Thätigkeit der Geschöpfe nicht allein bewirkt, sondern
zugleich mit der Kreatur, ändert nichts an der Sache. That-
sächlich bewirkt er sie.

Nun lehrt P. Molina weiter, diese indifferente Thätigkeit
Gottes werde von der sekundären Ursache bestimmt.
Wodurch bestimmt die subalterne Ursache diesen indifferenten
Einflufs Gottes? Offenbar durch eine Thätigkeit. Die passive
oder stoffliche Bestimmung im Sinne der Thomisten wird ja von
P. Molina bekämpft. Er sagt auch ausdrücklich, wie wir gesehen
haben, dafs diese Bestimmung erfolge „a particulari influxu
causarum secundarum". Influxus ist ohne Zweifel identisch mit
Thätigkeit, weil die passive Bestimmung hier nicht in
Betracht kommt. Woher kommt dieser „particularis influxus
causarum secundarum"? Etwa vom Einflüsse Gottes? Nein, denn
der Einflufs Gottes ist indifferenter Natur. Nicht Gott
bestimmt durch seinen Einflufs die Thätigkeit der Geschöpfe,
sondern umgekehrt, dieser indifferente Einflufs Gottes wird vom
partikulären Einflüsse der zweiten Ursachen bestimmt. Von
Gott kommt also dieser partikuläre Einflufs nicht. Das
Unbestimmte kann nicht etwas Bestimmtes hervorbringen. Dieser

20*



308 S. Thomas oder P. Molina?

Gottes indifferenten Einflufs bestimmende partikuläre Einflufs der
sekundären Ursachen hat nach P. Molina seinen Grund in der
Kraft eben dieser Ursachen (pro diversitate virtutis cujusque).

Erfolgt nun eine aktive Bestimmung — von der passiven
kann, wie gesagt, hier nicht die Bede sein — nur mittelst einer
Thätigkeit, und ist, wie soeben nachgewiesen, diese Thätigkeit,
wodurch Gottes indifferenter Einflufs von der Kreatur
bestimmt wird, nicht von Gott, so heifst es die Wahrheit
absichtlich verdrehen, wenn behauptet wird, P. Molina lehre,
Gott wirke jede Thätigkeit der Geschöpfe.

Der Kritiker beruft sich auf folgende Stelle aus der neuen
Pariser Ausgabe der Concordia: „ad id vero quod dicit concursum
Dei geheralem, etiam nostra sententia, non habere terminum in
calefactione, sed solum in calore per calefactionem producto,
dicendum est, concursum Dei generalem, nostra sententia, non
esse influxum in ignem, sed cum igne ad actionem, qua pro-
ducitur calor, et quae tamquam actio emanat immediate a Deo

tamquam a causa universali, et ab igne tamquam a causa
particular!, atque adeo ab utroque tamquam ab una intégra onmino
causa immediata; quare, cum influxus Dei generalis, et
particular^ ignis, nostra sententia, non sint duae actiones, sed una
omnino simplex calefactio, quae ut a Deo est influxus Dei
universalis, et ut ab igne est influxus ignis particularis, necesse
non est, ut is concursus generalis, quem nos asserimus, terminum

habeat in calefactione, eo quod actio non habet terminum
in seipsa, sed in re per earn producta" (Cone. q. 14. a. 13.
disp. 27. ed. Paris.).

Sonderbar! Da hat einmal P. Molina dem Kritiker einen

argen Streich gespielt. P. Eeldner behauptet, P. Molina lehre,
dats Gott nicht die Thätigkeit bewirke. Der Kritiker erwidert,
das sei eine Lehre, die P. Molina widerlegt. Und was sagt
P. Molina? „Es ist nicht notwendig, dafs dieser allgemeine
Einflufs Gottes die Thätigkeit des Geschöpfes zu seinem
terminus habe." Dieser Satz bestätigt genau die Behauptung
des P. Feldner, nach P. Molina wirke Gott nicht auf die Thätigkeit

der Geschöpfe. Oder was anders heifsen die Worte: necesse
non est, ut is concursus generalis terminum habeat in
calefactione P. Feldner wollte nur die Thatsache feststellen, weiter
nichts. Es lag ihm ferne, die Widersprüche des P. Molina mit
sich selber aufzudecken. Der Einflufs Gottes ist indifferenter
Natur. Der Einflufs der Kreaturen bestimmend, folglich in
sich selber bestimmt, und doch sind beide Einflüsse numerisch
ein und derselbe Einflufs! Der Einflufs Gottes ist das



S. Thomas oder P. Molina? 309

durch den Einflufs der Kreaturen Bestimmte, der Einflufs der
Geschöpfe das Bestimmende, und trotzdem sind beide numerisch
ein und dasselbe. Das möge begreifen, wer es kann.

Die wahre Ansicht des P. Molina läfst sich auch noch an
andern Stellen seines Werkes darthun. So schreibt er z. B.

„eoncursus generalis Dei cum causis secundis immediate emanat
in singulas earum operationes, indifférons ex se, ut pro diver-
sitate causae secundae cooperantis varia actio, variusque effectua
resultet" (1. c. S. 113). Gott ersetzt die Schwäche der zweiten
Ursachen, heifst es daselbst.

Wie kommt aber die causa secunda zu dieser ihrer cooperatio?
Die cooperatio bildet ohne allen Zweifel eine Thätigkeit.
Woher hat die subalterne Ursache diese ihre Thätigkeit oder
Mitthätigkeit? Von Gott jedenfalls nicht, denn Gottes Einflufs
ist „indifferens ex se". Gott unterstützt blofs die sekundären
Ursachen, und dieser Einflufs Gottes erfolgt nur dann, wenn
diese Ursachen selber zugleich ihren Einflufs geltend machen.
Accomodatus solum sit (eoncursus Dei generalis) causis secundis

juvandis, ac proinde sit talis, ut si illae simul influant,
emanet (1. c.). Gott und die Kreatur bilden zusammen bezüglich
des Effektes eine ganze Ursache, allein für sich genommen sind
sie als Ursachen Teilursachen.

Der Kritiker ruft nach Anführung seiner vorhin citierten
Stelle aus: „aber, mag da Feldner sagen, wie geht denn das

zusammen mit dem eoncursus simultaneus, den ich beschrieben
habe? Das geht eben gar nicht damit zusammen."

Dem kann ja leicht abgeholfen werden. Lassen wir einfach
den P. Molina den Konkurs beschreiben: „Ex dictis intelligitur
facile, si sermo sit de causa intégra, ut comprehendit omnem
ad actionem necessariam, sive ea universalis sit, sive particulars,
Deum per concursum universalem cum causis secundis efficere
unam integram causam coalescentem ex pluribus non integris
comparatione cujusque effectus; ita ut neque Deus per solum
concursum universalem, sine causis secundis, neque causae
secundae sine concursu universali Dei sufficiant ad effectum
producendum. At cum dieimus, neque Deum per concursum
universalem, neque causas secundas esse intégras, sed partiales
causas effectuum, intelligendum id est de parti alitate
causae, ut vocant, non vero de partialitate effectus. Totus quippe
effectus et a Deo est, et a causis secundis. Sed neque a Deo,

neque a causis secundis, ut a to ta causa, sed ut a parte causae,
quae simul exigit concursum et influxum alterius, non secus ac
cum duo trahunt navim, totus motus proficiscitur ab unoquoque



310 S. Thomas oder P. Molina?

trahentium, sed non tamquam a tota causa motus, siquidem
quivis eorum simul efficit cum altero omnes ac singulas partes
ejusdem motus. Si vero sermo sit de intégra sive tota causa
non omnino, sed in aliquo gradu causa, tune Ileus per concursum
universalem est causa intégra in gradu causae maxime universalis,

eo quod nulla alia cum eo concurrat in eo gradu causae.
Eodemque modo variae causae secundae possunt esse intégra©
ejusdem effectue, quaevis in suo gradu, ut sol et equus com-
paratione alterius equi generandi, sol quidem ut causa universalis,
equus ut causa particularis. Ex dictis praeterea intelligetur,
quando causae subordinatae sunt inter se, ita ut aliae sint magis,
aliae minus universales, aliae particulares, necesse non esse, ut.
superior in eo ordine semper moveat inferiorem, etiam si essen-
tialiter subordinatae sint inter se, et a se mutuo pendeant in
producendo aliquo effectu, sed satis esse, si immediate influant,
in effectuai" (1. c. S. 112).

S. 120 heifst es: „cum autem concursum Dei generalem
nos dicamus esse influxum Dei in effectu m causae secundae,
et non in causam ipsam, sane ex nostra assertione non se-
quitur progressus in infinitum." S. 115 ist dieser Einflufs Gottes-
nicht im Eeuer als dem Subjekte, sondern im Wasser.

Ferner heifst es S. 120: „alias vero esse causas concurrentes

ad eundem numéro effectum, quae non eodem influxu
influunt, sed unaquaeque earum suum proprium et pecu-
liarem ad eum effectum neeessarium adhibet: ut sunt Deus
concursu generali et causa secunda ad quemeunque effectum
causae secundae proprium".

Da mufs sich denn P. Feldner wirklich die Frage erlauben,
wie das alles zusammengeht? Seite 112 bilden der Einflufs
Gottes und jener der sekundären Ursachen numerisch eine Thätig-
keit (imo vero neque sunt duae actiones, sed una numéro
actio). Dasselbe wird uns auf Seite 118 gesagt. Allein S. 120
ist der Einflufs der einen Ursache von jenem der andern
verschieden, non eodem influxu influunt. Das geht eben gar nicht
mehr zusammen, wie überhaupt im System der Gegner nichts
zusammengehen will.

Der Kritiker schreibt: „Gewöhnlich ist die Formulierung
der betreffenden Thesen über den concursus simultaneus schon,
eine vollständige Apologie gegen die Anschuldigungen, die hier
(im Buche des P. Feldner) gegen sie erhoben werden. So keifst^
um nur ein Beispiel anzuführen, bei Schiftini die 29. These seiner
Theol. natur. Deus omnipotentiae suae virtute immediate coope-
ratur ad omnes et singulas actiones causarum secundarum, ita.



S. Thomas oder P. Molina? 311

ut quidquid actualitatis est in cujusque creaturae actione et
effectu, a Deo procedat tamquam ab immediato, licet non unico,
suo principio effeetivo" (8. 342).

Die Sache wäre ganz annehmbar, hätten blofse Behauptungen

auch schon die Bedeutung „einer vollständigen Apologie".
Behauptet wird ja fortwährend, dafs es kein ens, auch nicht
einen Teil eines ens gäbe, der nicht von Gott wäre. Aber aus
dem System folgt dies nicht. P. .Feldner hat sich aber mit
dem System, nicht mit den Behauptungen der Gegner
beschäftigt. In der That:

Der Einflufs Gottes ist indifferenter Natur, so lehrt
P. Molina S. 112. 113. 115.

Wie kann ein indifferenter Einflufs, angenommen es gäbe
eineu solchen, eine bestimmte Thätigkeit in den Geschöpfen
verursachen? Dafs die Thätigkeit der Kreatur eine bestimmte,
determinierte sein müsse, wird der Kritiker kaum zu bestreiten
wagen.

Nach P. Molina wird ja dieser indifferente Einflufs Gottes
vom Einflüsse des Geschöpfes bestimmt. Nur dasjenige kann
ein anderes bestimmen, was in sieh selber schon bestimmt ist.
Woher stammt also dieser bestimmte und den Einflufs Gottes
bestimmende Einflufs der Kreatur? Von Gott kommt er nicht,
denn sein Einflufs ist nicht bestimmend, sondern wird vielmehr
bestimmt. Dieser bestimmende Einflufs hat somit die Kreatur,
nicht Gott, zu seiner Ursache.

Was ist nun dieser Einflufs des Geschöpfes? Ist er etwas
Positives, ein ens? Offenbar, denn sonst könnte er nicht
bestimmend auf den indifferenten Einflufs Gottes wirken. Die
Kreatur besitzt folglich ein ens, welches nicht Gott zur
Ursache hat.

Ferner behauptet P. Molina, Gott wirke nicht mit dem
nämlichen Einflüsse wie die sekundäre Ursache auf numerisch
einen und denselben Effekt. Wir haben somit zwei Einflüsse
zu unterscheiden, wie P. Molina bemerkt, „unaquaeque causarum
suum proprium et peculiarein adhibet". Wer bildet nun
die Ursache dieses eigenen und speziellen Einflusses der Kreatur?
Gott? Nein, dann wäre er ja der Kreatur nicht eigen, für sie
nicht speziell. Beide Einflüsse haben blofs den Effekt gemeinsam.

Die Kreatur hat somit einen Einflufs, der nicht Gott zu
seiner Ursache hat. Dafs P. Molina in der That zwei Einflüsse
unterscheide, geht klar aus den Worten „non eodem influxu
iufluunt" hervor.

Betrachten wir nun die geschaffene Ursache, besonders die



312 S. Thomas oder P. Molina?

vernünftigen Kreaturen. Der Verstand, und Wille dieser
Geschöpfe sind nicht ununterbrochen thätig, sondern für die Thätig-
keit unbestimmt, indifferent. Aus einer indifferenten oder nicht
bestimmten Ursache aber geht niemals eine Thätigkeit hervor.
Das ist ständige Lehre des hl. Thomas. Wer bestimmt nun
diese Ursachen, den Verstand und Willen? Vielleicht der Ein-
flufs Gottes? Keineswegs, denn, sagt uns P. Molina, Gott wirkt
überhaupt gar nicht auf die Ursachen. Zudem wirkt Gottes
Einflufs niemals bestimmend ein, sondern er ist es, der
bestimmt wird. Folglich bestimmen der Verstand und Wille
sich selber. Diese Bestimmung ist aber etwas Positives, ein

ens, ja sogar eine grofse Vollkommenheit und Auszeichnung der
vernünftigen Geschöpfe. Diese Geschöpfe erfreuen sich also
einer Vollkommenheit, der Selbstbestimmung, die nicht Gott zu
ihrer Ursache hat. Gott kann sie aus dem Grunde nicht
bestimmen, weil er nicht auf sie einwirkt, und überdies selber von
ihnen, von ihrem Einflüsse bestimmt wird.

Damit ist die Antwort auf eine weitere Auseinandersetzung
des Kritikers gegeben. Derselbe schreibt nämlich: „der
Verfasser erinnert sich auch wirklich S. 170 auf einmal, in der
Schrift des Kardinal Pecci gelesen zu haben, dafs ,alle darin
übereinstimmen, dafs es in uns keinen Akt gebe, ja nicht den

geringsten Teil eines Aktes, von dem man nicht sagen müsse,
er sei kraft jenes Konkurses von Gott, als der obersten Ursache,
gewirkt — auch Suarez verteidige diese Ansicht —, dafs die
gegenteilige Ansicht falsch und gegen den Glauben sei'. Damit
ist er aber schnell fertig. Wenn man das lehrt und trotzdem
die praemotio physica leugnet, so heifst das soviel als alle Gesetze
der Logik mit Füfsen treten. Dafür folgt der Nachweis in ein

paar Zeilen. Könnte sich der Verfasser entschliefsen, ich sage
nicht die grofsen Werke des Suarez, sondern nur das erste Buch
seines opusculum ,de concursu et efficaci auxilio Dei ad actus
liberi arbitrii necessario' zu lesen, so würde er sich dieser
Leistung wahrscheinlich selbst schämen" (S. 342).

Der Kritiker stellt sich vor, dafs P. Feldner in Kamerun
oder Bagamoyo lebt, folglich keine Gelegenheit hat, den Suarez
zu studieren. Zu seinem Tröste sei es hier gesagt, dafs P. Feldner
9 Jahre in Wien war und gegenwärtig sich in Graz aufhält.
Er hat schon vor beinahe 20 Jahren, im Jahre 1872, den Suarez
zu lesen und zu studieren angefangen. Der Entschlufs des
Verfassers ist also der Mahnung des Kritikers um viele Jahre
vorausgeeilt. Die Ansicht des Verfassers über Suarez hat sich
allerdings in dieser langen Zeit in nichts geändert. Das Urteil



S. Thomas oder P. Molina? 313

darüber, ob P. Feldner oder sein Kritiker sich über diese seine
Leistung zu schämen habe, mufs natürlich den Lesern
überlassen werden.

Die Behauptung des Kritikers S. 343, Cajetan nehme an,
dafs der hl. Thomas gelehrt habe, Gott beWege den Willen zu
dem Gute, zur Glückseligkeit im allgemeinen, subjektiv auf
notwendige Weise, eine eigene praemotio zu den freien Akten habe
er nicht gekannt; sowie die Behauptung, dafs Bannez der erste
gewesen, der die praemotio physica gelehrt habe, wie es immer
noch heifst, ist gerade so oft schon ausgesprochen worden und
gerade so wahr, wie die Phrase, Papst Innocenz III. habe die
Ohrenbeicht eingeführt. Wäre dem wirklich so, warum schreibt
dann die P>.atio studiorum der Jesuiten aus dem Jahre 1586 vor,
aus dem hl. Thomas 1. p. brauchten die Professoren nicht zu
verteidigen die n. 6 angeführte Propositio: secundas causas esse
proprie et univoce instrumenta Dei, et cum operantur, Deum in
eas primum influere, aut eas movere? Man vergleiche P. Paehtler;
ratio studiorum, tom. 2 s. 32. Der Grund, warum P. Feldner
„den grofsen Kommentator selbst so ziemlich beiseite gelassen
hat", ist ein sehr einfacher. P. Feldner wollte die Lehre des
hl. Thomas aus ihm selbst, nicht aus den Kommentatoren
darlegen. Somit bedurfte es dazu auch nicht des grofsen
Kommentators. Der Kritiker irrt sehr, wenn er glaubt, P. Feldner
habe den Cajetan beiseite gelassen, weil derselbe nicht mit ihm
übereinstimmt. P. Feldner hat nicht blofs den Suarez, sondern
auch den Cajetan Jahre hindurch fleifsig studiert.

Kun kommen wir zum berühmten Schiffe des P. Cornoldi.
Der Kritiker bemerkt; „Hätte der Verfasser auch nur Cornoldis
Broschüre délia liberté umana mit Aufmerksamkeit durchgegangen,

so hatte er ebenso sicher und gewifs Witz und Frage
für sich behalten" (S. 344).

Wir wollen diesbezüglich einen Mitbruder und Kollegen
des Kritikers, den P. Liberatore hören: „haee res optime illu-
stratur a P. Cornoldi similitudine venti et navis. Ventus impellit
navim, e. gr. Orientem versus; at nullum déterminât portum.
Portus determinatur a gubernatore, qui, clavem tenens, dirigit
navem hue vel illuc. Jure dicitur ventus movere navem, eique
totus cursus adscribitur; at determinatio cursus, quatenus sub
impulsu venti vertatur navis ad hunc potius, quam alium portum,
adscribitur gubernatori. Quodsi error ineurratur in cursu et
scopulis so navis impingat, culpa non erit venti, sed gubernatoris,
qui male usus est ejus impulsu. Ventus repraesentat motionem



314 S. Thomas oder P. Molina?

divinam; gubernator liberam voluntatem" (Inst. philos, vol. 2.
nov. ed. 2. p. 533).

In Anbetracht dieses Urteiles des P. Liberatore über das
Schiff des P. Cornoldi mufs sich P. Feldner schon die Bitte
erlauben, sein Kritiker möge gefälligst an P. Liberatore die
Anfrage richten, warum derselbe Cornoldis Broschüre délia iibertà
umana nicht mit Aufmerksamkeit durchgegangen hat. P. Feldner
wäre sehr dankbar, wenn er von der eingelangten Antwort des
P. Liberatore Einsicht nehmen dürfte.

„Fast zu stark ist," bemerkt der Kritiker, „was Seite 161

gegen Kleutgen geleistet wird. Woher sollte denn auch die
Kreatur ihre Thätigkeit haben? Aus sich selber? Kann sie
sich selber etwas geben, was sie früher nicht hatte? (Ich meine
wohl; denn was sie schon actu hat, kann sie sich absolut nicht
mehr geben.)" Dann folgt die Stelle im Buche des P. Feldner:
„Was veranlafste doch," fragt der Kritiker, „Feldner so zu
schreiben? Wo hat denn Kleutgen den Thomisten auf die
angeführten Fragen jene ausweichende Antwort gegeben? Die
Untersuchung dieser Frage mag zur Beleuchtung der ganzen
Polemik dieses Buches dienen" (S. 345).

P. Feldner ist mit der Untersuchung dieser Frage ganz
und gar einverstanden. Sie wird ohne Zweifei zur Beleuchtung
der ganzen Kritik des P. Kern dienen. Wo hat denn P. Feldner
behauptet, Kleutgen habe den Thomisten auf die
angeführten Fragen jene ausweichende Antwort gegeben?
P. Feldner behauptet nur soviel, nicht mehr und nicht weniger,
als dafs P. Kleutgen den so naheliegenden Schlufs auf die

subjektive Bewegung der Geschöpfe durch Gott zu vermeiden
sucht. P. Kleutgen sagt: „wohl mag ein Wesen nicht blofs
Empfänglichkeit für die Bestimmung, die es in der Veränderung
erhält, sondern auch das Vermögen besitzen, dieselbe sich zu
geben; es kann dennoch dies Vermögen niemals sich selbst
genügen". Der Wille besitzt das Vermögen, thätig zu sein.
Genügt das Vermögen, thätig zu sein, um in eine wirkliche
Thätigkeit überzugehen? Das ist genau der Inhalt der Frage
des P. Feldner: woher sollte denn auch die Kreatur ihre Thätigkeit

haben? Aus sich selber? P. Kleutgen verneint, dafs
dieses Vermögen allein genüge. Dem Kritiker allerdings
genügt es, denn er bemerkt: „ich meine wohl, denn was es
schon actu hat, kann es sich absolut nicht mehr geben". Wie
beweist nun P. Kleutgen, dafs das Vermögen allein nicht
ausreiche? „Denn wenn es die Bestimmung, sei es einen
Zustand, oder eine Eigenschaft, die es hervorbringen konnte, bis



S. Thomas oder P. Molina? 315

dahin nicht hervorbrachte, so mufs es jetzt, da es ihn hervorbringt,

eben hierzu bestimmt worden, und also bereits eine
Änderung eingetreten sein." Wodurch ist das Vermögen
bestimmt worden? Wer hat diese Änderung in ihm
hervorgebracht? Es selber? Nein, antwortet P. Kleutgen, es ist
bestimmt worden. Durch wen? Durch Gott? Keineswegs,
denn damit würde die praemotio der Thomisten verteidigt. Nach
den Thomisten bestimmt ja Gott die Vermögen dazu, dafa
sie eine Thätigkeit, die sie früher nicht hervorgebracht haben,
obgleich sie es konnten, jetzt wirklich hervorbringen. Anstatt
dafs P. Kleutgen diesen logisch richtigen Schlufs zieht, wie es
durch die Thomisten geschieht, sagt er: „und sei es auch nur
die Hebung eines Hindernisses". Das Vermögen wird bestimmt
und geändert durch die Hebung eines Hindernisses!

Der Kritiker wird nun hoffentlich begreifen, was P. Eeldner
veranlafste, so zu schreiben. Das Vermögen, welches allein
nicht genügt, mufs von Gott bestimmt, vervollkommnet
werden, es mufs innerlich in sich eine Änderung erfahren, mit
andern Worten: von Gott bewegt werden. Die Behauptung des

Kritikers, P. Feldner habe gesagt, dafs P. Kleutgen den
Thomisten gegenüber diese ausweichende Antwort gegeben habe^
ist eine offen ausgesprochene Unwahrheit. Die Untersuchung
der Frage ist somit keineswegs zu Ungunsten des P. Feldner
ausgefallen.

P. Feldner hat unter anderm auch geschrieben, dieMolinisten
forderten Unabhängigkeit des Willens von Gott, ja volle
Herrschaft des Willens über Gott. Dieser Satz will dem Kritiker-
nicht gefallen. „S. 2(31," schreibt er, „führt der Verfasser die
Gegner des Thomismus auf den Gipfel der Absurdität. Da hätte
es nur noch eines Schrittes bedurft, und mit Evidenz wäre der
Nachweis geliefert gewesen, dafs alle seine Gegner verkappte
Atheisten seien" (S. 346).

Dafs die volle Unabhängigkeit des Willens von Gott„
ja volle Herrschaft des Willens über Gott der Gipfel aller
Absurdität sei, läfst sich nicht leugnen. Aber ebensowenig läfst
sich bestreiten, dafs dies aus dem System der Molinisten mit
logischer Genauigkeit folgt.

Nach P. Molina ist der Einflufs Gottes indifferenter Natur.
Dieser indifferente Einflufs wird vom partikulären Einflüsse der
Kreatur bestimmt oder determiniert. Die Ansicht der
neueren Vertreter des Molinismus unterscheidet sich nicht von
jener des P. Molina. Denn P. Liberatore erklärt, wie wir vorhin
gehört haben, die Bewegung durch Gott — der Wind, welcher



316 S. Thomas oder P. Molina?

das Schiff bewegt — bestimme keinen Hafen. Das geschehe
vielmehr durch den Steuermann. Wer aber bestimmt den
Steuermann? Offenbar wird dieser durch sich selber
bestimmt. Der Wind bestimmt ihn jedenfalls nicht. Und P. Liberatore
sagt vom Schiffe des P. Cornoldi, dafs dasselbe die Sache aufs
beste erläutere (op.time illustratur). Damit ist die erste
Behauptung des P. Feldner, die Gegner verlangten Unabhängigkeit

des Willens von Gott, als Wahrheit festgestellt. Wer sioh
selber bestimmt, ohne dazu des göttlichen Einflusses zu
bedürfen, und das mufs er, um ein anderes bestimmen zu können,
der ist ohne Frage der Unabhängigste von der Welt. Nun
bestimmt nicht Gottes Einflufs jenen des Geschöpfes, sondern
die Sache verhält sich umgekehrt, Gott wird durch die Kreatur
bestimmt. Damit ist aber auch die Wahrheit der zweiten
Behauptung des P. Feldner dargethan. Das Bestimmende besitzt,
wie nicht zu leugnen, Gewalt über das zu Bestimmende. Das
Bestimmende ist der Natur und Vollkommenheit nach früher,
und gibt eigentlich den Ausschlag. Dies alles wurde im Buche
des P. Feldner § 12 n. 84 S. 188 ff. zwar nachgewiesen und
-erhärtet, allein für Beweise ist der Kritiker leider unzugänglich.

Das Citat des Kritikers aus Suarez: „his vero addi potest,
simpliciter asserendum esse Deum determinare voluntatem, non
sine illa, sed cum illa" macht die Sache durchaus nicht besser.
Was hilft denn das ,simpliciter asserendum', wenn aus dem
System selbst das gerade Gegenteil folgt? Nicht Gott
determiniert den Willen, erklärt P. Molina, sondern der Einflufs
Gottes wird vom Willen determiniert. Suarez widerspricht
•offenbar dem P. Molina. Und doch hat man vor einigen Jahren
eine neue Ausgabe der Concordia des P. Molina besorgt, ein
Zeichen, dafs am System des P. Molina festgehalten wird.
P. Feldner hat also gar keinen Grund, etwas zurückzunehmen,
und nimmt auch nichts zurück von dem, was er diesbezüglich

geschrieben hat. Der Kritiker befindet sich daher in einem
Irrtume.

P. Feldner hat gegen Ende seines Buches mehreren Stellen
aus dem heil. Thomas ihren wahren natürlichen Sinn
zurückgegeben, den P. Liberatore etwas entstellt hatte. Zu dieser
Partie des Buches bemerkt der Kritiker: „bei der sauren Arbeit,
die fraglichen Stellen im thomistischen Sinne zu erklären, mufs
eine riesige Verwunderung über die Borniertheit Liberatores
nachhelfen" (S. 346).

Der Kritiker täuscht sich. Von einer ,sauren' Arbeit kann

gar keine Rede sein. Man braucht blofs die aus dem Zusammen-



S. Thomas oder P. Molina? 317

hange herausgerissenen, verstümmelten Sätze, ausgelassenen Worte
u. 8. w. zu ergänzen und wieder in den Zusammenhang zu
bringen, und die Arbeit geht spielend vor sich. Allerdings,
bequemer ist es um vieles, zu sagen „hier kann natürlich kein
Platz sein"; oder: „es wäre jedoch leicht, zu zeigen, dafs dieser
Versuch vollständig mifsglückt ist". Phrasen dieser Art helfen
über so manche Verlegenheiten hinweg. Und noch dazu kostet
es wirklich keine „saure" Arbeit, sie niederzuschreiben. Allein
das Bequeme ist nicht immer auch zugleich das Richtige.

6. Hören wir auch noch, was der Kritiker gegen die
Theorie selbst, welche P. Feldner verteidigt, vorbringt. „Wo
ältere Thomisten," meint er, „bei einer weitaus mildern Fassung
des Systems sich kleinlaut auf ein „Mysterium" berufen müssen,
da erfreut sich P. Feldner der denkbar höchsten Evidenz"
(S. 330).

In welcher Beziehung gibt es für die Thomisten in dieser
Frage ein Mysterium? 1st ihnen das Faktum, die Thatsache,
dafs Gott den Willen vorherbewegt und der Wille trotzdem frei
bleibt, ein Mysterium? Der Kritiker wird vergebens nach einem
Thomisten, weder ältern noch neuern, sich umsehen, der hierin
je ein Mysterium gefunden hätte. Das ganze Mysterium stützt
sich auf das wie der göttlichen Thätigkeit, und hat seinen
Grund darin, dafs wir nicht wissen, was Gott in sich, was
seine Thätigkeit ist. Alle unsere Begriffe über das Wesen Gottes
und seine Thätigkeit, über seinen Einflufs auf die Geschöpfe
sind rein analoger Natur. Darum sagt der heilige Thomas
irgendwo: „procedunt autem hae objectiones ex eo quod cognitio
divini intellectus et operatio divinae voluntatis pensantur ad
modum eorum, quae in nobis sunt, cum tarnen multo dis
similiter se habeant" (libr. 1. Periherm. lect. 14. n. 18 ed. rom.
pag. 69). Also nicht, dafs es sich so verhalte, ist ein Mysterium,,
sondern in welch innerm Zusammenhange beide stehen. Dies
ist übrigens bei allen Fragen der Fall, wo es sich um Gott
und seine Thätigkeit handelt. Darum schreibt einmal Kardinal
Cajetan:

„Respondeo quod dupliciter possumus in hac curiosa quaestione
loqui: vel inchoando ab iis, quae se tenent ex parte Dei, et
descendendo ad nos. Vel e converso, inchoando ab iis, quae se
tenent ex parte nostri, et ascendendo ad Deum. Si inchoamus
a Deo, profitemur primo, quod Deus ab aeterno elegit singulariter
hunc et ilium, quia sie et placet; secundo, quod electio hujus
infallibiliter (non dico necessario, sed quod tandem) habebit
effectum suum: scilicet salutem istius. Inchoando vero a nobis,



318 S. Thomas oder P. Molina?

profitemur primo, quod quilibet est liberi arbitrii ad bonum et
malum eligendum; secundo, quod quilibet faciens quantum in
se est ad salutem consequendam aeternam, salvus erit per divi-
nam gratiam. Quo pacto autem, seu quo vinculo, quo glutino
ascensus et descensus jungantur non apparet. Nam ascen-
dendo deficit gradus conjungens hanc nostram libertatem et
securitatem (quod faciendo quantum in nobis est, divina non
deerit gratia salvans) cum aeternitate et immutabilitate divinae
electionis quae habet quod soli electi salvantur. Et similiter
descendendo ab aeterna immutabili et efficaci divina electione
deficit gradus conjungens cum his nostris libertatibus et securi-
tatibus. Et propterea non est mirum si non quietamus intellectus
quaerentium et inducentium inconvenientia, scilicet faciat quisque
quod vult, tandem implebitur electio et similia horrenda. Quo-
circa ad curiositatem dico ilia esse* vera ex parte divinae electionis
seu reprobationis; sed non esse vera sola, sed associata aliis
veritatibus ex parte nostri, scilicet quod sumus liberi arbitrii,
quod faciendo quod ex nobis est erimus per divinam gratiam
salvi, et quod nostris meritis salvamur aut damnamur nos adulti.

Et cum objicies, conjunge haec verba simul, respondeo
me scire quod verum vero non est contrarium, sed nescire haee

jüngere; sicut nescio mysterium Trinitatis, sicut nescio animam
immortalem, sicut nescio Verbum caro factum est, et similia, quae
tarnen omnia credo. Et sicut credo reliqua fidei mysteria, ita
credo et haec mysteria praedestinationis et reprobationis. Meum
est tenere quod mihi certum est (scilicet uti libero arbitrio et
reliquis bonis mihi a Deo concessis omni studio ad consequendam
vitam aeternam) et exspectare ut videam in patria mysterium
divinae electionis mihi modo ignotum, sicut et reliqua fidei
mysteria. Haec ignorantia quietat intellectum meum." (In ep.
ad Rom. c. 9. ed. Lugd. 1639 tom. 5. pag. 58.)

In dieser Stelle ist am deutlichsten ausgesprochen, inwiefern

die Thomisten „kleinlaut" zu einem Mysterium ihre Zuflucht
nehmen. Wissen denn die Molinisten alles so haarklein über
Gott und seine Thätigkeit, dafs es für sie kein Mysterium mehr
gibt? Wenn Gottes Thätigkeit sich zu jener der Kreatur verhält

wie die Thätigkeiten zweier Menschen, die ein Schiff ziehen,
was bekanntlich P. Molina ausdrücklich lehrt (1. c. S. 114),
dann hört allerdings jedes mysterium auf. Sagen wir die Thätigkeit

von Gott im univoken Sinne aus, dann haben wir sicher
kein Mysterium mehr vor uns, dafür aber ein um so gröfseres
mendacium. Bleiben die Molinisten, der Wahrheit entsprechend,
bei der Aussage im analogen Sinne, so werden sie ebenso



S. Thomas oder P. Molina? 31»

„kleinlaut" wie die Thomisten siöh auf ein Mysterium berufen
müssen.

P. Feldner hat in seinem Buche S. 197—223 das Verhältnis
der Vorherbewegung zur Freiheit erörtert und besonders von
S. 199 an dargethan, dafs die Freiheit unter der praemotio sieh
sehr wohl befinde. Das nennt nun sein Kritiker S. 330 „ein
paar Sätze". P. Feldner meint S. 97, bezüglich der Thätigkeit
eines Aktes sei der Wille hier auf Erden absoluter Freiherr, er
könne auch das Gegenteil wählen. Fach dem bisher Gesagten
hat dieser absolute Freiherr von seinem Titel jedenfalls noch
nichts. Aber recht denkbar wird schon der Vorwurf, dafs eine
solche Lehre die Freiheit radikal aufhebe. So der Kritiker auf
8. 332.

Warum soll der Freiherr von seinem Titel nach dem
Gesagten noch nichts haben? Ja nach P. Feldner ist der Wille
an und für sich rein passiv. Er gleicht vollkommen der materia
prima, wenn man sich dieselbe ohne irgend eine bestimmte Form
denkt. Da in diesem Zustande von einer Kraft zu handeln keine
Rede sein kann, so entsteht die Frage: was macht denn den
Willen zur aktiven Potenz? So der Kritiker S. 331.

Im Buche des P. Feldner heifst es S. 48: „indem der
Mensch das eine nehmen, das andere verschmähen kann, wird
er frei genannt. Das Wesen der Freiheit besteht folglich darin,
dafs der Mensch thätig oder nicht thätig sein kann. Es ist
von grofser Bedeutung für unsere Frage, dafs der englische
Lehrer das Wesen der Freiheit beständig in das Thätigsein- oder
Unthätigseinkön n en setzt". Diese Lehre des P. Feldner soll
nach der Behauptung des Kritikers ,die Freiheit radikal
aufheben'. Der erste Stoff kann alle Formen aufnehmen, er ist
zu keiner derselben an und für sich determiniert. Ebenso
kann der Wille diese und jene Thätigkeit ausüben. Er kann
aber auch ganz unthätig bleiben. Trotzdem behauptet der Kritiker,
nach P. Feldner habe der absolute Freiherr von seinem Titel
jedenfalls noch nichts. In diesem Zustande, meint der Kritiker,
könne von einer Kraft zu handeln keine Rede sein. Was ist
denn eigentlich der Wille an und für sich? Bildet er nicht
eine Kraft? Ist das Thätigkeits ver mögen etwas anderes als
eine Kraft? Und wenn P. Feldner lehrt, wie sein Kritiker
ausdrücklich zugibt, der Wille sei absoluter Freiherr, er könne
auch das Gegenteil wählen, sagt er dann, von einer Kraft zu
handeln könne in diesem Zustande keine Rede, sein? Die Kraft
oder Potenz zu handeln besitzt der Wille an und für sich ohne
Zweifel, allein das wirkliche Handeln fehlt ihm. Der Wille



320 S. Thomas oder P. Molina?

ist nicht movens, so lange er nicht mottis ist. Bei seiner
Thätigkeit bildet er ein movens motum. P. Feldner sagt: der
Wille handelt nicht an und für sich; und sein Kritiker läfst
ihn sagen: der Wille kann nicht an und für sich handeln. In
dem Zustande der Passivität ist der Wille der Grundlage
nach oder radikal frei. Das alles hat P. Feldner durch Stellen
des hl. Thomas bewiesen. Aber der Kritiker kehrt die Wahrheit

ganz nach seinem Belieben 'um, nimmt es mit der Wahrheit
überhaupt sehr wenig genau.

Dies zeigt sich wiederum an einer andern Stelle, wo der
Kritiker schreibt: „wenn man sich nun so die volle Passivität
des Willens ohne praemotio physica klar gemacht, wenn man
sich die Natur jenes Aktes, der von Gott allein kommt, ohne
dafs der Wille ihn verhindern könnte, vor Augen hält, so dürfte
man vielleicht doch zur Vermutung kommen, dafs nicht lediglich
die völlige Unkenntnis des eigentlichen Wesens der Freiheit
die Schuld daran trägt, dafs man eine solche Doktrin bekämpft"
(S. 334).

Der Wille kann nicht jenen Akt hindern, der von Gott
allein kommt, bedeutet nach den Gesetzen der Logik soviel als:
der Wille hat nicht die Fähigkeit, nicht die Potenz, jenen
Akt zu hindern. Wo behauptet P. Feldner dies? Nirgends.
Der Kritiker selbst anerkennt ja, dafs nach P. Feldner der Wille
als absoluter Freiherr auch das Gegenteil wählen könne.
P. Feldner behauptet blofs, dafs der Wille den Einflufs Gottes
nicht durch eine Thätigkeit verhindern könne, weil jede
Thätigkeit des Willens den Einflufs Gottes voraussetzt. Stofflich

wird dieser Einflufs gehindert durch die schlechte Disposition

des Willens, so dafs alsdann eine fehlerhafte Thätigkeit
erfolgt. P. Feldner sagt mehr als einmal, die Bewegung durch
Gott erschöpfe nicht die ganze Potentialität des Willens.
Darum bleibe der Wille jederzeit frei, er behalte aus diesem
Grunde die PoteDz für das Gegenteil bei.

Es ist somit eine Verdrehung der Wahrheit, wenn der
Kritiker weiter schreibt: nach den Principien des P. Feldner
habe der Wille ohne praemotio weder die Macht zu handeln,
noch die Macht nicht zu handeln. Nicht das erste, denn der
Wille ist noch gar nicht Thätigkeitsprincip, er kann so wenig
einen Akt setzen, als sich eine Wesenheit das Dasein, die materia
prima eine Form geben kann. Der Kritiker beruft sich auf
S. 163. 152 des Feldnerschen Buches. Allein daselbst ist vom
Handeln gar nicht die Bede. Dort wird vielmehr untersucht,
ob der Wille im passiven Zustande sich selber in den



S. Thomas oder P. Molina? 321

aktiven Zustand versetzen könne, ob der Wille aus und
durch sich ein agens in actu zu werden vermöge. P. Feldner
unterscheidet aber unzähligemale das agens in actu, die aktive
Potenz von der Thätigkeit selber. Ebenso beweist er, dafs der
Wille nicht durch die Thätigkeit agens in actu werde. Endlich

erklärt er fortwährend, dafs die praemotio physica nicht
zur Thätigkeit, sondern dazu erforderlich ist, dafs der Wille
aus dem passiven in den aktiven Zustand übergeführt werde.
Zur Thätigkeit selbst benötigt der Wille des simultanen
Konkurses im thomistischen Sinne. Der terminus der praemotio
physica ist die aktive Potenz, das agens in actu oder das Thätig-
keitsprincip formell, nicht radikal genommen. Und der simultane
Konkurs hat die Thätigkeit selber zu seinem terminus. Das
alles hat P. Feldner an der Hand des hl. Thomas „in ein paar
Sätzen", nämlich von Seite 145— 180, dargethan.

Nichtsdestoweniger7schreibt sein Kritiker: „wenn nun die
Kreaturen diese beiden Vollkommenheiten, das Dasein und das

Thätigsein, ausscliliefslich von Gott haben, wenn Gott allein
im Willen den actus secundus hervorbringt, haben wir dann
nicht den reinsten Occasionalismus?" (S. 333.) Zu einem solchen
Verfahren macht die Wahrheit ,ein sehr bedenkliches Gesicht'.
Man mufs doch voraussetzen, dafs der Kritiker das Buch des
P. Feldner wirklich gelesen hat, weil er ein Referat darüber
bringt. Wenn nun in diesem Referat schon bald so viele
Unwahrheiten als Zeilen enthalten sind, dann läfst sich dazu
allerdings nicht mehr viel sagen.

7. Der Kritiker sieht im System der Thomisten unlösbare
Schwierigkeiten bezüglich der freiwilligen Unterlassungen. Täglich

und stündlich treten an die Menschen die göttlichen oder
staatlichen Gesetze heran und verlangen die Ausübung irgend
einer Thätigkeit. Der Verstand stellt dem Willen die Pflicht
vor, es steht kein weiteres Hindernis im Wege; und doch wird
die Pflicht zu ungezählten Malen nicht erfüllt. Warum? Offenbar
hat nach P. Feldner der Wille keine praemotio physica erhalten,
sonst wäre nach ihm die Unterlassung undenkbar. Ohne
Praemotio hat aber der Wille weder die Macht zu handeln, noch
die Macht nicht zu handeln. Nicht das erste, denn er ist noch

gar nicht Thätigkeitsprincip, er kann so wenig einen Akt setzen,
als sich eine Wesenheit das Dasein, die materia prima eine
Form geben kann. Darnach ist es selbstverständlich, dafs der
Wille ohne Praemotio auch nicht die Macht hat, nicht zu
handeln (S. 334).

Vor allem schläft bei dieser Argumentation wiederum der
Jahrbuch für Philosophie etc. V. 21



322 S. Thomas oder P. Molina?

,logische Denker'. Von uns verlangt der Kritiker, dafs wir
Bannezianer und ,logische Denker' zugleich seien. Hinsichtlich
der Gegner ist er zufrieden, wenn sie nur Molinisten sind.
Aufs ,logische Denken' legt er weniger Wert, wie die That-
sachen beweisen.

„Die Pflicht wird zu ungezählten Malen nicht erfüllt." Wir
haben also hier die Wirklichkeit. Den Grund dieser
wirklichen Unterlassung bildet der Mangel der praemotio physica.
Ohne diese letztere hat aber der Wille weder die Macht, zu
handeln, noch die Macht, nicht zu handeln. Es fehlt ihm
also ohne praemotio die Potenz oder Fähigkeit zu handeln,
oder auch nicht zu handeln. Aus der Verneinung der
Wirklichkeit folgt ohne weiteres die Verneinung der Möglichkeit!

Was jemand nicht wirklich thut, das ist ihm auch nicht
möglich

Aber „er ist ohne praemotio physica noch gar nicht Thätig-
keitsprincip". — Von welchem Princip ist denn hier die Rede?
Offenbar vom formellen, unmittelbaren, welches blofs der
Natur und Kausalität nach früher ist als die Thätigkeit selben
Die praemotio bewirkt, so wurde schon mehr als hundertmale
hervorgehoben, dafs der Wille aktuelles, in der Wirklichkeit

eine Thätigkeit setzendes Princip ist. Ohne praemotio
setzt folglich der Wille in der Wirklichkeit keinen Akt.
Von welcher Macht zu handeln oder nicht zu handeln spricht
also hier P. Feldner? Offenbar von der aktuellen, von der
Macht im formellen Sinne. Besitzt nun jemand erst dann
überhaupt die Macht zu handeln, wenn er wirklich thätig
ist? Dann wäre ja niemand zu handeln verpflichtet, aufser
derjenige, der in der Wirklichkeit handelt. Ohne Macht
kann er zu nichts verpflichtet werden.

Wir kommen somit auch hier wieder zu demselben Resultat,
dafs der Kritiker die Wahrheit willkürlich verdreht. P. Feldner
spricht vom unmittelbaren formellen oder aktuellen Princip,
und der Kritiker läfst ihn dies vom mittelbaren, radikalen
oder potentiellen sagen. Der Vergleich des P. Feldner der
Wesenheit mit der Existenz, der materia prima mit der Form
bietet dem Kritiker eine höchst willkommene Gelegenheit, dar-
zuthun, dafs P. Feldner die Freiheit vollkommen in Frage stelle.
Darum schreibt er auch einmal (S. 339): „In der That, der
Vergleich mit der materia prima ist sehr gut gewählt".

Der Vergleich des P. Feldner besagt nicht mehr und nicht
weniger, als dafs die Wesenheit sich thatsächlich nicht selber
das Dasein geben könne, so wenig wie die materia prima sich



323

selber die Form verleihen kann. Hierin besteht also die ganze
Kraft des Vergleiches dieser beiden mit dem Willen im passiven
Zustande. Dafs aber weder die Wesenheit jemals das Principium
elicitivum der Existenz, noch die materia prima das Principium
elioitivum der Form sein könne, wie der Wille Principium
elicitivum der Thätigkeit ist, das weifs alle AVeit. Dafs den
beiden erstem die Fähigkeit oder Potenz dazu fehlt, während
der Wille auch im passiven Zustande die Fähigkeit oder
Potenz, also radicaliter die Macht dazu besitzt, das ist, mit
Ausnahme des Kritikers, keinem unbekannt.

Dafs sieh der Wille, bevor er von Gott determiniert wird,
gerade wie die materia prima verhalte, wurde von P. Feldner
nirgends gesagt. In Bezug auf die Überführung, hinsichtlich
der Thatsache, dafs er nicht sich selber faktisch aus dem passiven
Zustande in den aktiven versetzen kann, verhält er sich
geradeso, wie die materia prima.

Ist aber diese Schwierigkeit für das molinistische System
nicht ebenso unlösbar? Gar kein Zweifel. Der partikuläre Ein-
liufs der Kreaturen genügt nicht, wie P. Molina sagt; es ist
noch der Einflufs Gottes durch den universellen Konkurs
notwendig, damit der erstere existiere. (S. 112.) Das heifst
offenbar soviel als die Kreatur kann nicht eine Thätigkeit
ausüben ohne Simultankonkurs Gottes. Sie besitzt also ohne
diesen Konkurs weder die Macht zu handeln, noch die Macht
nicht zu handeln: für etwas ungenügend sein und etwas
nicht können sind doch wohl identische Begriffe. Die Kreatur
non sufficit mit ihrem Einflüsse, denn sie ist nicht causa
intégra einer Thätigkeit.

Wenn also der Kritiker schreibt: „und doch, setzt der Mensch
den befohlenen Akt nicht, so macht er sich ohne Zweifel einer
Sünde, unter Umständen einer schweren Sünde und der ewigen
Arerdammnis schuldig; auch der weltliche Richter wird schwerlich

clie Entschuldigung annehmen: es ist ja keine praemotio
physica gekommen;" so pafst dieses Argument ganz genau zur
Widerlegung des Simultankonkurses. Macht er sich ohne
Simultankonkurs keiner Sünde schuldig? Setzt der Mensch den
befohlenen Akt nicht, und er setzt ihn nicht, weil er nicht causa
intégra, nicht causa sufficiens ist, begeht er dann keine Sünde?
Nimmt vielleicht der weltliche Richter die Entschuldigung an:
es ist kein Simultaukonkurs gekommen? Warum kehrt der
Kritiker beständig die Waffe gegen sich selber? Der Kritiker meint,
„die Mehrzahl der Thomisten behauptet, der Wille habe, wenn
das übrige zum Handeln Notwendige vorhanden sei, auch ohne

21*



.324 S. Thomas oder P. Molina?

Praemotio eine vera, propria, proxime expedita potestas ad agendum;

er werde nur ohne diese Vorausbewegung nicht handeln.
Bei einer solchen Aulfassung können wir uns, wenn sie auch
wenig logisch ist, doch allenfalls vorstellen, wie uns eine
Unterlassung zur Schuld angerechnet werden könne; aber in dem
System, das uns vorliegt, absolut nicht". (S. 335.)

Um wieviel an logischem Gehalt wird denn diese Behauptung
der ïhomisten von jener des P. Molina übertroffen, der lehrt, die
Kreatur habe ohne Simultankonkurs eine vera, propria, proxime
expedita potestas ad agendum, allein diese genüge nicht, sei
keine causa intégra? Die Thätigkeit könne aber nur aus der
causa intégra oder totalis, nicht aber partialis hervorgehen? Und
wo hat denn P. Feldner geleugnet, dafs der Wille, ohne
Praemotio, eine Macht im obengenannten Sinne habe? Hat er die
Praemotio irgendwo zu etwas anderem gefordert als zum
wirklichen Handeln? Hat er sie irgendwo zum Handelnkönnen
in Anspruch genommen?

Es wäre gewifs absurd, meint der Kritiker, und mit Recht,
zu sagen, durch die unwiderstehliche Determinierung zum
Nichtwollen oder zum Wollen von etwas, womit die Pflichterfüllungunvereinbar

ist, erhalte der Mensch die Macht, seine Pflicht zu
erfüllen. Gleichwohl will es mir scheinen, dafs unser Autor sich
thatsächlich auf diesen Standpunkt stellen mufs. (S. 333.)

Absurd ist es ohne Zweifel zu sagen, durch die genannte
Determinierung erhalte der Mensch die Macht seine Pflicht zu
erfüllen; allein es entspricht vollkommen der Wahrheit zu sagen,
der Mensch behalte diese Macht. P. Feldner hat ausführlich
nachgewiesen, dafs der Wille von Natur aus frei ist bezüglich
der Gegenstände und hinsichtlich der Thätigkeit. Der Wille
besitzt demnach die Macht, jeden Gegenstand zu wählen, ebenso-
die Macht, eine Thätigkeit zu setzen, oder nicht zu setzen,
d. h. sich für eine Thätigkeit oder Unthätigkeit zu bestimmen.
Diese Macht wurde von P. Feldner fundamentale oder radicale

Freiheit genannt. Sie besteht darin, dafs der Wille nicht
bestimmt oder indifferent sich verhält gegenüber den Objekten
und der Thätigkeit. Nach dem Kritiker versichert P. Feldner
immer wieder, dafs das Geschöpf, bevor es thätig ist, nur der
Möglichkeit nach frei sei, insofern es nämlich in der passiven
Potenz ist, von Gott jenen Akt zu erhalten, durch den es
Existenz gewinnt in ordine operativo. Vorher könne man von einer
eigentlichen Freiheit gar nicht sprechen.

Diese Bemerkung des Kritikers enthält zwei offene
Unwahrheiten. Es ist unwahr, dafs P. Feldner versichert, der



S. Thomas oder P. Molina? 325

Wille sei nur der Möglichkeit nach frei, insofern er in der
passiven Potenz, ist von Gott die praeniotio physica
zu erhalten. Das erste Kapitel des Buches lehrt das gerade
Gegenteil. Es ist ferner unwahr, dafs nach P. Feldner der
Wille vor der praemotio eigentlich gar nicht frei ist. Der
Kritiker selbst erklärt, nach P. Feldner teile Gott den Geschöpfen
durch die praemotio die formelle Freiheit mit. Die formelle
Freiheit aber verhält sich nicht wie der Gegensatz zur
radikalen, sondern wie das Vollkommnere zum weniger Vollkommenen.
Die radikale Freiheit ist somit nicht identisch mit Unfreiheit.

Sich selber bestimmen können heifst frei sein; that-
sächlich sich selber bestimmen bildet einen höhern Grad der
Freiheit, den eigentlichen Vorzug des Menschen. Mehr als
einmal legt S. Thomas das Wesen der Freiheit in die
Selbstbestimmung. Ein anderesmal spricht er wieder vom selbst-
hestimmen können.

Nun lehrt P. Feldner, die praemotio physica erschöpfe nicht
die ganze Potentialität des Willens, derselbe bleibe unter der
praemotio noch in der Potenz zu einem andern Gegenstande;
ebenso behalte er die Potenz für die Unthätigkeit. Als Grund
dafür wurde von P. Feldner angegeben, dafs Gott die Kreaturen
ihrer Natur entsprechend bewegt, der Wille aber von
Natur aus radical frei ist. Es verstöfst demnach gegen die
Wahrheit, wenn der Kritiker behauptet, nach P. Feldner erhalte
der Mensch erst durch die praemotio physica die Macht, die
Potenz, seine Pflicht zu erfüllen. Durch die praemotio erhält er
die wirkliche Erfüllung. S. 337 schreibt der Kritiker, dafs
die Doktrin des P. Feldner die Freiheit ausgesprochener Massen
in unerhörter Weise beschränke.

Wie kommt der Kritiker zu dieser Ansicht? Auf einem
sehr einfachen Wege. Er betont fortwährend das Wort „eigentlich"

frei, bringt es in Gegensatz zu „nicht" frei, und die Sache
ist fertig. P. Feldner unterscheidet zwischen radical und formell
frei, der Kritiker aber besteht darauf, dafs derselbe blofs zwischen
nichtfrei und frei unterscheide. Als fernem Grund dieser
unerhörten Beschränkung der Freiheit gibt der Kritiker an, dafs
P. Feldner kein Mittelding kenne zwischen einem rein passiven
Vermögen und einer actu thätigen Kraft.

Ja, kennt vielleicht der Kritiker ein Mittelding? S. Thomas
kennt nur ein agens in potentia, und ein agens in actu. Ein Ding
ist entweder in der Möglichkeit zu handeln, oder es handelt wirklich.

Wie sieht nun dieses Mittelding des Kritikers aus? Offenbar
ist es weder der Möglichkeit nach, noch in der Wirklichkeit



326 S. Thomas oder P. Molina?

thätig. Dafs der Kritiker das Wort: „formell" von Zeit zu
Zeit ausläfst, weil es zu seiner Argumentation gegen P. Feldner
ausgesprochener Mafsen nicht pafst, versteht sich ganz von
selber.

8. Wie verhält es sich nun mit der Sünde? Der Kritiker
bemerkt: „einige Bedenken darüber, was nach all den Distinktionen
der Mensch nach der Sünde eigentlich bereuen, was er sich für
die Zukunft vornehmen soll, wilLich übergehen, glaube aber, ein
thomistisch geschulter Sünder könnte jeden Beichtvater in
Verzweiflung bringen, P. Feldner selbst würde mit ihm nicht fertig".
(S. 341.)

Der Kritiker täuscht sich sehr. P. Feldner wird mit jedem
thomistisch geschulten Sünder spielend fertig. Der Kritiker mag
ihm deren schicken, so viel er will. Aber vor molinistisch
geschulten wolle ihn Gott in Gnaden bewahren. Was haben denn
in der That die molinistischen Sünder eigentlich zu bereuen?
Vielleicht dafs sie ungenügende Ursachen ihrer Thätiglceit
sind? Sollen sie sich für die Zukunft vornehmen causae in-
tegrae, nicht causae partiales zu sein? Was können sie
dafür, dafs ihr Einflufs nicht genügt, dafs sie blofs
Teilursachen bilden? Sind sie durch ihre eigene Schuld causae non
integrae? Gewifs nicht. Kann man nicht sagen, dafs Gott
sie zu einer causa intégra machen will, sie selbst aber dies in
schuldbarer Weise verhindern? - Nein, denn Gott wirkt gar
nicht auf die Ursache. Es liegt folglich gar nicht in seiner
Absicht, eine causa intégra, suificiens aus ihnen zu machen.
Mit einem solchen geschulten Sünder kann demnach niemand
fertig werden, der bringt jeden Beichtvater in Verzweiflung.
Denn er antwortet beständig, dafs er nicht dafür könne, wenn
sein Einflufs für eine Thätigkeit ungenügend ist. Er behauptet
fortwährend, von Natur aus causa particularis, keine causa
intégra zu sein. Was Wunder, wenn aus einer ungenügenden
Ursache gar keine Thätigkeit hervorgeht, wie bei den
Unterlassungssünden, oder eine mangelhafte, somit sündhafte sich
ergibt. Dieser Sünder ist darum aufser allem Zweifel entweder

gar nicht, oder höchst mangelhaft disponiert. Und er läfst
sich auch nicht disponieren, weil er nirgends eine Schuld seiner
Unterlassung oder seiner fehlerhaften Thätigkeit findet. Er ist
ja als causa insufficiens, non intégra, partialis auf die Welt
gekommen und bleibt es für immer.

Der thomistisch geschulte Sünder dagegen ist sehr gut
disponiert. Er anerkennt reuevoll, dafs die gröfsere Neigung zu
dem verbotenen Gut, die er durch den Einflufs des Gegen-



S. Thomas oder P. Molina? 327

standee freiwillig in sich aufkommen liefs, das Ganze

ursprünglich verschuldet hat. Gott bewegt nämlich jedes Ding
entsprechend der Neigung desselben. Die Neigung des
Willens zu diesem oder jenem Gegenstande geht somit voraus,
dann erst folgt die Bewegung durch Gott und der Willensakt.
Nun ist aber sehr häufig die Neigung, eine Pflicht zu
unterlassen, nicht zu erfüllen, gröfser als jene für das Gegenteil.
Darin liegt schon der Anfang der Sünde, wenngleich-nicht
formell die Sünde selber, die wirkliche Unterlassung. Diese
Neigung mufs unter allen Umständen eine freiwillige genannt
werden, da kein Gegenstand zwingend, oder auch nur mit
natürlichem, nötigendem Einflufs oder auch subjektiv auf den
Willen einwirkt. Das alles steht ausführlich im Buche Feldners.

Dazu mufs noch weiter bemerkt werden, dafs der Einflufs
Gottes direkt auf den Willen selber geht, im Willen
aufgenommen wird. Dadurch erhält aber dieser Einflufs Gottes
eine Modifizierung nach dem Grundsatze: quidquid recipitur, re-
cipitur secundum modum recipientis. Gibt nun der Mensch nicht
acht auf die Pflicht, obgleich er es sollte, und er achtet nicht
darauf, weil die Neigung zum Gegenteile gröfser ist, so übt
Gott durch die praemotio physica keinen Einflufs auf den Willen
aus. In dieser Weise entsteht die„ Unterlassungssünde. Oder
der Mensch ist sich wirklich seiner Pflicht bewufst, er will
sie aber nicht erfüllen, indem die Willensneigung zur
Nichterfüllung gröfser ist. In diesem Falle haben wir abermals eine
Unterlassungssünde, der aber ein positiver Willensakt
vorausgegangen ist. Zu diesem Willensakte wurde der Mensch,
entsprechend seiner Neigung, von Gott bewegt.

Was hat also der thomistisch geschulte Sünder zu bereuen?
Dafs er sich vom Gegenstande freiwillig zu sehr beeinflufsen
läfst, dafs er verbotene Neigungen in sich aufkommen läfst und
alles andere, was dann daraus folgt. Diese Neigungen bilden
die schlechte Disposition für die praemotio, so dafs letztere
entweder gar nicht gegeben, oder modifiziert wird. In beiden Fällen
liegt die Schuld auf Seite des Menschen. Man vergleiche die
herrliche Stelle des hl. Thomas: de malo q. 1. a. 3.

9. Noch einen Punkt der Kritik müssen wir hervorheben.
Der Kritiker schreibt: „eines kann ich jedoch nicht ganz
übergehen: die Polemik, welche in diesem Buche gegen die Ver-
theidiger des blofs simultanen Konkurses geführt wird. Es ist
indes schwer, hiebei nicht bitter zu werden". (S. 34.)

Welchen Grund zur Bitterkeit hat denn der Kritiker?
Wo hat er im Buche des P. Feldner ein Wort gefunden, dafs



328 S. Thomas oder P. Molina?

den parlamentarischen Regeln widerspricht? Wenn P. Feldner
dem Molinisten Widersprüche nachweist, ist das für sie dann
Grund genug zur Bitterkeit? Wie behandelt nun der Kritiker
den P. Feldner? Machen wir einige Stichproben.

S. 330 spricht er von einer beinahe komischen Difficultät.
Ganze Seiten im Buche Feldner schrumpfen auf „ein paar Sätze"
zusammen. S. 340 heifst es: „der Verfasser wird mich
wahrscheinlich unmutsvoll in die Reihen der Ignoranten
verweisen". S. 342 erinnert sich P. Feldner auf einmal, etwas
in der Schrift des Kardinal Pecci gelesen zu haben. Daselbst
wird dem P. Feldner nahegelegt, sich dieser seiner Leistung
selbst zu schämen. Dann kommt der böse Molina. S. 343
hat irgend ein alter Thomist, dem er zuviel geglaubt hat, dem
P. Feldner einen Streich gespielt. Ebenso müssen die
Anhänger des Cajetan den Zorn des P. Feldner fühlen. S. 344
hätte P. Feldner Witz und Frage bei sich behalten sollen. Fast
zu stark ist, was gegen P. Kleutgen geleistet wird. Auf
S. 345 lesen wir den Ausdruck: horrende Insinuation. S. 346
ist die Rede von verkappten Atheisten, ferner von einer
„riesigen Verwunderung über die Borniertheit Liberatores"
und dergleichen mehr.

In der That! wer aus der Innsbrucker Quartalschrift
vornehme Behandlung seines Gegners in wissenschaftlichen Fragen
lernen will, der irrt sich gründlich. Und das Merkwürdigste
dabei ist, dafs P. Feldner trotzdem von einer Bitterkeit in sich
nicht das mindeste verspürt. Ihm fällt es gar nicht schwer,
hiebei nicht bitter zu werden.

10. Die vorliegende Arbeit des Kritikers ist also, dies das
Resultat unserer Untersuchung, weder witzig noch geistreich,
am allerwenigsten aber logisch. Einige Proben logischer Fehler
haben wir gebracht. Der Kritiker ist aber auch uneinig mit
sich, was alles er den P. Feldner lehren lassen soll. S. 331
ist dem P. Feldner der Wille an und für sich rein passiv. Er
gleicht vollständig der materia prima, wenn man sich dieselbe
ohne irgend eine bestimmte Form denkt. In diesem Zustande
kann von einer Kraft zu handeln keine Rede sein. S. 332
bildet nach P. Feldner der Wille ein Vermögen. Bezüglich
der Thätigkeit, eines Aktes ist der Wille hier auf Erden absoluter

Freiherr, er kann auch das Gegenteil wählen. Allein,
bemerkt der Kritiker, nach dem bisher Gesagten hat dieser
absolute Freiherr von seinem Titel jedenfalls noch nichts. —
Daraus würde notwendig folgen, dafs der Wille wiederum kein
Vermögen ist. 8. 333 ist die praemotio physica im Sinne des



329

P. Feldner dasjenige, was formell bewirkt, dafs der Wille
thätig sei, dafs er in actu operativo sich befinde, dafs er
thätige, wirkende Ursache, agens in actu, actu causans sei.
Daselbst hat die Kreatur das Thätigsein ausschliefslich von
Gott. Gleich darauf, einige Zeilen später, bildet die Thätig-
keit einen Effekt des Willens. Am Schlufs der nämlichen
Seite sind das Willensvermögen und die praemotio physica
zusammen das unmittelbare principium quod der Thätig-
keit. Aber das unmittelbare principium quo wird von der
praemotio gebildet. Das Willensvermögen allein kann nie
unmittelbares, und von diesem ist die Rede, principium quo
sein. S. 334 kann der Wille die praemotio nicht hindern.
Ohne praemotio hat der Wille weder die Macht zu handeln,
noch die Macht nicht zu handeln. Das heilst mit andern
Worten, ohne praemotio kann der Wille weder handeln, noch
kann er nicht handeln. Aber auf der vorausgehenden Seite
wurde gesagt, die praemotio bewirke formell, dafs der Wille
thätig sei, nicht dafs er thätig sein könne, oder die Macht
habe thätig zu sein. D'es bestätigt auch der Kritiker auf dieser
Seite durch folgende Stelle aus P. Feldner: „es ist geradezu
unmöglich, dafs die Seele eine Bewegung ausführe, welcher
nicht die göttliche Bewegung zuvorkommt". P. Feldner spricht
hier sonnenklar vom wirklichen Handeln, von der Thätigkeit
selber, nicht von der Macht zu handeln, oder nicht zu handeln,
S. 336 versichert P. Feldner, dafs das Geschöpf, bevor es thätig
ist, nur der Möglichkeit nach frei sei. Es hat also die Macht
dem Fundamente, der Wurzel nach, frei zu handeln oder
nicht zu handeln. Die formelle Freiheit oder das freie Handeln
selber erhält es durch die praemotio, was der Kritiker daselbst
bestätigt.

Auf der nämlichen Seite bemerkt der Kritiker, im Buche
des P. Feldner finde sich folgender anscheinend recht sonderbare

Schlufs: „so lange ein Geschöpf unthätig, in der Möglichkeit

oder Potenz zu der Thätigkeit, ein agens in potentia ist,
kann man offenbar nicht behaupten, es besitze formell die
Herrschaft über seine Thätigkeit. Über das, was jemand nicht
besitzt, kann er unmöglich Herr sein, er wäre König ohne Land
und Unterthanen".

Worin liegt nun das anscheinend recht Sonderbare in diesen
zwei Sätzen? Die formelle Herrschaft über eine Thätigkeit
besteht in der freien thatsächlichen Ausübung eben dieser
Thätigkeit. Denn formell frei ist der Mensch nach P. Feldner
dann, wenn er unter der praemotio physica in Wirklichkeit



330 S. Thomas oder P. Molina?

einen freien Akt setzt. Formell die Herrschaft über seine
Thätigkeit besitzen, ist folglich nichts anderes als: eine Thätig-
keit faktisch ausüben, aber so, dafs diese Thätigkeit auch nicht
ausgeübt werden kann, d. h. dafs der Wille die Fähigkeit, Macht,
Potenz für das Gegenteil beibehält, während er sich für den
einen Teil in derWirklichkeit entscheidet. Somit heifst der
erste Satz: so lange ein Geschöpf unthätig ist, kann man offenbar
nicht behaupten, es besitze formell die Herrschaft über seine

Thätigkeit, d. h. es setze in der Wirklichkeit einen freien
Akt unter Beibehaltung der Potenz für das Gegenteil.

Daran reiht sich nun der zweite Satz: über das, was jemand
nicht besitzt, kann er unmöglich Herr sein. Der unthätige
Wille, der Wille in der Potenz zu einer Thätigkeit, oder der
Wille als agens in potentia besitzt offenbar nicht in der
Wirklichkeit, in actu, irgend eine Thätigkeit. Er kann somit nicht
Herr über eben diese wirkliche Thätigkeit sein. Der Wille
in actu dagegen oder der Wille als agens in actu erfreut sich
der Herrschaft über die wirkliche Thätigkeit, weil diese letztere
frei aus ihm hervorgeht. Verdienen nun diese Sätze recht
sonderbar genannt zu werden, so müssen die ihnen
kontradiktorisch entgegengesetzten völlig richtig sein. Demnach lauten
die im Sinne des Kritikers richtigen Sätze: so lange ein Ding
untbätig ist, besitzt es die wirkliehe Thätigkeit. Aus einem

Unthätigen geht eine Thätigkeit hervor. Das agens in
potentia bildet die wirkliche Ursache einer Thätigkeit. Das

agens in potentia ist sachlich identisch mit dem agens in actu.
Das Unthätige ist eins und dasselbe mit dem Thätigen. Jemand

verfügt auch über das nach Belieben, was er nicht besitzt. Diese
Sätze eines Dozenten an der Universität sind nicht blofs
,anscheinend', sondern in voller Wirklichkeit ,recht sonderbar'.

Warum müssen denn die Sätze des P. Feldner ,anscheinend
recht sonderbar' genannt werden Der Kritiker erwidert: „wem
würde es ohne Belehrung von Seite eines extremen Thomisten
jemals einfallen zu denken, er sei erst dann eigentlich frei, etwas
zu thun, wenn er es bereits wirklich thut?" (S. 336.)

Die Worte ,etwas zu thun' weisen auf die Zukunft hin, sie
betreffen folglich eine mögliche, nicht eine wirkliche Thätigkeit.

Demnach läfst der Kritiker den P. Feldner lehren: der
Mensch kann erst dann etwas eigentlich frei thun, wenn er es
bereits wirklich thut. Wo lehrt denn P. Feldner 'dieses? Da
hat der extreme Molinist wieder einmal in das Buch Feldners
hineingelesen. Die Bedeutung des Wortes .eigentlich' oder
,formell' hätte dem Kritiker bei einigem guten Willen schon das



S. Thomas oder P. Molina? 331

Richtige in die Hand gegeben. Eigentlich oder formell frei ist
der Mensch dann, wenn eine wirkliche, thatsäehliche freie Thätig-
keit aus dem Willen hervorgeht. Hierin besteht eigentlich
der Adel und Vorzug des Menschen, das ist für ihn das bonum

simpliciter. Die fundamentale' oder ,radikale' Freiheit, die

Möglichkeit, eine freie Thätigkeit zu setzen, hingegen bildet
für ihn ein bonum secundum quid. Das ist der Sinn der
eigentlichen oder formellen Freiheit.

Auf der nämlichen Seite gesteht der Kritiker zu, dafs im
System des P. Feldner der Wille als Vermögen die Fähigkeit

besitze, eine Thätigköit auszuüben. Früher aber wurde das

bestritten, indem es dort heifst: der Wille hat weder die Macht
zu handeln, noch die Macht nicht zu handeln. P. Feldner läfst
also dem Willen die Fähigkeit, thätig oder auch unthätig zu
sein. Trotzdem behauptet der Kritiker (S. 337), dafs durch
diese Doktrin die Freiheit ausgesprochener Mafsen in unerhörter
Weise beschränkt werde. Welche Freiheit verlangt denn der
Kritiker? Ohne Einfiufs Gottes hat der Wille die Fähigkeit
thätig zu sein; unter der praemotio physica übt er die Thätigkeit

frei aus, weil Gott ihn seiner Natur entsprechend bewegt:
nichts destoweniger wird dadurch die Freiheit in unerhörter
Weise beschränkt. Da bleibt allerdings nichts anderes mehr
übrig, als die Unabhängigkeit zu proklamieren, damit die Freiheit

nicht in unerhörter Weise beschränkt werde.
S. 337 bestreitet der Kritiker wieder, dafs der Wille nach

P. Feldner vor der praemotio die Macht besitze, eine Thätigkeit
zu setzen. Auf der vorausgehenden Seite wurde zugegeben,
dafs er dazu die Fähigkeit hat. Aber auch unter der
praemotio physica ist der Wille nicht frei (S. 338), denn im Augenblicke,

wo ein Ding sich in actu befindet, ist es thätig. Es
bleibt darum dem Willen nur das volle Unvermögen nicht zu
handeln. Also wenn und während der Mensch handelt, bleibt
ihm nur das volle Unvermögen nicht zu handeln. Dies gilt
natürlich im molinistischen System so gut wie im thomistischen.
Ja in ersterem noch mehr, denn nach den Molinisten wird der
Wille ein ägens in actu durch die Thätigkeit selber. Diese
bildet das formell konstitutive Princip für das Agens in actu.

Im Schlufssatze dieser Seite wird bemerkt, durch die
praemotio werde das Vermögen diesem einen Gut gegenüber,
z. B. für die Rache, aktive Kraft. In Bezug auf das Verzeihen
bleibe es, was es war, radikal und kausal d. h. der Möglichkeit
nach frei. Wir haben also unter der praemotio ein volles
Unvermögen, das nichts destoweniger Vermögen bleibt, was



332 Beweisführung für das Dasein Gottes.

es war, bevor die praemotio kommt. Und weil der Wille radikal
und kausal, d. h. der Möglichkeit nach frei ist, deshalb kann
er sich unmöglich zum Verzeihen entschliefsen, so lange die
praemotio für die Rache dauert. Für das Verzeihen fehlt das

principium quo, dieselbe ist sohin absolut unmöglich. Das
ist in der That grandios. Weil etwas nicht wirklich ist,
indem ihm das principium quo fehlt, deshalb ist es absolut
unmöglich. Nichts destoweniger bezeugt der Kritiker S. 339,
dafs der Wille unter einem Akt nicht die Potenz, die

Fähigkeit, eine andere Thätigkeit zu setzen, verliere. Der
Wille hat unter dem Akte der Rache die Potenz oder Fähigkeit,

den Akt des Verzeihens zu setzen, aber dieser Akt des
Verzeihens ist absolut unmöglich.

Eine solche Leistung, wie sie der Kritiker hier bietet, wäre
allerdings ganz geeignet, den P. Feldner in jene ,riesige
Verwunderung' zu versetzen, von welcher der Kritiker auf S. 346
spricht. Allein P. Feldner hat längst schon gelernt, sich in dieser
Beziehung über gar nichts mehr zu verwundern. Er wundert
sieh daher auch nicht über die vorliegende Kritik, die ein wahres
Muster bildet, wie eine Kritik nicht verfafst sein soll.

Graz. Fr. Gundisalv Feldner, Ord. Praed.

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von Dr. JOS. BROCKHOFF.
(I, 224. II, 122. III, 182.)

B. Die vier letzten Beweise.

1. Der Beweis aus der letzten bewirkenden Ursache.

Secunda via est ex ratione causae efficients. Invenimus

in istis sensibilibus esse ordinem causarum efficientium; nec tarnen

invenitur nec est possibile quod aliquid sit causa efficiens sui

ipsius, quia sic esset prius se ipso quod est impossibile. Non

tarnen est possibile, quod in causis efficientibus procedatur in
infinitum quia in omnibus causis efficientibus ordinatis primum
«st causa medii et medium est causa ultimi sive media sint


	S. Thomas oder P. Molina?

