Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.
Dritter Artikel.
Ursprung und dlteste Form der Religion.

Nach dem Ursprunge der Religion kann in einem zwei-
fachen Sinne gefragt werden, é&hnlich wie nach dem Ursprung
der Sprache: im psychologischen und historischen Sinne. Wir
haben in unserem zweiten Artikel die angeregte Frage wenigstens
teilweise vom psychologischen Standpunkte behandelt, insofern
wir nachwiesen, dals in den natiirlichen Geistesvermogen des
Menschen selbst ein Grund der Religion oder der Verbindung
mit Gott in Erkenntnis, Liebe und innerer wie #ufserer Ver-
ehrung gelegen ist. Im Gegenwirtigen aber stellen wir die
Frage nach dem Ursprung der Religion im geschichtlichen Sinne.
Wie hat die Religion begonnen? Welches war ihre ilteste
Form? Es kann sich dabei nicht um die Forderung handeln,
jede geschichtliche Religion bis zu ihrem Ursprung zuriick zu
verfolgen; unsere Aufgabe erscheint vielmehr dann erfiillt, wenn
sich zeigen ldfst, dafs die vorhandenen Religionen, in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung nach riickwérts betrachtet, nach einem
gemeinsamen Punkte hin konvergieren.

Schelling spricht von einem urspriinglichen goldenen Zeit-
alter des Menschengeschlechts, in welchem die Menschen den
Gottern néher standen und sich ihres unmittelbaren Verkehrs
und Unterrichts erfreuten. Wir wollen nicht dariiber urteilen,
ob und in wie weit dieser Philosoph solche Vorstellungen als
reale, geschichtliche oder vielmehr als mythische betrachtet.
Jener Umgang mit den ,,Gottern® diirfte wohl nur als ein ideales
und iiberzeitliches Verhaltnis zu denken sein, wihrend das Zeit-
und Sinnenleben als solches als ein Abfall von Gott angesehen
wird. Wir haben uns hier mit diesen idealistischen Vorstellungen

Jahrbuch fiir Philosophie ete, V, 17



258 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

nicht weiter aufzuhalten. Sie haben seitdem vollig verschiedenen
Anschauungen den Platz geraumt. Die weitverbreitete, von
Pantheisten nicht minder als von Materialisten geteilte Ansicht
iiber den Ursprung der Religion geht dahin, dals die Menschheit
mit der unvollkommensten Form begann und sich zu immer
reineren religiosen Anschauungen emporgearbeitet habe. Fiir
diese Auffassung ist teils die darwinistische Descendenzhypothese
malsgebend, teils sind es angeblich nach ,synthetischen Grund-
sitzen a priori“ fiir die Entwicklung des Menschen feststehende
Gesetze, auf die man rekurriert. In beiden Fillen ist es die
gleiche Methode, die den Menschen nicht von oben, sondern von
unten beginnen lifst. Denn die Entwicklung der Menschheit,
wenn von einer solchen die Rede sein solle, konne nur nach
Analogie des Einzelnen und der einzelnen Vélker vorgestellt
werden. (Gegen diese synthetische Methode a priori hat man
mit Recht geltend gemacht, dals sie sich mit den Thatsachen
der Geschichte im Widerspruch befinde. Mit Unrecht beruft
man sich auf die Wilden in Afrika und Amerika. Wilhelm von
Humboldt wirft die Frage auf, ob jener Zustand der Wildheit,
der aber selbst in Amerika vielerlei Modifikationen erleide, der
einer werdenden oder vielmehr der einer durch grofse Um-
willzungen und Ungliicksfalle zerschlagenen, auseinandergerissenen
und untergehenden Gesellschaft sei (Uber die Urbewohner
Hispaniens S. 156). Der sogenannte Wilde kann nur entweder
evolutionistisch als verfeinertes Tier oder nach christlicher Auf-
fassung als verwilderter und von seiner Hohe herabgefallener
Mensch verstindlich erscheinen. Das Erstere trifft selbst nach
Darwin nicht zu (Abstammung des Menschen u. s. w. 4. Aufl.
8. 569. Schanz, Apologie, Bd. II S. 98); es eriibrigt somit
nur die zweite Annahme. Die von Prudentius (c. Symmach.
. II. v. 277 squ.) gegebene, anscheinend dem Gesagten wider-
sprechende Schilderung mag teils im polemischen Eifer eine
Entschuldigung, teils in der zunéchst intendierten Analogie des
Kulturfortschritts eine Erklarung finden,

Betrachtet man die religiosen Vorstellungen und Gebréuche
dieser ,,wilden“ Volker, so findet man einerseits eine merkwiirdige



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 259

Ubereinstimmung in Bezug auf die letzteren mit den #lteren
gebildeteren und geschichtlichen Volkern (Hettinger, Funda-
mentaltheol. S. 401), andererseits aber grobsinnliche und un-
wiirdige Vorstellungen von Gott und dem Géttlichen gegeniiber
reineren und wiirdigeren Begriffen. Damit verbindet sich bei
jenen tiefer stehenden Bruchstiicken, unseres Geschlechtes eine
Gewissenhaftigkeit in der Beobachtung der religiosen Gebrauche,
die auf ein tiefes Gefithl religioser Ehrfurcht hinweist. Man
kann diese Erscheinungen nicht befriedigender erkléren, als durch
die Annahme, dafs die wilden oder vielmehr verwilderten Volker-
schaften an den von Geschlecht zu Geschlecht sich fortpflanzenden
und durch ihren tiefen geistigen Verfall weniger beriihrten
Gebriiuchen festhielten, wilhrend ihuen- die denselben entsprechen-
den religiosen Begriffe verloren gingen. Doch fehlt bei allem
Haften am Einzelnen, dem sinnenfilligen vermeintlichen Triiger
des Gottlichen der Gedanke an ein davon unabhéngiges hochstes
Wesen nicht génzlich, vielmehr bricht, wie nach Tertullian bei
Griechen und Romern, so auch bei den rohesten und wildesten
Violkern in bedeutsamen Augenblicken das Zeugnis der von
Natur christlichen Seele sich Bahn (Gutberlet, Apologet. I
8. 83 ff.). Die Verirrungen des Zauberwesens und der Anthro-
pophagie lassen sich leichter als Entartungen des Priestertums
und Opferkultus und als Erinnerungen daran begreifen, als um-
gekehrt Priestertum und Opfer aus dem Zauberwesen und dgl.
der , Naturvolker” erklirt und abgeleitet werden konnen.

Ein angemesseneres Verfahren wire es deshalb, von der
Darstellung der geistigeren religiosen Anschauungen der éltesten
Zeiten zu den sinnlicheren und niedrigeren der sog. Naturvilker
herabzusteigen, als den umgekehrten Weg einzuschlagen und
von den Naturvilkern zu den Kulturvolkern iiberzugehen, um
durch einen solchen Gang der Darstellung den thatsichlichen
allmahlichen und stufenweisen Verfall der Religion und religidsen
Vorstellungen ins Licht treten zu lassen. Nicht also gegen die
Darstellung der nichtchristlichen Religionen nach der christ-
lichen wire Einsprache zu erheben (Schanz a. a. 0. 8. 5);
denn das Heidentum als solches bereitete weniger in positiver

17*



260 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

als in negativer Weise das Christentum vor, sondern gegen die
Voranstellung der Religionen der Naturvilker vor den ,Kultur-
religionen®, wodurch der Schein erweckt wird, als ob die voll-
kommeneren und geistigeren religiosen Vorstellungen aus den
niedrigeren und sinnlicheren sich entwickelt hatten. Das Heiden-
tum kann in keiner Weise als ein durch die Gesetze der
geschichtlichen Entwicklung und die gottliche Providenz geforderte
Vorstufe des Christentums betrachtet werden, obwohl die gott-
liche Providenz auch der Verirrungen des Heidentums sich
bediente, um ihre verborgenen und heilsamen Pline zu verwirk-
lichen (Rom. 1.).

Soll das Heidentum als Abfall von der urspriinglichen
religiosen Hohe und Vollkommenheit ernstlich erkannt und nach-
gewiesen werden, so ist es Aufgabe des Apologeten, den Spuren
und Phasen dieses Abfalls nachzugehen und dieselben aufzu-
decken. Unter den neuesten Apologeten hat A. Weils (Apologie
des Christentums vom Standpunkt der Moral Bd. II) dieser
Aufgabe néher zu treten gesucht. Nach der Meinung der Alten
regierte urspriinglich vor den Zeiten der polytheistischen Wirren
ein Gott die ganze Welt, je weiter man aber in der Zeit herab-
riicke, desto weniger erkannte sie die Wahrheit (Cicero). In
der zoroastrischen Lehre wird die Religion in Gestalt eines
Baumes versinnbildet, dessen Anfang aus lauterem Golde, worauf
Silber, dann Erz, zuletzt Eisen folgten (Weils a. a. O. S. 88).
Bei den Indern bricht mitten unter den Anrufungen der zahl-
losen Gotter die Erinnerung an den einen unendlichen Gott
durch. Bevor die indogermanischen Volker sich trennten, hatten
sie einen Namen fiir Gott und verehrten nur einen Gott.
»Hiels es in der Vorrede (zu M. Miillers Essays iiber ver-
gleichende Religionswissenschaft) mit Recht, wenn irgend eine
Thatsache durch ein vergleichendes Studium der Religionen in
das hellste Licht gestellt werde, so sei es der unvermeidliche
Verfall, dem jede Religion ausgesetzt ist, dann ist dieser Kanon
auch auf die Vedareligion anzuwenden, dann sehen wir auch in
ihr die Stromung von einem Vollkommeneren zu einem Unvoll-
kommeneren, und jene wunderliche Vermengung eines mono-



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 261

theistischen Gottesbewulstseins mit einem fiihlbar erst werdenden,
noch nicht fertig gewordenen mythologischen Polytheismus be-
rechtigt, ja zwingt zu dem Schlusse, dals das monotheistische
Element der mehr oder minder verdunkelte Uberrest eines ver-
gangenen, noch nicht mythologisch zersetzten Gottesbewulstseins
gewesen sei” (V. v.Straufls u. Torney, Essays zur allgemeinen
Religionswissenschaft 8. 146). Von der Beschaffenheit der
Vedareligion entwirft derselbe Schriftsteller folgendes Bild:
,»Yon Gotzenbildern weils sie nichts, ihre Gotter werden als
unsterblich gedacht und zwar als Himmelsbewohner, obwohl
mehrere als Mittler zwischen Gottern und Menschen, als unter
den Menschen lebend oder als im Opfer wohnend vorgestellt
werden. Gottlichen Ursprungs sind die ewigen Gesetze iiber
Recht und Unrecht, die Bestrafung der Siinde, die Belohnung
der Tugend. Einem lebhaften Schuldbewulstsein geht das feste
Vertrauen auf Gnade und Entsithnung zur Seite. Dem Glauben
als treuem Festhalten an den Gdttern wird hoher Preis gezollt.
Die Seelenwanderung ist noch unbekannt, dagegen finden sich
Stellen, wo die personliche Unsterblichkeit der Seele und ihre
Verantwortlichkeit nach dem Tode klar verkiindet werden.
Zweifelhaft bleibt der Glaube an einen Ort der Bestrafung der
Bosen,! klar ausgesprochen ist die Hoffnung der Guten auf eine
nie endende Gliickseligkeit im ewigen Licht* (v. Straufs a. a.O.
S. 147 f). |

In der spiiteren ausgesprochen polytheistischen Periode tritt
unter der Menge von Naturgottern, den Produkten mythen-
bildender Phantasie, Indra, urspriinglich Gewittergott, als
hochster Gott und Reprisentant der Einheit an die Spitze; gleich-
wohl bezeichnet der Indrakult eine Phase des Verfalls gegeniiber
dem geistigeren Varunakulte, denn Indra ist National- und
Kriegsgott, dem arischen Urvolke anscheinend unbekannt (Schanz

t Nach Kiigi (Der Rigveda, 2. Aufl,, Leipzig 1881 8. 98) wird die
Seele in die Grube, die Hohle, die tiefste Finsternis geworfen. Ob die
sachlich ansprechende Ableitung des spiteren Sanskritnamens der Hélle:
Naraka aus nir-riti, ohne Ordnung (cf. Job ¢. 10 v. 22) etymologisch
haltbar sei, lassen wir dahingestellt,



262 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

a. a. 0. 8. 27). Auf fortschreitender Partikularisierung im Geiste
des Kastentums und auf philosophischer Spekulation beruht der
pantheisierende Brahmanismus, auf welchen teils die Reaktion
des Buddhismus, teils als Erzeugnis eines Kompromisses des
Brahmanismus mit dem polytheistischen Volksglauben der Hin-
duismus, die Verehrung Vischnus und Siwas folgt, in welche
sich bereits christliche Elemente (Krischna) mischen, wie dies
auch vom spateren Buddhismus in ostasiatischen Lindern (Tibet)
anzunehmen ist.

Noch entschiedener monotheistisch ist der Grundcharakter
des altpersischen Religionssystems. Als das Urspriingliche im
Zendavesta ist anzusehen: 1. die Verehrung des Ahura Mazda
als rein geistigen iiber alles erhabenen Weltschopfers, der die
ihn umgebenden Geister, die Geenien oder iibrigen Gotter schuf;
2. die starke Betonung des Kthischen; 3. die strenge Unter-
scheidung der guten und lichten Geisterwelt unter Ahura Mazda
von einer bosen und finstern, deren Schopfer Angro Mainyus ist.
Dieses System erscheint als Reaktion gegen den eindringenden
Polytheismus, ilter als die Veden. Indra ist unter die Démonen
verwiesen, die Dewen (devas) sind zu Diven (Ddémonen) geworden
(v. Strauls a. a. O. 8. 150 f,, Hettinger S. 419).

Wie sollen wir aber den persischen Dualismus erkléren?
Wenn in irgend einem, so diirfte in diesem Falle auf die Ur-
offenbarung zuriickzugehen sein. Es scheint uns nahe zu liegen,
die Annahme eines bosen Princips zugleich aus der Erinnerung
an die Offenbarung von einem Abfall in der Geisterwelt und
aus einer Uberspannung dieses Abfalls zu erkliren. Mit Recht
wird die psychologische Erklidrung als unzureichend abgewiesen.
Aber auch die vermeintlich kosmologische aus feindlichen Natur-
kriften im Verein mit nationalen Gegensitzen verfehlt ihr Ziel.
Die an den mosaischen Bericht so auffallend anklingende Ver-
suchungsgeschichte deutet auf eine Uberlieferung hin, die auch
anderen Volkern nicht ganz abhanden gekommen ist. Wenn
die Perser vor andern Ariern diesen Dualismus ausbildeten, so
erklidrt sich dies aus der zugestandenen sittlichen Richtung, die
sie in ihrer religiosen Entwicklung einschlugen, wihrend andere



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 263

umgekehrt den sittlichen Gegensatz auf den Kampf feindlicher
Naturméchte herabzusetzen geneigt waren. Eine unmittelbare
Entlehnung des Geisterglaubens aus der jiidischen Tradition aber
diirfte ebensowenig anzunehmen sein, als sich die Behauptung
begriinden lafst, dals der Glaube der Juden an Engel und bose
Geister aus der geschichtlichen Beriihrung mit dem Parsismus
entsprungen sei (Schanz a. a. 0. 8. 45 ff.).

Siamtliche dgyptische Kulte fithren auf die Verehrung
urspriinglich eines Gottes Ra, des Sonnengottes, zuriick; unter
verschiedenen Namen erscheint er an den verschiedenen Orten,
aus den verschiedenen Namen wird eine Verschiedenheit der
Gotter (Gutberlet 8. 81). ,Gott ist der eine und einzige, er
hat alles gemacht und ist allein nicht gemacht worden. Ge-
schichte und Geographie erklaren die Entstehung des Polytheis-
mus . . .. Den ersten Schritt zum Polytheismus bildete der
Sabéismus; die Sonne, Symbol des idealen Lichtes, Gottes, wurde
fir die Manifestation des Gottes selbst genommen, ihre all-
morgendliche Geburt ihrer eigenen innewohnenden Kraft zuge-
schrieben. Dies ist die erste Anwendung der Emanationslehre,
welche die Quelle des Polytheismus ward. Doch blieb die Idee
der Kinheit. . . . Die zweite Ursache ist die Auffassung Gottes
als der bestindigen Quelle seines eigenen Seins, er erzeugt
bestindig sich selbst, daher die Darstellung Gottes in zwei
Angesichtern, als Vater und Sohn. . . . In Memphis finden wir
gleichfalls Vater und Sohn, aber die Erzeugung geschieht im
Schofse einer gittlichen Mutter, woraus alle weiblichen Gottheiten
entstanden. Diese Lehre scheint in der letzten Zeit gesiegt zu
haben“ (Hettinger a. a. O. nach De Rougé S. 422).1

t Uber die Autoritit De Rougés vgl. Pesch, Der Gottesbegriff in
den heidnischen Religionen des Altertums, 1885 8, 116. Ibendas. iiber
die noch im nachmaligen Polytheismus nachwirkende Macht des urspriing-
lichen monotheistischen Gedankens folgende treffende Bemerkung: , Wie
die Vielheit der Gotter zum Teil dadurch entstanden, dals man die Eigen-
schaften und Beziehungen der Gottheit in verschiedenen Wesen personi-
fiziert hatte, so war es die nie ganz erloschene Uberzeugung von der
Einheit Gottes, welche diese Wesen in einander iibergehen und vollstindig
mit einander verschmelzen liefs.“ (S. 128,)



264 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

Da der altigyptische Monotheismus nicht mehr jener reine
und unverfilschte Glaube an den einen Gott ist, dessen Erhaltung
das auserwiihlte Volk besonderer gottlicher Fiithrung verdankte,
so erkliaren sich leicht die abweichenden Ansichten einzelner
Agyptologen, die bald Henotheismus, bald Sonnenkult, bald
Polytheismus am Anfang der religivsen Anschauungen der Agypter
zu finden glaubten (Schanz a. a. O. S. 78). Ein getriibter, den
einen Gott mit der Vielheit der Attribute und Wirkungen ver-
wechselnder Monotheismus spielt notwendig in den Farben des
Henotheismus, Polytheismus und Pantheismus, wihrend keine
dieser Formen als das Urspriingliche, dem der Monotheismus als
eine natiirliche Stufe religioser Vervollkommnung gefolgt wire,
sich denken lilst. Die Behauptung, die dgyptische Religion habe
den Apimismus, Fetischismus, Polytheismus und Monotheismus
durchlaufen, Stufen,' von welchen wir besser nur die letzteren,
besonders die letzte kennen (s. Schanz a. a. O. S. 81), hebt
sich selbst auf. Die evolutionistische Hypothese enthilt keinen
Grund, der uns zwinge, anzunehmen, was wir nicht kennen.

Die Verwechslung Gottes mit dem Symbol der Sonne bildet
einen verhingunisvollen Schritt auf dem Wege des Verfalls der
Religion (Hettinger S. 430): ein Schritt, der durch die Personi-
fikationen der grofsen Naturkrifte, der zeugenden und empfangenden
allméhlich zur Vermenschlichung Gottes oder nach anderer Rich-
tung zum Fetischismus fiihrte. Zunidchst ndmlich trat der Sonne
als dem aktiven, zeugenden und befruchtenden Princip die Erde
als das passive, empfangende und miitterliche gegeniiber. Die
Folge war die Hineintragung des geschlechtlichen Gegensatzes
in die Gottheit selbst oder die Spaltung desselben in eine hochste
ménnliche und eine weibliche Gottheit. Mit der verdnderten
Vorstellung von Gott nahm auch der Kult die Ziige eines Grau-
samkeit und Wollust atmenden Naturdienstes an.

Auf der Stufe der Verwechslung Gottes mit dem Symbol
(dem Himmel) und im Ubergang zu einer geschlechtlichen
Differenziierung in den Gegensatz von Himmel und Erde scheint
der altchinesische Monotheismus zu stehen. V. v. Straufs
fafst die dariiber in den klassischen Schriften enthaltenen Aus-



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 265

spriiche im Folgenden zusammen: Der sichtbare Himmel, das
gewolbte Blau, hat Macht iiber alles und ist deshalb der hochste
Herr. Er will, er bedenkt und beschlielst — auch das, was er
kiinftig thun will. Er sieht alles und begleitet alles, ist aber
weder durch das Gehdr, noch durch den Geruch wahrzunehmeu.
Von ihm ist bestimmt, was gut, was nicht gut sei. Er ruft das
Volk ins Leben, hat Mitleid mit ihm, und liebt es mit hilfreicher
Treue. Fiir den Einzelnen hat er weder Liebe noch Halfs, aber
durch Frommigkeit kann man seine Liebe erwerben, durch Un-
tugend seinen Zorn erregen. Den Guten behiitet, schiitzt, segnet
er auf alle Weise, fiir den Schuldigen aber sendet er Strafen;
denn von ihm kommt alles Gliick, von ihm alles Ubel. Das
Amt des Kaisers ist sein Auftrag, der Kaiser sein Vertreter ;
dieser und seine Minister verrichten die Geschifte des Himmels.
. . . Sein Wille aber wird erkannt in dem, was das Volk will,
denn diesem hat er ein bleibendes Rechtsbewulfstsein eingepflanat,
und. ein geheimnisvolles Band verkniipft ihn mit demselben, Er
setzt ihm aber Fiirsten und Vorgesetzte, weil es sonst, durch
seine Leidenschaften hingerissen, in Aufrubr und Zerriittung
geraten wiirde. — V. v. Straufs macht auf die merkwiirdige
Ahnlichkeit dieser Gotteslehre mit der des alten Rationalismus
aufmerksam, von welchem er sich nur durch den mythologischen,
in der Personifikation des sinnenfilligen Himmels liegenden
Charakter unterscheide. Von der altchinesischen Aussage: Himmel
und Erde sind aller Wesen Vafer und Mutter, urteilt derselbe
Autor, dafs die Erde gleichwohl nicht wie der Himmel als be-
stimmende und waltende Macht, sondern nur als vornehmste
unter den Naturgenien betrachtet worden sei (Vietor v. Strauls,
der altchinesische Monotheismus, 8. 320 [22] ff). Wenn dem-
nach von der einen Seite die urspriingliche Religion Chinas als
der vollkommenste spiritualistische Monotheismus, den das Alter-
tum aufser Judda gehabt habe, dargestellt wird (Schanz mit
Berufung auf Vigouroux), von der andern Seite aber das Ge-
stindnis abgelegt wird, dals wir iiber den urspriinglichen Gottes-
glauben der Chinesen nichts Bestimmtes sagen konnen, so diirfte
die Wahrheit in der Mitte liegen.



266 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

Mit der Auffassung des Himmels als des Gottlichen war
die Erhebung der Erde zur weiblichen Gottheit in jedem Falle
nahegelegt und damit der (reschlechtsgegensatz in die Gottheit
hineingetragen. Wie diese religiose Auffassung auf den speku-
lativen Geist der Chinesen wirkte, zeigt die theosophische Tao-
lehre, in welcher das gottliche Leben als ein Werde- und
Zeugungsprozels dargestellt wird. Man hat in ihr Anklédnge an
die christliche Logos- und Trinititslehre zu finden geglaubt und
diese Annahme wurde neuerdings (in dem trefflichen Aufsatze
von Prof. Schell in diesem  Jahrbuch I. 8. 403 ff.) mit sehr
beachtenswerten Griinden gestiitzt. Beruht dieselbe auf Wahr-
heit, so liegt entweder ein Rest der urspriinglichen gottlichen
Offenbarung des Geheimnisses vor, oder wir haben an eine
Beriihrung mit dem auserwihlten Volke zu denken. Aber auch
unter dieser Voraussetzung diirfte man sich kaum der Einsicht
verschliefsen, dals die Trinititslehre des Tao-te-king durch eine
Auffassung des gottlichen Seins verunreinigt ist, die der neu-
platonischen néher steht, als derjenigen der Offenbarungsreligion
(Jahrbuch a. a. O. S. 417 ff. Vgl. Neumann, Lehrsaal des Mittel-
reiches S. 15 f.  Schanz S. 72); denn die Annahme eines tiefen
Weiblichen in Gott, welches die Wurzel von Himmel und Erde
bildet, deutet auf einen passiven Grund der Dinge in Gott hin,
der das charakteristische Merkmal eben einer theosophischen
Grottes- und Weltanschauung ist, mit der absoluten Vollkommen-
heit und Uberweltlichkeit Gottes aber und dem reinen Schopfungs-
begriff sich nicht vereinigen lafst. — Der monotheistische Charakter
der altchinesischen Religion gibt sich gerade in dem Gottes-
namen Ti (Shang-ti), T'ien, Himmel, Herr des Himmels, der Grolse,
der oben weilt und alles hienieden ordnet, der Grofse und Einzige
kund; ein Name, der auch den iibrigen Sprachen und Vélkern
gelidufig ist und sowohl den sichtbaren Himmel als auch seinen
unsichtbaren Schopfer bedeutet, weshalb er wie kein anderer
geeignet erscheint, das umfassendste aller Gebete zu erdffnen:
Pater noster, qui es in coelis.

Wihrend die chinesische Religion vor der Schwelle der
vollen Naturalisierung des Goéttlichen und seines Aufgehens ins



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 267

Geschlechtliche stille stand und den mehr abstrakten und ratio-
nalistischen Himmelsglauben festhielt, wird diese Schwelle in
den sogenannten semitischen Naturreligionen iiberschritten.
Eine Erinnerung an den élteren und reineren Gottglauben haben
auch sie in dem gemeinsamen Namen fiir Gott: El, Ilu bewahrt.
Dieser (Gottesname fillt um so schwerer ins Gewicht, als er
in seiner Abstraktheit (Kraft, Stirke) an einen Ursprung aus
der Personifizierung von Naturkréiften zu denken nicht gestattet.
Ahnliches gilt von anderen semitischen Gottesnamen, wie Melech
(Moloch), Adonaj u.s. w. Wir begegnen aber der ausgebildeten
geschlechtlichen Differenziierung der Gottheit in den assyrisch-
babylonischen Vorstellungen von Bel dem Sonnengott und Beltis
(Mylitta), die wohl urspriinglich nicht als Mond-, sondern als
Erdgottin aufgefafst wurde. Bei den Phoniziern ist Baal (in
Tyrus Melkarth) der hochste minnliche Gott, Aschera (Astarte)
das weibliche Princip und als solches wohl Erdgéttin, spéter
ebenfalls als Mondgottin gedacht. Dagegen flie[sen in der syrischen
Rhea Cybele wie in der dgyptischen Gottin zu Sais die Ge-
schlechter wieder in eins zusammen., — Bei den Pelasgern wird
als das weibliche Princip Dione, identisch mit Demeter (Hettinger
S. 424), d. i. Mutter Erde, verehrt, aus welcher bei den Grie-
chen Hera, die Gattin des Zeus, bei den Romern Juno, die
Gattin des Jupiter wird. Der Theogonie Hesiods liegt der
Gedanke einer gottlichen Selbsterzeugung, einer urspriinglichen
Identitit des miinnlichen und weiblichen Princips, der uns in
den orientalischen Naturreligionen begegnete, zu Grunde. — In
Zeus (Dyaus), wie in Jupiter und dem germanischen Tyr (Zio,
8. Gutberlet a. a. O. 8. 74) sind deutlich die Spuren der
altarischen Lichtreligion, die im Symbol des Lichtes (Uranos, der
lichte Himmel) die hochste Gottheit verehrte, zu erkennen.

Wie den geschlechtlichen Dualismus, so erzeugte derselbe
Naturalismus von der andern Seite den Dualismus guter, segen-
bringender, und boser, zerstorender gottlicher Michte, denen in
der germanischen Mythologie die (guten) Gidtter selbst erliegen
(Gotterdimmerung, s. Hettinger S. 428, 431).

Somit sank die Menschheit von dem Glauben an einen Gott



268 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

zur Vorstellung von vielen Gottern herab, die bald wegen der
damit verbundenen menschlichen Vorstellungen veréichtlich wurden
und in eine pantheistisch gefafste Gottheit sich verflichtigten
(Weifs a. a. 0.). Uber diesen spiteren Ursprung der Mythologie
hat sich schon Aristoteles ausgesprochen. ,Von den Vorfahren
und Alleréltesten ist den Spéteren in Gestalt der Sage hinter-
lassen worden, dals die (Gestirne Gotter seien, und dals das
Géttliche die gesamte Natur umfasse. Das iibrige ist sagenhaft
damit verbunden worden um des Glaubens der Menge und der
Gresetze und des Nutzens willen. Deshalb wurden die Gotter
menschendhnlich und nach Art besonderer Geschipfe geschildert
und hieran hat man Verwandtes und daraus Folgendes gekniipft.“
(Metaph. 12 c. 8.) _
Gefordert wurde der Prozels des fortschreitenden Poly-
theismus und der Mythenbildung durch die Trennung in Natio-
nalititen und Staaten, dem die entgegengesetzte Tendenz der
Vereinigung in Universalmonarchieen keinen Abbruch zu thun
vermochte, da im Gegenteil die Gotter der unterjochten Volker
in das Pantheon der Sieger Eingang fanden (Hettinger S. 430).
In den é@ltesten Zeiten war noch der Glaube an eine sitt-
liche Weltordnung lebendig. In der Inkareligion, in der per-
sischen Lehre und im Rigveda finden sich schione Beispiele von
sittlichen Elementen im Gebete. Der Inder ruft zu Varuna,
dem obersten Gott, um Vergebung der Missethaten. Dieser Varuna
aber ist nicht mehr der urspriingliche eine Gott, sondern Saturn,
Kronos (nach anderer, weniger wahrscheinlicher Meinung ver-
dankt Kronos etymologischer Mythenbildung aus dem Beinamen
des Zeus Kgovimv sein Dasein), auf den die Periode des Zeus
folgt, und dem die des Uranos voranging. Bis Uranos reichen
die Uberlieferungen der Vilker. Er ist der lichte Himmel, also
bereits eine Versinnlichung Gottes.! Die Religion wurde aber

t Uber Varuna vgl. Hillebrandt, Varuna und Mitra 1877. Varuna ist
der Gott des allumfassenden Himmels, des sich iiber und um alles wélbenden
Firmamentes, ob es im Sonnenglanze leuchtet oder im Sternengewande
prangt (S. 4), der Schopfer Himmels und der Erde, der Allwissende,
Allweise (S. 6).



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 269

immer sinnlicher. Die Agypter besalsen urspriinglich keine
Gotterbilder, auch die Romer verehrten ihre Gotter nach Varro
170 Jahre lang ohne Bilder. In rein menschlicher Gestalt
bildeten zuerst die Griechen die Gotter, was den Persern ebenso
lasterlich als lacherlich erschien. Nicht wie die Neueren meinen,
ein Fortschritt, sondern ein tiefer Verfall war diese Vermensch-
lichung der Gotter. Unrichtig ist, dafs der Fetischismus als
eine tiefere Stufe dem Polytheismus voranging; tiefer als dieser
steht nur jener ausgeartete Fetischkult, der den Steinblock u.s.w.
fiir den eigentlichen Gott oder den Sitz und Tridger Gottes ansah.
Stein und Holz predigten wenigstens keine Laster, auch wenn
sie als heilig, von den Gottern bereitet und beseelt galten
(Meteorsteine). Der Stein war urspriinglich Sinmbild, bei den
Romern galten die auf Jupiter den Stein geschworenen Kide
als die heiligsten und unverletzlichsten. Die Stufenreihe der
religivsen geschichtlichen Entwicklung ist zuerst ein getriibter
Monotheismus des Uranos, dann Kampf zwischen Monotheismus
und Polytheismus (womit die Trennung der persischen von den
indischen Ariern zusammenhéngt). Der fertige Polytheismus
bildet die dritte Stufe des Verfalls, die letzte ist der pantheistische
Monismus. Der Dualismus liegt in der Mitte zwischen dem
unfertigen, die eine Gottheit in verschiedenen Namen und Ge-
stalten verehrenden und dem ausgebildeten Polytheismus (Weils
a. a. 0.

Man hat den unfertigen Polytheismus Kathenotheismus ge-
nannt und versteht darunter jene Art von religiéser Verehrung,
in welcher aus der Zahl der Gotter ein bestimmter Gott aus-
gewihlt und diesem eine relative Suprematie iiber alle andern
gelegentlich der Anbetung, Anrufung u. dgl. zugeschrieben wird.
Zigliara (Propaed. ed. IL. p. 227) ist der Ansicht, dafs die
Existenz eines solchen reinen Henotheismus nicht wohl bewiesen
werden konne. Setze man ndmlich im Geiste des Anbetenden
den Glauben an eine Mehrheit voraus, so sei der Henotheismus
in Wahrheit Polytheismus, wenn auch der eine oder andere Gott
als der michtigste angerufen werde. Ferner kionne es einen
relativen Monotheismus oder einen Henotheismus nicht ohne einen



270 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

absoluten, wenn auch nicht klaren und bestimmten Monotheismus
geben, dessen Verderbnis eben der relative Monotheismus bilde.
Diese Bemerkung trifft jedenfalls in Bezug auf die religiosen
Vorstellungen der Veden zu, denen deutlich der Glaube an eine
Gottheit in der Vielheit der Erscheinungen und Wirkungen zu
Grunde gelegen ist. — Ahulich urteilt Ed. v. Hartmann, es
werde den Henotheisten eine grofse GGedankenlosigkeit zugemutet,
wenn man sie bei jedem Kultusakt vergessen lifst, was sie bei
dem vorausgehenden aufs lebhafteste erregte; ihr Benehmen habe
nur Sinn, wenn es aus einem unvertilgbaren Einheitsbewulstsein
aller Gottergestalten entspringe. (Bei Gutberlet a. a. O. 8. 69).
Der theistische Grundgedanke klingt unverkennbar durch, wenn
die Namen der Gotter so gebraucht und ausgedehnt werden,
dals Eine Bezeichnung die Merkmale der Einen Gottheit voll-
standig erschopft. Man redet so von den verschiedenen Kund-
gebungen des einigen Gottes, wie die eine Sonnenscheibe in
einer Mannigfaltigkeit von Bildern aus dem See zuriickgestrahlt
wird: so meinte ein Inder, als ihm Vielgotterei vorgehalten
wurde von einem Missionér unserer Tage (Duilhé-Braig S. 501 f.).

Zeus, urspriinglich mit Uranos derselbe, wurde im Gegen-
satz zu einem dlteren Standpunkt religiosen Glaubens der
Représentant eines jingeren Gottergeschlechtes, das der fort-
schreitenden Korruption und Mythenbildung den Ursprung ver-
dankt. Sollte indes nicht gerade in dieser Verdrdngung der
,Naturgewalten® durch die , freie Personlichkeit“ ein Fortschritt
liegen? ,Der Begriff der Person schlielst die sittliche Freiheit
in sich: so bildet der olympische Gdtterkreis einen Fortschritt
gegeniiber den alten Naturgottern.“ , Die freie Personlichkeit
iiberwindet die finstern Naturgewalten und nimmt sie in ihren
Dienst. Die Gotter empfangen eine geistige und ethische Be-
deutung gegeniiber den rein sinnlichen Gottheiten der Natur-
religion.“ (So Hettinger a. a. O. S. 424.) Man konnte diese
Auffassung gelten lassen, wenn die Naturgewalten als vernunft-
lose und unpersonliche Michte gedacht worden wiren. Dem
war jedoch nicht so, wenigstens nicht bei den erleuchteteren
Geistern des élteren Heidentums. Der religios erregteste unter



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 271

den Dichtern Griechenlands, Aschylos, teilt die angefiihrte An-
sicht von dem Verhéltnis des jiingeren zum dlteren Gottergeschlecht
nicht. Die im Natursymbol verehrten, wenn auch vielfach damit
verwechselten Gottheiten gelten ihm als ernste, erhabene, sitt-
liche Méchte; sie entsprechen einem kriftigeren, minder ver-
dorbenen Geschlechte, auf welches ein sittlich schwiécheres folgte,
das sich seine Giotter zwar menschlicher, aber auch minder ernst
und sittlich vollkommen dachte. Uber die Religion der homerischen
Helden #ufsert sich bezeichnend M. Miiller, dals sie in ent-
scheidenden Augenblicken alle gelehrten und mythologischen
Metaphern wegwerfen und in die allgemeine Sprache der Religion
zuriickfallen (bei Gutberlet 8. 73), deren Ziige also wohl dem
vorhomerischen Gotterglauben deutlicher eingeprigt sein mulsten.
— Auch der Kultus zeigt die Spuren des religiosen Verfalls in
den grauenhaften Menschenopfern, die zwar auf dem Bewulstsein
der Schuld und der Notwendigkeit stellvertretender Siihne be-
ruhend, gleichwohl nicht den éltesten Zeiten angehoren und ihre
Entstehung nur einer Verirrung des religiosen Gefiihls verdanken
konnten (Weifs a. a. O. S. 100 f.).

Um die Frage der religiosen Entwicklung zu beurteilen,
ist es notwendig, die sittlichen Zustinde zu Rate. zu ziehen.
Religion und Sittlichkeit stehen im Verhiltnis gegenseitiger Ab-
hingigkeit, sofern die Sittlichkeit, eine Frucht der Religion,
ihrerseits wieder auf die religivsen Vorstellungen zuriickwirkt.
Die unabhingige Ethik ist eine philosophische Marotte, die in
der Menschheit nie tiefere und ausgebreitetere Wurzeln gefalst
hat. Die Sitten der Menschheit aber bekunden einen fast un-
unterbrochenen Riickschritt, Der sittliche Verfall der Inder und
Perser bedarf keines ausfiihrlicheren Nachweises. Die sittliche
Hoheit der Griechen ist seit den Perserkriegen in fortwiihrender
Abnahme begriffen. Die Sittengeschichte spiegelt sich in der
Geschichte der Ehe, der Behandlung der Kinder, der Sklaverei
und des Kastenwesens. Bei den Romern findet sich iiber das
Jahr 232 v, Chr. hinaus keine Spur der spiiter zur Volkskrank-
heit gewordenen Aussetzung der Kinder. Die Griechen er-
innerten sich noch einer Zeit, da die Sklaverei in Griechenland



272 Monotheismus die urspriingliche Form der Religion.

nicht bestand. Das Kastenwesen ist eine spitere Einrichtung.
(Weils a. a. 0. 8. 595 ff.) Die griilslichen Unsitten vieler soge-
nannter Naturvolker, die alte Eltern morden, Verwandte ver-
zehren, werden ausdriicklich als spitere Ausartung bezeugt. Die
eranische Uberlieferung lifst den Menschen zuerst von Friichten,
dann von Mileh leben, erst spiter schlachten sie Tiere (Weils
S. 634). Nichts aber war den guten Sitten verderblicher, als
der Ubergang von der ,materiellen Mythologie (der vermeint-
lichen Personifikation von Naturkréiften, der vielmehr, wie wir
sahen, als objektives Moment ein Gottesglaube zu Grunde lag)
zur Vermenschlichung der Gétter, dem sog. Theanthropo-
morphismus, aus welchem sich weiterhin die Menschenver-
gotterung (Anthropolatrie) entwickelte.

Hingehend behandelt Zigliara die Frage, ob dieser Thean-
thropomorphismus als ein religioser Fortschritt zu betrachten sei.
Er geht hierbei von der zweifachen Voraussetzung aus: 1. dafs der
wahre Fortschritt den Menschen als solchen vervollkommnen miisse,
2. dafs die Vervollkommnung des Menschen durch die Verdhn-
lichung mit dem Gegenstande seiner Verehrung gerade den Zweck
der Religion bilde. Diese Vervollkommnung des Menschen hat in
seinem Verstande und Willen, durch Wahrheit und Tugend zu
geschehen. Kine Religion also, die den Fortschritt bewirken
soll, darf nicht falsch sein und von den guten Sitten abzichen.
Dies ist aber im Theanthropomorphismus der Fall, denn in ihm
ist weder Wahrheit noch Nachahmbarkeit. Obgleich auch diese
Phase der Mythologie das objektive Moment der Existenz Gottes
und des Glaubens an Gott voraussetzt, so steht doch der Thean-
thropomorphismus an sich betrachtet und als menschlicher Poly-
theismus unter der ,materiellen Mythologie, weil in dieser
iibermenschliche mit Vernunft ausgestattete Wesen verehrt wurden,
in jenem dagegen rein menschliche, also der Mensch dem Menschen
unmittelbar gegeniibergestellt wird, Der Theanthropomorphismus
untergrabt und vernichtet die Religion. (Zigliara, Propaed. ed. II.
p.- 234 seq.) Die Theorie der kritischen Schule, nach welcher
die Religion von der Personifikation der Naturkrifte oder der
materiellen Mythologie zur menschlichen fortschritt, um in der



Monotheismus die urspriingliche Form der Religion. 278

Vergotterung des Menschen zu endigen, ist auch geschichtlich
falsch, denn wir begegnen bei alten Volkern der Apotheose ohne
den Durchgangspunkt der anthropomorphen Mythologie, ja diese
ist vielfach selbst Apotheose oder Vergitterung von Menschen.
Apotheose aber setzt den Begriff Gottes voraus und kann aus
einer Personifikation von Naturkriiften im Sinne des (historischen)
Kriticismus nicht erklirt werden (L. c. p. 239 squ.).
Beachtenswert ist die Methode, die derselbe Autor in der
Frage nach der urspriinglichen Religionsform befolgt. Es handle
sich dem Kriticismus gegeniiber um drei Fragen: 1. ob die
Mythologie die erste Religion, 2. ob sie eine rein subjektive,
menschliche Konzeption war, 3. ob die Mythologie ohne Bei-
mischung eines religiosen Objekts bestand, das ihr.als Substrat
diente. Was geschichtlich nachweisbar ist, dals der Monotheismus
der Mythologie voranging, folgt selbst aus apriorischen Griinden,
denn der Irrtum hat immer eine gewisse Wahrheit zur Voraus-
setzung, ein objektives Moment, das er entstellt und verkehrt.
Ist aber die Mythologie metaphorisch zu verstehen, so setat sie
ein religioses Objekt voraus, das im Bilde dargestellt wurde. —
Vermag nun aunch dieses Argument nicht der Geschichte zu
prijudizieren, so erweist es doch die Objektivitit der Religion
und des Gottesglaubens, die aus der Thatsache der Irrtimer
selbst folgt. Es ist daher auch vollkommen begriindet, wenn
a priori geschlossen wird, es konne einen Polytheismus ohne,
sei es ideell oder reell (geschichtlich), vorangehenden Mono-
theismus nicht geben. Damit lost sich auch die weitere Frage,
ob die Mythologie exklusiv Personifiziernng von Naturkriften
sei. Sie betrifft nicht die Thatsache der Personifikation, son-
dern ihre Natur und ihren tiefern Grund. Der Kriticismus
betrachtet die mythologische Personifikation als eine ausschliels-
lich menschliche — ohne einen zu Grunde liegenden objektiven
Gottesglauben. Das Richtige aber ist vielmehr, dafs sie einen
solchen voraussetzt und auf einer Verdunkelung desselben beruht.
Der Pantheismus, in dem die Personifikation der Natur vollendet
ist, enthiilt einen Irrtum iiber das Wesen, die Beschaffenheit
Gottes, setzt also die Kenntois des Daseins Gottes voraus.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 18



274 Verh#iltnis des Heidentums zum Christentum,

Dasselbe gilt vom Polytheismus. Man kann iiber die Natur, die
Qualitdt und — man gestatte das Wort — die Quantitit Gottes
und des Gottlichen nicht irren, ohne das Dasein Gottes voraus-
zusetzen und desselben versichert zu sein (L. ¢. q. 222 squ.).

Haben wir das Heidentum im bisherigen als einen Abfall
von der urspriinglichen Hohe religioser Erkenntnis und Ubung
erkannt, so gilt es nunmehr, sein Verhéltnis zum Christentum
ndher zu bestimmen. Zwei Extreme sind hierbei zu vermeiden,
von denen das eine im Heidentum nur Finsternis und Laster
sieht, das andere aber das Christentum in naturgeméfser Ent-
wicklung aus dem Heidentum (verbunden mit den universaleren
Elementen des Judentums) hervorgehen lifst. In letzterer Be-
ziehung ist es allerdings richtig, wenn gesagt wird (Schanz
a. a. 0. 8. 4), der Unterschied des Christentums nicht allein von
der heidnischen Philosophie, sondern auch vom Judentum sei
nicht blofs ein gradueller, etwa so zu denken, dafs die vielfachen
Strahlen des vorchristlichen Logos sich in Christus zur hell-
leuchtenden Sonne vereinigten. Wenn aber mit Berufung auf
die Gesetze der ,geschichtlichen Entwicklung und der gottlichen
Providenz®, auf das Gesetz der Kontinuitit das Heidentum als
eine Voraussetzung und Vorbereitung im Gange der vor- und
aufserchristlichen Menschheitsentwicklung aufgefalst werden soll,
und dafiir die Betrachtung von Zeit und Raum sub specie aeter-
nitatis et infinitatis (a. a. O. 8. 5 f) in Anspruch genommen
wird, um das Ganze in einen providentiellen Akt zusammen-
zufassen, in welchem die , Geschichte der Menschheit gottlich
wurde, wie der Gott selbst im Christentum geschichtlich® (S. 6),
so ist diese in eine eigentiimlich mysterios klingende Form ge-
kleidete Auffassung der Mifsdeutung in hohem Grade ausgesetzt ;
denn auch der Rationalismus, insbesondere der spekulative, kennt
aulser der allmihlichen, stufenweisen die sprunghafte, unmittel-
bar aus den verborgenen Tiefen der Geisteskraft, den ewigen
Quellen der in die Geschichte eingehenden Goftheit schopfende
Entwicklung und betrachtet dieselbe als den wahren Grund des
Fortschritts des Menschengeschlechtes in allen Offenbarungen
des Geistes, in Sprache, Religion, Wissenschaft und Kunst. So



Verhiltnis des Heidentums zum Christentum. 205

unterscheidet Wilhelm von Humboldt in seinen feinsinnigen
Erorterungen iiber den Zusammenhang der Sprache und Geistes-
kraft den offenbaren, sichtbar durch Ursache und Wirkung ver-
ketteten von dem verborgenen und gleichsam geheimnisvollen
Entwicklungsgange der Menschheit (Uber die Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaues u. s. w. 5. 12). Obgleich nicht blofs
ein ,, Verhiltnis“ zwischen Schopfung und Offenbarung angenommen
werden mufs (8. 6), sondern ein ganz bestimmtes, von der Art,
dafs die Gnade die Natur voraussetzt, so kann hieraus gleich-
wohl nicht eine Notwendigkeit der Vorbereitung des Christen-
tums durch das Heidentum abgeleitet werden, am wenigsten in
dem Sinne, dafs Heidentum und Judentum ,ihre Wasser ver-
mischend, zum Quell geleitet wurden, der ins ewige Leben flielst.
(Schanz a. a. 0. 8. 7.) Denn das Christentum ist nicht das Ergebnis
einer Vermischung heidnischer und jiidischer KElemente, sondern
als iibernatiirliches Lebenselement in sich bestehend bringt es die
alttestamentliche Offenbarung zur Vollendung und feiert gerade
dort und dann seine grofsten Triumphe, wo die Vorbereitung
anscheinend die ungiinstigste ist — im Augenblick des tiefsten
sittlichen Verfalls des Menschengeschlechtes; denn obgleich an
die Natur ankniipfend, ist es eben imstande, die verderbte und
geschwiichte Natur wiederherzustellen und zugleich iiber sich
selbst zu erheben. Mit dem iibernatiirlichen Charakter des
Christentums aber scheint die Annahme unvereinbar, dafs im
Heidentum alles, was im Christentum in seiner Fiille und gottlich
beglaubigt sich zeigt, schon als Keim und Same gefunden werde
(Schanz S. 9). Wir konnen daher auch nicht zugeben, dals
Versuche und Unternehmen, aus den Thatsachen, Lehren und
Mysterien der vorchristlichen heidnischen Religions- und Gotter-
mythik ein ans verborgenen Seelengriinden heransgesetztes Pra-
sagium der christlichen Heilswahrheit herauszulesen“, ihre volle
Berechtigung haben (C. Werner bei Hettinger S. 437). Zwar
ist uns nicht unbekannt, dals man in den orientalischen Religions-
Systemen die Grundgeheimnisse des Christentums, Trinitit und
Inkarnation zu finden geglaubt hat, was zu der Behauptung
Anlafs gegeben zu haben scheint, der bedeutende Fortschritt der
18*



276 Verhiltnis des Heidentums zum Christentum.

neuen (religionsvergleichenden) Disziplin habe dazu beigetragen,
die Grnndgedanken der iibernatiirlichen Offenbarung als Gemeingut
der alten Religionen und Sagen nachzuweisen (Schanz a. a. O.
8. 11); ein niiheres Zusehen aber hat in vielen Fillen gezeigt,
dafs man es nur mit einer #ufseren Ahnlichkeit, nicht aber mit
dem wahren Charakter und Wesen jener Geheimnisse zu thun habe.

Gleichwohl ist gegen die Ableitung der urspriinglich reineren
und vollkommeneren religiosen Vorstellungen aus der Uroffen-
barung nichts einzuwenden; denn in dieser waren sowohl iiber-
natiirliche als auch natiirliche Wahrheiten von Gott und gottlichen
Dingen eingeschlossen. Durch die Siinde gingen nur die iiber-
natiirlichen Gaben verloren, und wenn auch das natiirliche Licht
nicht ungetriibt und ungeschwicht aus der durch die Siinde
angerichteten Zerstorung hervorging, so liegt doch die Annahme
nahe, dafs die Menschheit von den Strahlen gottlicher Erleuch-
tung vor allem diejenigen rettete und am ldngsten bewahrte,
welche der Kraft seines patiirlichen Geistesauges angepalst waren.
Hieraus erkliart sich, dals der Glaube an den einen Gott alter
ist als die Mehrzahl der an die Offenbarungslehren von der
Trinitdt und Inkarnation anklingenden Vorstellungen, die ent-
weder einem mythenbildenden Prozels (Trimurti, Avataras) ihren
Ursprung verdanken oder, soweit sie, sei es aus der Erinnerung
an die Uroffenbarung, sei es aus der Beriihrung mit den Triagern
der patriarchalischen und mosaischen Offenbarung stammten, in
den Prozels der Naturalisierung (S. 10) des Géttlichen hinein-
gezogen, d. h. durch polytheistische und pantheistische Umdeutung
verunreinigt wurden.

In dieser unserer Auffassung des Verhédltnisses der heid-
nischen Religion zur Uroffenbarung und zum Christentum be-
hauptet das letatere seinen Charakter des ,Uberraschenden und
Aulserordentlichen (Schanz a. a. O.), und die Schilderung des
hl. Paulus im Rémerbriet, die man als eine Art von Ubertreibung,
aus beschriankter Keuntuis der Religionen und ihrer Geschichte
hervorgehend, darstellen mochte (a. a. O. 8. 10), verliert nichts
von ihrer vollen erschiitternden Wahrheit. Denn nicht nur unter
Griechen und Romern, sondern auch unter den Buddhisten und



Einteilung der Religionen. 277

unter den Anhdngern des Wischnu und Siva hat das Heidentum
mit. dem  tiefsten geistigen wund sittlichen Verfalle geendigt
(Schanz 8. 41. 44).

Nach all dem iiber die Entwicklung der Religion im Heiden-
tume Giesagten begreift sich die Schwierigkeit, eine befriedigende
Einteilung der geschichtlichen wund  thatsichlich vorhandenen
Religionen aufzustellen. Nach den Grundsétzen des Christentums
kann die der modernen Richtung am wenigsten sympathische in
wahre und falsche Religionen nicht beanstandet werden, wéhrend
die herrschende philosophische Theorie von der relativen Wahr-
heit eine absolut wahre Religion nicht kennt und anerkennt, und
die verschiedenen Religionen als die mehr oder minder voll-
kommenen Formen betrachtet, in welchen die religiose Idee
Grestalt gewonnen hat. — Von demselben christlichen Standpunkt
sind alle heidnischen Religionen und selbst die des Judentums,
sofern dieses der vollendeten und erfiillten Offenbarungsreligion
sich abschliefsend oder feindlich gegeniiberstellt, falsche Religionen;
denn trotz der darin enthaltenen Elemente und Keime der
Wahrheit sind doch die Begriffe von Gott derart getriibt und
die Weisen seiner Verehrung in dem Malse entstellt, dals sie,
im ganzen betrachtet, sowohl in Anbetracht dessen, was ihnen
fehlt, als auch dessen, was sie positiv Falsches enthalten, als
solche bezeichnet werden miissen, die ihren Bekennern das Helil
nicht zu vermitteln vermochten.

Unter den iibrigen Eioteilungen kann weder jene in Natur-
und Kulturreligionen, noch die in Natur- und sittliche Religionen
Anspruch auf unseren Beifall erheben. Was die zuerst genannte
Einteilung betrifft, so bleibt das Einteilungsprincip immer ein
dufserliches und accidentelles, mag man nun Civilisation nnd
Kultur im allgemeinen, oder den Besitz der Schrift und religioser
Urkunden als unterscheidendes Merkmal betrachten. Man spricht
dann eben von Religionen der Natur- und Kulturvilker, und es
erhebt sich aufs neue die Frage, ob zwischen ihnen irgend ein
wesentlicher Unterschied bestehe. Wie wenig begriindet diese
Einteilung sei, erhellt aus der Thatsdche, dals eine hohe Kultur mit
tiefem religiosen und sittlichen Verfall und umgekehrt eine grofse



278 Einteilung der Religionen.

Reinheit der religiosen Begriffe und der Sitten mit unentwickelter
Kultur sich verbunden finden. Die Einteilung in Natur- und
sittliche Religionen aber enthdlt eine Auffassung der Religion
und ihres Verhiltnisses zur Sittlichkeit, die nur zu deutlich ihren
Ursprung in der Evolutionstheorie verrdt und auf der Voraus-
setzung beruht, dafs Religion als reiner Naturdienst ohne Ahnung
eines hoheren geistigen und sittlichen Princips, eines gittlichen
Willens und (esetzes bestehen konne und urspriinglich be-
standen habe.

Das Einteilungsprincip der Religionen kann nur aus dem
Verhéltnis entnommen werden, in welchem dieselben zum ur-
spriinglichen ‘monotheistischen (Glauben der Menschheit stehen.
Demnach haben wir monotheistische, dualistische, polytheistische
und pantheistische Religionen zu unterscheiden. Will man den
Begriff des Henotheismus als einen geschichtlich begriindeten
gelten lassen, so wiirde zu den genannten Formen noch die des
Henotheismus hinzugefiigt werden miissen. Dagegen scheint eine
atheistische Religion eine contradictio in adjecto zu sein. Uber-
dies hat der Atheismus nie weitere Volkskreise zu ergreifen
vermocht. Der  Buddhismus, wenigstens als Volksglaube, ist
nicht Atheismus, sondern nahm die alten Gotter in die neue
Lehre auf und ordnete ihnen Buddha als den hdchsten iiber.
(Ch. Pesch a. a. 0. 8. 21.) Wo Religion ist, selbst im entartetsten
Fetischismus und in der Form der Bilderanbetung, da ist ein
wenn auch noch so dunkler Glaube an die Gottheit vorhanden.
Wenn auch manche Vertreter dieser Einteilung von der Voraus-
setzung ausgehen, dals der Polytheismus der Anfang der Religion
gewesen sei (Schanz S. 14), so kann dies die Richtigkeit der-
selben nicht beeintrichtigen. Das Zeugnis der Geschichte aber
spricht gegen diese Voraussetzung. Ebenso sprechen Griinde
der triftigsten Art dafiir, dafs der urspriingliche Monotheismus
aus gottlicher Offenbarung stammte. Wir werden diese Griinde
in einem weiteren Artikel iiber die Notwendigkeit einer positiven
Offenbarung selbst fiir die natiirlichen Wahrheiten der Religion
anzugeben haben. Zwar iibersteigt die Krkenntnis des einen
Gottes nicht die natiirliche Kraft des menschlichen Geistes, und



Einteilung der Religionen. 279

an und fiir sich wiirde nichts hindern, dals die Menschheit durch
ihre natiirliche Geisteskraft schon urspriinglich die Einheit Gottes
ohne die Hilfe gottlicher Offenbarung erkannte. Die Wahr-
scheinlichkeit aber spricht dagegen. Die Schwierigkeit liegt in
dem Gange der natiirlichen Geistesentwicklung, die vom Sinn-
lichen beginnend nur allméhlich und miihsam zum Ubersinnlichen
sich erhebt. Diese Schwierigkeit, nicht aber der Mangel eines
gleichwertigen selbstbewufsten Nichtich (Schanz S. 15) bildet das
Motiv, das uns bewegt, den ,anfinglichen Monotheismus“ auf
gottliche Einwirkung zuriickzufihren. Wire der menschliche
Geist von Anfang an sich selbst iiberlassen geblieben, so hitte
er kaum mit den reineren und vollkommeneren Begriffen von
Gott und gottlichen Dingen begonnen, nicht deshalb, weil etwa
das Selbstbewulstsein die Quelle der Religion oder auch nur die
Norm fiir die Auffassung der Welt und des Weltgrundes abgébe
und in der Entwicklung des Geistes (der Menschheit wie des
Einzelnen) als ein Spiteres sich einstellte (Schanz a. a. 0.),
sondern weil die Erkenntnis der Griinde um so schwieriger ist,
je mehr sie iiber die Sinne hinausliegen; denn die natiirliche
Gotteserkenntnis hat zu ihrer Grundlage das Princip der Kau-
salitit: aus der Bedingtheit und Abhéngigkeit der Dinge wird
ihr Ursprung aus einer héheren Ursache, aus der Ordnung aufser
uns und dem Gesetze, das sich kundgibt in uns, wird die ord-
nende Weisheit und der Gesetzgeber iiber uns erkannt. Eine
solche Erkenntnisweise ist zwar nicht wesentlich und notwendig
dem Irrtum ausgesetzt (wie V. v. Straufs, altchines. Monotheis.
8. 325 [27] meint), wird ihn aber nur langsam und mit Miihe
iiberwinden: weshalb man aus ihr mit Recht einen Kongruenz-
grund fiir die Notwendigkeit einer urspriinglichen Gottesoffen-
barung entnimmt.

Wir haben in der Frage nach der Urgeschichte der Religion
auf das Zeugnis der Geschichte geliort. Es lautet dahin, dafls
die Menschheit in religioser und sittlicher Beziehung mehr Schritte
riickwiéirts als vorwirts gethan hat. Mogen auch Kultur, Wissen-
schaft und Kunst trotz mehrfacher Schwankungen im ganzen das
Bild einer fortschreitenden Entwicklung darbieten, so kann



280 Einteilung der Religionen.

dasselbe doch nicht von der Religion und dem sittlichen Zustand
des Heidentums gesagt werden.

Inzwischen aber erhebt eine neue, naturwissenschaftliche
Disziplin, die sogenannte prédhistorische Forschung, lauten,
ja ausschliefslichen Anspruch, in der Frage nach der Ur-
geschichte der Menschheit gehort zu werden. Diirfte man
ihren Versicherungen Glauben schenken, so wiren die Anfinge
der Menschheit durch das Gepriage der tiefsten tierischen Roheit
gekennzeichnet. Vernehmen wir hieriiber einen Apologeten,
der dieser neuen Wissenschaft mehr sympathisch als skeptisch
gegeniibersteht. , Kann man, fragt derselbe, die préhistorische
Archéologie, die Paldontologie zur Stunde eine Wissenschaft
nennen, im strengen Sinne des Wortes? Der Schatz der Ur-
kunden héauft sich tdglich, der Stoff ist unermefslich. Aber das
Material ist mit nichten gesichtet. Kaum sind die Grundrisse
des neuen Gedankengebiudes fertig. Abenteuerliche Hypothesen,
unreife Systeme, vorurteilsvolle Behauptungen, iibereilte Schliisse
machen sich breit, kreuzen einander und heben sich wechselseitig
auf (Duilhé-Braig a. a. O. 8. 493).

Von der Richtigkeit der Einteilung in Stein-, Bronze- und
Eisenzeitalter mit den Unterabteilungen der Steinzeit ausgehend
hebt die genannte Apologie die bedeutende Geistes-, Willens- und
Thatkraft der Hohlenbewohner hervor und schlielst daraus, dafs
die Menschheit schon am Ende der Eiszeit in ihrer &ulseren
Vollendung dasteht; es trenne daher unsere Ahnen und uns kein
merkbarer Wesensunterschied von den Nachkommen der Troglo-
dyten (S. 498). Das Schlulsresultat ist in den Worten ausge-
sprochen: ,,Wir haben noch sehr weit bis zu einer erschoptenden
und umfassenden Kulturgeschichte der Ur- und Vorzeit. Doch
lost sich Eine vermittelte Wahrheit aus allen Forschungen ab:
Das Vorhandensein eines grolsen Gesetzes, welches die Kultur-
bewegungen der ersten Menschheit leitet. s ist das allgemeine
Gesetz aufsteigender Entwicklung in der menschlichen Erwerbs-
kunst und Bildungsthitigkeit.“ , Freilich der Mensch hat die
Gabe der Freiheit und der Vernunft, das Himmelslicht, welches
allein eine geistige Aufwirtsbewegung moglich macht, in ent-



Einteilung der Religionen. 281

setzlicher Weise gemilsbraucht. Der Mensch der Urzeit hat sich
zur Stufe des Unverniinftigen erniedrigt, sein Betrageu war das
eines reifsenden Tieres. . . . Allein die entfesselte Sinnlichkeit
grausamer, niedriger Triebe, was beweist sie? Sie bewahrheitet
das Wort schon fiir das prahistorische Dasein unseres Geschlechtes,
Mephistos Wort . . . er nennt’s Vernunft und braucht’s allein,
um tierischer als ein Tier zu sein.“ (8. b04 f.)

Wie es sich immer mit dem Menschen der Urzeit im Sinne
der Paldontologie verhalten moge, so steht doch nach allen
Regeln geschichtlicher Analogie fest und wird durch die Erinne-
rungen der Volker bestitigt, dafs das Gesetz des allméhlichen
Fortschritts, das sich in Werkzeugen und Waffen, in Schmuck
und Kunst zu erkennen gibt, auf die religiosen Vorstellungen
und die sittlichen Zustinde der Menschheit keine Anwendung
findet, vielmehr die Worte der Schrift ihre Geltung behalten:
Quia cum cognovissent Deum, non sicut Deum glorificaverunt ...
stulti facti sunt et mutaverunt gloriam  incorruptibilis Dei in
similitudinem corruptibilis hominis et volucrum .. . propter quod
tradidit illos Deus in desideria cordis eorum. Rom. I. 21 squ.

Nachwort.

Herr Professor Dr. Schanz in Tiibingen hat sich durch die
im ersten Artikel sowie im ersten Teile des zweiten Artikels
der , Apologetischen Tendenzen und Richtungen* enthaltenen
kritischen Bemerkungen iiber seinen apologetischen Standpunkt
zu folgender Aufserung veranlafst gesehen: ,Der Verfasser,
Kanonikus Glofsner, ist als einseitiger, um nicht zu sagen
fanatischer, Verteidiger des extremen Thomismus so bekannt,
dafs ich durch seinen Widerspruch nur in der Uberzeugung
von der Richtigkeit meiner wissenschaftlichen Uberzeugung
bestirkt werde.“ (Tiibinger Quartalschrift 1890 Seite 485.)
Diese resolute Sprache mit ihren bequemen und verbrauchten
Schlagwortern: ,,es ‘ist bekannt (,alle Welt weils es“, was in
gewohnlicher Redeweise haufig soviel bedeutet als: schwer oder
gar nicht zu beweisen), ,extrem, einseitig, fanatisch®, ist, wie es
Scheint, darauf berechnet, den unbequemen Kritiker in den Augen



282 S. Thomas oder P. Molina?

der Feinde der kirchlichen Wissenschaft (was nun einmal die
Scholastik ist, mag man in Tiibingen hierzu sagen, was man
will) zu diskreditieren, und sicherlich auch geeignet, auf be-
fangene und urteilslose Leser Eindruck zu machen. Was mich
betrifft, so wird mich eine solche Sprache weder entmutigen
noch abhalten, auch ferner meines Amtes zu walten, dem Ein-
dringen skeptisch-empiristischer Theorieen in die Theologie
zu widerstehen und Lehren (nicht Personen) mit Griinden (nicht
mit Phrasen) zu bekdmpfen, wenn sie mir falsch und gefihrlich
diinken. H. Prof. Schanz fiihlt sich, weil ich u. 8. w. ,bekannt’,
sei, durch meinen Widerspruch in der Uberzeugung von der
Richtigkeit seiner Ansichten bestirkt. Diese Logik wire schwer
zu begreifen, wenn uns nicht die Lektiire der , Apologie des
Christentums* an dergleichen Bliiten gewohnt hitte (vgl. Braig,
Gottesbeweis u. 8. w. 8,106 ff.). Die Behauptung endlich (a. a. 0.),
dafs ich kaum mehr als den ersten Paragraphen seiner weitliufigen
Apologie gelesen, diirfte der H. Professor selbst nach dem Er-
scheinen meiner weiteren Artikel wohl kaum mehr aufrecht halten.

Glofsner.
Mn—%—&———

S. THOMAS ODER P. MOLINA?

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

s

1. Die Innsbrucker Quartalschrift verdffentlicht im Jahrgang
1890 Nr. 2 eine Kritik iiber das von mir herausgegebene Buch:
,,von der Lehre des hl. Thomas iiber die Willensfreiheit der
verniinftigen Wesen*. Diese Kritik stammt aus der Feder des
P. Joseph Kern S. J., und ist so originellen Inhalts, dafs sie
einem grofseren Leserkreise, als die genannte Quartalschrift aunf-
weist, bekannt gemacht zu werden verdient.

Das erschienene Buch fiihrt den Titel: ,,die Lehre des heil.
Thomas u. s. w. Damit ist der mafsgebende Gesichtspunkt,
welchen die Gesetze der Kritik jedem Referenten vorschreiben,
mit aller wiinschenswerten Bestimmtheit und Klarheit auf das
genaueste vorgezeichvet. In unserm Falle haben wir es somit



	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

