
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

Dritter Artikel.

Ursprung und älteste Form der lleligion.
Nach dem Ursprünge der Religion kann in einem

zweifachen Sinne gefragt werden, ähnlich wie nach dem Ursprung
der Sprache: im psychologischen und historischen Sinne. Wir
haben in unserem zweiten Artikel die angeregte Frage wenigstens
teilweise vom psychologischen Standpunkte behandelt, insofern
wir nachwiesen, dafs in den natürlichen Geistesvermögen des
Menschen selbst ein Grund der Religion oder der Verbindung
mit Gott in Erkenntnis, Liebe und innerer wie äufserer

Verehrung gelegen ist. Im Gegenwärtigen aber stellen wir die

Frage nach dem Ursprung der Religion im geschichtlichen Sinne.
Wie hat die Religion begonnen? Welches war ihre älteste
Form? Es kann sich dabei nicht um die Forderung handeln,
jede geschichtliche Religion bis zu ihrem Ursprung zurück zu
verfolgen; unsere Aufgabe erscheint vielmehr dann erfüllt, wenn
sich zeigen läfst, dafs die vorhandenen Religionen, in ihrer
geschichtlichen Entwicklung nach rückwärts betrachtet, nach einem

gemeinsamen Punkte hin konvergieren.
Schelling spricht von einem ursprünglichen goldenen

Zeitalter des Menschengeschlechts, in welchem die Menschen den

Göttern näher standen und sich ihres unmittelbaren Verkehrs
und Unterrichts erfreuten. Wir wollen nicht darüber urteilen,
ob und in wie weit dieser Philosoph solche Vorstellungen als

reale, geschichtliche oder vielmehr als mythische betrachtet.
Jener Umgang mit den „Göttern" dürfte wohl nur als ein ideales

und überzeitliches Verhältnis zu denken sein, während das Zeit-
und Sinnenleben als solches als ein Abfall von Gott augesehen
wird. Wir haben uns hier mit diesen idealistischen Vorstellungen

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 17



258 Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion.

nicht weiter aufzuhalten. Sie haben seitdem völlig verschiedenen

Anschauungen den Platz geräumt. Die weitverbreitete, von
Pantheisten nicht minder als von Materialisten geteilte Ansicht
über den Ursprung der Religion geht dahin, dafs die Menschheit
mit der unvollkommensten Form begann und sich zu immer
reineren religiösen Anschauungen emporgearbeitet habe. Für
diese Auffassung ist teils die darwinistische Descendenzhypothese
mafsgebend, teils sind es angeblich nach „synthetischen Grundsätzen

a priori" für die Entwicklung des Menschen feststehende

Gesetze, auf die man rekurriert. In beiden Fällen ist es die

gleiche Methode, die den Menschen nicht von oben, sondern von
unten beginnen läfst. Denn die Entwicklung der Menschheit,
wenn von einer solchen die Rede sein solle, könne nur nach

Analogie de's Einzelnen und der einzelnen Völker vorgestellt
werden. Gegen diese synthetische Methode a priori hat man

mit Recht geltend gemacht, dafs sie sich mit den Thatsachen
der Geschichte im Widerspruch befinde. Mit Unrecht beruft
man sich auf die Wilden in Afrika und Amerika. Wilhelm von
Humboldt wirft die Frage auf, ob jener Zustand der Wildheit,
der aber selbst in Amerika vielerlei Modifikationen erleide, der
einer werdenden oder vielmehr der einer durch grol'se
Umwälzungen und Unglücksfälle zerschlagenen, auseinandergerissenen
und untergehenden Gesellschaft sei (Über die Urbewohner

Hispaniens S. 156). Der sogenannte Wilde kann nur entweder
evolutionistisch als verfeinertes Tier oder nach christlicher
Auffassung als verwilderter und von seiner Höhe herabgefallener
Mensch verständlich erscheinen. Das Erstere trifft selbst nach

Darwin nicht zu (Abstammung des Menschen u. s. w. 4. Aufl.
S. 569. Schanz, Apologie, Bd. II S. 98); es erübrigt somit

nur die zweite Annahme. Die von Prudentius (c. Symmach.
1. II. v. 277 squ.) gegebene, anscheinend dem Gesagten
widersprechende Schilderung mag teils im polemischen Eifer eine

Entschuldigung, teils in der zunächst intendierten Analogie des

Kulturfortschritts eine Erklärung finden.
Betrachtet man die religiösen Vorstellungen und Gebräuche

dieser „wilden" Völker, so findet man einerseits eine merkwürdige



Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion. 259

Übereinstimmung in Bezug auf die letzteren mit den älteren

gebildeteren und geschichtlichen Völkern (Hettinger, Funda-
mentaltheol. S. 401), andererseits aber grobsinnliche und

unwürdige Vorstellungen vop Gott und dem Göttlichen gegenüber
reineren und würdigeren Begriffen. Damit verbindet sich bei

jenen tiefer stehenden Bruchstücken, unseres Geschlechtes eine

Gewissenhaftigkeit in der Beobachtung der religiösen Gebräuche,
die auf ein tiefes Gefühl religiöser Ehrfurcht hinweist. Man
kann diese Erscheinungen nicht befriedigender erklären, als durch
die Annahme, dafs die wilden oder vielmehr verwilderten
Völkerschaften an den von Geschlecht zu Geschlecht sich fortpflanzenden
und durch ihren tiefen geistigen Verfall weniger berührten
Gebräuchen festhielten, während ihnen- die denselben entsprechenden

religiösen Begriffe verloren gingen. Doch fehlt bei allem
Haften am Einzelnen, dem sinnenfälligen vermeintlichen Träger
des Göttlichen der Gedanke an ein davon unabhängiges höchstes

Wesen nicht gänzlich, vielmehr bricht, wie nach Tertullian bei

Griechen und Römern, so auch bei den rohesten und wildesten
Völkern in bedeutsamen Augenblicken das Zeugnis der von
Natur christlichen Seele sich Bahn (Gutberiet, Apologet. I
S. 83 ff.). Die Verirrungen des Zauberwesens und der
Anthropophagie lassen sich leichter als Entartungen des Priestertums
und Opferkultus und als Erinnerungen daran begreifen, als

umgekehrt Priestertum und Opfer aus dem Zauberwesen und dgl.
der „Naturvölker" erklärt und abgeleitet werden können.

Ein angemesseneres Verfahren wäre es deshalb, von der

Darstellung der geistigeren religiösen Anschauungen der ältesten
Zeiten zu den sinnlicheren und niedrigeren der sog. Naturvölker
herabzusteigen, als den umgekehrten Weg einzuschlagen und
von den Naturvölkern zu den Kulturvölkern überzugehen, um
durch einen solchen Gang der Darstellung den thatsächlichen
allmählichen und stufenweisen Verfall der Religion und religiösen
Vorstellungen ins Licht treten zu lassen. Nicht also gegen die

Darstellung der nichtchristlichen Religionen nach der christlichen

wäre Einsprache zu erheben (Schanz a. a. 0. S. 5);
denn das Heidentum als solches bereitete weniger in positiver

17*



260 Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion.

als in negativer W eise das Christentum vor, sondern gegen die

Voranstellung der Religionen der Naturvölker vor den

„Kulturreligionen", wodurch der Schein erweckt wird, als ob die

vollkommeneren und geistigeren religiösen Vorstellungen aus den

niedrigeren und sinnlicheren sich entwickelt hätten. Das Heidentum

kann in keiner Weise als ein durch die Gesetze der

geschichtlichen Entwicklung und die göttliche Providenz geforderte
Vorstufe des Christentums betrachtet werden, obwohl die
göttliche Providenz auch der Verirrungen des Heidentums sich

bediente, um ihre verborgenen und heilsamen Pläne zu verwirklichen

(Rom. 1.).

Soll das Heidentum als Abfall von der ursprünglichen
religiösen Höhe und Vollkommenheit ernstlich erkannt und

nachgewiesen werden, so ist es Aufgabe des Apologeten, den Spuren
und Phasen dieses Abfalls nachzugehen und dieselben
aufzudecken. Unter den neuesten Apologeten hat A. We ifs (Apologie
des Christentums vom Standpunkt der Moral Bd. II) dieser

Aufgabe näher zu treten gesucht. Nach der Meinung der Alten

regierte ursprünglich vor den Zeiten der polytheistischen Wirren
ein Gott die ganze Welt, je weiter man aber in der Zeit
herabrücke, desto weniger erkannte sie die Wahrheit (Cicero). In
der zoroastrischen Lehre wird die Religion in Gestalt eines

Baumes versinnbildet, dessen Anfang aus lauterem Golde, worauf
Silber, dann Erz, zuletzt Eisen folgten (Weifs a. a. 0. S. 88).
Bei den Indern bricht mitten unter den Anrufungen der
zahllosen Götter die Erinnerung an den einen unendlichen Gott
durch. Bevor die indogermanischen Völker sich trennten, hatten
sie einen Namen für Gott und verehrten nur einen Gott.

„Hiefs es in der Vorrede (zu M. Müllers Essays über

vergleichende Religionswissenschaft) mit Recht, wenn irgend eine

Thatsache durch ein vergleichendes Studium der Religionen in
das hellste Licht gestellt werde, so sei es der unvermeidliche

Verfall, dem jede Religion ausgesetzt ist, dann ist dieser Kanon
auch auf die Vedareligion anzuwenden, dann sehen wir auch in
ihr die Strömung von einem Vollkommeneren zu einem

Unvollkommeneren, und jene wunderliche Vermengung eines mono-



Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion. 2151

theistischen Gottesbewufstseins mit einem fühlbar erst werdenden,
noch nicht fertig gewordenen mythologischen Polytheismus
berechtigt, ja zwiDgt zu dem Schlüsse, dafs das monotheistische

Element der mehr oder minder verdunkelte Überrest eines

vergangenen, noch nicht mythologisch zersetzten Gottesbewufstseins

gewesen sei" (V. v.Straufs u. Torney, Essays zur allgemeinen
Religionswissenschaft S. 146). Yon der Beschaffenheit der

Yedareligion entwirft derselbe Schriftsteller folgendes Bild:
„Yon Götzenbildern weifs sie nichts, ihre Götter werden als

unsterblich gedacht und zwar als Himmelsbewohner, obwohl
mehrere als Mittler zwischen Göttern und Menschen, als unter
den Menschen lebend oder als im Opfer wohnend vorgestellt
werden. Göttlichen Ursprungs sind die ewigen Gesetze über
Recht und Unrecht, die Bestrafung der Sünde, die Belohnung
der Tugend. Einem lebhaften Schuldbewufstsein geht das feste

Vertrauen auf Gnade und Entsühnung zur Seite. Dem Glauben

als treuem Festhalten an den Göttern wird hoher Preis gezollt.
Die Seelenwanderung ist noch unbekannt, dagegen finden sich

Stellen, wo die persönliche Unsterblichkeit der Seele und ihre
Verantwortlichkeit nach dem Tode klar verkündet werden.
Zweifelhaft bleibt der Glaube an einen Ort der Bestrafung der
Bösen,1 klar ausgesprochen ist die Hoffnung der Guten auf eine

nie endende Glückseligkeit im ewigen Lieht" (v. Straufs a. a. 0.
S. 147 f.).

In der späteren ausgesprochen polytheistischen Periode tritt
unter der Menge von Naturgöttern, den Produkten
mythenbildender Phantasie, Indra, ursprünglich Gewittergott, als

höchster Gott und Repräsentant der Einheit an die Spitze ; gleichwohl

bezeichnet der Indrakult. eine Phase des Verfalls gegenüber
dem geistigeren Varunakulte, denn Indra ist National- und

Kriegsgott, dem arischen Urvolke anseheinend unbekannt (Schaüz

1 Nach Kägi (Der Rigveda, 2. Aufl., Leipzig 1881 S. 08) wird die
Seele in die Grube, die Höhle, die tiefste Finsternis geworfen. Ob die
sachlich ansprechende Ableitung des späteren Sanskritnamens der Hölle:
Naraka aus nir-riti, ohne Ordnung (cf. Job c. 10 v. 22) etymologisch
baltbar sei, lassen wir dahingestellt.



262 Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion.

a. a. 0. S. 27). Auf fortschreitender Partikularisierung im Geiste
des Kastentums und auf philosophischer Spekulation beruht der

pantheisierende Brahmanismus, auf welchen teils die Reaktion
des Buddhismus, teils als Erzeugnis eines Kompromisses des

Brahmanismus mit dem polytheistischen Volksglauben der
Hinduismus, die Verehrung Vischnus und Siwas folgt, in welche
sich bereits christliche Elemente (Krischna) mischen, wie dies

auch vom späteren Buddhismus in ostasiatischen Ländern (Tibet)
anzunehmen ist.

Koch entschiedener monotheistisch ist der Grundcharakter
des altpersischen Religionssystems. Als das Ursprüngliche im
Zendavesta ist anzusehen : 1. die Verehrung des Ahura Mazda
als rein geistigen über alles erhabenen Weltschöpfers, der die
ihn umgebenden Geister, die Genien oder übrigen Götter schuf;
2. die starke Betonung des Ethischen; 3. die strenge
Unterscheidung der guten und lichten Geisterwelt unter Ahura Mazda

von einer bösen und finstern, deren Schöpfer Angro Mainyus ist.
Dieses System erscheint als Reaktion gegen den eindringenden
Polytheismus, älter als die Veden. Indra ist unter die Dämonen

verwiesen, die Dewen (devas) sind zu Diven (Dämonen) geworden
(v. Straufs a. a. 0. S. 150 f., Hettinger S. 419).

Wie sollen wir aber den persischen Dualismus erklären?
Wenn in irgend einem, so dürfte in diesem Ealle auf die Ui--

offenbarung zurückzugehen sein. Es scheint uns nahe zu liegen,
die Annahme eines bösen Princips zugleich aus der Erinnerung
an die Offenbarung von einem Abfall in der Geisterwelt und

aus einer Uberspannung dieses Abfalls zu erklären. Mit Recht
wird die psychologische Erklärung als unzureichend abgewiesen.
Aber auch die vermeintlich kosmologische aus feindlichen
Naturkräften im Verein mit nationalen Gegensätzen verfehlt ihr Ziel.
Die an den mosaischen Bericht so auffallend anklingende
Versuchungsgeschichte deutet auf eine Uberlieferung hin, die auch

anderen Völkern nicht ganz abhanden gekommen ist. Wenn
die Perser vor andern Ariern diesen Dualismus ausbildeten, so

erklärt sich dies aus der zugestandenen sittlichen Richtung, die

sie in ihrer religiösen Entwicklung einsehlugen, während andere



Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion. 263

umgekehrt den sittlichen Gegensatz auf den Kampf feindlicher
Naturmächte herabzusetzen geneigt waren. Eine unmittelbare
Entlehnung des Geisterglaubens aus der jüdischen Tradition aber
dürfte ebensowenig anzunehmen sein, als sich die Behauptung
begründen läfst, dafs der Glaube der Juden an Engel und böse

Geister aus der geschichtlichen Berührung mit dem Barsismus

entsprungen sei (Schanz a. a. 0. S. 45 ff.).
Sämtliche ägyptische Kulte führen auf die Verehrung

ursprünglich eines Gottes Ra, des Sonnengottes, zurück; unter
verschiedenen Namen erscheint er an den verschiedenen Orten,
aus den verschiedenen Namen wird eine Verschiedenheit der
Götter (Gutberiet S. 81). „Gott ist der eine und einzige, er
hat alles gemacht und ist allein nicht gemacht worden.
Geschichte und Geographie erklären die Entstehung des Polytheismus

Den ersten Schritt zum Polytheismus bildete der
Sabäismus: die Sonne, Symbol des idealen Lichtes, Gottes, wurde
für die Manifestation des Gottes selbst genommen, ihre
allmorgendliche Geburt ihrer eigenen innewohnenden Kraft
zugeschrieben. Dies ist die erste Anwendung der Emanationslehre,
welche die Quelle des Polytheismus ward. Doch blieb die Idee
der Einheit. Die zweite Ursache ist die Auffassung Gottes
als der beständigen Quelle seines eigenen Seins, er erzeugt
beständig sich selbst, daher die Darstellung Gottes in zwei
Angesichtern, als Vater und Sohn. In Memphis finden wir
gleichfalls Vater und Sohn, aber die Erzeugung geschieht im
Schofse einer göttlichen Mutter, woraus alle weiblichen Gottheiten
entstanden. Diese Lehre scheint in der letzten Zeit gesiegt zu
haben" (Hettinger a. a. 0. nach De Rougé S. 422).1

1 Über die Autorität De Rougés vgl. Pesch, Der Gottesbegriff in
den heidnischen Religionen des Altertums, 1885 S. 116. Ebendas. über
die noch im nachmaligen Polytheismus nachwirkende Macht des ursprünglichen

monotheistischen Gedankens folgende treffende Bemerkung: „Wie
die Vielheit der Götter zum Teil dadurch entstanden, dafs man die
Eigenschaften und Beziehungen der Gottheit in verschiedenen Wesen personifiziert

hatte, so war es die nie ganz erloschene Überzeugung von der
Einheil Gottes, welche diese Wesen in einander übergehen und vollständig
Mit einander verschmelzen liefs." (S. 128.)



264 Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion.

Da der altägyptische Monotheismus nicht mehr jener reine
und unverfälschte Glaube an den einen Gott ist, dessen Erhaltung
das auserwählte Volk besonderer göttlicher FiihruDg verdankte,
so erklären sich leicht die abweichenden Ansichten einzelner

Agyptologen, die bald Henotheismus, bald Sonnenkult, bald

Polytheismus am Anfang der religiösen Anschauungen der Ägypter
zu finden glaubten (Schanz a. a. 0. S. 78). Ein getrübter, den

einen Gott mit der Vielheit der Attribute und Wirkungen
verwechselnder Monotheismus spielt notwendig in den Farben des

Henotheismus, Polytheismus und Pantheismus, während keine
dieser Formen als das Ursprüngliche, dem der Monotheismus als

eine natürliche Stufe religiöser Vervollkommnung gefolgt wäre,
sich denken läfst. Die Behauptung, die ägyptische Religion habe

den Animismus, Fetischismus, Polytheismus und Monotheismus

durchlaufen, Stufen, von welchen wir besser nur die letzteren,
besonders die letzte kennen (s. Schanz a. a. 0. S. 81), hebt
sich selbst auf. Die evolutionistische Hypothese enthält keinen

Grund, der uns zwänge, anzunehmen, was wir nicht kennen.

Die Verwechslung Gottes mit dem Symbol der Sonne bildet
einen verhängnisvollen Schritt auf dem Wege des Verfalls der

Religion (Hettinger S. 430): ein Schritt, der durch die
Personifikationen der grofsenNaturkräfte, der zeugenden und empfangenden
allmählich zur Vermenschlichung Gottes oder nach anderer Richtung

zum Fetischismus führte. Zunächst nämlich trat der Sonne

als dem aktiven, zeugenden und befruchtenden Princip die Erde
als das passive, empfangende und mütterliche gegenüber. Die

Folge war die Hineintragung des geschlechtlichen Gegensatzes

in die Gottheit selbst oder die Spaltung desselben in eine höchste

männliche und eine weibliche Gottheit. Mit der veränderten

Vorstellung von Gott nahm auch der Kult die Züge eines

Grausamkeit und Wollust atmenden Naturdienstes an.

Auf der Stufe der Verwechslung Gottes mit dem Symbol

(dem Himmel) und im Übergang zu einer geschlechtlichen
Differenziierung in den Gegensatz von Himmel und Erde scheint

der altchinesische Monotheismus zu stehen. V. v. Straufs
fafst die darüber in den klassischen Schriften enthaltenen Aus-



Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion. 265

spräche im Folgenden zusammen: Der sichtbare Himmel, das

gewölbte Blau, hat Macht über alles und ist deshalb der höchste
Herr. Er will, er bedenkt und beschliefst — auch das, was er
künftig thun will. Er sieht alles und begleitet alles, ist aber

weder durch das Gehör, noch durch den Geruch wahrzunehmen.
Von ihm ist bestimmt, was gut, was nicht gut sei. Er ruft das

Volk ins Leben, hat Mitleid mit ihm, und liebt es mit hilfreicher
Treue. Für den Einzelnen hat er weder Liebe noch Hafs, aber
durch Frömmigkeit kann man, seine Liebe erwerben, durch
Untugend seinen Zorn erregen. Den Guten behütet, schützt, segnet
er auf alle Weise, für den Schuldigen aber sendet er Strafen;
denn von ihm kommt alles Glück, von ihm alles Übel. Das

Amt des Kaisers ist sein Auftrag, der Kaiser sein Vertreter;
dieser und seine Minister verrichten die Geschäfte des Himmels.

• Sein Wille aber wird erkannt in dem, was das Volk will,
denn diesem hat er ein bleibendes Beehtsbewufstsein eingepflanzt,
und ein geheimnisvolles Band verknüpft ihn mit demselben. Er
setzt ihm aber Fürsten und Vorgesetzte, weil es sonst, durch
seine Leidenschaften hingerissen, in Aufruhr und Zerrüttung-
geraten würde. — V. v. Straufs macht auf die merkwürdige
Ähnlichkeit dieser Gotteslehre mit der des alten Rationalismus

aufmerksam, von welchem er sich nur durch den mythologischen,
in der Personifikation des sinnenfalligen Himmels liegenden
Charakter unterscheide. Von der altchinesischen Aussage: Himmel
und Erde sind aller Wesen Vater und Mutter, urteilt derselbe

Autor, dafs die Erde gleichwohl nicht wie der Himmel als

bestimmende und waltende Macht, sondern nur als vornehmste
unter den Naturgenien betrachtet worden sei (Victor v. Straufs,
der altchinesische Monotheismus, S. 320 [22] ff.). Wenn demnach

von der einen Seite die ursprüngliche Religion Chinas als

der vollkommenste spiritualistische Monotheismus, den das Altertum

aufser Judäa gehabt habe, dargestellt wird (Schanz mit
Uernfung auf Vigouroux), von der andern Seite aber das

Geständnis abgelegt wird, dafs wir über den ursprünglichen
Gottesglauben der Chinesen nichts Bestimmtes sagen können, so dürfte
die Wahrheit in der Mitte liegen.



266 Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion.

Mit der Auffassung des Himmels als des Göttlichen war
die Erhebung der Erde zur weiblichen Gottheit in jedem Falle

nahegelegt und damit der Geschlechtsgegensatz in die Gottheit

hineingetragen. Wie diese religiöse Auffassung auf den

spekulativen Geist der Chinesen wirkte, zeigt die theosophische
Taolehre, in welcher das göttliche Leben als ein Werde- und

Zeugungsprozefs dargestellt wird. Man hat in ihr Anklänge an

die christliche Logos- und Trinitätslehre zu finden geglaubt und
diese Annahme wurde neuerdings (in dem trefflichen Aufsatze

von Prof. Schell in diesem Jahrbuch I. S. 403 ff.) mit sehr

beachtenswerten Gründen gestützt. Beruht dieselbe auf Wahrheit,

so liegt entweder ein Rest der ursprünglichen göttlichen
Offenbarung des Geheimnisses vor, oder wir haben an eine

Berührung mit dem auserwählten Volke zu denken. Aber auch

unter dieser Voraussetzung dürfte man sich kaum der Einsicht

verschlielsen, dafs die Trinitätslehre des Tao-te-king durch eine

Auffassung des göttlichen Seins verunreinigt ist, die der

neuplatonischen näher steht, als derjenigen der Offenbarungsreligion
(Jahrbuch a. a. 0. S. 417 ff. Vgl. Neumann, Lehrsaal des
Mittelreiches S. 15 f. Schanz S. 72); denn die Annahme eines tiefen
Weiblichen in Gott, welches die Wurzel von Himmel und Erde
bildet, deutet auf einen passiven Grund der Dinge in Gott hin,
der das charakteristische Merkmal eben einer theosophischen
Gottes- und Weltanschauung ist, mit der absoluten Vollkommenheit

und Überweltlichkeit Gottes aber und dem reinen Schöpfungsbegriff

sich nicht vereinigen läfst. — Der monotheistische Charakter
der altchinesischen Religion gibt sich gerade in dem Gottesnamen

Ti (Shang-ti), T'ien, Himmel, Herr des Himmels, der Grofse,
der oben weilt und alles hienieden ordnet, der Grofse und Einzige
kund; ein Name, der auch den übrigen Sprachen und Völkern
geläufig ist und sowohl den sichtbaren Himmel als auch seinen

unsichtbaren Schöpfer bedeutet, weshalb er wie kein anderer

geeignet erscheint, das umfassendste aller Gebete zu eröffnen:
Pater noster, qui es in coelis.

Während die chinesische Religion vor der Schwelle der
vollen Naturalisierung des Göttlichen und seines Aufgehens ins



267

Geschlechtliehe stille stand und den mehr abstrakten und
rationalistischen Himmelsglauben festhielt, wird diese Schwelle in
den sogenannten semitischen Naturreligionen überschritten.
Eine Erinnerung an den älteren und reineren Gottglauben haben

auch sie in dem gemeinsamen Namen für Gott: El, llu bewahrt.
Dieser Gottesname fallt um so schwerer ins Gewicht, als er
in seiner Abstraktheit (Kraft, Stärke) an einen Ursprung aus

der Personifizierung von Naturkräften zu denken nicht gestattet.
Ahnliches gilt von anderen semitischen Gottesnamen, wie Melech

(Moloch), Adonaj u. s. w. Wir begegnen aber der ausgebildeten
geschlechtlichen Difierenziierung der Gottheit in den

assyrischbabylonischen Vorstellungen von Bei dem Sonnengott und Beltis
(Mylitta), die wohl ursprünglich nicht als Mond-, sondern als

Erdgöttin aufgefafst wurde. Bei den Phöniziern ist Baal (in
Tyrus Melkarth) der höchste männliche Gott, Aschera (Astarte)
das weibliche Princip und als solches wohl Erdgöttin, später
ebenfalls als Mondgöttin gedacht. Dagegen fliefsen in der syrischen
Rhea Cybele wie in der ägyptischen Göttin zu Sais die
Geschlechter wieder in eins zusammen. — Bei den Pelasgern wird
als das weibliche Princip Dione, identisch mit Demeter (Hettinger
S. 424), d. i. Mutter Erde, verehrt, aus welcher bei den Griechen

Hera, die Gattin des Zeus, bei den Römern Juno, die
Gattin des Jupiter wird. Der Theogonie Hesiods liegt der
Gedanke einer göttlichen Selbsterzeugung, einer ursprünglichen
Identität des männlichen und weiblichen Princips, der uns in
den orientalischen Naturreligionen begegnete, zu Grunde. — In
Zeus (Dyaus), wie in Jupiter und dem germanischen Tyr (Zio,
s. Gutberiet a. a. 0. S. 74) sind deutlich die Spuren der
altarischen Lichtreligion, die im Symbol des Lichtes (Uranos, der
lichte Himmel) die höchste Gottheit verehrte, zu erkennen.

Wie den geschlechtlichen Dualismus, so erzeugte derselbe
Naturalismus von der andern Seite den Dualismus guter,
segenbringender, und böser, zerstörender göttlicher Mächte, denen in
der germanischen Mythologie die (guten) Götter selbst erliegen
(Götterdämmerung, s. Hettinger S. 428, 431).

Somit sank die Menschheit von dem Glauben an einen Gott



268 Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion.

zur Vorstellung von vielen Göttern herab, die bald wegen der
damit verbundenen menschlichen Vorstellungen verächtlich wurden
und in eine pantheistisch gefafste Gottheit sich verflüchtigten
(Weifs a. a. 0.). Über diesen späteren Ursprung der Mythologie
hat sich schon Aristoteles ausgesprochen. „Von den Vorfahren
und Allerältesten ist den Späteren in Gestalt der Sage hinterlassen

worden, dafs die Gestirne Götter seien, und dafs das

Göttliche die gesamte Natur umfasse. Das übrige ist sagenhaft
damit verbunden worden um des Glaubens der Menge und der
Gesetze und des Nutzens willen. Deshalb wurden die Götter
menschenähnlich und nach Art besonderer Geschöpfe geschildert
und hieran hat man Verwandtes und daraus Folgendes gekDÜpft."
(Metaph. 12 c. 8.)

Gefördert wurde der Prozefs des fortschreitenden
Polytheismus und der Mythenbildung durch die Trennung in
Nationalitäten und Staaten, dem die entgegengesetzte Tendenz der

Vereinigung in Universalmonarehieen keinen Abbruch zu thun

vermochte, da im Gegenteil die Götter der unterjochten Völker
in das Pantheon der Sieger Eingang fanden (Hettinger S. 430).

In den ältesten Zeiten war noch der Glaube an eine
sittliche "Weltordnung lebendig. In der Inkareligion, in der
persischen Lehre und im Rigveda finden sich schöne Beispiele von
sittlichen Elementen im Gebete. Der Inder ruft zu Varuna,
dem obersten Gott, um Vergebung der Missethaten. Dieser Varuna
aber ist nicht mehr der ursprüngliche eine Gott, sondern Saturn,
Kronos (nach anderer, weniger wahrscheinlicher Meinung
verdankt Kronos etymologischer Mythenbildung aus dem Beinamen
des Zeus Kçov'icov sein Dasein), auf den die Periode des Zeus

folgt, und dem die des Uranos voranging. Bis Uranos reichen
die Überlieferungen der Völker. Er ist der lichte Himmel, also

bereits eine Versinnlichung Gottes.1 Die Religion wurde aber

1 Über Varuna vgl. Hillebrandt, Varuna und Mitra 1877. Varuna ist
der Gott des allumfassenden Himmels, des sich über und um alles wölbenden

Firmamentes, ob es im Sonnenglanze leuchtet oder im Sternengewande
prangt (S. 4), der Schöpfer Himmels und der Erde, der Allwissende,
Allweise (S. 6).



Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion. 2(59

immer sinnlicher. Die Ägypter besafsen ursprünglich keine

Götterbilder, auch die Römer verehrten ihre Götter nach Varro
170 Jahre lang ohne Bilder. In rein menschlicher Gestalt

bildeten zuerst die Griechen die Götter, was den Persern ebenso

lästerlich als lächerlich erschien. Nicht wie die Neueren meinen,
ein Fortsehritt, sondern ein tiefer Verfall war diese Vermenschlichung

der Götter. Unrichtig ist, dafs der Fetischismus als

eine tiefere Stufe dem Polytheismus voranging; tiefer als dieser

steht nur jener ausgeartete Fetischkult, der den Steinblock u. s. w.
für den eigentlichen Gott oder den Sitz und Träger Gottes ansah.

Stein und Holz predigten wenigstens keine Laster, auch wenn
sie als heilig, von den Göttern bereitet und beseelt galten
(Meteorsteine). Der Stein war ursprünglich Sinnbild, bei den

Römern galten die auf Jupiter den Stein geschworenen Eide
als die heiligsten und unverletzlichsten. Die Stufenreihe der

religiösen geschichtlichen Entwicklung ist zuerst ein getrübter
Monotheismus des Uranos, dann Kampf zwischen Monotheismus

und Polytheismus (womit die Trennung der persischen von den

indischen Ariern zusammenhängt). Der fertige Polytheismus
bildet die dritte Stufe dos Verfalls, die letzte ist der pantheistische
Monismus. Der Dualismus liegt in der Mitte zwischen dem

unfertigen, die eine Gottheit in verschiedenen Namen und
Gestalten verehrenden und dem ausgebildeten Polytheismus (Weifs
a. a. O.j.

Man hat den unfertigen Polytheismus Kathenotheismus
genannt und versteht darunter jene Art von religiöser Verehrung,
in welcher aus der Zahl der Götter ein bestimmter Gott
ausgewählt und diesem eine relative Suprematie über alle andern

gelegentlich der Anbetung, Anrufung u. dgl. zugeschrieben wird.
Zigliara (Propaed. ed. II. p. 227) ist der Ansicht, dafs die
Existenz eines solchen reinen Henotheismus nicht wohl bewiesen

werden könne. Setze man nämlich im Geiste des Anbetenden
den Glauben an eine Mehrheit voraus, so sei der Henotheismus
iu Wahrheit Polytheismus, wenn auch der eine oder andere Gott
als der mächtigste angerufen werde. Ferner könne es einen
relativen Monotheismus oder einen Henotheismus nicht ohne einen



270 Monotheismus die ursprüngliche Form der Keiigion.

absoluten, wenn auch nicht klaren und bestimmten Monotheismus

geben, dessen Verderbnis eben der relative Monotheismus bilde.

Diese Bemerkung trifft jedenfalls in Bezug auf die religiösen
Vorstellungen der Veden zu, denen deutlich der Glaube an eine

Gottheit in der Vielheit der Erscheinungen und Wirkungen zu

Grunde gelegen ist. — Ähnlich urteilt Ed. v. Hartmann, es

werde den Henotheisten eine grofse Gedankenlosigkeit zugemutet,
wenn man sie bei jedem Kultusakt vergessen läfst, was sie bei

dem vorausgehenden aufs lebhafteste erregte; ihr Benehmen habe

nur Sinn, wenn es aus einem unvertilgbaren Einheitsbewufstsein

aller Göttergestalten entspringe. (Bei Gutberiet a. a. 0. S. 69).
Der theistische Grundgedanke klingt unverkennbar durch, wenn
die Namen der Götter so gebraucht und ausgedehnt werden,
dafs Eine Bezeichnung die Merkmale der Einen Gottheit
vollständig erschöpft. Man redet so von den verschiedenen

Kundgebungen des einigen Gottes, wie die eine Sonnenscheibe in
einer Mannigfaltigkeit von Bildern aus dem See zurückgestrahlt
wird: so meinte ein Inder, als ihm Vielgötterei vorgehalten
wurde von einem Missionär unserer Tage (Duilhé-Braig S. 501 f.).

Zeus, ursprünglich mit Uranos derselbe, wurde im Gegensatz

zu einem älteren Standpunkt religiösen Glaubens der

Repräsentant eines jüngeren Göttergeschlechtes, das der
fortschreitenden Korruption und Mythenbildung den Ursprung
verdankt. Sollte indes nicht gerade in dieser Verdrängung der

„Naturgewalten" durch die „freie Persönlichkeit" ein Fortschritt
liegen? „Der Begriff der Person schliefst die sittliche Freiheit
in sich: so bildet der olympische Götterkreis einen Fortschritt
gegenüber den alten Naturgöttern." „Die freie Persönlichkeit
überwindet die finstern Naturgewalten und nimmt sie in ihren
Dienst. Die Götter empfangen eine geistige und ethische

Bedeutung gegenüber den rein sinnlichen Gottheiten der

Naturreligion." (So Hettinger a. a. 0. S. 424.) Man könnte diese

Auffassung gelten lassen, wenn die Naturgewalten als vernunftlose

und unpersönliche Mächte gedacht worden wären. Dem

war jedoch nicht so, wenigstens nicht bei den erleuchteteren
Geistern des älteren Heidentums. Der religiös erregteste unter



Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion. 271

den Dichtern Griechenlands, Äschylos, teilt die angeführte
Ansicht von dem Verhältnis des jüngeren zum älteren Göttergeschlecht
nicht. Die im Natursymbol verehrten, wenn auch vielfach damit
verwechselten Gottheiten gelten ihm als ernste, erhabene,
sittliche Mächte; sie entsprechen einem kräftigeren, minder
verdorbenen Geschlechte, auf welches ein sittlich schwächeres folgte,
das sich seine Götter zwar menschlicher, aber auch minder ernst
und sittlich vollkommen dachte. Über die Religion der homerischen
Helden äufsert sich bezeichnend M. Müller, dafs sie in
entscheidenden Augenblicken alle gelehrten und mythologischen
Metaphern wegwerfen und in die allgemeine Sprache der Religion
zurückfallen (bei Gutberiet S. 73), deren Züge also wohl dem

vorhomerischen Götterglauben deutlicher eingeprägt sein mufsten.

— Auch der Kultus zeigt die Spuren des religiösen Verfalls in
den grauenhaften Menschenopfern, die zwar auf dem Bewufstsein
der Schuld und der Notwendigkeit stellvertretender Sühne

beruhend, gleichwohl nicht den ältesten Zeiten angehören und ihre

Entstehung nur einer Verirrung des religiösen Gefühls verdanken
konnten (Weifs a. a. 0. S. 100 ff.).

Um die Frage der religiösen Entwicklung zu beurteilen,
ist es notwendig, die sittlichen Zustände zu Rate zu ziehen.

Religion und Sittlichkeit stehen im Verhältnis gegenseitiger
Abhängigkeit, sofern die Sittlichkeit, eine Frucht der Religion,
ihrerseits wieder auf die religiösen Vorstellungen zurückwirkt.
Die unabhängige Ethik ist eine philosophische Marotte, die in
der Menschheit nie tiefere und ausgebreitetere Wurzeln gefafst
hat. Die Sitten der Menschheit aber bekunden einen fast
ununterbrochenen Rückschritt. Der sittliche Verfall der Inder und
Perser bedarf keines ausführlicheren Nachweises. Die sittliche
Hoheit der Griechen ist seit den Perserkriegen in fortwährender
Abnahme begriffen. Die Sittengeschichte spiegelt sich in der
Geschichte der Ehe, der Behandlung der Kinder, der Sklaverei
Und des Kastenwesens. Bei den Römern findet sich über das

Jahr 232 v. Chr. hinaus keine Spur der später zur Volkskrankheit

gewordenen Aussetzung der Kinder. Die Griechen
erinnerten sich noch einer Zeit, da die Sklaverei in Griechenland



272 Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion.

nicht bestand. Das Kastenwesen ist eine spätere Einrichtung.
(Weifs a. a. 0. S. 595 ff.) Die gräfslichen Unsitten vieler
sogenannter Naturvölker, die alte Eltern morden, Verwandte
verzehren, werden ausdrücklich als spätere Ausartung bezeugt. Die
eranische Überlieferung läfst den Menschen zuerst von Früchten,
dann von Milch leben, erst später schlachten sie Tiere (Weifs
S. 634). Nichts aber war den guten Sitten verderblicher, als

der Übergang von der „materiellen" Mythologie (der vermeintlichen

Personifikation von Naturkräften, der vielmehr, wie wir
sahen, als objektives Moment ein Gottesglaube zu Grunde lag)
zur Vermenschlichung der Götter, dem sog. Theanthropo-
morphismus, aus welchem sich weiterhin die Menschenvergötterung

(Anthropolatrie) entwickelte.

Eingehend behandelt Zigliara die Frage, ob dieser Thean-

thropomorphismus als ein religiöser Fortschritt zu betrachten sei.

Er geht hierbei von der zweifachen Voraussetzung aus: 1. dafs der
wahre Fortschritt den Menschen als solchen vervollkommnen müsse,
2. dafs die Vervollkommnung des Menschen durch die Verähn-

lichung mit dem Gegenstande seiner Verehrung gerade den Zweck
der Religion bilde. Diese Vervollkommnung des Menschen hat in

seinem Verstände und Willen, durch Wahrheit und Tugend zu

geschehen. Eine Religion also, die den Fortschritt bewirken

soll, darf nicht falsch sein und von den guten Sitten abziehen.

Dies ist aber im Theanthropomorphismus der Fall, denn in ihm

ist weder Wahrheit noch Nachahmbarkeit. Obgleich auch diese

Phase der Mythologie das objektive Moment der Existenz Gottes

und des Glaubens an Gott voraussetzt, so steht doch der

Theanthropomorphismus an sich betrachtet und als menschlicher
Polytheismus unter der „materiellen" Mythologie, weil in dieser

übermenschliche mit Vernunft ausgestattete Wesen verehrt wurden,
in jenem dagegen rein menschliche, also der Mensch dem Menschen

unmittelbar gegenübergestellt wird. Der Theanthropomorphismus

untergräbt und vernichtet die Religion. (Zigliara, Propaed. ed. II.
p. 234 seq.) Die Theorie der kritischen Schule, nach welcher
die Religion von der Personifikation der Naturkräfte oder der

materiellen Mythologie zur menschlichen fortschritt, um in der



Monotheismus die ursprüngliche Form der Religion. 273

Vergötterung des Menschen zu endigen, ist auch geschichtlich
falsch, denn wir begegnen bei alten Völkern der Apotheose ohne

den Durchgangspunkt der anthropomorphen Mythologie, ja diese

ist vielfach selbst Apotheose oder Vergötterung von Menschen.

Apotheose aber setzt den Begriff Gottes voraus und kann aus

einer Personifikation von Naturkräften im Sinne des (historischen)
Kriticismus nicht erklärt werden (L. c. p. 239 squ.).

Beachtenswert ist die Methode, die derselbe Autor in der

Frage nach der ursprünglichen Religionsform befolgt. Es handle
sich dem Kriticismus gegenüber um drei Fragen: 1. ob die

Mythologie die erste Religion, 2. ob sie eine rein subjektive,
menschliche Konzeption war, 3. ob die Mythologie ohne

Beimischung eines religiösen Objekts bestand, das ihr als Substrat

diente. Was geschichtlich nachweisbar ist, dafs der Monotheismus

der Mythologie voranging, folgt selbst aus apriorischen Gründen,
denn der Irrtum hat immer eine gewisse Wahrheit zur
Voraussetzung, ein objektives Moment, das er entstellt und verkehrt.
Ist aber die Mythologie metaphorisch zu verstehen, so setzt sie

ein religiöses Objekt voraus, das im Bilde dargestellt wurde. —
Vermag nun auch dieses Argument nicht der Geschichte zu

präjudizieren, so erweist es doch die Objektivität der Religion
und des Gottesglaubens, die aus der Thatsache der Irrtümer
selbst folgt. Es ist daher auch vollkommen begründet, wenn
a priori geschlossen wird, es könne einen Polytheismus ohne,

sei es ideell oder reell (geschichtlich), vorangehenden
Monotheismus nicht geben. Damit löst sich auch die weitere Frage,
ob die Mythologie exklusiv Personifizierung von Naturkräften
sei. Sie betrifft nicht die Thatsache der Personifikation,
sondern ihre Natur und ihren tiefern Grund. Der Kriticismus
betrachtet die mythologische Personifikation als eine ausschliefs-

lich menschliche — ohne einen zu Grunde liegenden objektiven
Gottesglauben. Das Richtige aber ist vielmehr, dafs sie einen

solchen voraussetzt und auf einer Verdunkelung desselben beruht.
Der Pantheismus, in dem die Personifikation der Natur vollendet
ist, enthält einen Irrtum über das Wesen, die Beschaffenheit

Gottes, setzt also die Kenntnis des Daseins Gottes voraus.
Jahrbuch für Philosophie etc. V. 18



274 Verhältnis des Heidentums zum Christentum.

Dasselbe gilt vom Polytheismus. Man kann über die Natur, die

Qualität und — man gestatte das Wort — die Quantität Gottes
und des Göttlichen nicht irren, ohne das Dasein Gottes
vorauszusetzen und desselben versichert zu sein (L. c. q. 222 squ.).

Haben wir das Heidentum im bisherigen als einen Abfall
von der ursprünglichen Höhe religiöser Erkenntnis und Übung-

erkannt, so gilt es nunmehr, sein Verhältnis zum Christentum
näher zu bestimmen. Zwei Extreme sind hierbei zu vermeiden,

von denen das eine im Heidentum nur Finsternis und Laster
sieht, das andere aber das Christentum in naturgemäfser
Entwicklung aus dem Heidentum (verbunden mit den universaleren
Elementen des Judentums) hervorgehen lafst. In letzterer
Beziehung ist es allerdings richtig, wenn gesagt wird (Schanz

a. a. 0. S. 4), der Unterschied des Christentums nicht allein von
der heidnischen Philosophie, sondern auch vom Judentum sei

nicht blofs ein gradueller, etwa so zu denken, dafs die vielfachen
Strahlen des vorchristlichen Logos sich in Christus zur
hellleuchtenden Sonne vereinigten. Wenn aber mit Berufung auf
die Gesetze der „geschichtlichen Entwicklung und der göttlichen
Providenz", auf das Gesetz der Kontinuität das Heidentum als
eine Voraussetzung und Vorbereitung im Gange der vor- und

aufserchristlichen Menschheitsentwicklung aufgefafst werden soll,
und dafür die Betrachtung von Zeit und Raum sub specie aeter-

nitatis et infinitatis (a. a. 0. S. 5 f.) in Anspruch genommen
wird, um das Ganze in einen providentiellen Akt zusammenzufassen,

in welchem die „Geschichte der Menschheit göttlich
wurde, wie der Gott selbst im Christentum geschichtlich" (S. 6),
so ist diese in eine eigentümlich mysteriös klingende Form
gekleidete Auffassung der Mifsdeutung in hohem Grade ausgesetzt ;
denn auch der Rationalismus, insbesondere der spekulative, kennt
aufser der allmählichen, stufenweisen die sprunghafte, unmittelbar

aus den verborgenen Tiefen der Geisteskraft, den ewigen
Quellen der in die Geschichte eingehenden Gottheit schöpfende

Entwicklung und betrachtet dieselbe als den wahren Grund des

Fortschritts des Menschengeschlechtes in allen Offenbarungen
des Geistes, in Sprache, Religion, Wissenschaft und Kunst. So



Verhältnis des Heidentums zum Christentum. 275

unterscheidet Wilhelm von Humboldt in seinen feinsinnigen
Erörterungen über den Zusammenhang der Sprache und Geisteskraft

den offenbaren, sichtbar durch Ursache und Wirkung
verketteten von dem verborgenen und gleichsam geheimnisvollen
Entwicklungsgange der Menschheit (Über die Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaues u. s. w. S. 12). Obgleich nicht blofs

ein „Verhältnis" zwischen Schöpfung und Offenbarung angenommen
werden mufs (S. 6), sondern ein ganz bestimmtes, von der Art,
dafs die Gnade die Natur voraussetzt, so kann hieraus gleichwohl

nicht eine Notwendigkeit der Vorbereitung des Christentums

durch das Heidentum abgeleitet werden, am wenigsten in
dem Sinne, dafs Heidentum und Judentum „ihre Wasser
vermischend, zum Quell geleitet wurden, der ins ewige Leben fliefst."
(Schanz a. a. 0. S. 7.) Denn das Christentum ist nicht das Ergebnis
einer Vermischung heidnischer und jüdischer Elemente, sondern
als übernatürliches Lebenselement in sich bestehend bringt es die

alttestamentliche Offenbarung zur Vollendung und feiert gerade
dort und dann seine gröfsten Triumphe, wo die Vorbereitung
anscheinend die ungünstigste ist — im Augenblick des tiefsten
sittlichen Verfalls des Menschengeschlechtes; denn obgleich an
die Natur anknüpfend, ist es eben imstande, die verderbte und
geschwächte Natur wiederherzustellen und zugleich über sich

selbst zu erheben. Mit dem übernatürlichen Charakter des

Christentums aber scheint die Annahme unvereinbar, dafs im
Heidentum alles, was im Christentum in seiner Fülle und göttlich
beglaubigt sich zeigt, schon als Keim und Same gefunden werde
(Schanz S. 5). Wir können daher auch nicht zugeben, dafs

Versuche und Unternehmen, aus den Thatsachen, Lehren und

Mysterien der vorchristlichen heidnischen Religions- und Götter-'

mythik ein aus verborgenen Seelengründen herausgesetztes Prä-

sagium der christlichen Heilswahrheit herauszulesen", ihre volle
Berechtigung haben (C. Werner bei Hettinger S. 437). Zwar
'st uns nicht unbekannt,'dafs man in den orientalischen Religionssystemen

die Grundgeheimnisse des Christentums, Trinität und
Inkarnation zu finden geglaubt hat, was zu der Behauptung
Anlaf8 gegeben zu haben scheint, der bedeutende Fortschritt der

18*



276

neuen (religionsvergleichenden) Disziplin habe dazu beigetragen,
die Grundgedanken der übernatürlichen Offenbarung als Gemeingut
der alten Religionen und Sagen nachzuweisen (Schanz a. a. 0.
S. 11); ein näheres Zusehen aber hat in vielen Fällen gezeigt,
dafs man es nur mit einer äufseren Ähnlichkeit, nicht aber mit
dem wahren Charakter und Wesen jener Geheimnisse zu thun habe.

Gleichwohl ist gegen die Ableitung der ursprünglich reineren
und vollkommeneren religiösen Vorstellungen aus der Uroffen-

barung nichts einzuwenden; denn in dieser waren sowohl
übernatürliche als auch natürliche Wahrheiten von Gott und göttlichen
Dingen eingeschlossen. Durch die Sünde gingen nur die
übernatürlichen Gaben verloren, und wenn auch das natürliche Licht
nicht ungetrübt und ungeschwächt aus der durch die Sünde

angerichteten Zerstörung hervorging, so liegt doch die Annahme

nahe, dafs die Menschheit von den Strahlen göttlicher Erleuchtung

vor allem diejenigen rettete und am längsten bewahrte,
welche der Kraft seines natürlichen Geistesauges angepafst waren.
Hieraus erklärt sich, dafs der Glaube an den einen Gott älter
ist als die Mehrzahl der an die Offenbarungslehren von der

Trinität und Inkarnation anklingenden Vorstellungen, die
entweder einem mythenbildenden Prozefs (Trimurti, Avataras) ihren

Ursprung verdanken oder, soweit sie, sei es aus der Erinnerung
an die Uroffenbarung, sei es aus der Berührung mit den Trägern
der patriarchalischen. und mosaischen Offenbarung stammten, in
den Prozefs der Naturalisierung (S. 10) des Göttlichen

hineingezogen, d. h. durch polytheistische und pantheistische TJmdeutung

verunreinigt wurden.
In dieser unserer Auffassung des Verhältnisses der

heidnischen Religion zur Uroffenbarung und zum Christentum

behauptet das letztere seiuen Charakter des „Überraschenden und

Außerordentlichen" (Schanz a. a. 0.), und die Schilderung des

hl. Paulus im Römerbrief, die man als eine Art von Übertreibung,

aus beschränkter Kenntins der Religionen und ihrer Geschichte

hervorgehend, darstellen möchte (a. a. 0. S. 10), verliert nichts

von ihrer vollen erschütternden Wahrheit. Denn nicht nur unter
Griechen und Römern, sondern auch unter den Buddhisten und



Einteilung der Religionen. 277

unter den Anhängern des Wischnu und Siva hat das Heidentum
mit dem tiefsten geistigen und sittlichen Verfälle geendigt
(Schanz S. 41. 44).

Nach all dem über die Entwicklung der Religion im Heiden-
tume Gesagten begreift sich die Schwierigkeit, eine befriedigende
Einteilung der geschichtlichen und thatsächlich vorhandenen

Religionen aufzustellen. Nach den Grundsätzen des Christentums
kann die der modernen Richtung am wenigsten sympathische in

wahre und falsche Religionen nicht beanstandet werden, während
die herrschende philosophische Theorie von der relativen Wahrheit

eine absolut wahre Religion nicht kennt und anerkennt, und
die verschiedenen Religionen als die mehr oder minder
vollkommenen Formen betrachtet, in welchen die religiöse Idee
Gestalt gewonnen hat. — Von demselben christlichen Standpunkt
sind alle heidnischen Religionen und selbst die des Judentums,
sofern dieses der vollendeten und erfüllten Offenbarungsreligion
sich abschliefsend oder feindlich gegenüberstellt, fälsche Religionen;
denn trotz der darin enthaltenen Elemente und Keime der
Wahrheit sind doch die Begriffe von Gott derart getrübt und
die Weisen seiner Verehrung in dem Mafse entstellt, dafs sie,

im ganzen betrachtet, sowohl in Anbetracht dessen, was ihnen

fehlt, als auch dessen, was sie positiv Falsches enthalten, als

Solche bezeichnet werden müssen, die ihren Bekennern das Heil
nicht zu vermitteln vermochten.

Unter den übrigen Einteilungen kann weder jene in Natur-
und Kulturreligionen, noch die in Natur- und sittliche Religionen
Anspruch auf unseren Beifall erheben. Was die zuerst genannte
Einteilung betrifft, so bleibt das Einteilungsprincip immer ein

äufserliches und accidentelles, mag man nun Civilisation nnd
Kultur im allgemeinen, oder den Besitz der Schrift und religiöser
Urkunden als unterscheidendes Merkmal betrachten. Man spricht
dann eben von Religionen der Natur- und Kulturvölker, und es

erhebt sich aufs neue die Frage, ob zwischen ihnen irgend ein

wesentlicher Unterschied bestehe. Wie wenig begründet diese

Einteilung sei, erhellt aus der Thatsache, dafs eine hohe Kultur mit
tiefem religiösen und sittlichen Verfall und umgekehrt eine grofse



278 Einteilung der Religionen.

Reinheit der religiösen Begriffe und der Sitten mit unentwickelter
Kultur sich verbunden finden. Die Einteilung in Natur- und
sittliche Religionen aber enthält eine Auffassung der Religion
und ihres Verhältnisses zur Sittlichkeit, die nur zu deutlich ihren

Ursprung in der Evolutionstheorie verrät und auf der Voraussetzung

beruht, dafs Religion als reiner Naturdienst ohne Ahnung
eines höheren geistigen und sittlichen Princips, eines göttlichen
Willens und Gesetzes bestehen könne und ursprünglich
bestanden habe.

Das Einteilungsprincip der Religionen kann nur aus dem

Verhältnis entnommen werden, in welchem dieselben zum

ursprünglichen monotheistischen Glauben der Menschheit stehen.

Demnach haben wir monotheistische, dualistische, polytheistische
und pantheistische Religionen zu unterscheiden. Will man den

Begriff des Henotheismus als einen geschichtlich begründeten

gelten lassen, so würde zu den genannten Formen noch die des

Henotheismus hinzugefügt werden müssen. Dagegen scheint eine

atheistische Religion eine contradictio in adjecto zu sein. Überdies

hat der Atheismus nie weitere Volkskreise zu ergreifen
vermocht. Der Buddhismus, wenigstens als Volksglaube, ist
nicht Atheismus, sondern nahm die alten Götter in die neue

Lehre auf und ordnete ihnen Buddha als den höchsten über.

(Ch. Pesch a. a. 0. S. 21.) Wo Religion ist, selbst im entartetsten
Fetischismus und in der Form der Bilderanbetung, da ist ein

wenn auch noch so dunkler Glaube an die Gottheit vorhanden.

Wenn auch manche Vertreter dieser Einteilung von der Voraussetzung

ausgehen, dafs der Polytheismus der Anfang der Religion

gewesen sei (Schanz S. 14), so kann dies die Richtigkeit
derselben nicht beeinträchtigen. Das Zeugnis der Geschichte aber

spricht gegen diese Voraussetzung. Ebenso sprechen Gründe
der triftigsten Art dafür, dafs der ursprüngliche Monotheismus

aus göttlicher Offenbarung stammte. Wir werden diese Gründe

in einem weiteren Artikel über die Notwendigkeit einer positiven
Offenbarung selbst für die natürlichen Wahrheiten der Religion
anzugeben haben. Zwar übersteigt die Erkenntnis des einen

Gottes nicht die natürliche Kraft des menschlichen Geistes, und



Einteilung der Religionen. 279

an und für sich würde nichts hindern, dafs die Menschheit durch
ihre natürliche Geisteskraft schon ursprünglich die Einheit Gottes

ohne die Hilfe göttlicher Offenbarung erkannte. Die
Wahrscheinlichkeit aber spricht dagegen. Die Schwierigkeit liegt in
dem Gange der natürlichen Geistesentwicklung, die vom
Sinnlichen beginnend nur allmählich und mühsam zum Übersinnlichen

sich erhebt. Diese Schwierigkeit, nicht aber der Mangel eines

gleichwertigen selbstbewufsten Nichtich (Schanz S. 15) bildet das

Motiv, das uns bewegt, den „anfänglichen Monotheismus" auf

göttliche Einwirkung zurückzuführen. Wäre der menschliche

Geist von Anfang an sich selbst überlassen geblieben, so hätte

er kaum mit den reineren und vollkommeneren Begriffen von
Gott und göttlichen Dingen begonnen, nicht deshalb, weil etwa
das Selbstbewufstsein die Quelle der Religion oder auch nur die

Norm für die Auffassung der Welt und des Weltgrundes abgäbe

und in der Entwicklung des Geistes (der Menschheit wie des

Einzelnen) als ein Späteres sich einstellte (Schanz a. a. 0.),
sondern weil die Erkenntnis der Gründe um so schwieriger ist,

je mehr sie über die Sinne hinausliegen; denn die natürliche
Gotteserkenntnis hat zu ihrer Grundlage das Princip der
Kausalität: aus der Bedingtheit und Abhängigkeit der Dinge wird
ihr Ursprung aus einer höheren Ursache, aus der Ordnung aufser

uns und dem Gesetze, das sich kundgibt in uns, wird die
ordnende Weisheit und der Gesetzgeber über uns erkannt. Eine
solche Erkenntnisweise ist zwar nicht wesentlich und notwendig
dem Irrtum ausgesetzt (wie V. v. Straufs, altchines. Monotheis.
S. 325 [27] meint), wird ihn aber nur langsam und mit Mühe

überwinden: weshalb man aus ihr mit Recht einen Kongruenzgrund

für die Notwendigkeit einer ursprünglichen Gottesoffenbarung

entnimmt.

Wir haben in der Frage nach der Urgeschichte der Religion
auf das Zeugnis der Geschichte gehört. Es lautet dahin, dafs

die Menschheit in religiöser und sittlicher Beziehung mehr Schritte
rückwärts als vorwärts gethan hat. Mögen auch Kultur, Wissenschaft

und Kunst trotz mehrfacher Schwankungen im ganzen das

Bild einer fortschreitenden Entwicklung darbieten, so kann



280 Einteilung der Religionen.

dasselbe doch nicht von der Religion und dem sittlichen Zustand
des Heidentums gesagt werden.

Inzwischen aber erhebt eine neue, naturwissenschaftliche

Disziplin, die sogenannte prähistorische Forschung, lauten,

ja ausschliefslichen Anspruch, in der Frage nach der

Urgeschichte der Menschheit gehört zu werden. Dürfte man
ihren Versicherungen Glauben schenken, so wären die Anfänge
der Menschheit durch das Gepräge der tiefsten tierischen Roheit

gekennzeichnet. Vernehmen wir hierüber einen Apologeten,
der dieser neuen Wissenschaft mehr sympathisch als skeptisch
gegenübersteht. „Kann man, frägt derselbe, die prähistorische
Archäologie, die Paläontologie zur Stunde eine Wissenschaft

nennen, im strengen Sinne des Wortes? Der Schatz der
Urkunden häuft sich täglich, der Stoff ist unermefslich. Aber das

Material ist mit nichten gesichtet. Kaum sind die Grundrisse
des neuen Gedankengebäudes fertig. Abenteuerliche Hypothesen,
unreife Systeme, vorurteilsvolle Behauptungen, übereilte Schlüsse

machen sich breit, kreuzen einander und heben sich wechselseitig
auf (Duilhé-Braig a. a. 0. S. 493).

Von der Richtigkeit der Einteilung in Stein-, Bronze- und
Eisenzeitalter mit den Unterabteilungen der Steinzeit ausgehend
hebt die genannte Apologie die bedeutende Geistes-, Willens- und

Thatkraft der Höhlenbewohner hervor und schliefst daraus, dafs

die Menschheit schon am Ende der Eiszeit in ihrer äufseren

Vollendung dasteht; es trenne daher unsere Ahnen und uns kein
merkbarer Wesensunterschied von den Nachkommen der Troglo-
dyten (S. 498). Das Sehlufsresultat ist in den Worten
ausgesprochen: „Wir haben noch sehr weit bis zu einer erschöpfenden
und umfassenden Kulturgeschichte der Ur- und Vorzeit. Doch

löst sich Eine vermittelte Wahrheit aus allen Forschungen ab:
Das Vorhandensein eines grofsen Gesetzes, welches die

Kulturbewegungen der ersten Menschheit leitet. Es ist das allgemeine
Gesetz aufsteigender Entwicklung in der menschlichen Erwerbskunst

und Bildungsthätigkeit." „Freilich der Mensch hat die
Gabe der Freiheit und der Vernunft, das Himmelslicht, welches
allein eine geistige Aufwärtsbewegung möglich macht, in ent-



Einteilung der Religionen. 281

setzlicher Weise gemifsbraucht. Der Mensch der Urzeit hat sich

zur Stufe des Unvernünftigen erniedrigt, sein Betrageu war das

eines reifsenden Tieres. Allein die entfesselte Sinnlichkeit

grausamer, niedriger Triebe, was beweist sie? Sie bewahrheitet
das Wort schon für das prähistorische Dasein unseres Geschlechtes,

Mephistos Wort er nennt's Vernunft und braucht's allein,
um tierischer als ein Tier zu sein." (S. 504 f.)

Wie es sich immer mit dem Menschen der Urzeit im Sinne

der Paläontologie verhalten möge, so steht doch nach allen

Regeln geschichtlicher Analogie fest und wird durch die Erinnerungen

der Völker bestätigt, dafs das Gesetz des allmählichen

Fortschritts, das sich in Werkzeugen und Waffen, in Schmuck

und Kunst zu erkennen gibt, auf die religiösen Vorstellungen
und die sittlichen Zustände der Menschheit keine Anwendung
findet, vielmehr die Worte der Schrift ihre Geltung behalten:
Quia cum cognovissent Deum, non sicut Deuin glorificaverunt
stulti facti sunt et mutaverunt gloriam incorruptibilis Dei in

similitudinem corruptibilis hominis et volucrum propter quod
tradidit illos Deus in desideria cordis eorum. Rom. I. 21 squ.

Nachwort.
Herr Professor Dr. Schanz in Tübingen hat sich durch die

im ersten Artikel sowie im ersten Teile des zweiten Artikels
der „Apologetischen Tendenzen und Richtungen" enthaltenen
kritischen Bemerkungen über seinen apologetischen Standpunkt
zu folgender Äufserung veranlafst gesehen: „Der Verfasser,
Kanonikus Glofsner, ist als einseitiger, um nicht zu sagen
fanatischer, Verteidiger des extremen Thomismus so bekannt,
dafs ich durch seinen Widerspruch nur in der Überzeugung
von der Richtigkeit meiner wissenschaftlichen Überzeugung
bestärkt werde." (Tübinger Quartalschrift 1890 Seite 485.)
Diese resolute Sprache mit ihren bequemen und verbrauchten

Schlagwörtern: „es ist bekannt" („alle Welt weifs es", was in
gewöhnlicher Redeweise häufig soviel bedeutet als : schwer oder

gar nicht zu beweisen), „extrem, einseitig, fanatisch", ist, wie es

scheint, darauf berechnet, den unbequemen Kritiker in den Augen



282 S. Thomas oder P. Molina?

der Feinde der kirchlichen Wissenschaft (was nun einmal die

Scholastik ist, mag man in Tübingen hierzu sagen, was man

will) zu diskreditieren, und sicherlich auch geeignet, auf

befangene und urteilslose Leser Eindruck zu machen. Was mich

betrifft, so wird mich eine solche Sprache weder entmutigen
noch abhalten, auch ferner meines Amtes zu walten, dem

Eindringen skeptisch-empiristischer Theorieen in die Theologie

zu widerstehen und Lehren (nicht Personen) mit Gründen (nicht
mit Phrasen) zu bekämpfen, wenn sie mir falsch und gefährlich
dünken. H. Prof. Schanz fühlt sich, weil ich u. s. w. „bekannt',
sei, durch meinen Widerspruch in der Überzeugung von der

Richtigkeit seiner Ansichten bestärkt. Diese Logik wäre schwer

zu begreifen, wenn uns nicht die Lektüre der „Apologie des

Christentums" an dergleichen Blüten gewöhnt hätte (vgl. Braig,
Gottesbeweis u. s. w. S. 106 ff.). Die Behauptung endlich (a. a. 0.),
dafs ich kaum mehr als den ersten Paragraphen seiner weitläufigen
Apologie gelesen, dürfte der H. Professor selbst nach dem

Erscheinen meiner weiteren Artikel wohl kaum mehr aufrecht halten.

Glofsner.

S. THOMAS ODER P. MOLINA?
Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Ord. Praod.

1. Die Innsbrucker Quartalschrift veröffentlicht im Jahrgang
1890 Nr. 2 eine Kritik über das von mir herausgegebene Buch:
„von der Lehre des hl. Thomas über die Willensfreiheit der
vernünftigen Wesen". Diese Kritik stammt aus der Feder des
P. Joseph Kern S. J., und ist so originellen Inhalts, dafs sie
einem gröfseren Leserkreise, als die genannte Quartalschrift
aufweist, bekannt gemacht zu werden verdient.

Das erschienene Buch führt den Titel: „die Lehre des heil.
Thomas u. s. w." Damit ist der mafsgebende Gesichtspunkt,
welchen die Gesetze der Kritik jedem Referenten vorschreiben,
mit aller wünschenswerten Bestimmtheit und Klarheit auf das

genaueste vorgezeichnet. In unserm Falle haben wir es somit


	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

