Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]
Autor: Grupp, G.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

210 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

P. Limb. kennt dieses Argumient des hl. Thomas. Der
Einwurf, den der Herr Autor sich selber macht, lautet:! Die
Existenz, welche mit der Wesenheit real identisch ist, muls als
einzige anerkannt werden, diese Existenz nennen wir Gott.

Darauf antwortet P. Limb.: ,,Es gibt nur eine einzige real-
identische Existenz im identischen und zugleich im formellen
Sinne, namlich Gott, das ist vollkommen richtig; allein dafls es
eine realidentische Existenz blols im identischen Sinne gebe,
das bestreiten wir.“

_._._._5._43},4__ S

BEITRAGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Vox Dr. G. GRUPP.

—C P ——— »

5. Kants Grundprineip der Ethik,

Der Charakter des XKantschen Philosophierens lafst er-
warten, dafs auch sein ethisches Princip 1. apriorisch ist —
denn nur ein solches ist allgemein giltig — und 2. dals es rein
formell ist, da jeder empirische Inhalt seine allgemeine und
notwendige Giltigkeit schmilern wiirde. Solchen Voraussetzungen
wiirden nun ohne Zweifel ,ethische Kategorieen* geniigen, welche
den logischen é&hnlich nur reine Formen ohne jegliche materiale
Andeutung wiren. Leider fand nun Kant zu seiner Zeit keinen
Ulriei,? der die Entdeckung ethischer Kategorieen gemacht hitte,
er mulste daher selbst auvf diese Entdeckung ausgehen. Dabei
war er offenbar ungliicklich und so mulste er da stehen bleiben,
von wo er ausging bei der Forderung reiner allgemeingiltiger
Form des Willens. So wurde der Wille in seiner reinen allge-
meingiltigen und notwendigen Form selbst zur Kategorie und
zaum ethischen Princip. Diesem Princip fehlt nun freilich jeg-
licher Inhalt und es ldfst sich nichts aus ihm ableiten, doch
gelang es Kant, durch Krschleichung allmihlich eine Reihe von
Elementen einzuschmuggeln, welche im Grund aposteriorischer
Herkunft waren.

1], c. Seite 60. 2 Ulrici, Gott und der Mensch II, 144 ff.



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 211

1. Dem Postulat der Allgemeingiltigkeit unterschob K.
die Riicksicht auf die Gesellschaft: die Form des Willens soll
so sein, dals sie allgemein gelten, d. h. dals jeder sie an sich
tragen kann, ohne dafs die Ordnung verletzt wiirde.

Allgemeingiltig soll die noch gesuchte Form des Willens nicht
etwa deshalb nur sein, weil es nun einmal der Vernunft so gefillt oder
wie Herbart das Problem veridndert, weil die gewiinschte Form dem Ge-
schmacke entspreche, sondern aus dem ganz praktischen Grunde, damit
jeder neben dem andern bestehen kann, Nun ist aber hauptsiichlich des-
halb Gefahr da, dals wir nicht immer im Frieden bestehen kdnuen, weil
wir nicht reine Geister sind. Es sind und bleiben also empirische Riick-
sichten, welche die Formel stiitzen und tragen. Freilich Kant verdeckt
diese Thatsache, er spricht immer ganz kalt und vernunftstarr von der
moglichen Allgemeinheit des Willens, der fihig sein soll, zur allgemeinen
Maxime oder zum allgemeinen Gesetz zu werden. '

2. Die reine Form des Willens soll notwendig sein. Damit
stimmt der unbedingte Charakter des Sittengesetzes iiberein, der
sich uns im Gewissen ankiindigt. Die sittlichen Forderungen
wollen absolut und unbedingt gelten und keine Riicksicht dart
ihnen widersprechen. Worauf beruht nun aber diese Unbedingt-
heit? Auf dem Zwange bestimmter Zwecke oder dem Drucke
der allgemeinen Meinung oder der Verpflichtung des Absoluten ?

Es lige nahe, den Charakter der Unbedingtheit und der Notwen-
digkeit bei Kant in Zusammenhang mit der Ausdeutung des Postulates
der Allgemeingiltigkeit zu bringen und ihn auf den Zwang der allgemeinen
Meinung zuriickzufiihren, wie es vielen neuern Ethikern (z. B. auch Paulsen)
gefallt. Indessen ist Kant ebensoweit davon entfernt, als von der theo-
logischen Begriindung.

Er greift hier zu der absurden Ausflucht, das unbedingte
Gebot aus der Selbstbestimmung des hyperempirischen Charakters
zu entwickeln., Die reine Vernunft oder wir selbst als Noumena
haben uns darnach das Sittengesetz auferlegt, obwohl wir nichts
davon wissen. Haben wir uns denn auch die Denkgesetze ge-
geben ?

Die vorliegende treffliche Schrift Webster Cooks?® iiber Kants und
Butlers Moral ist eine Doktordissertation. Wenn alle amerikanischen
Doktordissertationen wie diese sind, dann hat das bekannte Geriicht un-
recht, Der Verfasser beherrscht seinen Stoff, und wenn ihm auch die
Tiefe mangelt, so versteht er doch die Hauptpunkte deutlich hervortreten
zu lassen und den Charakter der beiden fraglichen Systeme in richtigen

1 The ethics of Butler and Kant.

14*



212 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

Parallelen darzustellen. Freilich will es uns bediinken, als seien zwei
unvergleichbare Erscheinungen hier zusammengestellt und da nun doch
Beziehung und Gleichungspunkte gesucht werden sollen, liegt die Ver-
suchung nahe, Disparates unter ein Joch zu zwingen. Obwohl nun Cook
sich redlich bemiiht, die Unterschiede beider Denker immer gegenwiirtig
zu halten, ist es ihm doch passiert, das Kantsche Princip der Achtung
vor dem im kategorischen Imperativ gesetzgebenden hyperempirischen
»lch® mit dem Butlerschen Princip der Selbstliebe gleichzusetzen (p. 38).

Die Kantsche Moral ist der gerade Gegensatz gegen jeden Hedo-
nismus, wie ihn auch Butler im Anschlufs an Shaftesbury vertritt. Wenn
die Moral Shaftesburys Tugend und wahres Wohl (happiness), Selbstliebe
und Menschenliebe (Egoismus und Altruismus) an einander zu ketten
sucht, so will Kant im Gegenteil beides trennen, wie Cook richtig ein-
sieht. Tugend soll von jeder Riicksicht auf Wohl und Nichstenliebe von
der Eigenliebe frei sein. Allerdings kann Kant nicht vermeiden, dafs
selbst bei ihm diese Riicksichten mittelbar wieder hereinkommen. Mit
Recht tadelt Cook an Kant seine schroffe Abweisung jeglicher ,,Sinn-
lichkeit*, jeder Neigung und jeden Mitgefiihls. Ebenso enthilt die Kritik
Butlers, es fehle ihm die Erkenntnis der Vernunftnotwendigkeit der Moral,
einen richtigen Gedanken. Allein die wahre Synthese zwischen dem
Gliickseligkeitsstreben, wie es Butler zu Grunde legt, und der Vernunft-
strenge, der Absolutheit des Moralgebotes, wie Kant mit gewissem Recht
sie forderte, hat Cook nicht gefunden. Dazu hiitte ihn nur die Erkenntnis
der wahrhaft christlichen und katholischen Philosophie der Vorzeit fithren
kénnen.

Die nachkantische Philosophie®.
1. Fichte und Schelling.

Der Subjektivismus, welcher dem eigenen Denken objektive
Geltung abspricht, ist viel dlter als Kant, aber vor ihm trat er

*1.ZurGeschichteder neueren philosophischenSysteme
von K., Ch. F. Krause. Aus dem handschriftlichen Nachlasse des
Verfassers, Herausgegeben v. Hohlfeld und Wiinsche. Leipzig, Otto
Schulze 1889.

2. Vorlesungen iiber das System der Philosophie von K. Ch. F, Krause.
I. Band: Intuitiv-analytischer Hauptteil. Zweite aus dem handschrift-
lichen Nachlasse des Verfassers vermehrte Auflage. 1I. Band: Synthetisch-
deduktiver Hauptteil. Zweite aus dem handschriftlichen Nachlasse des
Verfassers vermehrte Auflage. Leipzig, Otto Schulze 1889,

3. Grundlage des Naturreiches von Krause. Aus dem Nachlasse des
Verf. herausgegeben von Dr. Mollat. Leipzig, Schulze 1890.



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 213

mehr als eine triilbe Stimmung oder krankhafte Skepsis auf und
erst durch Kant erhielt er eine bestechende, kunstvolle und
iiberraschende Begriindung, Auch war die Art vollstindig
neu, wie trotzdem wnoch ein Rest der objektiven Welt iibrig
gelassen wurde. Freilich wenn wir diesen Rest genauer an-
sehen, ist er fiir uns vollig wertlos.

Was uns die Sinne und Empfindung bieten, Farbe, T6ne, Geriiche,
die Schwere und Hirte, hatte man schon friber als subjektiv erkannt,
aber man glaubte immer noch in den sogenannten Eigenschaften, in der
Quantitit, Bewegung, Zahl und Lage die Wirklichkeit und das Wesen
der Dinge erfassen zu konnen. Da kam nun Kant und entzog auch
dieser Annahme den Boden. Alle Kategorieen der Quantitit, Qualitit,
Relation und Modalitit sind nach ihm mitsamt den Anschauungsformen,
Zeit und Raum apriorische Geistesformen, von denen wir zum mindesten
nicht wissen, ob sie in Wirklichkeit eine Geltung beanspruchen kinnen.
So wenig als die Denkformen haben die den Denkgesetzen entsprungenen
Ideen einer substanziellen Seele oder Gottes die Vermutung fiir
sich, dafs ihnen in der Wirklichkeit etwas entspricht. Diese Ideen
besagen nur so viel, dafs das Denken infolge der es bestimmenden Denk-
formen, dafs der im Geiste waltende auf Substanzen und Ursachen hin-
dringende Trieb vermittelst der Phantasie das Schema einer Seele und
Gottes entwirft, aber iiber die subjektive Sphiire leitet er nicht hinaus.

Trotz allem bewahrte nun doch Kant ein unerkennbares
Ding an sich; die realistische Ader in ihm war zu stark, um
alles preiszugeben. ~Anders war dies bei seinen Nachfolgern;
diese hielt kein Bedenken mehr zuriick, sie lielsen das unbe-
kannte Ding an sich fallen und hatten auf ihrem Standpunkt
vollstindig recht. Was niitzt ein Ding, von dem ich nichts
weils, das streng genommen gar nicht erschlossen werden kann,
da alle kausale Folgerung fehl gehen mufs und das nur der
Inkonsequenz des Systems sein Dasein verdankt? Die Welt ist
nach dieser Annahme nur Bewulstseinsthatsache, eine allgemeine
Vorstellung, nichts weiter; was da ist, das ist allein die Geisteswelt

4. Das Geheimnis der Hegelschen Dialektik beleuchtet vom konkret-
sinnlichen Standpunkte v. Eug. Heinr. Schmitt; herausgeg. von der
Philosophischen Gesellschaft (Ad. Lasson) in Berlin. Halle, Pfeffer 1889.

b. Das Ich und die sittlichen Ideen im Leben der Volker von Otto
Fligel. Zweite Auflage. Langensalza, Beyer 1889.

6. Die Herbart-Zillerschen Grundsiitze in ihrer Anwendung auf den
Religionsunterricht von Dr. Herm. Berger. Altenburg, Dietz 1888.

7. Uber den innern Zusammenhang des Schopenhauerschen philo-
sophischen Systems, v. D. Hancke. Bunzlau, Fernbach 1888.

8. Kritik des Pessimismus, Versuch einer Theodicee von Dr. Gustav
Kifsner. Halle, 'feffer 1888.



214 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

mit ihren Anschauungen und Ideen. Innerhalb des so begrenzten
Gebietes der ausschlielslichen Geisteswelt vermochte man frei
der Anleitung und Anweisung der subjektiven Denkformen und
Ideen zu folgen. Anf diesem Gebiete war man souverdn und
jetzt erhielten auch die Denkformen und Ideen, denen man unter
Voraussetzung einer wirklichen Welt auf Kantschem Boden mit
Recht Milstrauen entgegensetzte, wieder eine realere Bedeutung.
Auf dem rein gemstigen Gebiet, war man zu schliefsen berechtigt,
miissen diese Formen und Ideen ihre Geltung behalten, wenn
man sie auch auf dem Gebiete der Dinge preisgab. In dieser
Voraussetzung begann man zu konstruieren, zu bauen und
schaffen, dafs es eine Freude war.

In die Stimmung, welche die spiitere Philosophie dem Kantschen
System entgegenbrachte, erdoffnet das vorliegende Werk von Krause
nzur Geschichte der neuen philosophischen Systeme“ einen interessanten
Einblick. '

Es wird hier als ein Mangel der Kantschen Philosophie bezeichnet,
dafs sie 1. die Kategorieen auf guten Glauben von der herrschenden
Logik hertibernahm, ohne ihre Richtigkeit und Vollstindigkeit zu priifen
oder miteinander in Verbindung zu bringen und von einer gemeinsamen
Wurzel abzuleiten. 2. Der vorsichtige Gebrauch, den Kant von der
Einbildungskraft bei Entwérfung der vou den abstrakten Kategorieen zur
vollen Wirklichkeit iiberleitenden Schemen macht, geniigt Krause nicht,
»da doch Einbildungskraft das volle Analogon dessen ist, als was die
Natur ailes hervorbringt, das uns erscheint (sic). Gerade dies gibt den
Hauptschliissel zur Losung des Kantschen Problems, weil der Geist in
seiner Art als Dichter alles nachdichten kann, was die Natur auf ihrem
Gebiete als Urdichter dichtet. Die schematisierende Phantasie schemati-
siert aber nicht nur Formen, sondern auch die Materie (den Gehalt) der
Enmpfindungen.“ |

3. Krause gibt zu, Kant habe richtig eingesehen, dals das Bewul[stsein:
ich denke, iberall vorkommt, aber er sei nicht vorgedrungen ,zur
Grundschanung: Ich als ganzes, selbes Wesen, welche unabhingig, vor
und iiber allem: ich denke, ich fiithle, ich will u. s. w. ist und besteht,
auch da ist, wenn wir wicht daran denken.“ Das Ich sei ,ein unmittel-
bares, unmittelbar gewisses Krkeunen a priori.“ Endlich tadelt er, dals
er den Gottesgedanken nur als Verstandesbegriff fasse und andernteils
frage, ob ihm draufsen, aufserhalb der Geisteswelt etwas entspreche.

Anstatt die Ideen der persénlichen Ichheit und Gottes als ein-
gebildete Schemen der Verstandesbegriffe (Kausalitit, Substanzialitiit)
anzusehen, sollte man nach Krause umgekehrt von diesen hochsten
Ideen ausgehen und die Kategorieen oder Verstandesbegriffe daraus
ableiten, oder wie er sagt, letztere ,als Schemata der Vernunftideen®



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 215

betrachten. (S. 197.) Man miisse, meint er, von einem durchaus gewissen,
einheitlichen Princip ausgehen und daraus alles andere ableiten, wie denn
auch sein positives System im ersten Teil auf die Idee des Ich, im
zweiten auf die Gottes sich aufbaut.

Unmittelbar nach Kant hat Fichte in genialster, im Grunde
aber willkiirlichster Weise, das Ich, d. h. die im Individuum
sich offenbarende Allgemeinvernunft zum Princip einer durch-
greifenden Deduktion gemacht. -

a) Zunichst werden die Kategorieen entwickelt. Ich = Ich
gesetzt, gibt die erste Kategorie der Identitdt. Das Ich, ver-
neint oder aufgehoben, gibt das Nichtich, Aus dem Satze: Ich
ist nicht == nicht ich, folgt die Kategorie des Widerspruches.
Da wir nun sowohl das Ich als Nichtich denken — unvermerkt
schleicht sich an Stelle des rein negativen Nichtich ein realer
Gehalt ein — so entsteht das Bediirfnis, beides miteinander zu
vereinbaren. Die Grenze des Ich und Nichtich ist verschiebbar
und beide Kreise sind teilbar, immer aber wird die Grenze des
einen durch das andere bestimmt. Auf diese Art ergibt sich
die Kategorie der Limitation und Wechselwirkung. s ist
dasselbe Ich, welches sowohl im Gebiete des Ich Realitit, als
im Gebiete des Nichtich Negation setzt. Das Ich bestimmt sich
selbst, ist teils aktiv — Ursache, Kausalitdt — teils passiv.
Befalst man die gesamte, Realitit erzeugende Thitigkeit des
Ich in diesem, so entsteht die Kategorie der Substanmalltat

h) Wie dle Denkformen geht die Erfahrung samt ihrem
Inhalt aus der schopferischen Thitigkeit des Ich hervor.
Gegeniiber seinen Nachfolgern Schelling und Hegel ist nun
aber Fichte in der Deduktion der Erscheinungswelt aus der
Vernunft etwas zaghaft und schiichtern, daher sich selbst viel-
fach widersprechend. Obwohl iiberzeugt von der Subjektivitit
der Erscheinungswelt versucht er jedoch nicht, die gesamte
stoffliche Welt, wie sie uns in den Empfindungen zugénglich ist,
in ein reines Vernunftprodukt umzusetzen, wie Hegel; er sieht
wohl, dafs diese Welt vielfach irrationell ist und starr den Ver-
suchen widerstrebt, sie logisch zu entwickeln. Umgekehrt geht
er sogar soweit, das Nichtich als Bedingung zu bezeichnen, an
welchem das Bewulstsein erwacht. Andererseits kann er aber
auch keine wahre Objektivitit anerkennen. Denn in seinem
atheistischen Sinne hitte das so viel bedeutet, als die materielle,
objektive Welt zur Quelle des Geisteslebens zu machen, wie dies
der Materialismus thut. Entweder, so mufste er sich sagen,
stammt die Materie aus dem Geiste, oder der Geist aus der
Materie. Er entscheidet sich hier nun wohl fir die erste Alter-



216 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie,

native, versucht aber in der That keine Ableitung der Materie
aus der Vernunft, wie z. B. Schelling. Die stoffliche Welt ist
ihm etwas der Vernunft Entgegengesetztes, Widersprechendes,
eine Schranke des souverdnen Ich, ein Nichtseinsollendes,
ein w7 6v. Die Vernunft soll aber das Nichtseinsollende iiber-
winden, dies ist ihre Pflicht, und darum ist das Sinnliche da —
Fichte erklart daher die materielle Welt als das versinnlichte
Material der Pflicht. Hs wire eine geistreiche Auskunft, wenn
sie nicht das Siegel der Verlegenheit an sich triige, zu ver-
langen, dafs das, was nicht vollig verniinftig ist und erscheint,
vernunftgemals gestaltet, das, was nicht als Vérnunftprodukt
nachweisbar ist, zu solchem umgebildet werden soll
Hegel erklart hier kurzweg: alles was ist, ist verniinftig — bis
dahin war ja nicht blofs alles als vernunftgeméfs erkannt, sondern
eben damit auch dazu gestaltet!?

Fichte war von einem gewaltigen sittlichen Pathos erfiillt,
seinem sittlichen Standpunkte mufste sich die Wirklichkeit fiigen.
Thatigkeit, lebendiges Schaffen und Arbeiten hielt er nun fiir
eine Grundpflicht, und so loste sich in ihm auch das gesamte
Greistesleben in einen endlosen Thatenstrom, ein unausgesetztes
Arbeiten auf; so lange soll dieses Schaffen dauern, bis alles sinn-
liche dem Nichtich Angehorende iiberwunden und in Geist um-
gesetzt ist. Dann wire das Ende, die volle Freiheit erreicht.
Auch in dieser Richtung steht Fichte iiber Hegel, er erdffnete
der Arbeit doch einen weiten Spielraum, ein freies Feld und
teuerte zur Thatigkeit an. Das Hegelsche System mulste da,
wo es voll angenommen wurde, einen lihmenden Quietismus er-
zeugen, nach ihm war ja alles schon gethan, wenn nur alles
erkannt war. — Durch seine Ausdrucksweise verschuldete Fichte
das hiufige Mifsverstiudnis, als ob er das individuelle empirische
Ich zum Schopfer der Welt erkliren wiirde, wahrend er nach
seiner eigenen Aussage das hyperempirische allgemeine Ich, die
allgemeine Vernunft meinte. Freilich seine Ausdrucksweise ist
schillernd und der letzte Sinn nicht klar zu erkennen, daher
der Spott nicht so unverdient, womit z B. Goethe diesen
Solipsismus brandmarkte. Schelling, der Nachfolger Fichtes, hat
viel entschiedener und ausdriicklicher das absolute Ich zum
Ausgangspunkt gewdhlt und ganz unzweifelhaft ist dies auch
bei Hegel der Fall. ;

Es ist nicht zu leugnen, dals der Idealismus im Schelling-Hegelschen
Sinne viel Bestechendes hat. Man versteht hdufig in positiven Kreisen
unter Pantheismus nur jene Anschauung, welche die Natur und Gott
identificiert, und man hat diesem gegeniiber leichtes Spiel. Viel



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 217

gefahrlicher als der materialistische ist der idealistische
Pantheismus, der viel zu sehr unterschitzt wird, An diesem ver-
fehlen die gewohnlichen Beweisgriinde gegen den Pantheismus iberhaupt
ihre Wirkung. Von diesem gilt es nur hdchstens in beschrinktem Grade,
dafs er die Materie vergottliche und das Idealste und Hochste unter den
Stoff beuge. Nach der idealistischen Auffassung ist die gesamte Welt
nur ein Krzeugnis, nicht zwar der individuellen, aber der allgemeinen
Vernunft, des Bewulstseins tberhaupt, des hyperempirischen Ich, des
Weltgeistes, oder wie man dieses Surrogat Gottes nennen will. Diese
Anschauung ist allerdings nicht so neu als sie aussieht, wenn die er-
kenntnis-theoretische Begriindung derselben auch erst der Neuzeit angehort.
Schon auf aristotelischem Standpunkte haben Alexander von Aphrodisias,
Averroes u. a. die héhere Vernunft (vovg mowyrizog) der Kinzel-
menschen zu einem Gesamtbegriff verbunden und sie mit Gott in
Verbindung oder an dessen Stelle gesetzt, die Neuplatoniker aber erklirten
die Vernunft als den Ort der Ideen und von da war der Schritt niclit
mehr weit dazu, sie auch zum Orte oder Raume fir alle Dinge zu er-
heben. Diese Anschauung ist zwar durchaus kiinstlich und widerspruchs-
voll, aber nicht undenkbar. Wenn nach einer, namentlich friither
viel verbreiteten Ansicht, die Seele sich ihren Korper selbst baut,
warum sollte denn nicht auch die allgemeine Vernunft etwas Ahnliches
vermogen, zumal wenn sie mit Gott verbunden oder gleichgesetzt wird,
wie dies z. B. bei Malebranche oder Berkeley der Fall ist? In einem wie
im andern Falle bleibt die Sache allerdings mysteriés, wir wissen nichts
davon, aber es gibt bekanntlich viele Dinge und Ereignisse in und an
uns, von denen wir wissen konnten und doch nichts wissen, z. B. von
manchen habituellen Zustinden der Seele.

Indessen ist der idealistische Vernunftpantheismus eines Fichte oder
Hegel erheblich verschieden von dem éltern im Neuplatonismus begriin-
deten realistischen Vernunftpantheismus, Dieser ist immerhin noch duali-
stisch, jener monistisch, aber gerade deshalb bezaubert er viel
leichter zugiingliche Gemiiter, denn nichts iibt einen grofseren Reiz als
eine durchgiingig geschlossene Einheit der Weltanschauung, Dazu kommt
heute noch der wichtige Umstand, dafls der idealistische Monismus im
darwinistischen Materialismus einen michtigen Bundesgenossen findet.
Alle Erscheinungen sind subjektiv, aber innerhalb der KErscheinungen
gelten die mechanischen und entwicklungs-theoretischen Gesetze der
Naturwissenschaft — dies ist die Formel, mit der die christliche An-
schauung aus dem Felde geriumt werden soll.

Um des Zusammenhangs willen seien hier einige Worte
iiber Schelling angefiihrt. Schelling war ein positiverer Kopf
als Fichte, immer bereit zu lernen und im Sinne fortschreitender
Erkenntnis sein System zu berichtigen. Das leere Deducieren,



218 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

die diirre anschauungsleere Spekulation, das abgedroschene
Vernunftsprincip des 18. Jahrhunderts war ihm zu wenig, er
suchte iiber der Vernunft, die bei Kant und &hnlich bei Jakobi
die hochste Region des Geistes représentierte, eine hohere Quelle
der Erkenntnis, nédmlich die Erfahrung. Schon in seiner
noch ganz spekulativen Naturphilosophie hat er die Ergebnisse
der exakten Naturerforschung stets unter dem deduktiven Ge-
sichtswinkel, aber immerhin nicht so willkiirlich wie Hegel,
beriicksichtigt. Die empirische Richtung wuchs noch, seitdem
man an Hegel erlebt hatte, wohin die reine Spekulation fiihre.
Die Hegelsche Philosophie erschien ihm als eine negative, da
sie an Stelle des Wirklichen und Lebendigen den logischen
Begriff gesetzt habe. Aus der Erfahrung suchte nun Schelling
diese nun auch ‘von ihm friiher vertretene Richtung durch eine
positive zu erginzen und dehnte das Gebiet der Erfahrung
auf die Greschichte und Offenbarung aus. In der Periode
seiner positiven Philosophie hat Schelling auch auf katholische
Gelehrte anregend gewirkt, so auf Baader und Gorres.

2. Hegel,

Was bisher kein Philosoph versucht hatte, die Selbstent-
wicklung oder Selbsterschaffung der Welt aus Nichts darzu-
stellen, das hat Hegel unternommen, ein von Anfang an verfehltes
Unternehmen, wie Spencer nach einer unten zu besprechenden
Schrift ganz richtig nachweist.!

~ Wir konnen niemals begreifen, sagt Spencer, ,wie eine potentielle
Existenz durch irgend welche innere Notwendigkeit in aktuelle Existenz
iiberginge.“ Das zu Grund gelegte Nichts miifste mehr sein als eine
blofse Negation, schon ein bestimmtes Etwas, was es wirklich bei
Hegel ist und auch dann noch wire eine rein immanente Entwicklung
undenkbar.

Hegel fand hier jedoch bei Kant und Fichte eine Formel,
die aus der Verlegenheit half, es war die dialektische Ent-
wicklung der Gegensiitze. Auf diese Weise gewann er transscen-
dente, iiber das einfache Sosein hinausfiihrende Glieder.

Wenn er das Nichts dem reinen Sein gleichstellte, so
war dies nur scheinbar; nach seiner eignen Darstellung ist das
reine Sein eine Antithesis des Nichts und das Werden die
Synthesis. So war allerdings der archimedische Punkt gefunden,

t Spicker, Gideon, Spencers Ansicht tiber das Verhiltnis der
Religion zur Wissenschaft,



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 219

aber nur durch Erschleichung. Wenn auch ein leeres, war doch
ein Sein postuliert, das festen Grund und Boden gab.

In raschem Fortgang bestimmt sich dieses Sein zu einem
Dasein, einer Qualitit, einem Fiirsichsein, dem eine negative
Beziehung zu einem anderen anklebt. Der Begriff des Vielen
taucht auf und wir gewinnen die Kategorie der Quantitét.
Insich scheinend oder sich reflektierend wird das Sein zum
Wesen, nach aufsen scheinend zur Erscheinung. Die Substanz
als Ursache wechselnder Affektionen der Dinge erzeugt den
Gedanken der Kausalitit. Das Allgemeine der Dinge fiir sich
gesetzt ist der Begriff, umgekehrt ist die Natur der zur realen
Besonderung herausgetretene Begriff. Der (Gegensatz ist hier
rein dialektisch. Aus der Zerstreuung der Natur sammelt sich
der Geist im Bewulstsein und wird subjektiver Geist, objektiviert
sich aber wieder im Staate und gelangt in der Religion zum
Bewulstsein seiner Gottlichkeit und wird absoluter Geist.

Die Abhandlung von Scbmitt tiber Hegel verspricht uns in das
Geheimnis seiner Dialektik einzufihren und es vom konkret- sinnlichen
Standpunkt aus zu beleuchten; ich mufs aber gestehen, dals ich dieses
Versprechen nicht geldst fand. Die Darstellung ist so anschauungsarm,
wie bei Hegel, es ist ein Spiel mit Begriffen, bei denen man wohl etwas,
aber meistens so Unbestimmtes und Zerflossenes denken kann, dals
einem der eigentliche Gehalt aus den Hinden entschlipft. Die Ver-
bindung der Dialektik mit materialistischen Grundgedanken wire neu,
wenn sie nicht schon von Feuerbach, Ruge, Bauer u. a. in griindlicherer
Form unternommen worden wire.

3. Krause.

In dem oben angezeigten Abrifs der Geschichte aer neueren Philo-
sophie von Krause lernen wir weniger die betreffenden Systeme, als
vielmehr die Ansicht Krauses dariiber kennen. Die Darstellung ist
aphoristisch und vielfach liickenhaft, bestindige Zwischenkritik mischt sich
in die objektive Wiedergabe der Ansichten anderer und verdirbt dadurch
einen unbefangenen Eindruck. Dagegen ist das Buch wertvoll als eine
Quelle zur Kenntnis der Krauseschen Philosophie; sowohl die Punkte,
wo dieser von Vorgiingern abhiingig war oder mit ihnen tbereinstimmte,
als die, in denen er widersprach, treten hervor.

Die , Vorlesungen iiher das System der Philosophie“ kiindigen sich
auf dem Titelblatt als eine neue Bearbeitung von Hohlfeld und Wiinsche
an; doch gilt dies nur von dem zweiten Bande. Auf dem ersten schon
1868 von Leonhardi herausgegebenen Bande ist nur das Titelblatt ver-
dndert, er ist nicht einmal Neudruck, wihrend allerdings der zweite
Band sowohl inhaltlich als typisch neu ist.



220 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

Die beiden Binde haben verschiedenen Wert, der zweite bleibt
trotz allem ungeniefsbar und unverstindlich, wahrend der erstere an-
sprechender gehalten ist. Ireilich auch hier herrscht jene oft quilerisch
risonnierende Methode der nachkantischen Zeit, bei der wir uns nach
einem Cartesius oder Malebranche sehnen. Immerhin unterscheidet sich
Krause vorteilhaft von Hegel und seinen Anhiéingern, z B. auch Ulrici
in seiner frithern Periode. Man kann wenigstens den Ausfithrungen
folgen und hat selten hohle Begriffe in der Hand.

1. Krause beginnt mit einer Analyse des Ichbewulstseins.
Die Grundanschauung: Ich ist weder ein Begriff, noch ein
Urteil, noch ein Schlufs, sondern eine Selbstschauung von un-
mittelbarer Gewilsheit, sie ist durch kein Zwischenglied vermittelt,
durch keine Abstraktion gebildet und nicht anderswoher abge-:
leitet. Wie dieser Anfang erinnert auch das Kolgende an
Fichte; hier werden die Kategorieen, Wesen, Selbstwesen,
Eigenschaft, Ganzes und Teile, auf das Ich angewandt, aber
nicht, wie bei jenen, abgeleitet — und insofern hat K. recht,
wenn er seine Auffassung von der Fichtes unterscheidet.

In einem Stiicke geht er noch {ber diesen hinaus; wenn nach
diesem das Ichbewufstsein an dem Gegensatz eines #dufsern Objektes
erwacht, behauptet K., um ein iufseres Objekt als Aufseres za schauen,
miisse man sich schon selbst als Inneres geschaut haben — mit dieser
Behauptung wire wohl auch Fichte einverstanden gewesen, seine
Aufserung hatte einen ganz anderen Sinn als K. unterschiebt, Ebenso
meint Fichte, wie schon der Ausdruck zeigt, etwas Verschiedenes, wenn
er sagt, dals das Selbstbewulstsein infolge der zur Selbstindigkeit an-
regenden Einwirkung anderer erwache, Krause aber aus der Kenntnis
des Verhiltnisses des eignen Geistes zum Leibe die Auslegung anderer
Korpererscheinung folgen lifst und dies gegen Fichte ins Feld fiithrt.

2. Die eigentliche Analyse des Ichbewulstseins ergibt ein
Wissen um den Leib und den Geist. Dasselbe Ich bezieht
sich auf Geist und Leib, doch steht ihm der Geist ndher und
der Leib hat etwas Fremdartiges. FEr gehort dem Natur-
zusammenhang an und dieser Thatsache sind wir auch sogleich
bewulst. Die Korperwelt vermittelt unsere Beziehung zu andern
Geistern,” diese stehen nicht unmittelbar in Verbindung, auch
verweist K. nicht, wie Uberweg in seiner Geschichte der Philo-
sophie darstellt, den individuellen Geist gleich dem Leib in
einen allgemeineren Zusammenhang (das Geisterreich), vielmehr
stellt er es als eine Moglichkeit einer andern Weltordoung hin,
dals wir wechselseits in die Phantasiewelt der einzelnen hinein-
sehen und hineinwirken konnten (8. 117).



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 221

Es wire ,ein vollkommener Zustand, wenn wir unmittelbar in die
Natur hineinschauen, wenn wir unsern ganzen Leib durchschauen kénnten,
wenn wir unmittelbar miteinander als Geist umzugehen vermdéchten.®
Erst in einem andern Zusammenhang verkniipft I{. mit dem Denken des
eigenen Geistes das Bewulstsein einer unendlichen Geisterwelt, welche
die Vernunft verbindet (S. 198).

Auf die schopferische Kraft der Phantasie legt K. grofsen
Wert, sie versinnlicht (schematisiert) abstrakte Begriffe (die
Kategorieen), wie Ursache und Wirkung, sie entwirft die Zeit
und den Raum, in den wir die Dinge hineinstellen; denn Zeit
und Raum, bemerkt Krause im Sinne Kants, gibt es in der
aufsern Welt so nicht, wie sie unser Geist anschaut. Endlich
schafft die Phantasie Bilder und Gestalten, die den &uflsern
Anschauungen oder Naturgestalten ahnlich sind, wir diirfen
daraus vermuten, dals hinter der Natur eine &bnliche
schopferische Kraft steht, wie hinter den scelisclien Bildern
die Phantasie.

3. Eine weitere Analyse des Bewulstseins ergibt eine
stete Verdnderung des seelischen Lebens bei gleichbleibendem
Grunde. Das Ich verhélt sich zu den seelischen Vorgéngen wie
das Ganze zu seinen Teilen; ohne weitern Beweis wird als
gleichbedeutender Ausdruck gesetzt, das Ich sei der Grund
aller Verdnderung. Wir miissen daraus folgern, dafs die Seele
nicht nur Vorstellungen, sondern auch alles Wollen frei erzeugt,
wenn auch die folgenden Ausfiilhrungen zum Teil widerstreiten.
K. steht hier ganz unter dem Einflusse Fichtes.

a) Das Ich als gleichbleibender Grund aller Verdnderung
1st selbst zeitlos und ewig, es ist der ,nmichtzeitliche Grund
der Maoglichkeit seiner ganzen Zeitreihe mnach allen ihren
Gliedern. Es herrscht ein Trieb in mir, dieses unzeitliche
Ich, das tiefere Wesen in der Zeit darzustellen, das Vermogen
in Thétigkeit iiberzusetzen, daher erscheint das Wesentliche von
mir als das Gesollte oder das Gute.

b) Die Welt erkennen wir vermittelst der Kategorieen
und allgemeinen Begriffe; das Moment oder der Gedanke des
Allgemeinen in diesen Begriffen, betont XK. mit Recht gegen-
iiber dem Sensualismus. — Hier beginnt eine Erorterung, die
im vollstindigen Widerspruch mit der fritheren Aufstellung iber
die schopferische Thitigkeit des Ich zu stehen scheint. Davon
dafs wir tberhaupt etwas iiber das Ich Hinausliegendes zu
denken vermdogen, meint Krause, liege der Grund aufserhalb
des Ich. Alles das Ich transscendente oder transiente Wissen
stamme selbst von einem transscendenten Grunde her. Zunéchst



222 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

freilich gilt dies nur von den nichtsinnlichen Gedanken,
zumal von dem Begriffe eines unendlichen vollkommenen Wesens,
welches ganz wie bei Cartesius zum Princip eines ontologischen
Gottesbeweises dient. Allein im Verlauf der weiteren Erorterung
verfliichtigt sich der Gottesbegriff in den eines unbestimmten
Allwesens, welches der unbedingte Grund alles endlichen das
Ichbewulstsein iiberschreitenden Seins auch auf materiellem Boden
ist. Man konne, heilst es hier, nicht nach dem Gesetz des
Grundes auf Gott schliefsen, weil die Geltung dieses Gesetzes
selbst von der Anerkennung eines unendlichen und unbedingten
Wesens, eines unbedingten Grundes abhinge, welcher Grund des
Grundes sei. Auf dem Standpunkt eines Cartesius, der noch
einen lebendigen personlichen Gott aobnahm, war eine solche
Sicherstellung der Denkgesetze begreitlich, bei K. nehmen sich
diese Ausfithrungen wunderlich und unglaublich aus.

Die bisherigen Untersuchungen werden als analytisch, sub-
jektiv oder intuitiv charakterisiert, ein zweiter objektiver,
deduktiv-synthetischer Teil soll das Gebdude vollends schliefsen.
Aus der Schauung des Wesens Gottes werden die Kategorieen
abgeleitet und das , Lebselbstinnesein® (Grottes entwickelt. Ob
wirklich zwischen beiden Teilen der angegebene methodische
Unterschied bestehe, erscheint durchaus zweifelhaft. In beiden
Teilen werden zum Teil gleiche Fragen &hnlich behandelt und
ein bestimmter Bewufstseinsinhalt analysiert. Auf diese
Art kann man alles analysieren, man darf den Bewulstseinsinhalt
nur grofs genug annehmen. Das Bewulstsein enthalt alles, was
ich weils, alles was ich gelernt und erfahren habe. Diesen
Inbalt als urspriinglichen Besitz zu behandeln uvd apriorisch
etwas zu entwickeln, ist durchaus unwahr und téuscht dariiber,
dafs die Erfahrung den Stoff bot. Besonders stark ist diese
Téuschung auf theologischem Boden. Was wiilsten diese Philo-
sophen von Gott, wenn die Offenbarung nicht gewesen wire?
Nun behandeln sie aber in ihrer gewohnten Undankbarkeit
gegen die Errungenschaften des geschichtlichen
Lebens alles das als selbstverstindlich, um hintendrein den
Gehalt positiver Offenbarung geringe taxieren zu kénnen.

Nachdem das Vorstehende schon geschrieben war, kam uns noch
ein drittes Werk von Krause ,Grundlage des Naturrechtes oder philo-
sophischer Grundrifs des Rechtes“, herausgegeben v. Dr, Mollat, zu.
Besonders bemerkenswert ist hier die Forderung einer Gesellschaft fiir
Weisheit, einer fiir Kunst und einer fir Humanitit. Es erinnert dies an
Herbarts Verwaltungs- und Kultursystem und beseelte Gesellschaft. Die
iibrigen Ausfithrungen sind mehr oder weniger Phantastereien.



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie, 223

4, Herbart.

1. Das Herbartsche System steht etwas unvermittelt und
durchaus eigenartig in Mitte der philosophischen Bewegung.
Dies gilt besonders auch von der praktischen Seite desselben,
von seiner Ethik. Wie die rétselvolle Sphinx, so starr und kalt
tritt uns eine abgeschlossene Fiinfzahl von ethischen Ideen ent-
gegen, welche das weite Gebiet beherrschen.

Den Weg, auf dem Herbart zu seinen Ideen gelangte, hat
er unkenntlich gemacht, er hat alle Zusammeunhénge abgebrochen
und verschiittet; dennoch ist die Quelle seiner Ideen unver-
kennbar. Wie die christlichen, haben die rationalistischen Ethiker
der gesamten Theorie ein Princip zu Grunde gelegt, die einen
Gott, die andern die Gerechtigkeit (Spinoza, Hobbes), das
Wohlwollen (Smith, Shaftesbury), die Vollkommenheit
(Wolff), endlich die sittliche Freiheit (Fichte). Herbart falst
nun alle diese Principien mit Ausnahme des theologischen zu-
sammen, stellt sie aber unter die eigentiimliche Beleuchtung
seines Systems.

Gleich dem Vorstellungsleben verwandelt sich das Willens-
leben bei Herbart in einen mathematisch bestimmbaren Mech a-
nismus, nur spielt bei dem Willensleben die subjektive
Beurteilung und Bestimmung eine grifsere Rolle, als bei dem
Vorstellungsleben und zwar ist diese Beurteilung eine dsthe-
tische, es ist ein Geschmacksurteil, welches iiber den Willen
ergeht.

Das eigentiimlich ésthetische Urteil kniipft sich an seh- und hérbare
Formen von bestimmter Ordnung. Mathematisch bestimmbare Toninter-
valle und Raumdifferenzen, regelmifsige geometrische Gestalten, wie
rund, gerade, quadratisch u. s. w., bilden die Elemente schoner Sinv-
lichkeit, des die Ideen umkleidenden schinen Scheins. So gestaltet nun
auch Herbart die dem Geschmacksurteil zu unterwerfenden Willensver-
hiltnisse nach Analogie dsthetischer Formen. Da nur bei einer Mehrheit
von Elementen (Punkten, Linien, Koérpern) die isthetische Frage in
Betracht kommt, so mufs auch nolens volens das Willensverhiltnis in
mehrere Elemente, wenigstens in zwei aufgeldst oder zum einfach
schlichten Willen ein zweiter beigezogen werden,

Vergleichen wir zwei verschiedene Willen miteinander, so
gefillt, wenn wir allein auf die Grofsenverhiltnisse Riicksicht
nehmen, der stirkere (intensivere) neben dem schwichern,
der ausgedehntere (extensivere) neben dem geringeren. Wie
auf dem Gebiete des Schonen die einheitliche Zusammenfassung
von Raumgrofsen oder Tonfolgen gefillt, so auch auf dem Gebiete



224 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

des Willens die Konzentration der Strebungen. Alle diese
Verhiltnisse falst die Idee der Vollkommenheit zusammen.
—- Zwei fremde Willen konnen ferner zu einander im Verhilt-
nisse der Dissonanz oder Konsonanz stehen. Stimmt der eine
Wille mit dem vorgestellten fremden iiberein, so entsteht die
Beziehung des Wohlwollens, stofsen aber die Willen in der
wirklichen sinolichen Welt feindlich aufeinander, so entsteht
Streit. Der Streit aber milsfillt und nur wenn ein billiger
Vergleich eine Grenze zieht, befriedigt sich das Urteil der
Interessenten und des Zuschauers. Auf diese Weise entsteht
die Idee des Rechtes.

,Recht ist Ubereinstimmung mehrerer Willen, als Regel gedacht;
welche dem Streite vorbeugt.“

Die beiden Willen sollen sich nun aber noch niher beriihren.
Der eine Wille greift absichtlich wohl- oder wehethuend ein in
den Zustand des andern. Das Gleichgewicht wird so gestort
und diese Storung des fritheren Zustandes milsféllt. Aus diesem
Mifsfallen erwichst die Idee der Vergeltung oder der Billig-
keit, welche die Zuriickgabe des gleichen Quantums Wohl und
Wehe verlangt.

Ein von Herbart allen Ideen vorangestelltes Grundverhéltnis
ist die Beziehung des Willens zu der dariiber ergehenden Beur-
teilung. Die Ubereinstimmung des Willens und Urteils ergibt
die Idee der Freiheit, die man sonst als die Uberemstlmmung
des Willens und des Slttenfresetzes falst.

Unter diesen Aufstellungen erscheint die Ableitung des Rechts und
der Billigkeit als die auffallendste. Einmal ist die Trennung von Recht
und Billigkeit eine kiinstliche, sodann wird bei keinem Philosophen so
sehr das Vernunft- und Naturrecht ignoriert und nur die positive Seite
des Rechtes beriicksichtigt, endlich springt bei dieser Idee das Verfehlte
einer rein dsthetischen Begriindung der Ethik am deutlichsten in die
Augen. Es handelt sich bei der Sittlichkeit tiberhaupt um viel realere
Interessen, als blofs um formelle Gesichtspunkte. Erst der Zweck (das
Wohl des Menschen) und die durch diesen bedingte Haltung des Willens
macht diesen zu einem sittlichen. Der Zweck gibt die Form, Bestimmung
und das Gesetz und nur wenn der Zweck als sittlich notwendig erkannt
ist, wird sich der Wille von vernunftloser Willkiir befreien und dem Ge-
setze gehorchen, nicht auf ein blofses Geschmacksurteil hin, Das Schone
bewegt allein nicht zur Uberwindung der Selbstsucht, es erliegt dem
Ansturm der Leidenschaft, ja selbst die Erkenntnis der Notwendigkeit
des Gesetzes ist aus sich nicht stark genug, den Willen zu beugen, wenn
nicht der Zwang der Autoritit und die gottliche Gnade hinzu kommt,



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 225

Herbart ergéinzt indessen nachtrdglich durch ein religidses
Moment den Mangel seiner Ethik, wie die zweite der zu be-
sprechenden Schriften von Berger zeigt. Es ist zwar zweifelhaft,
ob diese Ergénzung einer wirklichen Erkenntnis der Mangel-
haftigkeit seines Systems entsprang, immerhin aber ist es ein
wichtiges Selbstbekenntnis. Nach dieser bessern Erkenntnis soll
Gott, der sonst in seinem System keinen rechten Platz findet,
»das reelle Zentrum aller praktischen Ideen® bilden; der Gedanke
an Gott soll als Hintergrund die Seele fiillen, aunf dafs der
Mensch aus der Zerstreuung des Lebens dort als dem tiefsten
Selbst ,in der Feier des Glaubens zu ruhen vermige.“ Der
Zweck der Religion wird jedoch weniger in der moralischen
Kraftigung, als in der Trostung gesucht, sie muls nach
Ansicht Herbarts dazu dienen, die Gefallenen und Verirrten
aufzurichten, ,in ihr mufls sich dem gesunkenen Menschen eine
neue Welt eroffnen, denn seine Welt ist verdorben; seine
Schuldbriefe miissen zerrissen werden; denn er kann sie nicht
bezahlen; er mufs wieder anfangen, denn er ist unfihig fort-
zufahren.**

Trotz diesen nachtriglichen Zugestindnissen miissen wir dabei
bleiben, dafs der Herbartschen Ethik ein einheitliches Real- und damit
auch einheitliches Erkenntnisprincip fehlt, welches die unsystematisch
neben einander stehenden finf Ideen verbunden hétte. Wir fiihlen diesen
Mangel besonders auch in der sonst vortrefflichen, #ufserst anregenden
und anziehenden Schrift Fligels, ,das Ich und die sittlichen Ideen.“
Die Herbartschen Ideen bilden hier den Einteilungsgrund fiir den reich-
haltigen Stoff, der den Sitten der Naturvélker fiir die ethische Betrachtung
entnommen wird, sie sind aber nicht so fast dem Knochengeriiste ver-
gleichbar, das in organischen Naturgestalten den Leib trigt, als vielmehr
Schematen oder Rubriken, unter denen man verschiedene Gréfsen und
Summen unterbringt. Ibenso gut als diese wire eine andere Einteilung
moglich gewesen, es scheint sogar, die Unterscheidung eines individual-
ethischen und socialethischen Teiles wire naturgemiifser und der Auf-
fassung Fliigels niherliegend gewesen. Denn offenbar bildet den eigent-
lichen Wendepunkt der Darstellung die Idee des Wohlwollens und die
dadurch bedingte Ablenkung vom reinen Individualismus zu jener Selbst-
losigkeit, die doch erst eigentlich die Ethik begriinden soll. Die in
der Darstellung folgenden sittlichen KErscheinungen individueller Voll-
kommenheit und Freiheit, das Streben nach Tapferkeit und Tichtigkeit,
die Zufriedenheit, Selbsterkenntnis, Schamhaftigkeit und anderes, was
Fligel hier anfithrt, gehoren zusammen, sie wiirden die eigentlichen
ethischen Momente des individualethischen Teiles bilden, wihrend Recht
und Billigkeit dem socialethischen Teil angehért. Kreilich, auch diese

Jahrbuch fiir Philosophie ete, V, " 15



226 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

Ordnung wire keine vollendete, die einzelnen Erscheinungen striuben
sich gegen eine solche gegensiitzliche Einteilung, wir wiirden aber hier
nicht in den Herbartschen Ideen, sondern nur in dem christlichen Moral-
princip einen Ausweg finden.

Im ersten Teil bringt Fliigel &ulserst interessante Auf-
schliisse iiber die dem ungebildeten Menschen noch mehr als
dem gebildeten eigentiimliche Projektion subjektiver Gefiihle
und Stimmungen aut die Auflsenwelt. KEhe der Mensch dazu
gelangt, das Ich als Mittelpunkt aller Thitigkeit, alles Wahr-
nehmens und Wollens in bewulster Reflexion zu erfassen, ist
er eher umgekehrt geneigt, das Ich auf die Umgebung zu
erweitern.

Der Mann ist mit seinen Frauen und Sklaven, seinem Rosse und
seinen Waffen so verschmolzen, dals man ihm dieselbe ins Grab mitgibt;
bei verschiedenen Vdlkern werden Pflanzen und Biume mit bestimmten
Personen so identificiert, dafs man an dem Krgehen der erstern das der
letztern zu erkennen glaubt, wenn sie entfernt sind. Stirbt z. B. die
Lilie, die ein entferntes Kind liebte, so glaubt man, dals auch dieses
starb. Kine besonders auffallende Meinung verlegt in den Namen und
den leiblichen Schatten oder das Bild das eigene Selbst. Durch den
Namen glauben wilde Vélker auf deren Triiger einzuwirken, sie zu be-
zaubern, ja zu ermorden, und zu gleichem Zwecke bedienen sie sich der
Bilder; deshalb weigern sich manche zur Photographie zu stehen, weil
sie befiirchten, vermittelst ihres Bildes mdéchten sie der Freiheit oder
des Lebens beraubt werden.

Es ist offenbar zunéchst blofser Egoismus, der das Ich
iiberall suchen lifst und zur Selbsterweiterung antreibt, aber es
ist besser, der Mensch erweitere sein Herz, als er verenge es;
der KEgoismus iibt an sich selbst Korrektur, beschrinkt und
begrenzt sich, eben indem er durch Selbstausdehnung sich ver-
fliichtigt und auflost. Das zum ,,Wir“ erweiterte Ich falst die
andern mit sich zusammen. Sei es nun der beherrschende
Stolz oder das bevormundende Parteigefiihl oder das um-
fassende Wohlwollen oder die bescheidene Unterordnung,
welche das Wir gebraucht, immer bricht das Ich seine schroffe
Einseitigkeit und Ausschliefslichkeit und gewinnt weitere Ge-
sichtspunkte.

Mit Recht bereitet daher Fligel sich den Weg zu der Idee des
Wohlwollens durch jene Erscheinungen, in welche das Ich sich zum Wir
erweitert. Im Unterschied von Herbart lilst F. die Idee der Voll-
kommenheit auf die des Wohlwollens folgen und stellt vollends die Idee
der Freiheit hinter die vier iibrigen zuriick.



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 227

Merkwiirdigerweise werden die fisthetischen Erscheinungen zu der
Idee der Freiheit gerechnet, unseres Erachtens wire das #sthetische
Gefithl richtiger vor den Ideen iberhaupt zur Sprache gekommen, auf
diese Weise wiire die eigentiimlich ésthetische Darstellung der Ethik besser
vorbereitet gewesen. Daran wiirde sich die Idee der Freiheit naturgeméfs
anschlielsen, denn diese selbst besteht im Herbartschen Sinne nicht etwa
in kiinstlerischer Ubung und #sthetischer Bethitigung, sondern setzt das
asthetische Urteil schon voraus. Allerdings ist der Gedanke sinnvoll,
dafs die ésthetische l'jbung eine gewisse geistige Befreiung bewirkt; in
der sinnlich schonen Darstellung erfreuender und bedriickender Gefiihle,
erhebender und schmerzlicher Gedanken befreit sich das Innere und wird
tiber sich selbst klar, es ist ein Stiick der Selbsterkenntnis, die F., sei
es mit Recht oder Unrecht, in das Gebiet der sittlichen Freiheit
verweist. '

(Fortsetzung folgt.)

=

- LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

pJudex damnatur cum nocens absolvitur.“
Publius Syrus.

Katholische Dogmatik in sechs Biichern von Dr. Herman
Schell. I. Band. Paderborn, Ferdinand Schoningh
1889.

Die hochgespannten Erwartungen, mit welchen Kenner und Freunde
der Schellschen Schrift vom Wirken des dreieinen Gottes an eine der-
selben Feder entflossene Darstellung der katholischen Dogmatik heran-
treten werden, finden sich, wie wir wohl sagen diirfen, in dem uns
vorliegenden ersten Bande erfiillt; denn dieselben Merkmale zeichnen
ihn aus: verstindnis- und liebevolles Sichversenken in die verschlungenen
Wege der gottlichen Offenbarungen, tiefe, nicht selten kithne Speku-
lation, eine eigentlimliche, geist- und gemiitvolle, wenn auch nicht den
Bediirfnissen der Schule angepalste, immer kriiftige und gedrungene,
gisweigeu zu farbiger Pracht und dichterischem Schwung sich erbebende

prache.

Der Verf. hat den anerkennenswerten Mut, sich offen als Neu-
scholastiker zu bekennen, wahrt sich aber zugleich die Freiheit, nicht
einer einzelnen theologischen Denkweise als der ausschliefslich schola-
stischen zu folgen (S. XV) — eine Freiheit, die ihn wohl gelegentlich
liber den Kreis scholastischer Denkweise hinausfithrt, die wir ihm aber
um 80 weniger milsgénnen wollen, als er sich seine Arbeit nicht leicht

15*



	Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

