
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


210 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

P. Limb, kennt dieses Argument des hl. Thomas. Der

Einwurf, den der Herr Autor sich selber macht, lautet:1 Die

Existenz, welche mit der Wesenheit real identisch ist, mufs als

einzige anerkannt werden, diese Existenz nennen wir Gott.
Darauf antwortet P. Limb.: „Es gibt nur eine einzige

realidentische Existenz im identischen und zugleich im formellen

Sinne, nämlich Gott, das ist vollkommen richtig; allein dafs es

eine realidentische Existenz blofs im identischen Sinne gebe,
das bestreiten wir."

=-<»>-<

BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von DR. G. GRUPP.

5. Kants G-rundprincip der Ethik.

Der Charakter des Kaatschen Philosophierens läfst
erwarten, dafs auch sein ethisches Princip 1. apriorisch ist —
denn nur ein solches ist allgemein giltig — und 2. dafs es rein
formell ist, da jeder empirische Inhalt seine allgemeine und
notwendige Giltigkeit schmälern würde. Solchen Voraussetzungen
würden nun ohne Zweifel „ethische Kategorieen" genügen, welche
den logischen ähnlich nur reine Formen ohne jegliche materiale
Andeutung wären. Leider fand nun Kant zu seiner Zeit keinen
Ulrici,2 der die Entdeckung ethischer Kategorieen gemacht hätte,
er muf8te daher selbst auf diese Entdeckung ausgehen. Dabei
war er offenbar unglücklich und so mufste er da stehen bleiben,
von wo er ausging bei der Forderung reiner allgemeingiltiger
Form des Willens. So wurde der Wille in seiner reinen allge-
meingiltigen und notwendigen Form selbst zur Kategorie und
zum ethischen Princip. Diesem Princip fehlt nun freilich
jeglicher Inhalt und es läfst sich nichts aus ihm ableiten, doch
gelang es Kant, durch Erschleichung allmählich eine Reihe von
Elementen einzuschmuggeln, welche im Grund aposteriorischer
Herkunft waren.

1 1. c. Seite 60. 2 Ulrici, Gott und der Mensch II, 144 ff.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 211

1. Dem Postulat der Allgemeingiltigkeit unterschob K.
die Rücksicht auf die Gesellschaft: die Form des Willens soll
so sein, dafs sie allgemein gelten, d. h. dafs jeder sie an sich

tragen kann, ohne dafs die Ordnung verletzt würde.

Allgemeingiltig soll die noch gesuchte Form des Willens nicht
etwa deshalb nur sein, weil es nun einmal der Vernunft so gefällt oder
wie Herbart das Problem verändert, weil die gewünschte Form dem Ge-

sohmacke entspreche, sondern aus dem ganz praktischen Grunde, damit
jeder neben dem andern bestehen kann. Nun ist aber hauptsächlich
deshalb Gefahr da, dafs wir nicht immer im Frieden bestehen können, weil
wir nicht reine Geister sind. Es sind und bleiben also empirische
Rücksichten, welche die Formel stützen und tragen. Freilich Kant verdeckt
diese Thatsache, er spricht immer ganz kalt und vernunftstarr von der
möglichen Allgemeinheit des Willens, der fähig sein soll, zur allgemeinen
Maxime oder zum allgemeinen Gesetz zu werden.

2. Die reine Form des Willens soll notwendig sein. Damit
stimmt der unbedingte Charakter des Sittengesetzes überein, der
sich uns im Gewissen ankündigt. Die sittlichen Forderungen
wollen absolut und unbedingt gelten und keine Rücksieht darf
ihnen widersprechen. Worauf beruht nun aber diese Unbedingt-
heit? Auf dem Zwange bestimmter Zwecke oder dem Drucke
der allgemeinen Meinung oder der Verpflichtung des Absoluten?

Es läge nahe, den Charakter der Unbedingtheit und der Notwendigkeit

bei Kant in Zusammenhang mit der Ausdeutung des Postulates
der Allgemeingiltigkeit zu bringen und ihn auf den Zwang der allgemeinen
Meinung zurückzuführen, wie es vielen neuern Ethikern (z. B. auch Paulsen)
gefällt. Indessen ist Kant ebensoweit davon entfernt, als von der
theologischen Begründung.

Er greift hier zu der absurden Ausflucht, das unbedingte
Gebot aus der Selbstbestimmung des hyperempirischen Charakters
zu entwickeln. Die reine Vernunft oder wir selbst als Noumena
haben uns darnach das Sittengesetz auferlegt, obwohl wir nichts
davon wissen. Haben wir uns denn auch die Denkgesetze
gegeben

Die vorliegende treffliche Schrift Webster Cooks1 über Kants und
Butlers Moral ist eine Doktordissertation. Wenn alle amerikanischen
Doktordissertationen wie diese sind, dann hat das bekannte Gerücht
unrecht. Der Verfasser beherrscht seinen Stoff, und wenn ihm auch die
Tiefe mangelt, so versteht er doch die Hauptpunkte deutlich hervortreten
zu lassen und den Charakter der beiden fraglichen Systeme in richtigen

1 The ethics of Butler and Kant.
14*



212 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Parallelen darzustellen. Freilich will es uns bedünken, als seien zwei

unvergleichbare Erscheinungen hier zusammengestellt und da nun doch

Beziehung und Gleichungspunkte gesucht werden sollen, liegt die
Versuchung nahe, Disparates unter ein Joch zu zwingen. Obwohl nun Cook
sich redlich bemüht, die Unterschiede beider Denker immer gegenwärtig
zu halten, ist es ihm doch passiert, das Kantsche Princip der Achtung
vor dem im kategorischen Imperativ gesetzgebenden hyperempirischen
„Ich" mit dem Butlerschen Princip der Selbstliebe gleichzusetzen (p. 38).

Die Kantsche Moral ist der gerade Gegensatz gegen jeden Hedo-

nismus, wie ihn auch Butler im Anschlufs an Shaftesbury vertritt. Wenn
die Moral Shaftesburys Tugend und wahres Wohl (happiness), Selbstliebe
und Menschenliebe (Egoismus und Altruismus) an einander zu ketten
sucht, so will Kant im Gegenteil beides trennen, wie Cook richtig
einsieht. Tugend soll von jeder Rücksicht auf Wohl und Nächstenliebe von
der Eigenliebe frei sein. Allerdings kann Kant nicht vermeiden, dafs

selbst bei ihm diese Rücksichten mittelbar wieder hereinkommen. Mit
Recht tadelt Cook au Kant seine schroffe Abweisung jeglicher
„Sinnlichkeit", jeder Neigung und jeden Mitgefühls. Ebenso enthält die Kritik
Butlers, es fehle ihm die Erkenntnis der Vernunftnotwendigkeit der Moral,
einen richtigen Gedanken. Allein die wahre Synthese zwischen dem

Glückseligkeitsstreben, wie es Butler zu Grunde legt, und der Vernunftstrenge,

der Absolutheit des Moralgebotes, wie Kant mit gewissem Recht
sie forderte, hat Cook nicht gefunden. Dazu hätte ihn nur die Erkenntnis
der wahrhaft christlichen und katholischen Philosophie der Vorzeit führen
können.

Die nachkantische Philosophie*.

1. Fichte und Schelling.

Der Subjektivismus, welcher dem eigenen Denken objektive
Geltung abspricht, ist viel älter als Kant, aber vor ihm trat er

*1. Zur Geschichte der neueren philosophischen Systeme
von K. Ch. F. Krause. Aus dem handschriftlichen Nachlasse des
Verfassers. Herausgegeben v. Hohlfeld und Wünsche. Leipzig, Otto
Schulze 1889.

2. Vorlesungen über das System der Philosophie von K. Ch. F. Krause.
I. Band: Intuitiv-analytischer Hauptteil. Zweite aus dem handschriftlichen

Nachlasse des Verfassers vermehrte Auflage. II. Band: Synthetischdeduktiver

Hauptteil. Zweite aus dem handschriftlichen Nachlasse des

Verfassers vermehrte Auflage. Leipzig, Otto Schulze 1889.
3. Grundlage des Naturreiches von Krause. Aus dem Nachlasse des

Verf. herausgegeben von Dr. Mollat. Leipzig, Schulze 1890.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 213

mehr als eine trübe Stimmung oder krankhafte Skepsis auf und
erst durch Kant erhielt er eine bestechende, kunstvolle und
überraschende Begründung. Auch war die Art vollständig
neu, wie trotzdem noch ein Rest der objektiven Welt übrig
gelassen wurde. Freilich wenn wir diesen Rest genauer
ansehen, ist er für uns völlig wertlos.

Was uns die Sinne und Empfindung bieten, Farbe, Töne, Gerüche,
die Schwere und Härte, hatte man schon früher als1 subjektiv erkannt,
aber man glaubte immer noch in den sogenannten Eigenschaften, in der

Quantität, Bewegung, Zahl und Lage die Wirklichkeit und das Wesen
der Dinge erfassen zu können. Da kam nun Kant und entzog auch
dieser Annahme den Boden. Alle Kategorieen der Quantität, Qualität,
Relation und Modalität sind nach ihm mitsamt den Anschauungsformen,
Zeit und Raum apriorische Geistesformen, von denen wir zum mindesten
nicht wissen, ob sie in Wirklichkeit eine Geltung beanspruchen können.
So wenig als die Denkformen haben die den Denkgesetzen entsprungenen
Ideen einer substanziellen Seele oder Gottes die Vermutung für
sich, dafs ihnen in der Wirklichkeit etwas entspricht. Diese Ideen
besagen nur so viel, dafs das Denken infolge der es bestimmenden
Denkformen, dafs der im Geiste waltende auf Substanzen und Ursachen
hindrängende Trieb vermittelst der Phantasie das Schema einer Seele und
Gottes entwirft, aber über die subjektive Sphäre leitet er nicht hinaus.

Trotz allem bewahrte nun doch Kant ein unerkennbares
Ding an sich; die realistische Ader in ihm war zu stark, um
alles preiszugeben. Anders war dies bei seinen Nachfolgern;
diese hielt kein Bedenken mehr zurück, sie Helsen das
unbekannte Ding an sich fallen und hatten auf ihrem Standpunkt
vollständig recht. Was nützt ein Ding, von dem ich nichts
weifs, das streng genommen gar nicht erschlossen werden kann,
da alle kausale Folgerung fehl gehen mufs und das nur der
Inkonsequenz des Systems sein Dasein verdankt? Die Welt ist
nach dieser Annahme nur Bewufstseinsthatsache, eine allgemeine
Vorstellung, nichts weiter; was da ist, das ist allein die Geisteswelt

4. Das Geheimnis der Hegeischen Dialektik beleuchtet vom
konkretsinnlichen Standpunkte v. Eug. Heinr. Schmitt; herausgeg von der
Philosophischen Gesellschaft (Ad. Lassen) in Berlin. Halle, Pfeffer 1889.

5. Das Ich und die sittlichen Ideen im Leben der Völker von Otto
P'lüge). Zweite Auflage. Langensalza, Beyer 1889.

6. Die Herbart-Zillerschen Grundsätze in ihrer Anwendung auf den
Religionsunterricht von Dr. Herrn. Berger. Altenburg, Dietz 1888.

7. Uber den innern Zusammenhang des Schopenhauerschen
philosophischen Systems, v. D. Hancke. Bunzlau, Fernbach 1888.

8. Kritik des Pessimismus, Versuch einer Theodicee von Dr. Gustav
Küfsner. Halle, Pfeffer 1888.



214 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

mit ihren Anschauungen und Ideen. Innerhalb des so begrenzten
Gebietes der ausschliefslichen Geisteswelt vermochte man frei
der Anleitung und Anweisung der subjektiven Denkformen und
Ideen zu folgen. Auf diesem Gebiete war man souverän und
jetzt erhielten auch die Denkformen und Ideen, denen man unter
Voraussetzung einer wirklichen Welt auf Kantschem Boden mit
Recht Mifstrauen entgegensetzte, wieder eine realere Bedeutung.
Auf dem rein geistigen Gebiet, war man zu sehliefsen berechtigt,
müssen diese Formen und Ideen ihre Geltung behalten, wenn
man sie auch auf dem Gebiete der Dinge preisgab. In dieser
Voraussetzung begann man zu konstruieren, zu bauen und
schaffen, dafs es eine Freude war.

In die Stimmung, welche die spätere Philosophie dem Kaatschen
System entgegenbrachte, eröffnet das vorliegende Werk von Krause

„zur Geschichte der neuen philosophischen Systeme" einen interessanten
Einblick.

Es wird hier als ein Mangel der Kantschen Philosophie bezeichnet,
dafs sie 1. die Kategorieen auf guten Glauben von der herrschenden
Logik herübernahm, ohne ihre Richtigkeit und Vollständigkeit zu prüfen
oder miteinander in Verbindung zu bringen und von einer gemeinsamen
Wurzel abzuleiten. 2. Der vorsichtige Gebrauch, den Kant von der

Einbildungskraft bei Entwerfung der von den abstrakten Kategorieen zur
vpllen Wirklichkeit überleitenden Schemen macht, genügt Krause nicht,
„da doch Einbildungskraft das volle Analogon dessen ist, als was die
Natur ailes hervorbringt, das uns erscheint (sie). Gerade dies gibt den

Hauptschlüssel zur Lösung des Kantschen Problems, weil der Geist in
seiner Art als Dichter alles nachdichten kann, was die Natur auf ihrem
Gebiete als Urdichter dichtet. Die schematisierende Phantasie schematisiert

aber nicht nur Formen, sondern auch die Materie (den Gehalt) der
Empfindungen."

3. Krause gibt zu, Kant habe richtig eingesehen, dafs das Bewufstsein:
ich denke, überall vorkommt, aber er sei nicht vorgedrungen „zur
Gruudschauung: Ich als ganzes, selbes Wesen, welche unabhängig, vor
und über allem: ich denke, ich fühle, ich will u. s. w. ist und besteht,
auch da ist, wenn wir nicht daran denken." Das Ich sei „ein unmittelbares,

unmittelbar gewisses Erkennen a priori." Endlich tadelt er, dafs

er den Gottesgedanken nur als Verstandesbegriff fasse und andernteils
frage, ob ihm draufsen, aufserhalb der Geisteswelt etwas entspreche.

Anstatt die Ideen der persönlichen Ichheit und Gottes als
eingebildete Schemen der Verstandesbegriffe (Kausalität, Substanzialität)
anzusehen, sollte man nach Krause umgekehrt von diesen höchsten
Ideen ausgehen und die Kategorieen oder Verstandesbegriffe daraus

ableiten, oder wie er sagt, letztere „als Schemata der Vernunftideen"



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 215

betrachten. (S. 197.) Man müsse, meint er, von einem durchaus gewissen,
einheitlichen Princip ausgehen und daraus alles andere ableiten, wie denn

auch sein positives System im ersten Teil auf die Idee des Ich, im
zweiten auf die Gottes sich aufbaut.

Unmittelbar nach Kant hat Fichte in genialster, im Grunde
aber willkürlichster Weise, das Ich, d. h. die im Individuum
sich offenbarende Aligemeinvernunft zum Princip einer
durchgreifenden Deduktion gemacht.

a) Zunächst werden die Kategorieen entwickelt. Ich Ich
gesetzt, gibt die erste Kategorie der Identität. Das Ich,
verneint oder aufgehoben, gibt das Niehtich. Aus dem Satze: Ich
ist nicht nicht ich, folgt die Kategorie des Widerspruches.
Da wir nun sowohl das Ich als Nichtich denken — unvermerkt
schleicht sich an Stelle des rein negativen Nichtich ein realer
Gehalt ein — so entsteht das Bedürfnis, beides miteinander zu
vereinbaren. Die Grenze des Ich und Nichtich ist verschiebbar
und beide Kreise sind teilbar, immer aber wird die Grenze des
einen durch das andere bestimmt. Auf diese Art ergibt sich
die Kategorie der Limitation und Wechselwirkung. Es ist
dasselbe Ich, welches sowohl im Gebiete des Ich Realität, als
im Gebiete des Niehtich Negation setzt. Das Ich bestimmt sich
selbst, ist teils aktiv — Ursache, Kausalität — teils passiv.
Befafst man die gesamte, Realität erzeugende Thätigkeit des

Ich in diesem, so entsteht die Kategorie der Substanzialität.
b) Wie die Denkformen geht die Erfahrung samt ihrem

Inhalt aus der schöpferischen Thätigkeit des Ich hervor.
Gegenüber seinen Nachfolgern Schelling und Hegel ist nun
aber Fichte in der Deduktion der Erscheinungswelt aus der
Vernunft etwas zaghaft und schüchtern, daher sich selbst vielfach

widersprechend. Obwohl überzeugt von der Subjektivität
der Erscheinungswelt versucht er jedoch nicht, die gesamte'
stoffliche Welt, wie sie uns in den Empfindungen zugänglich ist,
in ein reines Vernunftprodukt umzusetzen, wie Hegel; er sieht
wohl, dafs diese Welt vielfach irrationell ist und starr den
Versuchen widerstrebt, sie logisch zu entwickeln. Umgekehrt geht
er sogar soweit, das Nichtich als Bedingung zu bezeichnen, an
welchem das Bewufstsein erwacht. Andererseits kann er aber
auch keine wahre Objektivität anerkennen. Denn in seinem
atheistischen Sinne hätte das so viel bedeutet, als die materielle,
objektive Welt zur Quelle des Geisteslebens zu machen, wie dies
der Materialismus thut. Entweder, so mufste er sich sagen,
stammt die Materie aus dem Geiste, oder der Geist aus der
Materie. Er entscheidet sich hier nun wohl für die erste Alter-



216 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

native, versucht aber in der That keine Ableitung der Materie
aus der Vernunft, wie z. B. Schölling. Die stoffliche Welt ist
ihm etwas der Vernunft Entgegengesetztes, Widersprechendes,
eine Schranke des souveränen Ich, ein Nichtseinsollendes,
ein jiir/ ov. Die Vernunft soll aber das Nichtseinsollende
überwinden, dies ist ihre Pflicht, und darum ist das Sinnliche da —
Eichte erklärt daher die materielle Welt als das versinnlichte
Material der Pflicht. Es wäre eine geistreiche Auskunft, wenn
sie nicht das Siegel der Verlegenheit an sich trüge, zu
verlangen, dafs das, was nicht völlig vernünftig ist und erscheint,
vernunftgemäfs gestaltet, das, was nicht als Vernunftprodukt
nachweisbar ist, zu solchem umgebildet werden soll.
Hegel erklärt hier kurzweg: alles was ist, ist vernünftig — bis
dahin war ja nicht blofs alles als vernunftgemäfs erkannt, sondern
eben damit auch dazu gestaltet!?

Eichte war von einem gewaltigen sittlichen Pathos erfüllt,
seinem sittlichen Standpunkte mufste sich die Wirklichkeit fügen.
Thätigkeit, lebendiges Schaffen und Arbeiten hielt er nun für
eine Grundpflicht, und so löste sich in ihm auch das gesamte
Geistesleben in einen endlosen Thatenstrom, ein unausgesetztes
Arbeiten auf; so lange soll dieses Schaffen dauern, bis alles
sinnliche dem Nichtich Angehörende überwunden und in Geist
umgesetzt ist. Dann wäre das Ende, die volle Freiheit erreicht.
Auch in dieser .Richtung steht Fichte über Hegel, er eröffnete
der Arbeit doch einen weiten Spielraum, ein freies Fel.fl und
feuerte zur Thätigkeit an. Das Hegeische System mufste da,
wo es voll angenommen wurde, einen lähmenden Quietismus
erzeugen, nach ihm war ja alles schon gethan, wenn nur alles
erkannt war. — Durch seine Ausdrucksweise verschuldete Fichte
das häufige Mifsverstäudnis, als ob er das individuelle empirische
Ich zum Schöpfer der Welt erklären würde, während er nach
seiner eigenen Aussage das hyperempirische allgemeine Ich, die
allgemeine Vernunft meinte. Freilich seine Ausdrucksweise ist
schillernd und der letzte Sinn nicht klar zu erkennen, daher
der Spott nicht so unverdient, womit z. B. Goethe diesen
Solipsismus brandmarkte. Schelling, der Nachfolger Fichtes, hat
viel entschiedener und ausdrücklicher das absolute Ich zum
Ausgangspunkt gewählt und ganz unzweifelhaft ist dies auch
bei Hegel der Fall.

Es ist nicht zu leugnen, dafs der Idealismus im Schelling-IIegelschen
Sinne viel Bestechendes hat. Man versteht häufig in positiven Kreisen
unter Pantheismus nur jene Anschauung, welche die Natur und Gott
identificiert, und man hat diesem gegenüber leichtes Spiel. Viel



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 217

gefährlicher als der materialistische ist der idealistische
Pantheismus, der viel zu sehr unterschätzt wird. An diesem
verfehlen die gewöhnlichen Beweisgründe gegen den Pantheismus überhaupt
ihre Wirkung. Von diesem gilt es nur höchstens in beschränktem Grade,
dafs er die Materie vergöttliche und das Idealste und Höchste unter den

Stoff beuge. Nach der idealistischen Auffassung ist die gesamte Welt
nur ein Erzeugnis, nicht zwar der individuellen, aber der allgemeinen
Vernunft, des Bewufstseins überhaupt, des hyperempirischen Ich, des

Weltgeistes, oder wie man dieses Surrogat Gottes nennen will. Diese

Anschauung ist allerdings nicht so neu als sie aussieht, wenn die er-
kenntnis-theoretische Begründung derselben auch erst der Neuzeit angehört.
Schon auf aristotelischem Standpunkte haben Alexander von Aphrodisias,
Averroes u. a. die höhere Vernunft (vovç noitjuxoç) der
Einzelmenschen zu einem Gesamtbegriff verbunden und sie mit Gott in
Verbindung oder an dessen Stelle gesetzt, die Neuplatoniker aber erklärten
die Vernunft als den Ort der Ideen und von da war der Schritt nicht
mehr weit dazu, sie auch zum Orte oder Räume für alle Dinge zu
erheben. Diese Anschauung ist zwar durchaus künstlich und widerspruchsvoll,

aber nicht undenkbar. Wenn nach einer, namentlich früher
viel verbreiteten Ansicht, die Seele sich ihren Körper selbst baut,
warum sollte denn nicht auch die allgemeine Vernunft etwas Ähnliches

vermögen, zumal wenn sie mit Gott verbunden oder gleichgesetzt wird,
wie dies z. B. bei Malebranche oder Berkeley der Fall ist? In einem wie
im andern Falle bleibt die Sache allerdings mysteriös, wir wissen nichts
davon, aber es gibt bekanntlich viele Dinge und Ereignisse in und an

uns, von denen wir wissen könnten und doch nichts wissen, z. B. von
manchen habituellen Zuständen der Seele.

Indessen ist der idealistische Vernunftpantheismus eines Fichte oder

Hegel erheblich verschieden von dem altern im Neuplatonismus begründeten

realistischen Vernunftpautheismus. Dieser ist immerhin noch
dualistisch, jener monistisch, aber gerade deshalb bezaubert er viel
leichter zugängliche Gemüter, denn nichts übt einen gröfseren Reiz als
oine durchgängig geschlossene Einheit der Weltanschauung. Dazu kommt
heute noch der wichtige Umstand, dafs der idealistische Monismus im
darwinistischen Materialismus einen mächtigen Bundesgenossen findet.
Alle Erscheinungen sind subjektiv, aber innerhalb der Erscheinungen
gelten die mechanischen und eutwicklungs - theoretischen Gesetze der
Naturwissenschaft — dies ist die Formel, mit der die christliche
Anschauung aus dem Felde geräumt werden soll.

Um des Zusammenhangs willen seien hier einige Worte
über Sehelling angeführt. Schelling war ein positiverer Kopf
als Fichte, immer bereit zu lernen und im Sinne fortschreitender
Erkenntnis sein System zu berichtigen. Das leere Deducieren,



218 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

die dürre anschauungsleere Spekulation, das abgedroschene
Vernunftsprincip des 18. Jahrhunderts war ihm zu wenig, er
suchte über der Vernunft, die bei Kant und ähnlich bei Jakobi
die höchste Region des Geistes repräsentierte, eine höhere Quelle
der Erkenntnis, nämlich die Erfahrung. Schon in seiner
noch ganz spekulativen Naturphilosophie hat er die Ergebnisse
der exakten Naturerforschung stets unter dem deduktiven
Gesichtswinkel, aber immerhin nicht so willkürlich wie Hegel,
berücksichtigt. Die empirische Richtung wuchs noch, seitdem
man an Hegel erlebt hatte, wohin die reine Spekulation führe.
Die Hegeische Philosophie erschien ihm als eine negative, da
sie an Stelle des Wirklichen und Lebendigen den logischen
Begriff gesetzt habe. Aus der Erfahrung suchte nun Schelling
diese nun auch von ihm früher vertretene Richtung durch eine

positive zu ergänzen und dehnte das Gebiet der Erfahrung
auf die Geschichte und Offenbarung aus. In der Periode
seiner positiven Philosophie hat Schelling auch auf katholische
Gelehrte anregend gewirkt, so auf Baader und Görres.

2. Ilegel.
Was bisher kein Philosoph versucht hatte, die Selbstentwicklung

oder Selbsterschaffung der Welt aus Nichts
darzustellen, das hat Hegel unternommen, ein von Anfang an verfehltes
Unternehmen, wie Spencer nach einer unten zu besprechenden
Schrift ganz richtig nachweist.1

Wir können niemals begreifen, sagt Spencer, „wie eine potentielle
Existenz durch irgend welche innere Notwendigkeit in aktuelle Existenz
überginge." Das zu Grund gelegte Nichts müfste mehr sein als eine
blofse Negation, schon ein bestimmtes Etwas, was es wirklich bei

Hegel ist und auch dann noch wäre eine rein immanente Entwicklung
undenkbar.

Hegel fand hier jedoch bei Kant und Fichte eine Formel,
die aus der Verlegenheit half, es war die dialektische
Entwicklung der Gegensätze. Auf diese Weise gewann er transscen-
dente, über das einfache Sosein hinausführende Glieder.

Wenn er das Nichts dem reinen Sein gleichstellte, so

war dies nur scheinbar; nach seiner eignen Darstellung ist das
reine Sein eine Antithesis des Nichts und das Werden die
Synthesis. So war allerdings der archimedische Punkt gefunden,

1 Spicker, Gideon, Spencers Ansicht über das Verhältnis der
Religion zur Wissenschaft.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 219

aber nur durch Erschleichung. Wenn auch ein leeres, war doch
ein Sein postuliert, das festen Grund und Boden gab.

In raschem Fortgang bestimmt sich dieses Sein zu einem
Dasein, einer Qualität, einem Fiirsichsein, dem eine negative
Beziehung zu einem anderen anklebt. Der Begriff des Vielen
taucht auf und wir gewinnen die Kategorie der Quantität.
Insich scheinend oder sich reflektierend wird das Sein zum
Wesen, nach aufsen scheinend zur Erscheinung. Die Substanz
als Ursache wechselnder Affektionen der Dinge erzeugt den
Gedanken der Kausalität. Das Allgemeine der Dinge für sich
gesetzt ist der Begriff, umgekehrt ist die Natur der zur realen
Besonderung herausgetretene Begriff. Der Gegensatz ist hier
rein dialektisch. Aus der Zerstreuung der Natur sammelt sich
der Geist im Bewufstsein und wird subjektiver Geist, objektiviert
sich aber wieder im Staate und gelangt in der Religion zum
Bewufstsein seiner Göttlichkeit und wird absoluter Geist.

Die Abhandlung von Schmitt über Hegel verspricht uns in das

Geheimnis seiner Dialektik einzuführen und es vom konkret-sinnlichen
Standpunkt aus zu beleuchten; ich mufs aber gestehen, dafs ich dieses

Versprechen nicht gelöst fand. Die Darstellung ist so anschauungsarm,
wie hei Hegel, es ist ein Spiel mit Begriffen, hei denen man wohl etwas,
aber meistens so Unbestimmtes und Zerflossenes denken kann, dafs

einem der eigentliche Gehalt aus den Händen entschlüpft. Die
Verbindung der Dialektik mit materialistischen Grundgedanken wäre neu,
wenn sie nicht schon von Feuerbach, Rüge, Bauer u. a. in gründlicherer
Form unternommen worden wäre.

3. Krause.
In dem oben angezeigten Abrifs der Geschichte der neueren

Philosophie von Krause lernen wir weniger die betreffenden Systeme, als

vielmehr die Ansicht Krauses darüber kennen. Die Darstellung ist
aphoristisch und vielfach lückenhaft, beständige Zwischenkritik mischt sich
in die objektive Wiedergabe der Ansichten anderer und verdirbt dadurch
einen unbefangenen Eindruck. Dagegen ist das Buch wertvoll als eine

Quelle zur Kenntnis der Krauseschen Philosophie; sowohl die Punkte,
wo dieser von Vorgängern abhängig war oder mit ihnen übereinstimmte,
als die, in denen er widersprach, treten hervor.

Die „Vorlesungen über das System der Philosophie" kündigen sich

auf dem Titelblatt als eine neue Bearbeitung von Hohlfeld und Wünsche

au; doch gilt dies nur von dem zweiten Bande. Auf dem ersten schon

1868 von Leonhardi herausgegebenen Bande ist nur das Titelblatt
verändert, er ist nicht einmal Neudruck, während allerdings der zweite
Band sowohl inhaltlich als typisch neu ist.



220 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Die beiden Bände haben verschiedenen Wert, der zweite bleibt
trotz allem ungeniefsbar und unverständlich, während der erstere
ansprechender gehalten ist. Freilich auch hier herrscht jene oft quälerisch
räsonnierende Methode der nachkantischen Zeit, bei der wir uns nach
einem Cartesius oder Malebranche sehnen. Immerhin unterscheidet sich
Krause vorteilhaft von Hegel und seinen Anhängern, z. B. auch Ulrici
in seiner frühern Periode. Man kann wenigstens den Ausführungen
folgen und bat selten hohle Begriffe in der Hand.

1. Krause beginnt mit einer Analyse des Ichbewufstseins.
Die Grundanschauung: Ich ist weder ein Begriff, noch ein
Urteil, noch ein Schlufs, sondern eine Selbstschauung von
unmittelbarer Gewifsheit, sie ist durch kein Zwischenglied vermittelt,
durch keine Abstraktion gebildet und nicht anderswoher
abgeleitet. Wie dieser Anfang erinnert auch das Folgende an
Fichte; hier werden die Kategorieen, Wesen, Selbstwesen,
Eigenschaft, Ganzes und Teile, auf das Ich angewandt, aber
nicht, wie bei jenen, abgeleitet — und insofern hat K. recht,
wenn er seine Auffassung von der Fichtes unterscheidet.

In einem Stücke geht er noch über diesen hinaus; wenn nach
diesem das Ichbewufstsein an dem Gegensatz eines äufsern Objektes
erwacht, behauptet K., um ein äufseres Objekt als Äufseres zu schauen,
müsse man sich schon selbst als Inneres geschaut haben — mit dieser

Behauptung wäre wohl auch Fichte einverstanden gewesen, seine

Äufserung hatte einen ganz anderen Sinn als K. unterschiebt. Ebenso
meint Fichte, wie schon der Ausdruck zeigt, etwas Verschiedenes, wenn
er sagt, dafs das Selbstbewufstsein infolge der zur Selbständigkeit
anregenden Einwirkung anderer erwache, Krause aber aus der Kenntnis
des Verhältnisses des eignen Geistes zum Leibe die Auslegung anderer
Körpererscheinung folgen läfst und dies gegen Fichte ins Feld führt.

2. Die eigentliche Analyse des Ichbewufstseins ergibt ein
Wissen um den Leib und den Geist. Dasselbe Ich bezieht
sich auf Geist und Leib, doch steht ihm der Geist näher und
der Leib hat etwas Fremdartiges. Er gehört dem
Naturzusammenhang an und dieser Thatsache sind wir auch sogleich
bewufst. Die Körperwelt vermittelt unsere Beziehung zu andern
Geistern j9 diese stehen nicht unmittelbar in Verbindung, auch
verweist K. nicht, wie Überweg in seiner Geschichte der
Philosophie darstellt, den individuellen Geist gleich dem Leib in
einen allgemeineren Zusammenhang (das Geisterreich), vielmehr
stellt er es als eine Möglichkeit einer andern Weltordnung hin,
dafs wir wechselseits in die Phantasiewelt der einzelnen hineinsehen

und hineinwirken könnten (S. 117).



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 221

Es wäre „ein vollkommener Zustand, wenn wir unmittelbar in die
Natur hineinschauen, wenn wir unsern ganzen Leib durchschauen könnten,
wenn wir unmittelbar miteinander als Geist umzugehen vermöchten."
Erst in einem andern Zusammenhang verknüpft K. mit dem Denken des

eigenen Geistes das Bewufstsein einer unendlichen Geisterwelt, welche
die Vernunft verbindet (S. 198).

Auf die schöpferische Kraft der Phantasie legt K. grofsen
Wert, sie versinnlicht (schematisiert) abstrakte Begriffe (die
Kategorieen), wie Ursache und Wirkung, sie entwirft die Zeit
und den Raum, in den wir die Dinge hineinstellen; denn Zeit
und Raum, bemerkt Krause im Sinne Kants, gibt es in der
äufsern Welt so nicht, wie sie unser Geist anschaut. Endlich
schafft die Phantasie Bilder und Gestalten, die den äufsern
Anschauungen oder Naturgestalten ähnlich sind, wir dürfen
daraus vermuten, dafs hinter der Natur eine ähnliche
schöpferische Kraft steht, wie hinter den seelischen Bildern
die Phantasie.

3. Eine weitere Analyse des Bewufstseins ergibt eine
stete Veränderung des seelischen Lebens bei gleichbleibendem
Grunde. Das Ich verhält sich zu den seelischen Vorgängen wie
das Ganze zu seinen Teilen; ohne weitern Beweis wird als
gleichbedeutender Ausdruck gesetzt, das Ich sei der Grund
aller Veränderung. Wir müssen daraus folgern, dafs die Seele
nicht nur Vorstellungen, sondern auch alles Wollen frei erzeugt,
wenn auch die folgenden Ausführungen zum Teil widerstreiten.
K. steht hier ganz unter dem Einflüsse Fiehtes.

a) Das Ich als gleichbleibender Grund aller Veränderung
ist selbst zeitlos und ewig, es ist der „nichtzeitliche Grund
der Möglichkeit seiner ganzen Zeitreihe nach allen ihren
Gliedern." Es herrscht ein Trieb in mir, dieses unzeitliche
Ich, das tiefere Wesen in der Zeit darzustellen, das Vermögen
in Thätigkeit überzusetzen, daher erscheint das Wesentliche von
mir als das Gesollte oder das Gute.

b) Die Welt erkennen wir vermittelst der Kategorieen
und allgemeinen Begriffe; das Moment oder der Gedanke des

Allgemeinen in diesen Begriffen, betont K. mit Recht gegenüber

dem Sensualismus. — Hier beginnt eine Erörterung, die
im vollständigen Widerspruch mit der früheren Aufstellung über
die schöpferische Thätigkeit des Ich zu stehen scheint. Davon
dafs wir überhaupt etwas über das Ich Hinausliegendes zu
denken vermögen, meint Krause, liege der Grund aufserhalb
de s Ich. Alles das Ich transscendente oder transiente Wissen
stamme selbst von einem transscendenten Grunde her. Zunächst



222 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

freilich gilt dies nur von den nichtsinnlichen Gedanken,
zumal von dem Begriffe eines unendlichen vollkommenen Wesens,
welches ganz wie hei Cartesius zum Princip eines ontologischen
Gottesbeweises dient. Allein im Verlauf der weiteren Erörterung
verflüchtigt sich der Gottesbegriff in den eines unbestimmten
Allwesens, welches der unbedingte Grund alles endlichen das
Ichbewufstsein überschreitenden Seins auch auf materiellem Boden
ist. Man könne, heifst es hier, nicht nach dem Gesetz des
Grundes auf Gott schliefsen, weil die Geltung dieses Gesetzes
selbst von der Anerkennung eines unendlichen und unbedingten
Wesens, eines unbedingten Grundes abhänge, welcher Grund des
Grundes sei. Auf dem Standpunkt eines Cartesius, der noch
einen lebendigen persönlichen Gott annahm, war eine solche
Sicherstellung der Denkgesetze begreiflich, bei K. nehmen sich
diese Ausführungen wunderlich und unglaublich aus.

Die bisherigen Untersuchungen werden als analytisch,
subjektiv oder intuitiv charakterisiert, ein zweiter objektiver,
deduktiv-synthetischer Teil soll das Gebäude vollends schliefsen.
Aus der Schauung des Wesens Gottes werden die Kategorieen
abgeleitet und das „Lebselbstinnesein" Gottes entwickelt. Ob
wirklich zwischen beiden Teilen der angegebene methodische
Unterschied bestehe, erscheint durchaus zweifelhaft. In beiden
Teilen werden zum Teil gleiche Fragen ähnlich behandelt und
ein bestimmter Bewufstseinsinhalt analysiert. Auf diese
Art kann man alles analysieren, man darf den Bewufstseinsinhalt
nur grofs genug annehmen. Das Bewufstsein enthält alles, was
ich weifs, alles was ich gelernt und erfahren habe. Diesen
Inhalt als ursprünglichen Besitz zu behandeln uud apriorisch
etwas zu entwickeln, ist durchaus unwahr und täuscht darüber,
dafs die Erfahrung den Stoff bot. Besonders stark ist diese
Täuschung auf theologischem Boden. Was wüfsten diese
Philosophen von Gott, wenn die Offenbarung nicht gewesen wäre?
Fun behandeln sie aber in ihrer gewohnten Undankbarkeit
gegen die Errungenschaften des geschichtlichen
Lebens alles das als selbstverständlich, um hintendrein den
Gehalt positiver Offenbarung geringe taxieren zu können.

Nachdem das Vorstehende schon geschrieben war, kam uns noch
ein drittes Werk von Krause „Grundlage des Naturrechtes oder
philosophischer Grundrifs des Rechtes", herausgegeben v. Dr. Mollat, zu.
Besonders bemerkenswert ist hier die Forderung einer Gesellschaft für
Weisheit, einer für Kunst und einer für Humanität. Es erinnert dies an
Herbarts Verwaltungs- und Kultursystem und beseelte Gesellschaft. Die

übrigen Ausführungen sind mehr oder weniger Phantastereien.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 223

4. Herbart.
1. Das Herbartsche System steht etwas unvermittelt und

durchaus eigenartig in Mitte der philosophischen Bewegung.
Dies gilt besonders auch von der praktischen Seite desselben,
von seiner Ethik. Wie die rätselvolle Sphinx, so starr und kalt
tritt uns eine abgeschlossene Fünfzahl von ethischen Ideen
entgegen, welche das weite Gebiet beherrschen.

Den Weg, auf dem Herbart zu seinen Ideen gelangte, hat
er unkenntlich gemacht, er hat alle Zusammenhänge abgebrochen
und verschüttet; dennoch ist die Quelle seiner Ideen
unverkennbar. Wie die christlichen, haben die rationalistischen Ethiker
der gesamten Theorie ein Princip zu Grunde gelegt, die einen
Gott, die andern die Gerechtigkeit (Spinoza, Hobbes), das
Wohlwollen (Smith, Shaftesbury), die Vollkommenheit
(Wolff), endlich die sittliche Freiheit (Fichte). Herbart fafst
nun alle diese Principien mit Ausnahme des theologischen
zusammen, stellt sie aber unter die eigentümliche Beleuchtung
seines Systems.

Gleich dem Vorstellungsleben verwandelt sich das Willensleben

bei Herbart in einen mathematisch bestimmbaren
Mechanismus, nur spielt bei dem Willensleben die subjektive
Beurteilung und Bestimmung eine gröfsere Rolle, als bei dem

Vorstellungsleben und zwar ist diese Beurteilung eine
ästhetische, es ist ein Geschmacksurteil, welches über den Willen
ergeht.

Das eigentümlich ästhetische Urteil knüpft sich an seh- und hörbare
Formen von bestimmter Ordnung. Mathematisch bestimmbare Tonintervalle

und Raumdifferenzen, regelmäfsige geometrische Gestalten, wie

rund, gerade, quadratisch u. s. w., bilden die Elemente schöner
Sinnlichkeit, des die Ideen umkleidenden schönen Scheins. So gestaltet nun
auch Herbart die dem Gescbmacksurteil zu unterwerfenden Willensverhältnisse

nach Analogie ästhetischer Formen. Da nur bei einer Mehrheit
von Elementen (Punkten, Linien, Körpern) die ästhetische Frage in
Betracht kommt, so mufs auch nolens volens das Willensverhältnis in
mehrere Elemente, wenigstens in zwei aufgelöst oder zum einfach
schlichten Willen ein zweiter beigezogen werden.

Vergleichen wir zwei verschiedene Willen miteinander, so

gefallt, wenn wir allein auf die Gröfsenverhältnisse Rücksicht
nehmen, der stärkere (intensivere) neben dem schwächern,
der ausgedehntere (extensivere) neben dem geringeren. Wie
auf dem Gebiete des Schönen die einheitliche Zusammenfassung
von Raumgröfsen oder Tonfolgen gefällt, so auch auf dem Gebiete



224 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

des Willens die Konzentration der Strebungen. Alle diese
Verhältnisse fafst die Idee der Vollkommenheit zusammen.
— Zwei fremde Willen können ferner zu einander im Verhältnisse

der Dissonanz oder Konsonanz stehen. Stimmt der eine
Wille mit dem vorgestellten fremden überein, so entsteht die
Beziehung des Wohlwollens, stofsen aber die Willen in der
wirklichen sinnlichen Welt feindlich aufeinander, so entsteht
Streit. Der Streit aber mifsfällt und nur wenn ein billiger
Vergleich eine Grenze zieht, befriedigt sich das Urteil der
Interessenten und des Zuschauers. Auf diese Weise entsteht
die Idee des Rechtes.

„Recht ist Übereinstimmung mehrerer Willen, als Regel gedacht;
welche dem Streite vorbeugt."

Die beiden Willen sollen sich nun aber noch näher berühren.
Der eine Wille greift absichtlich wohl- oder wehethuend ein in
den Zustand des andern. Das Gleichgewicht wird so gestört
und diese Störung des früheren Zustandes mifsfällt. Aus diesem
Mifsfallen erwächst die Idee der Vergeltung oder der Billigkeit,

welche die Zurückgabe des gleichen Quantums Wohl und
Wehe verlangt.

Ein von Herbart allen Ideen vorangestelltes Grundverhältnis
ist die Beziehung des Willens zu der darüber ergehenden
Beurteilung. Die Übereinstimmung des Willens und Urteils ergibt
die Idee der Freiheit, die man sonst als die Übereinstimmung
des Willens und des Sittengesetzes fafst.

Unter diesen Aufstellungen erscheint die Ableitung des Rechts und

der Billigkeit als die auffallendste. Einmal ist die Trennung von Recht
und Billigkeit eine künstliche, sodann wird bei keinem Philosophen so

sehr das Vernunft- und Naturrecht ignoriert und nur die positive Seite
des Rechtes berücksichtigt, endlich springt bei dieser Idee das Verfehlte
einer rein ästhetischen Begründung der Ethik am deutlichsten in die

Augen. Es handelt sich bei der Sittlichkeit überhaupt um viel realere

Interessen, als blofs um formelle Gesichtspunkte. Erst der Zweck (das
Wohl des Menschen) und die durch diesen jiedingte Haltung des Willens
macht diesen zu einem sittlichen. Der Zweck gibt die Form, Bestimmung
und das Gesetz und nur wenn der Zweck als sittlich notwendig erkannt
ist, wird sich der Wille von vernunftloser Willkür befreien und dem
Gesetze gehorchen, nicht auf ein blofses Geschmacksurteil hin. Das Schöne

bewegt allein reicht zur Überwindung der Selbstsucht, es erliegt dem

Ansturm der Leidenschaft, ja selbst die Erkenntnis der Notwendigkeit
des Gesetzes ist aus sich nicht stark genug, den Willen zu beugen, wenn
nicht der Zwang der Autorität und die göttliche Gnade hinzu kommt.



Beiträge zur Geschiclite der neueren Philosophie. 225

Herbart ergänzt indessen nachträglich durch ein religiöses
Moment den Mangel seiner Ethik, wie die zweite der zu
besprechenden Schritten von Berger zeigt. Es ist zwar zweifelhaft,
ob diese Ergänzung einer wirklichen Erkenntnis der
Mangelhaftigkeit seines Systems entsprang, immerhin aber ist es ein
wichtiges Selbstbekenntnis. Nach dieser bessern Erkenntnis soll
Gott, der sonst in seinem System keinen rechten Platz findet,
„das reelle Zentrum aller praktischen Ideen" bilden ; der Gedanke
an Gott soll als Hintergrund die Seele füllen, auf dafs der
Mensch aus der Zerstreuung des Lebens dort als dem tiefsten
Selbst „in der Eeier des Glaubens zu ruhen vermöge." Der
Zweck der Religion wird jedoch weniger in der moralischen
Kräftigung, als in der Tröstung gesucht, sie mufs nach
Ansiebt Herbarts dazu dienen, die Gefallenen und Verirrten
aufzurichten, „in ihr mufs sich dem gesunkenen Menschen eine
neue Welt eröffnen, denn seine Welt ist verdorben; seine
Schuldbriefe müssen zerrissen werden ; denn er kann sie nicht
bezahlen; er mufs wieder anfangen, denn er ist unfähig
fortzufahren."

Trotz diesen nachträglichen Zugeständnissen müssen wir dabei

bleiben, dafs der Herbartschen Ethik ein einheitliches Keal- und damit
auch einheitliches Erkenntnisprincip fehlt, welches die unsystematisch
neben einander stehenden fünf Ideen verbunden hätte. Wir fühlen diesen

Mangel besonders auch in der sonst vortrefflichen, äufserst anregenden
und anziehenden Schrift Flügels, „das Ich und die sittlichen Ideen."
Die Herbartschen Ideen bilden hier den Einteilungsgrund für den

reichhaltigen Stoff, der den Sitten der Naturvölker für die ethische Betrachtung
entnommen wird, sie sind aber nicht so fast dem Knochengerüste
vergleichbar, das in organischen Naturgestalten den Leib trägt, als vielmehr
Schematen oder Rubriken, unter denen man verschiedene Gröfsen und
Summen unterbringt. Ebenso gut als diese wäre eine andere Einteilung
möglich gewesen, es scheint sogar, die Unterscheidung eines individual-
ethischen und socialetbischen Teiles wäre naturgemäfser und der
Auffassung Flügels näherliegend gewesen. Denn offenbar bildet den eigentlichen

Wendepunkt der Darstellung die Idee des Wohlwollens und die
dadurch bedingte Ablenkung vom reinen Individualismus zu jener
Selbstlosigkeit, die doch erst eigentlich die Ethik begründen soll. Die in
der Darstellung folgenden sittlichen Erscheinungen individueller
Vollkommenheit und Freiheit, das Streben nach Tapferkeit und Tüchtigkeit,
die Zufriedenheit, Selbsterkenntnis, Schamhaftigkeit und anderes, was
Flügel hier anführt, gehören zusammen, sie würden die eigentlichen
ethischen Momente des individualethischen Teiles bilden, während Recht
und Billigkeit dem socialethischen Teil angehört. Freilich, auch diese

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 15



226

Ordnung wäre keine vollendete, die einzelnen Erscheinungen sträuben
sich gegen eine solche gegensätzliche Einteilung, wir würden aber hier
nicht in den Herbartschen Ideen, sondern nur in dem christlichen Moral-
princip einen Ausweg finden.

Im ersten Teil briDgt Flügel äufserst interessante
Aufschlüsse über die dem ungebildeten Menschen noch mehr als
dem gebildeten eigentümliche Projektion subjektiver Gefühle
und Stimmungen auf die Aufsenwelt. Ehe der Mensch dazu
gelangt, das Ich als Mittelpunkt aller Thätigkeit, alles
Wahrnehmens und Wollens in bewufster Reflexion zu erfassen, ist
er eher umgekehrt geneigt, das Ich auf die Umgebung zu
erweitern.

Der Mann ist mit seinen Frauen und Sklaven, seinem Bosse und
seinen Waffen so verschmolzen, dafs man ihm dieselbe ins Grab mitgibt;
bei verschiedenen Völkern werden Pflanzen und Bäume mit bestimmten
Personen so identificiert, dafs man an dem Ergehen der erstem das der
letztern zu erkennen glaubt, wenn sie entfernt sind. Stirbt z. B. die

Lilie, die ein entferntes Kind liebte, so glaubt man, dafs auch dieses

starb. Eine besonders auffallende Meinung verlegt in den Namen und
den leiblichen Schatten oder das Bild das eigene Selbst. Durch den

Namen glauben wilde Völker auf deren Träger einzuwirken, sie zu
bezaubern, ja zu ermorden, und zu gleichem Zwecke bedienen sie sich der

Bilder; deshalb weigern sich manche zur Photographie zu stehen, weil
sie befürchten, vermittelst ihres Bildes möchten sie der Freiheit oder
des Lebens beraubt werden.

Es ist offenbar zunächst blofser Egoismus, der das Ich
überall suchen läfst und zur Selbsterweiterung antreibt, aber es
ist besser, der Mensch erweitere sein Herz, als er verenge es;
der Egoismus übt an sich selbst Korrektur, beschränkt und
begrenzt sich, eben indem er durch Selbstausdehnung sich
verflüchtigt und auflöst. Das zum „Wir" erweiterte Ich fafst die
andern mit sich zusammen. Sei es nun der beherrschende
Stolz oder das bevormundende Parteigefühl oder das
umfassende Wohlwollen oder die bescheidene Unterordnung,
welche das Wir gebraucht, immer bricht das Ich seine schroffe
Einseitigkeit und Ausschliefsliehkeit und gewinnt weitere
Gesichtspunkte.

Mit Recht bereitet daher Flügel sich den Weg zu der Idee des

Wohlwollens durch jene Erscheinungen, in welche das Ich sich zum Wir
erweitert. Im Unterschied von Herbart läfst F. die Idee der
Vollkommenheit auf die des Wohlwollens folgen und stellt vollends die Idee
der Freiheit hinter die vier übrigen zurück.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 227

Merkwürdigerweise werden die ästhetischen Erscheinungen zu der
Idee der Freiheit gerechnet, unseres Erachtens wäre das ästhetische
Gefühl richtiger vor den Ideen überhaupt zur Sprache gekommen, auf
diese Weise wäre die eigentümlich ästhetische Darstellung der Ethik besser

vorbereitet gewesen. Daran würde sich die Idee der Freiheit naturgemäfs
anschliefsen, denn diese selbst besteht im Herbartschen Sinne nicht etwa
in künstlerischer Übung und ästhetischer Bethätigung, sondern setzt das

ästhetische Urteil schon voraus. Allerdings ist der Gedanke sinnvoll,
dafs die ästhetische Übung eine gewisse geistige Befreiung bewirkt; in
der sinnlich schönen Darstellung erfreuender und bedrückender Gefühle,
erhebender und schmerzlicher Gedanken befreit sich das Innere und wird
über sich selbst klar, es ist ein Stück der Selbsterkenntnis, die F., sei

es mit ßecht oder Unrecht, in das Gebiet der sittlichen Freiheit
verweist.

(Fortsetzung folgt.)

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

„Judex damnatur cum nocens absolvitor."
Publius Syrus.

Katholische Dogmatik in sechs Büchern von Dr. Herman
Schell. I. Band. Paderborn, Ferdinand Schöningh
1889.

Die hochgespannten Erwartungen, mit welchen Kenner und Freunde
der Schellschen Schrift vom Wirken des dreieinen Gottes au eine
derselben Feder entflossene Darstellung der katholischen Dogmatik herantreten

werden, finden sich, wie wir wohl sagen dürfen, in dem uns
vorliegenden ersten Bande erfüllt; denn dieselben Merkmale zeichnen
ihn aus : Verständnis- und liebevolles Sichversenken in die verschlungenen
Wege der göttlichen Offenbarungèn, tiefe, nicht selten kühne Spekulation,

eine eigentümliche, geist- und gemütvolle, wenn auch nicht den
Bedürfnissen der Schule angepafste, immer kräftige und gedrungene,
bisweilen zu farbiger Pracht und dichterischem Schwung sich erhebende
Sprache.

Der Verf. hat den anerkennenswerten Mut, sich offen als
Neuscholastiker zu bekennen, wahrt sich aber zugleich die Freiheit, nicht
einer einzelnen theologischen Denkweise als der ausschliefslich
scholastischen zu folgen (S. XV) — eine Freiheit, die ihn wohl gelegentlich
über den Kreis scholastischer Denkweise hinausführt, die wir ihm aber
um so weniger mifsgönnen wollen, als er sich seine Arbeit nicht leicht

15*


	Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

