
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundislav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

III.
Die Richtigkeit oder Wahrheit der Lehre des hl. Thomas.

Wir können demnach, zufolge der Lehre des hl. Thomas,
ein subsistentes Ding dasjenige nennen, was als etwas

Selbständiges, tur sich Bestehendes, Vollendetes (eompletum), in sich

der Art Abgeschlossenes ist, dafs es, um zu existieren, keiner
anderen Substanz mehr bedarf, dafs es nicht mehr Teil einer
anderen Wesenheit ist, ja als einem andern Subjekte nicht mehr

mitteilbar betrachtet werden mufs. Die Wesenheit in dieser Art
aufgefafst bildet ein Suppositum. Das Suppositum ist daher
dasjenige, was vollendet, selbständig, nicht ferner einem andern
Subjekte mitteilbar für sich existiert und die Subsistenz ist der
Grund, durch welchen eine Substanz in ordine substantiae in
der Weise abgeschlossen und vollendet erscheint.

Nun lehrt der hl. Thomas weiter, jede in dieser Weise sub-
aistente Wesenheit sei numerisch nur eine.1 „Formae enim unius

speciei non multiplicantur, nisi secundum materiam, quae in
divinis non est. Unde in divinis non potest esse nisi una tan-
fum filiatio subsistens, sicut et albedo subsistens non potest
ssse nisi una."2 Man mufs notwendig zugestehen, dafs jedes
Seiende, was immer in irgend einer Art ist, von Gott stamme.
Denn findet sich Etwas in einem Andern durch Anteilnahme, so
®mfs es in ihm notwendig von dem verursacht sein, dem es
"Wesentlich zukommt, wie z. B. das Eisen vom Feuer glühend

1 1. p. q. 41. a. 6. c. 2 1. c. q. 44. a. 1.

13*



196 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

gemacht wird. Es wurde aber früher gezeigt, dafs Gott das

für sich subsistente Sein ist; ebenso auch, dafs es nur Ein
subsistentes Sein geben könne, gleichwie die weifse Farbe,
(albedo) wäre sie subsistent, nur als einzige existieren könnte.

Die weifsen Farben werden vervielfältigt je nach den sie

aufnehmenden Subjekten (secundum recipientia).1 Anderswo sagt
der englische Lehrer:2 „Die immateriellen Formen sind durch
sich selber individuell, weil sie für sich selber subsistieren.

Denn dadurch, das Etwas subsistent ist, kann es nicht von
mehreren ausgesagt werden."8 „Wenn der Engel eine
einfache Form ist wie (1. ar. h. q.) bewiesen wurde, nämlich ohne

Materie, so kann man sich unmöglich denken (fingere), dafs es

mehrere Engel Einer Art gebe. Denn jede Form, wie sehr

sie auch materiell und niedrig gedacht werde, kann nicht anders

als Eine sein in Einer Art, wenn man sie abstrakt nimmt, sei

dies ihrer Wirklichkeit nach, oder auch gemäfs unserer
Auffassung. Fafst man z. B. die weifse Farbe (albedo) als ohne

irgend ein Subjekt subsistent, so kann man nicht mehrere weifse

Farben annehmen. Wir sehen ja, dafs diese weifse Farbe nicht
unterschieden ist von der andern, aufser dadurch, dafs sie in
diesem oder jenem Subjekte sich befindet. Wäre z. B. die

humanitas abstrakt, so wäre sie ebenfalls nur Eine."4 — Es

ergibt sich also aus der Natur eines subsistenten Dinges, dafs

es numerisch nur als einziges da sein kann. Die Wesenheit
dieses subsistenten Dinges ist nicht ferner einem andern

Subjekte5 mitteilbar, sondern in sich abgeschlossen und vollendet:

„sistit in se." Das Ding ist für sich. In diesem Sinne ist
auch die Wesenheit Gottes subsistent. Ebenso ist auch die

Natur des Engels für sich.6 In den nicht aus Materie und

Form zusammengesetzten Dingen, deren Individuationsprincip

1 cfr. 1. p. q. 54. a. 1. c. — q. 75. a. 7. c.
2 de potentia. q. 9. a. 3. ad 5«m.
3 de spiritual. créât, a. 7. c.
4 cfr. Opusc. 15. de Angelis. cap. 13.
6 cfr. 3. dist. 2. q. 2. a. 1. qu. 3. ad 2um.
G 1. p. q. 3. a. 3. c.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 197

nicht die individuelle Materie ist, sondern deren Formen selber
durch sich individuell sind, müssen die Formen selber subsi-

stente Supposita sein. In ihnen unterscheidet sich daher das

Suppositum nicht von der Natur. Daher ist Gott seine Gottheit
(Deitas), sein Leben und was immer sonst noch von Gott

ausgesagt wird.
Subsistente Wesenheiten gibt es demnach mehrere, nicht

blofs Eine. Denn jede vollständig in sich abgeschlossene,
unmittelbare, in sich vollendete und für sieh bestehende Wesenheit
ist naturgemäfs ein Suppositum, ein Wesen für sich selbst.

Deren sind bekanntlich sehr viele.
Der Doctor Angelicus lehrt aber, es gebe nur Ein subsi-

stentes Sein, nur Eine für und durch sich selber existierende

Wesenheit.
Was bedeutet „sein"? was ist die Existenz? P. Limb, sagt:1

die Existenz sei dasjenige, wodurch wir ein Ding als aufser
dem Nichts konstituiert fassen. Mit dieser Definition können wir
uns nicht einverstanden erklären. Denn „aufser dem Nichts
konstituiert werden" schliefst eine Zweideutigkeit in sich. Aufser
dem Nichts konstituiert ist auch die Wesenheit als solche, ja
selbst die erste Materie für sich betrachtet ist aufser dem Nichts
konstituiert. In Betreff der Wesenheit erinnern wir an die Stelle
aus der Summa des hl. Thomas, die wir im ersten Artikel2 einer

Untersuchung unterworfen haben. Über die erste Materie
(materia prima) macht der englische Lehrer folgende Bemerkung:
3„Was sich in derselben Weise zu den natürlichen Substanzen

verhält, wie das Erz zur Statue und das Holz zur
Bettstätte, und überhaupt das Materielle und Formlose zu der Form,
das nennen wir die erste Materie (materia prima). Dieses ist
das eine Princip der Natur. Es ist aber nicht derart eins, wie
das „hoc aliquid", d. h. dieses Princip ist nicht ein individuelles,
so dafs es die Form und Einheit in actu hätte ; es wird vielmehr
em Seiendes und eins (ens et unum) genannt, insofern es in der

1 1. c. Seite 5. 8 1. c. n. 20.
8 Physicor. 1. 13. q. pag. 46. neue Ausgabe.



198 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Potenz sieh befindet zur Porm."1 Die erste Materie ist ein

Seiendes in der Potenz. Daher ist sie, als solche, nicht durch
Generation hervorgebracht und sie ist unzerstörbar (incorrupti-
bilis). Sie wird durch Schöpfung ins Dasein gesetzt. Die
Potenz der Materie ist nicht eine Eigenschaft (proprietas), die

zum Wesen der Materie hinzugefügt wird, sondern die Materie
ist gemäfs ihrer Substanz in der Potenz zum substantiellen
Sein.2 Diese 15. Lektion aus den Büchern über die Physik ist
die beste Widerlegung der Ansicht des P. Limb., dafs die erste

Materie, für sich betrachtet, ein „non ens" d. h. im Sinne des

Herrn Autors, das Nichts sei. Das Seiende in der Potenz ist
gleichsam das Mittelding zwischen dem reinen Nichtseienden
und dem Seienden in der Wirklichkeit (in actu). Jene Dinge,
die auf dem natürlichen Wege entstehen, werden daher nicht
schlechthin aus dem Nichtseienden, sondern aus dem Seienden

in der Potenz, keineswegs aber aus dem Seienden in actu, wie

jene Autoren (Anaxagoras und andere) behaupten. Es ist also

nicht notwendig, dafs, wie jene sagen, dasjenige,' was wird, actu
vorher existiere, sondern nur der Potenz nach.3 Daselbst

bemerkt S. Thomas n. 4 nochmals: Anaxagoras wufste nichts
vom Sein in der Potenz, das zwischen dem reinen Nichtsein und
dem Sein in actu in der Mitte liegt. Anderswo lehrt S. Thomas:4
Jene Generation, welche aus dem Nichtsein schlechthin in ein

Seiendes geschieht, was Substanz genannt wird, ist die
Generation schlechthin, dem gemäfs wir schlechthin sagen, dafs Etwas
werde und nicht werde. Das Subjekt der substantiellen Eorm
ist nicht ein Seiendes in actu, sondern nur in der Potenz,
nämlich: die erste Materie.5)

Aus dieser Lehre des hl. Thomas folgt, .dafs die Definition,
welche der Herr Autor von der Existenz gibt, sie sei dasjenige,
wodurch ein Ding aufser dem Nichts konstituiert wird, unrichtig
genannt werden mufs. Die erste Materie, als solche, ist auch

1 1. c. 15. 11. 2 1. c. n. 3.
3 cfr. Physic. 1. 9. 3, 4 pag. 27. ff.
4 Physic. 5. 2. 6. 7. pag. 233.
5 cfr. 1. c. n. 8. ferner: 1. 14. 8.-2. 11. 2. pag. 88.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 199

aufser dem Nichts, denn, erklärt der englische Lehrer, sie ist
ein Seiendes in der Potenz. Dafs S. Thomas nicht die objektive
Potenz hier im Auge bat, bedarf keines Beweises. Auch der

zweiten, von P. Limb, angegebenen Definition der Existenz,
insoweit sie das geschaffene Seiende betrifft, vermögen wir nicht
beizustimmen. Der Herr Autor sagt daselbst, die Existenz sei

dasjenige, wodurch das Ding aufser seine Ursachen gesetzt
werde. Diese Definition gibt die Folge an, nicht aber das

Wesen, die eigentliche Bedeutung der Existenz. Zudem liegt
bei dieser Definition die Gefahr nahe, dafs die Existenz, resp.
die W7irkung der Existenz mit dem Effekte der wirksamen
Ursache (causa efficiens) konfundiert werde, wie es ja thatsäch-
lich in der Broschüre des Herrn Autors mehr als einmal geschieht.
Wir bleiben darum bei der Lehre des hl. Thomas und der
Scholastiker. Die Existenz bezeichnet einen Akt. Das Sein,
schreibt S. Thomas,1 bedeutet einen Akt. Denn ein Ding wird
nicht deshalb ein Seiendes genannt, weil es in der Potenz,
sondern deshalb, weil es in actu ist. Der Akt aber besagt eine

Vollkommenheit.2 Ein Ding wird vollkommen genannt, insofern
es in actu ist. Denn vollkommen heifst jenes Ding, dem, gemäfs
der Art seiner Vollkommenheit, nichts fehlt. Das materielle

Princip ist das allerunvollkommenste, weil die Materie, als solche,
in der Potenz ist. Das erste materielle Princip ist daher am

meisten in der Potenz, darum auch am meisten unvollkommen.
Das Sein selber ist das vollkommenste von Allen, denn es

"verhält sich zu Allen wie der Akt. Nichts hat Aktualität, aufser
insofern es ist. Daher ist das Sein die Aktualität aller Dinge,
auch der Formen, und es verhält sich zu den Andern, nicht wie
das Aufnehmende zu dem Aufgenommenen, sondern vielmehr
wie das Aufgenommene zu dem Aufnehmenden. Das Sein ist
der letzte Akt, die letzte Vollkommenheit, an welchem alle
andern Anteil haben, das Sein selber hingegen hat an Nichts
Anteil (non participât aliquid).3 Auf die Frage, ob von Gott

1 contr. Gent. cap. 22, ratio 4.
2 1. p. q. 4. a. 1. c. et ad 3um; ib. q. 5. a. 1, a. 3. — 1. 2. q. 3. a. 2.
3 de anima, a. 6. ad 2um



200 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

das Sein „eigentümlich" (proprie) ausgesagt werde, bemerkt der

englische Meister:1 „Der Name: Seiendes (qui est) ist der aller-

eigentümlichste der verschiedenen Namen Gottes. Der 4. Grund
hiefür kann den Worten des Avicenna (tract. 8. metaphys. cap. 1.)

entnommen werden. In jedem Dinge nämlich, das existiert,
mufs man die Quiddität betrachten, durch welche es in einer
bestimmten Natur subsistiert; und das Sein desselben, gemäfs
welchem man von ihm sagt, dafs es in actu sei. Den Namen:

,Ding" (res) erhält es von einer Quiddität (Avicenna tr. 11.

metaph. cap. 1), den Namen „qui est" oder Seiendes (ens) vom
Akte des Seins. Da nun in jedem Geschöpfe die Wesenheit
verschieden ist von ihrem Sein, so wird jedes Ding eigentümlich

von seiner Quiddität benannt, nicht aber vom Akte des

Seins, wie z. B. der Mensch von der humanitas. In Gott ist
das Sein identisch mit der Quiddität. Darum benennt der Name,
welcher vom Sein genommen wird, Ihn eigentümlich. Dieses

ist sein eigentümlicher Name, gleichwie der dem Menschen

eigentümliche Name derjenige ist, der von seiner Quiddität her-

genommen wird."
Über das Wort „eigentümlich" (proprie) giebt S. Thomas

in folgender Weise Aufschlufs.2 „Wenn man sagt, das Etwas
einem Andern eigentümlich zukommt, so kann man das in einem

doppelten Sinne verstehen. Entweder wird durch das:
„eigentümlich" alles Fremde von der Natur des Subjektes ausgeschlossen.
Man sagt z. B. vom Menschen, dafs ihm das „risibile"
eigentümlich zukomme, weil kein anderes Wesen das risibile hat als

wie dasjenige, was eine menschliche Natur besitzt. In dieser

Art hat Gott das Sein nicht eigentümlich, denn auch die

Kreaturen besitzen das Sein. Oder durch dieses „eigentümlich"
wird alles Fremde von der Natur des Prädikates ausgeschlossen,

wie wenn man z. B. sagt, dafs dieses eigentlich Gold sei, weil
kein anderes Metall ihm beigemischt ist. Auf diese Weise ist
Gott das Sein „eigentümlich", -weil das göttliche Sein mit keinem

Mangel (privatio), mit keiner Potentialität vermischt ist wie

1 1. dist. 8. q. 1. a. 1. c. ratio 3a. 2 1. c. ad lum.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 201

das Sein der Kreatur." Das Sein ist also eine Vollkommenheit,
ist in sich das Allervollkommenste. Es ist das, was allen Dingen
die letzte Vollendung gibt. „Das Sein, der Akt, schreibt
P. Kleutgen,1 „bezeichnet eigentlich nicht sowohl das Wirkliche

als das, wodurch Etwas, das sein kann, wirklich ist oder

wird, also was die Wirklichkeit (actualitas) verleiht. Und

zwar ist dies nicht blofs wahr, wenn es in seiner ursprünglichen
Bedeutung, für eine verändernde Thätigkeit nämlich, genommen
wird, sondern auch, wenn es blofse Wirksamkeit, oder auch

Fähigkeit oder Form bedeutet; jedoch darf man dann unter dem

Wirklichkeit-Verleihen kein Erzeugen oder Hervorbringen
verstehen: denn in diesem Falle ist der actus Ursache der
Wirklichkeit nach Art der Form (causa formalis) und nicht nach

Art einer wirkenden Kraft (causa efficiens), so wie z. B. das

Leben die Ursache ist, weshalb der Lebendige lebt."
Vervollständigen wir also die Definition des Seins, der Existenz, so

werden wir sagen müssen, die Existenz sei dasjenige, was,
nach Art der Form, einem Ding, einem Wesen die
letzte Vollendung, die letzte Vollkommenheit verleiht.2

Nach Feststellung der richtigen Begriffe wollen wir nun zum

Argumente des hl. Thomas zurückkehren. Der englische Lehrer

sagt: „Es gibt nur Ein subsistierendes Sein; dieses aber ist
Gott: folglich sind Wesenheit und Existenz in allen andern

Dingen real unterschieden." Und wie das? Dasjenige nennen

wir ein subsistierendes Sein, was keinem andern Subjekte
mitteilbar ist (incommunicabile), gleichwie eine subsistierende

Wesenheit diejenige genannt wird, die nicht fernerhin einem

Subjekte mitgeteilt werden kann. (Suppositum.) Gäbe es nun
mehr als Ein subsistierendes Sein, Gott, der das subsistierende

Sein ist, so wären zwei Auffassungen möglich. Entweder ist
die Natur oder Wesenheit dieses Seins allen gemeinsam, wie die

specifische oder generische Natur. In diesem Falle haben wir
allerdings mehrere subsistierende Sein, weil alle an der

1 Philos, der Vorz. 2. B. 2. Aufl. n. 579. Seite 53.
3 cfr. unsern Artikel Seite 526.



202 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Natur dieses Seins Anteil haben. Dafür haben wir aber auch

den Pantheismus. Denn die generische und specifisehe Natur
ist Eine. In der Gattung oder Art kommen ja alle überein.

Dadurch unterscheiden sie sich nicht. Im subsistierenden
Sein sind aber Wesenheit und Existenz real identisch. Sie

kommen also auch im Sein überein und besitzen es gemeinschaftlich.

Eolglich ist jedes von ihnen Gott, denn Gott ist das sub-

sistierende Sein. Diese Auffassung widerspricht übrigens dem

Begriffe des subsistierenden Seins. Dies ist ja nicht
mitteilbar, kann sich demnach nicht wie die gemeinsame Natur der

Gattung oder Art verhalten. Oder es gibt darum mehrere
subsistierende Sein, weil jedes für sich individuell ein subsistie-
rendes Sein ist und mit dem andern weder die Wesenheit noch

das Sein gemeinsam hat. In diesem Falle haben wir mehrere
Götter. Das subsistierende Sein hat das Sein nicht von einem

andern, sondern durch sich selber, sonst wäre Gott nicht das

subsistierende Sein. Gott hat das Sein durch das konstitutive

Princip seiner Wesenheit, nicht aber ein der Wesenheit irgendwie

mitgeteiltes Sein, weil es in ihm subsistent ist. Darum
sind Wesenheit und Sein real identisch, darum ist Gott das
subsistierende Sein. Kein Geschöpf ist also, neben Gott,,
das subsistierende Sein, d. h. in keinem Geschöpfe sind

Wesenheit und Existenz real identisch, denn Pantheismus oder

Polytheismus wäre unter gegenteiligen Voraussetzungen die

notwendige Folge. Was ein Ding durch sich, durch das konstitutive

Princip hat, das besitzt es nicht durch ein Anderes, sondern

durch sich selber. Die Wesenheit hat jedes Ding, welcher Art
es sei, durch sich. Sind nun Wesenheit und Existenz real
identisch, so ist ein Ding für und durch sich selber d. h. es ist
ein subsistierendes Sein. Dann hat es aber ein nicht
mitgeteiltes, weil nicht mitteilbares Sein. Darum führt es dann

auch den Namen: Gott. Was P. Limb, sagt,1 ,es sei kein
Widerspruch, dafs ein geschaffenes Ding durch sich selber existiere
(se ipsa) und folglich sein Sein (suum esse) genannt werde,

1 1. c. Seite 46.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 203

widerstreitet direkt dein Begriffe des Schöpfers. Geschaffensein

heifstein mitgeteiltes, heifst ein nicht in sich subsistierendes Sein

haben.
Durch sich selber Existieren bedeutet ein nicht mitgeteiltes

Sein haben, im Sein subsistieren. Und eine solche Sentenz

soll keinen Widerspruch in sich schliefsen? In Gott subsistiert
das Sein in sich selber, nicht in einem Subjekte, und darum
ist es nicht mitteilbar, gleichwie das Suppositum nicht mitgeteilt
werden kann. Im Geschöpfe subsistiert das Sein nicht in sich
selber, sondern im Suppositum. Folglich ist das Sein dem

Geschöpfe mitteilbar, weil es thatsächlich als dem Suppositum

mitgeteilt erscheint. Mit Recht bemerkt daher P. Kleutgen:1
„Gott ist, weil Er Gott ist, oder weil Er Er ist; Peter hingegen
ist nicht, weil er Mensch, noch auch weil er Peter ist." Gott

ist, weil die Wesenheit, das Abstrakte, und das Konkrete und
das Sein real identisch sind.2 In der Kreatur hingegen sind

Wesenheit und Suppositum real unterschieden vom Sein. Darum

ist das Geschöpf nicht das Sein, sondern es hat das Sein.

Dies ist auch der Grund, warum es mehrere geben kann, die
das Sein haben, während nur Ein Wesen das Sein ist.

Wir sehen also, dafs der englische Lehrer den realen
Unterschied zwischen der Wesenheit und Existenz der Geschöpfe
in stringenter Weise darlegt. Ausgehend von der Thatsache,
dafs Gott das subsistente Sein bildet, was der Doctor Ange-
licus früher, in den vorausgehenden Kapiteln des ersten Buches,3
bewiesen hatte, folgert er jetzt ohne weiteres, Wesenheit und

Existenz seien in den Geschöpfen real unterschieden, oder, wie
der technische Ausdruck bei dem hl. Thomas lautet: „nihil
aliud, praeter Deum, est suum esse." Die Vollkommenheit eines

Dinges richtet sich nach dem Sein desselben. Der Mensch hätte

aus seiner Weisheit keine Vervollkommnung, wäre er nicht
durch sie weise etc. Gemäfs dem Grade im Sein, hat darum
ein Ding auch den Grad der Vollkommenheit. Ein Ding wird

1 1. c. n. 537. Seite 60, 2 1. p. q. 3. a. 3 und 4.
8 1. contr. gent. cap. 22 und 42.



204 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

mehr oder weniger vollkommen genannt, je nachdem das Sein
desselben auf einen speciellen gröfsern oder geringem Grad der

Vollkommenheit eingeschränkt wird (contrahitur). Gibt es

demnach ein Wesen, dem die ganze Fülle des Seins zukommt,

so kann ihm nichts von der Vollkommenheit, die einem Wesen

überhaupt zukommt, abgehen. Jenem Wesen nun, das sein eigenes

Dasein ist, kommt das Sein seiner ganzen Fülle nach zu, wie

z. B. eine separat existierende weifse Farbe (albedo) die ganze
Fülle dieser Farbe besitzen müfste. Einem weifsen Gegenstande
kann etwas von der Fülle der weifsen Farbe nur darum fehlen,
weil das diese Farbe aufnehmende Subjekt unvollkommen ist
(ex defectu recipientis albedinem). Dieser Gegenstand nimmt
die Farbe nach seiner Art auf und vielleicht nicht gemäfs

der ganzen Fülle dieser Farbe. Gleichwie nun ein Ding
deshalb vollkommen ist, weil es existiert, ebenso hat es einen Defekt,
insofern es einigermafsen nicht existiert. Gott aber hat in keiner
Hinsicht ein Nichtsein, weil er das ganze Sein besitzt. Nach

dem Grade des Seins steht ein Ding dem Nichtsein ferne.

Gott ist daher ohne Mangel (defectu), allseitig vollkommen. Jene

Dinge hingegen, die blofs existieren, sind unvollkommen, nicht

etwa wegen der Unvollkommenheit des absoluten Seins selber,
denn sie haben das Sein nicht gemäfs seiner ganzen Fülle (non

habent esse secundum totum suum posse), sondern sie haben an
demselben Anteil auf eine partikuläre unvollkommene Weise.1

32° IV. Argument des hl. Thomas: In den Kreaturen sind

Wesenheit und Existenz real unterschieden, denn jedes Geschöpf
hat neben dem Sein noch etwas Anderes, nämlich eine Wesenheit,

die mit dem Sein verbunden ist.

2„Si enim esse est subsistens, nihil praeter ipsum esse ei

adjungitur, quia etiam in his, quorum esse non est subsistens,

quod inest existenti praeter esse ejus, est quidem existenti

unitum, non autem est unum cum esse ejus, nisi per acci-
dens, inquantum est unum subjectu'm habens esse, et id,
quod est praeter esse. Sicut patet quod Sorti praeter suum

1 cfr. 1. contr. Gent. cap. 28. ratio la.
2 2. contr. Gent cap. 52 ratio 1».



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 205

esse substantiate inest album, quod quidem diversum est ab

ejus esse substantiali, — non enim est idem esse Sortem et
esse album nisi per accidens — Si igitur non sit esse in aliqua
substantia, non remanebit aliquis modus, in quo possit ei uniri

illud, quod est praeter esse. Esse autem, inquantum est esse,

non potest esse diversum. Potest autem diversificari per aliquid,
quod est praeter esse, sicut esse lapidis est aliud ab esse

hominis. Illud igitur quod est subsistens non potest esse nisi

unum tantum. Ostensum est autem, quod Deus est suum esse

subsistens. Nihil igitur aliud praeter Ipsum, potest esse suum

esse. Oportetigitur in omni substantia, quae est praeter Ipsum,
aliud esse ipsam substantiam, et aliud ejus esse."

In ähnlicher Weise argumentiert der Doctor Angelicas
anderswo.1 Nachdem er daselbst nachgewiesen, dafs das Sein

„ein Anderes" (aliud) als die Wesenheit oder Quiddität, macht

er alsbald von diesem allgemein giltigen Grundsatz eine

Ausnahme: „nisi forte sit aliqua res, cujus quidditas sit suum esse.

Et haec res non potest esse nisi una et prima, quia impossibile
est quod fiat plurificatio alicuius, nisi per additionem alicujus
differentiae, sicut multiplicatur natura generis in speciebus, vel

per hoc, quod forma recipitur in diversis materiis, sicut
multiplicatur natura speciei in diversis individuis; vel per hoc quod

unum est abstractum, et aliud in aliquo receptum, sicut si esset

quidam color separatus, esset alius a colore non separato ex
ipsa sua separatione. Si autem ponatur aliqua res, quae sit

esse tantum, ita ut ipsum esse sit subsistens, hoc esse non

recipiet additionem differentiae, quia jam non esset esse
tantum, sed esse, et praeter hoc forma aliqua. Et multo minus

recipiet additionem materiae, quia jam esset esse non subsistens,

sed materiale. Ende relinquitur, quod talis res, quae sit suum

esse, non potest esse nisi una. Ende oportet quod in qualibet
alia re praeter earn, sit aliud esse suum, et aliud quidditas
vel natura seu forma sua. Ende in intelligentiis oportet quod
sit esse praeter formam. Et ideo dictum est, quod intelligentia
est forma et esse."

1 de ente et essentia cap. 5.



206 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

An dritter Stelle sehreibt der englische Lehrer:1 über die

Einzigkeit Gottes:

„Duplex est modus, quo aliqua forma potest multiplieari.
Unus per differentias, sicut forma generalis, ut color in diver-

sas species: alius per subjectum, sicut albedo. Omnis ergo forma,

quae non potest multiplieari per differentias, si non sit forma in

subjecto existens, impossibile est, quod multiplicetur, sicut albedo,
si subsisteret sine subjecto, non esset nisi una tantum. Essentia

autem divina est ipsum esse, cujus non est aeeipere differentias.
Cum igitur ipsum esse divinum sit quasi forma per se subsistens,

eo quod Deus est suum esse, impossibile est, quod essentia divina
sit nisi una tantum."

Wir sehen ab von weiterer Textangabe aus S. Thomas,
mehrere andere Stellen werden uns noch im nächsten Artikel
beschäftigen und dem gegenwärtigen Argumente neue Kraft
verleihen. Verfolgen wir nun prüfend den Gang der Argumentation

des Doctor Angelicus. „Dem subsistenten Sein wird
nichts beigefügt (adjungitur.)"

Und warum dies? Weil es schon alle• möglichen
Vollkommenheiten in sich und durch sich selber hat. Dieses sub-

sistente Sein ist zunächst das Sein. Das Sein aber ist das

Allervollkommenste, wie wir früher von S. Thomas gehört haben.

Was immer man also zu diesem hinzufügen wollte, es könnte

nur ein neues Sein, eine neue Vollkommenheit sein. Allein das

Sein ist nach S. Thomas die letzte Vollkommenheit (ultima
actualitas und das perfectissimum). Wie soll also diesem noch

Etwas beigefügt werden? Zudem müfste dieses Sein zu dem,

was man hinzufügt, im Verhältnisse der Potenz stehen, um das

Beigefügte aufnehmen zu können. Das Sein jedoch, lehrt der

Doctor Angelicus, verhält sich nicht wie das Aufnehmende zu

dem Aufgenommenen, sondern umgekehrt, wie das Aufgenommene

zn dem Aufnehmenden. Das Sein ist nicht Potenz, sondern Akt.
Und es ist noch dazu der letzte Akt, kann folglich unmöglich
im Verhältnisse der Potenz zu einem fernem höhern Akte stehen.

1 Opusc. 2. od. Compend. Theo!, ad fr. Reginald, cap. 15.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 207

Überdies ist dieses Sein ein subsistentes, ein für sich
vollkommen abgeschlossenes, jedem andern nicht mitteilbares. Es

kann sich demnach weder mit einem andern Wesen verbinden,
noch kann ein anderes mit ihm irgend eine Verbindung
eingehen. Dieses Sein ist subsistent für und durch sich, es ist
darum „esse tantum" oder lauteres Sein ohne irgend eine

Beimischung. Dem subsistenten Sein ist also nichts Anderes

beigefügt.

Der hl. Thomas schliefst hier a minori ad majus. Der oben

ausgesprochene Grundsatz, bemerkt der englische Lehrer, hat
seine Geltung nicht nur bezüglich des subsistenten Seins,
sondern überhaupt, selbst in Bezug auf jene Dinge, deren Sein

nicht subsistiert. Was immer in einem existenten Wesen neben

dem Sein sich findet, das ist zwar mit dem existenten Dinge

geeint (unitum), aber nur per accidens eins mit dem Sein

desselben. Insofern nämlich ist es eins mit dem Sein, als ein

und dasselbe Subjekt zugleich das Sein und auch dasjenige
besitzt, was neben dem Sein vorhanden ist. Mit andern Worten:
jedes nicht subsistente Sein, d. h. jedes Geschöpf hat Wesenheit
und Existenz geeint in sich, aber nicht als ein und
dasselbe, nicht als in sich real identisch. Sagt man nichtsdestoweniger,

Wesenheit und Existenz seien in ihm real identisch,
so ist es nur richtig im Sinne des „per accidens," insofern ein
und dasselbe Subjekt zugleich die Wesenheit und das Dasein
hat.1 In klarer bestimmter Weise erklärt aber der heilige
Thomas, im Geschöpfe seien Wesenheit und Existenz zwar
materiell identisch, d. h. ratione subjecti, nicht aber
formell oder in sich selber. Das Subjekt, die Wesenheit, ist nicht
real das Dasein oder die Existenz. Letztere ist vielmehr in
der Wesenheit, als ihrem Subjekte, und ist daher real von ihr
unterschieden.

„Befindet sich also das Sein nicht in einer Substanz, so

gibt es keinen Modus, durch welchen Etwas, was aufser oder
ueben dem Sein ist, mit diesem letztern geeint werden könnte."

1 es ist mit einem Worte materiell, nicht aber formell mit dem
andern identisch.



208 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Dieser Satz des Doctor Angelicus ist von selber klar. Das

Sein kann nichts aufnehmen. Auf diese Art kann sich also

nichts mit dem Sein verbinden, kann dem Sein nichts beigefügt

werden. Den Grund davon haben wir soeben betrachtet.
Das Sein ist der Akt, bildet den letzten Akt jedes Andern, ist
aber selber niemals in der Lage, in der Potenz Irgendetwas
aufzunehmen. Ein Anderes kann sich niemals mit dem Sein,
wohl aber dieses mit einem Andern verbinden. Allein dazu ist
notwendig, dafs das Sein nicht subsistent, in und durch sich

selber, dafs es nicht seine eigene Wesenheit sei. Sobald das Sein

als subsistent angenommen wird, ist es keinem andern mitteilbar
(incommunicabilis). Da es, wie S. Thomas bemerkt, nur zwei

Arten gibt, auf welche ein Ding mit einem andern verbunden,
einem andern beigefügt werden kann, indem das eine entweder
das andere aufnimmt, oder vom andern aufgenommen wird, so

leuchtet von selber ein, dafs dem subsistenten Sein nichts

beigefügt werden könne. Beide Arten sind vom subsistenten
Sein ausgeschlossen. Mit Recht sagt darum S. Thomas: si igitur
non sit esse in aliqua substantia, non remanebit aliquis modus,
in quo possit ei uniri illud, quod est praeter esse. Bei dem

subsistenten Sein aber ist das Sein nicht in der Substanz, sondern

es ist selber die Substanz, ist real mit ihr identisch. Nun
wissen wir, dafs Gott das subsistente Sein ist. Eolglich gibt
es entweder mehrere Götter, oder kein anderes Wesen, als Gott
ist ein subsistentes Sein, d. h. in keinem andern Wesen sind

Wesenheit und Sein real identisch.

Ferner lehrt S. Thomas: „Das Sein, als solches, insofern

es Sein ist, hat keinen Unterschied: es kann sich aber
unterscheiden durch Etwas, was aufserhalb des Seins liegt."

Und in der That verhält es sich so. Denn was bedeutet
Sein? Eine Vollkommenheit, das Allervollkommenste, sagt uns
der englische Lehrer. Wie soll sich nun das Vollkommenste
als solches, insofern es das Vollkommenste ist, unterscheiden?
Man erinnere sich, was der Doctor Angelicus an der von uns
früher angegebenen Stelle: „ob das Sein Gott eigentümlich
zukomme," diesbezüglich antwortet. Der Heilige bemerkt daselbst,



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 201)

wie wir gehört haben, folgendes. „Will man durch das Wort:
„eigentümlich" alles Fremde von der Natur des Subjektes
ausschliefen, wie z. B. wenn man sagt, das „risibile" sei dem Menschen

eigentümlich, so ist das Sein Gott nicht eigentümlich, denn

auch die Kreaturen haben das Sein." Hier haben wir die

gewünschte Bestätigung des Satzes: „das Sein, als solches, sei

nicht unterschieden." Will man durch das Wort „eigentümlich"
alles Fremde von der Natur des Prädikates ausschlielsen wie
z. B. wenn man sagt, das sei eigentümlich Gold, weil kein
anderes Metall beigemischt sich findet, so ist das Sein Gott

„eigentümlich", weil das göttliche Sein nicht mit einer Privation,
einem Mangel oder einer Potentialität vermischt ist wie das

Sein der Kreatur. Hier ist die Unterschrift des hl. Thomas

für den zweiten Teil des Satzes: „das Sein könne sich
unterscheiden durch Etwas, was aufserhalb des Seins liegt". Welches
Sein hat S. Thomas im Auge? Das mögliche? Offenbar nicht.
Oder die mögliche Wesenheit? Keineswegs. Denn der Doctor

Angelicus erklärt, das Sein, als solches, gehöre nicht Gott
eigentümlich oder au8schliefslich an. Gott ist, aber auch die Kreaturen
existieren. Hier findet ein Unterschied nicht statt. Die
Verschiedenheit kann also nur in der Art und Weise begründet
sein, wie Gott und die Kreatur das Sein besitzen. In Gott ist
es ohne Beimischung einer Potentialität, ohne Privation, ohne

Defekte. In Gott findet sich nichts, was aufserhalb des Seins

wäre. Die Kreatur hingegen hat ein mit Potentialität
vermischtes, mit einer Privation, einem Mangel verbundenes Sein.

In den Geschöpfen findet sich etwas, aufserhalb des Seins

Liegendes: die Wesenheit. Weil in Gott das Sein unvermischt,
also rein und lauter ist, deshalb heifst Gott actus purus. Die
Kreatur aber ist nicht actus purus, denn neben dem Akt, dem

Sein, steht die Potenz, nämlich die Wesenheit. Infolge dessen
hat das Geschöpf einen Defekt, resp. eine Privation, indem das
Sein nicht mehr als Vollkommenheit, oder als das Vollkommenste
>m absoluten Sinne in der Kreatur sich vorfindet. Das Sein
des Geschöpfes ist durch die Wesenheit beschränkt, mit einer
Unvollkommenkeit gemischt.

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 14



210 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

P. Limb, kennt dieses Argument des hl. Thomas. Der

Einwurf, den der Herr Autor sich selber macht, lautet:1 Die

Existenz, welche mit der Wesenheit real identisch ist, mufs als

einzige anerkannt werden, diese Existenz nennen wir Gott.
Darauf antwortet P. Limb.: „Es gibt nur eine einzige

realidentische Existenz im identischen und zugleich im formellen

Sinne, nämlich Gott, das ist vollkommen richtig; allein dafs es

eine realidentische Existenz blofs im identischen Sinne gebe,
das bestreiten wir."

=-<»>-<

BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von DR. G. GRUPP.

5. Kants G-rundprincip der Ethik.

Der Charakter des Kaatschen Philosophierens läfst
erwarten, dafs auch sein ethisches Princip 1. apriorisch ist —
denn nur ein solches ist allgemein giltig — und 2. dafs es rein
formell ist, da jeder empirische Inhalt seine allgemeine und
notwendige Giltigkeit schmälern würde. Solchen Voraussetzungen
würden nun ohne Zweifel „ethische Kategorieen" genügen, welche
den logischen ähnlich nur reine Formen ohne jegliche materiale
Andeutung wären. Leider fand nun Kant zu seiner Zeit keinen
Ulrici,2 der die Entdeckung ethischer Kategorieen gemacht hätte,
er muf8te daher selbst auf diese Entdeckung ausgehen. Dabei
war er offenbar unglücklich und so mufste er da stehen bleiben,
von wo er ausging bei der Forderung reiner allgemeingiltiger
Form des Willens. So wurde der Wille in seiner reinen allge-
meingiltigen und notwendigen Form selbst zur Kategorie und
zum ethischen Princip. Diesem Princip fehlt nun freilich
jeglicher Inhalt und es läfst sich nichts aus ihm ableiten, doch
gelang es Kant, durch Erschleichung allmählich eine Reihe von
Elementen einzuschmuggeln, welche im Grund aposteriorischer
Herkunft waren.

1 1. c. Seite 60. 2 Ulrici, Gott und der Mensch II, 144 ff.


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

