Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundislav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762077

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

—

1L

Die Richtigkeit oder Wahrheit der Lehre des hi. Thomas.

Wir konnen demnach, zufolge der Lehre des hl. Thomas,
ein subsistentes Ding dasjenige nennen, was als etwas Selb-
stindiges, fir sich Bestehendes, Vollendetes (completum), in sich
der Art Abgeschlossenes ist, dals es, um zu existieren, keiner
anderen Substanz mehr bedarf, dals es nicht mehr Teil einer
anderen Wesenheit ist, ja als einem andern Subjekte nicht mehr
mitteilbar betrachtet werden mufs. Die Wesenheit in dieser Art
aufgefalst bildet ein Suppositum. Das Suppositum ist daher das-
Jenige, was vollendet, selbstindig, nicht ferner einem andern Sub-
Jekte mitteilbar fiir sich existiert und die Subsistenz ist der
Grund, durch welchen eine Substanz in ordine substantiae in
der Weise abgeschlossen und vollendet erscheint.

Nun lehrt der hl. Thomas weiter, jede in dieser Weise sub-
sistente Wesenheit sei numerisch nur eine.! ,,Formae enim unius
Speciei non multiplicantur, nisi secundum materiam, quae in
divinis non est. Unde in divinis non potest esse nisi una tan-
tum filiatio subsistens, sicut ¢t albedo subsistens non potest
€sse nisi una.“> Man muls notwendig zugestehen, dals jedes
Seiende, was immer in irgend einer Art ist, von Gott stamme.
Deun findet sich Etwas in einem Andern durch Anteilnahme, so
mufs es in ihm notwendig von dem verursacht sein, dem es
Wesentlich zukommt, wie z. B. das Eisen vom Feuer gliihend

—

Y1, p. q. 41, a. 6. c. 2L ¢ q. 44, a. 1.
13*



196 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

gemacht wird. KEs wurde aber frither gezeigt, dals Gott das
fiir sich subsistente Sein ist; ebenso auch, dals es nur Ein
subsistentes Sein geben konne, gleichwie die weilse Farbe,
(albedo) wire sie subsistent, nur als einzige existieren konnte.
Die weilsen Farben werden vervielfdltigt je nach den sie autf-
nehmenden Subjekten (secundum recipientia).! Anderswo sagt
der englische Lehrer:? ,Die immateriellen Formen sind durch
sich selber individuell, weil sie fiir sich selber subsistieren.
Denn dadurch, das Etwas subsistent ist, kann es nicht von
mehreren ausgesagt werden“® ,,Wenn der Kngel eine ein-
fache Form ist wie (1. ar. h. q.) bewiesen wurde, nimlich ohne
Materie, so kann man sich unmoglich denken (fingere), dals es
mehrere Engel Einer Art gebe. Denn jede Form, wie sehr
sie auch materiell und niedrig gedacht werde, kann nicht anders
als Eine sein in Einer Art, wenn man sie abstrakt nimmt, sei
dies ihrer Wirklichkeit nach, oder auch geméls unserer Auf-
fassung. Fafst man z B. die weilse Farbe (albedo) als ohne
irgend ein Subjekt subsistent, so kann man nicht mehrere weilse
Farben annehmen. Wir sehen ja, dals diese weilse Farbe nicht
unterschieden ist von der andern, aufser dadurch, dals sie in
diesem oder jenem Subjekte sich befindet. Wire z. B. die
humanitas abstrakt, so wire sie ebenfalls nur Eine“t — Es
ergibt sich also aus der Natur eines subsistenten Dinges, dafs
es numerisch nur als einziges da sein kann. Die Wesenheit
dieses subsistenten Dinges ist nicht ferner einem andern Sub-
jekte® mitteilbar, sondern in sich abgeschlossen und vollendet:
,sistit in se. Das Ding ist fiir sich. In diesem Sinne ist
auch die Wesenheit Gottes subsistent. XEbenso ist auch die
Natur des Engels fiir sich.® In den nicht aus Materie und
Form zusammengesetzten Dingen, deren Individuationsprincip

1 ¢fr. 1. p.'q. 4. a. 1. ¢, — q. 76. &, 7, ¢
? de potentia. q. 9. a. 8. ad bum,

8 de gpiritual. creat. a. 7. c.

4 cfr. Opusc. 15. de Angelis. cap. 13.

5 cfr. 3. dist. 2. q. 2. a. 1. qu. 3. ad 2um,
¢1. p. q. 3. a. 3. c.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 197

nicht die individuelle Materie ist, sondern deren Formen selber
durch sich individuell sind, miissen die Formen selber subsi-
stente Supposita sein. In ihnen unterscheidet sich daher das
Suppositum nicht von der Natur. Daher ist Gott seine Gottheit
(Deitas), sein Leben und was immer sonst noch von Gott aus-
gesagt wird.

Subsistente Wesenheiten gibt es demnach mehrere, nicht
blofs Eine. Denn jede vollstindig in sich abgeschlossene, un-
mittelbare, in sich vollendete und fiir sich bestehende Wesenheit
ist naturgemils ein Suppositum, ein Wesen fiir sich selbst.
Deren sind bekanutlich sehr viele.

Der Doctor Angelicus lehrt aber, es gebe nur Ein subsi-
stentes Sein, nur Eine fiir und durch sich selber existie-
rende Wesenheit.

Was bedeutet ,,sein“? was ist die Existenz? P. Limb. sagt:!
die Existenz sei dasjenige, wodurch wir ein Ding als aulser
dem Nichts konstituiert fassen. Mit dieser Definition konnen wir
uns nicht einverstanden erkldren. Denn ,aufser dem Nichts kon-
stituiert werden“ schlielst eine Zweideutigkeit in sich. Aulser
dem Nichts konstituiert ist auch die Wesenheit als solche, ja
selbst die erste Materie fiir sich betrachtet ist aulser dem Nichts
konstituiert. In Betreff der Wesenheit erinnern wir an die Stelle
aus der Summa des hl. Thomas, die wir im ersten Artikel? einer
Untersuchung unterworfen haben. Uber die erste Materie (ma-
teria prima) macht der englische Lehrer folgende Bemerkung:
%,Was sich in derselben Weise zu den natiirlichen Substanzen
verhalt, wie das Erz zur Statue und das Holz zur Bett-
stitte, und iiberhaupt das Materielle und Formlose zu der Form,
das nennen wir die erste Materie (materia prima). Dieses ist
das eine Princip der Natur. Es ist aber nicht derart eins, wie
das , hoc aliquid“, d. h. dieses Princip ist nicht ein individuelles,
80 dafs es die Form und Einheit in actu hitte; es wird vielmehr
ein Seiendes und eins (ens et unum) genannt, insofern es in der

—

Ll ¢, Seite 5. *1, ¢ n, 20
 Physicor. 1. 13. q. pag. 46. neue Ausgabe.



198 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Potenz sich befindet zur Form.“! Die erste Materie ist ein
Seiendes in der Potenz. Daher ist sie, als solche, nicht durch
Greneration hervorgebracht und sie ist unzerstorbar (incorrupti-
bilis). Sie wird durch Schopfung ins Dasein gesetzt. Die
Potenz der Materie ist nicht eine Eigenschaft (proprietas), die
zum Wesen der Materie hinzugefiigt wird, sondern die Materie
1st gemils ihrer Substanz in der Potenz zum substantiellen
Sein.? Diese 1). Lektion aus den Biichern iiber die Physik ist
die beste Widerlegung der Ansicht des P. Limb., dals die erste
Materie, fir sich betrachtet, ein ,mnon ens“ d. h. im Sinne des
Herrn Autors, das Nichts sei. Das Seiende in der Potenz ist
gleichsam das Mittelding zwischen dem reinen Nichtseienden
und dem Seienden in der Wirklichkeit (in actu). Jene Dinge,
die auf dem natiirlichen Wege entstehen, werden daher nicht
schlechthin aus dem Nichtseienden, sondern aus dem Seienden
in der Potenz, keineswegs aber aus dem Seienden in actu, wie
jene Autoren (Anaxagoras und andere) behaupten. Es ist also
nicht notwendig, dafs, wie jene sagen, dasjenige, was wird, actu
vorher existiere, sondern nur der Potenz nach.? Daselbst
bemerkt S. Thomas n. 4 nochmals: Anaxagoras wulste nichts
vom Sein in der Potenz, das zwischen dem reinen Nichtsein und
dem Sein in actu in der Mitte liegt. Anderswo lehrt S. Thomas:*
Jene Generation, welche aus dem Nichtsein schlechthin in ein
Seiendes geschieht, was Substanz genannt wird, ist die Gene-
ration schlechthin, dem gemals wir schlechthin sagen, dals Ktwas
werde und nicht werde. Das Subjekt der substantiellen Form
ist nicht ein Seiendes in actu, sondern nur in der Potensz,
namlich: die erste Materie.5)

Aus dieser Lehre des hl. Thomas folgt, .dals die Definition,
welche der Herr Autor von der Existenz gibt, sie sei dasjenige,
wodurch ein Ding aulser dem Nichts konstituiert wird, unrichtig
genannt werden mufs. Die erste Materie, als solche, ist auch

1 Lie 15,711, 2] ¢ n 8.

3 cfr. Physic. 1. 9. 3, 4 pag. 27. ff.

¢ Physic. 5. 2. 6. 7. pag. 233.

5 cfr. 1. ¢. n. 8. ferner: 1. 14. 8.—2. 11. 2. pag. 88.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 199

aulser dem Nichts, denn, erklirt der englische Lehrer, sie ist
ein Seiendes in der Potenz, Dals S, Thomas nicht die objektive
Potenz hier im Auge bat, bedarf keines Beweises. Auch der
zweiten, von P. Limb. angegebenen Definition der Existenz, in-
soweit sie das geschaffene Seiende betrifft, vermdgen wir nicht
beizustimmen. Der Herr Autor sagt daselbst, die Existenz sei
dasjenige, wodurch das Ding aufser seine Ursachen gesetzt
werde. Diese Definition gibt die Folge an, nicht aber das
Wesen, die eigentliche Bedeutung der Existenz. Zudem liegt
bei dieser Definition die Gefahr nahe, dals die Existenz, resp.
die Wirkung der Existenz mit dem Effekte der wirksamen
Ursache (causa efficiens) konfundiert werde, wie es ja thatsich-
lich in der Broschiire des Herrn Autors mehr als einmal geschieht.
Wir bleiben darum bei der Lehre des hl. Thomas und der
Scholastiker. Die Existenz bezeichnet einen Akt. Das Sein,
schreibt 8. Thomas,! bedeutet einen Akt. Denn ein Ding wird
nicht deshalb ein Seiendes genannt, weil es in der Potenz, son-
dern deshalb, weil es in actu ist. Der Akt aber besagt eine
Vollkommenheit.2 Ein Ding wird vollkommen genannt, insofern
es in actu ist. Denn vollkommen heilst jenes Ding, dem, geméls
der Art seiner Vollkommenheit, nichts fehlt. Das materielle
Princip ist das allerunvollkommenste, weil die Materie, als solche,
in der Potenz ist. Das erste materielle Princip ist daher am
meisten in der Potenz, darum auch am meisten unvollkommen,
Das Sein selber ist das vollkommenste von Allen, denn es
verhalt sich zu Allen wie der Akt. Nichts hat Aktualitat, aufser
ingofern es ist. Daher ist das Sein die Aktualitit aller Dinge,
auch der Formen, und es verhilt sich zu den Andern, nicht wie
das Aufnehmende zu dem Aufgenommenen, sondern vielmehr
wie das Aufgenommene zu dem Aufnehmenden. Das Sein ist
der letzte Akt, die letzte Vollkommenheit, an welchem alle
andern Anteil haben, das Sein selber hingegen hat an Nichts
Anteil (non participat aliquid).® Auf die Frage, ob von Gott

! contr. Gent. cap. 22, ratio 4.
21.p. q. 4. a. 1, c.et ad 3um;ib, q. 6. a. 1, 2. 3. — 1. 2. q. 8. a. 2.
% de anima. a. 6, ad 2um



200 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

das Sein ,,eigentiimlich® (proprie) ausgesagt werde, bemerkt der
englische Meister:! , Der Name: Seiendes (qui est) ist der aller-
eigentiimlichste der verschiedenen Namen Gottes. Der 4. Grund
hiefiir kann den Worten des Avicenna (tract. 8. metaphys. cap. 1.)
entnommen werden. In jedem Dinge néamlich, das existiert,
muls man die Quidditdt betrachten, durch welche es in einer
bestimmten Natur subsistiert; und das Sein desselben, gemils
welchem man von ihm sagt, dals es in actu sei. Den Namen:
,Ding* (res) erhdlt es von einer Quidditit (Avicenna tr. 11.
metaph. cap. 1), den Namen ,qui est oder Seiendes (ens) vom
Akte des Seins. Da nun in jedem Geschopfe die Wesenheit
verschieden ist von ihrem Sein, so wird jedes Ding eigentiim-
lich von seiner Quidditdt benannt, nicht aber vom Akte des
Seins, wie z. B. der Mensch von der humanitas. In Gott ist
das Sein identisch mit der Quidditdt. Darum benennt der Name,
welcher vom Sein genommen wird, Ihn eigentiimlich. Dieses
ist sein eigentiimlicher Name, gleichwie der dem Menschen
eigentiimliche Name derjenige ist, der von seiner Quidditit her-
genommen wird.“

Uber das Wort ,.eigentiimlich® (proprie) giebt S. Thomas
in folgender Weise Aufschluls.? ,,Wenn man sagt, das Etwas
einem Andern eigentiimlich zukommt, so kann man das in einem
doppelten Sinne verstehen. Entweder wird durch das: ,eigen-
timlich® alles Fremde von der Natur des Subjektes ausgeschlossen.
Man sagt z. B. vom Menschen, dals ihm das ,risibile“ eigen-
timlich zukomme, weil kein anderes Wesen das risibile hat als
wie dasjenige, was eine menschliche Natur besitzt. In dieser
Art hat Gott das Sein nicht eigentimlich, denn auch die
Kreaturen besitzen das Sein. Oder durch dieses ,eigentiimlich®
wird alles Fremde von der Natur des Pridikates ausgeschlossen,
wie wenn man z. B. sagt, dals dieses eigentlich Gold sei, weil
kein anderes Metall ihm beigemischt ist. Auf diese Weise ist
Gott das Sein ,eigentiimlich”, weil das gottliche Sein mit keinem
Mangel (privatio), mit keiner Potentialitdt vermischt ist wie

t 1, dist, 8. q. 1. a, 1, c. ratio 3a, 2] c. ad lum,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc, 201

das Sein der Kreatur. Das Sein ist also eine Vollkommenheit,
ist in sich das Allervollkommenste. Es ist das, was allen Dingen
die letzte Vollendung gibt. ,Das Sein, der Akt, schreibt
P. Kleutgen,! ,bezeichnet eigentlich nicht sowohl das Wirk-
liche als das, wodurch Etwas, das sein kann, wirklich ist oder
wird, also was die Wirklichkeit (actualitas) verleiht. Und
zwar ist dies nicht blofs wahr, wenn es in seiner urspriinglichen
Bedeutung, fiir eine verdndernde Thitigkeit ndmlich, genommen
wird, sondern auch, wenn es blofse Wirksamkeit, oder auch
Fahigkeit oder Form bedeutet; jedoch darf man dann unter dem
Wirklichkeit - Verleihen kein Erzeugen oder Hervorbringen ver-
stehen: denn in diesem Falle ist der actus Ursache der Wirk-
lichkeit nach Art der Form (causa formalis) und nicht nach
Art einer wirkenden Kraft (causa efficiens), so wie z. B. das
Leben die Ursache ist, weshalb der Lebendige lebt.“ Vervoll-
stindigen wir also die Definition des Seins, der Existenz, so
werden wir sagen miissen, die Existenz sei dasjenige, was,
mach Art der Form, einem Ding, einem Wesen die
letzte Vollendung, die letzte Vollkommenheit verleiht.?

Nach Feststellung der richtigen Begriffe wollen wir nun zum
Argumente des hl. Thomas zuriickkehren. Der englische Lehrer
sagt: ,Hs gibt nur Ein subsistierendes Sein; dieses aber ist
Gott: folglich sind Wesenheit und Existenz in allen andern
Dingen real unterschieden. Und wie das? Dasjenige nennen
wir ein subsistierendes Sein, was keinem andern Subjekte
mitteilbar ist (incommunicabile), gleichwie eine subsistierende
Wesenheit diejenige genannt wird, die nicht fernerhin einem
Subjekte mitgeteilt werden kann. (Suppositum.) Gébe es nun
mehr als Ein subsistierendes Sein, Gott, der das subsistierende
Sein ist, so wiiren zwei Auffassungen moglich. Entweder ist
die Natur oder Wesenheit dieses Seins allen gemeinsam, wie die
specifische oder generische Natur. In diesem Falle haben wir
allerdings mehrere subsistierende Sein, weil alle an der

1 Philos. der Vorz. 2. B. 2. Aufl. n. 579. Seite b3.
2 eofr, unsern Artikel Seite 526.



202 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Natur dieses Seins Anteil haben. Dafiir haben wir aber auch
den Pantheismus. Denn die generische und specifische Natur
ist Eine. In der Gattung oder Art kommen ja alle iiberein.
Dadurch unterscheiden sie sich nicht, Im subsistierenden
Sein sind aber Wesenheit und Existenz real identisch. Sie
kommen also auch im Sein iiberein und besitzen es gemeinschaft-
lich. Folglich ist jedes von ihnen Gott, denn Gott ist das sub-
sistierende Sein. Diese Auffassung widerspricht iibrigens dem
Begriffe des subsistierenden Seins. Dies ist ja mnicht mit-
teilbar, kann sich demnach nicht wie die gemeinsame Natur der
Gattung oder Art verhalten. Oder es gibt darum mehrere
subsistierende Sein, weil jedes fiir sich individuell ein subsistie-
rendes Sein ist und mit dem andern weder die Wesenheit noch
das Sein gemeinsam hat. In diesem Falle haben wir mehrere
Gotter. Das subsistierende Sein hat das Sein nicht von einem
andern, sondern durch sich selber, sonst wire Gott nicht das
subsistierende Sein. Gott hat das Sein durch das konstitutive
Princip seiner Wesenheit, nicht aber ein der Wesenheit irgend-
wie mitgeteiltes Sein, weil es in ihm subsistent ist. Darum
sind Wesenheit und Sein real identisch, darum ist Gott das
subsistierende Sein. Kein Geschopf ist also, neben Gott,
das subsistierende Sein, d. h. in keinem Geschdpfe sind
Wesenheit und Existenz real identisch, denn Pantheismus oder
Polytheismus wire unter gegenteiligen Voraussetzungen die not-
wendige Folge. Was ein Ding durch sich, durch das konstitutive
Princip hat, das besitzt es nicht durch ein Anderes, sondern
durch sich selber. Die Wesenheit hat jedes Ding, welcher Art
es sel, durch sich. Sind nun Wesenheit und Existenz real
identisch, so ist ein Ding fiir und durch sich selber d. h. es ist
cin subsistierendes Sein. Dann hat es aber ein nicht mit-
geteiltes, weil nicht mitteilbares Sein. Darum fiihrt es dann
auch den Namen: Gott. Was P. Limb. sagt,! ,es sei kein Wider-
spruch, dafs ein geschaffenes Ding durch sich selber existiere
(se ipsa) und folglich sein Sein (suum esse) genannt werde,

1 1. c. Seite 46.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 203

widerstreitet direkt dem Begriffe des Schopters. Geschaffensein
heilst ein mitgeteiltes, heilst ein nicht in sich subsistierendes Sein

haben.
Durch sich selber Existieren bedeutet ein nicht mitgeteiltes

Sein haben, im Sein subsistieren. TUnd eine solche Sentenz
soll keinen Widerspruch in sich schliefsen? In Gott subsistiert
das Sein in sich selber, nicht in einem Subjekte, und darum
ist es nicht mitteilbar, gleichwie das Suppositum nicht mitgeteilt
werden kann. Im Geschopfe subsistiert das Sein nicht in sich
selber, sondern im Suppositum. Folglich ist das Sein dem
(Geschopfe mitteilbar, weil es thatsichlich als dem Suppositum
mitgeteilt erscheint. Mit Recht bemerkt daher P. Kleutgen:!
»Gott ist, weil Er Gott ist, oder weil Er Er ist; Peter hingegen
ist nicht, weil er Mensch, noch auch weil er Peter ist.“ Gott
ist, weil die Wesenheit, das Abstrakte, und das Konkrete und
das Sein real identisch sind.? In der Kreatur hingegen sind
Wesenheit und Suppositum real unterschieden vom Sein. Darum
ist das Geschopf nicht das Sein, sondern es hat das Sein.
Dies ist auch der Grund, warum es mehrere geben kann, die
das Sein haben, wihrend nnr Ein Wesen das Sein ist.

Wir sehen also, dals der englische Lehrer den realen
Unterschied zwischen der Wesenheit und Existenz der Geschopfe
in stringenter Weise darlegt. Ausgehend von der Thatsache,
dafs Gott das subsistente Sein bildet, was der Doctor Ange-
licus friiher, in den vorausgehenden Kapiteln des ersten Buches,?
bewiesen hatte, folgert er jetzt ohne weiteres, Wesenheit und
Existenz seien in den Geschopfen real unterschieden, oder, wie
der technische Ausdruck bei dem hl. Thomas lautet: ,mihil
aliud, praeter Deum, est suum esse. Die Vollkommenheit eines
Dinges richtet sich nach dem Sein desselben. Der Mensch hétte
aus seiner. Weisheit keine Vervollkommnung, wire er nicht
durch sie weise ete. Gemils dem Grade im Sein, hat darum
ein Ding auch den Grad der Vollkommenheit. Ein Ding wird

11, c. n. 537, Seite 60, 1. p. q. 3. a. 3 und 4.
3 1. contr. gent. cap. 22 und 42.



204 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

mehr oder weniger vollkommen genannt, je nachdem das Sein
desselben auf einen speciellen grifsern oder geringern Grad der
Vollkommenheit eingeschrinkt wird (contrahitur). Gibt es
demnach ein Wesen, dem die ganze Fiille des Seins zukommt,
80 kann ihm nichts von der Vollkommenheit, die einem Wesen
iberhaupt zukommt, abgehen. Jenem Wesen nun, das sein eigenes
Dasein ist, kommt das Sein seiner ganzen Kiille nach zu, wie
z. B. eine separat existierende weilse Farbe (albedo) die ganze
Fiille dieser Farbe besitzen miilste. Einem weilsen Gegenstande
kann etwas voun der Fiille der weifsen Farbe nur darum fehlen,
weil das diese Farbe aufnehmende Subjekt unvollkommen ist
(ex defectu recipientis albedinem). Dieser Gregenstand nimmt
die Farbe nach seiner Art auf und vielleicht nicht gemils
der ganzen Fiille dieser Farbe. Gleichwie nun ein Ding des-
halb vollkommen ist, weil es existiert, ebenso hat es einen Defekt,
insofern es einigermalsen nicht existiert. Gott aber hat in keiner
Hinsicht ein Nichtsein, weil er das ganze Sein besitzt. Nach
dem Grade des Seins steht ein Ding dem Nichtsein ferne.
Gott ist daher ohne Mangel (defectn), allseitig vollkommen. Jene
Dinge hingegen, die blofs existieren, sind unvollkommen, nicht
etwa wegen der Unvollkommenheit des absoluten Seins selber,
denn sie haben das Sein nicht geméls seiner ganzen Fiille (non
habent esse secundum totum suum posse), sondern sie haben an
demselben Anteil auf eine partikulire unvollkommene Weise.!

32° IV. Argument des hl. Thomas: In den Kreaturen sind
Wesenheit und Existenz real unterschieden, denn jedes Geschipt
hat neben dem Sein noch etwas Anderes, namlich eine Wesen-
heit, die mit dem Sein verbunden ist.

2,51 enim esse est subsistens, nihil praeter ipsum esse ei
adjungitur, quia etiam in his, quorum esse non est subsistens,
quod inest existenti praeter esse ejus, est quidem existenti
unitum, non autem est unum cum esse ejus, nisi per acci-
dens, inquantum est unum subjectum habens esse, et id,
quod est praeter esse. Sicut patet quod Sorti praeter suum

1 cfr. 1. contr. Gent. cap. 28. ratio 1a,
? 2, contr. Gent cap. 52 ratio 1a,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 205

esse substantiale inest album, quod quidem diversum est ab
ejus esse substantiali, — non enim est idem esse Sortem et
esse album nisi per accidens — Si igitur non sit esse in aliqua
substantia, non remanebit aliquis modus, in quo possit ei uniri
illud, quod est praeter esse. KEsse autem, inquantum est esse,
non potest esse diversum, Potest autem diversificari per aliquid,
quod est praeter esse, sicut esse lapidis est aliud ab esse
hominis. Illud igitur quod est subsistens non potest esse nisi
unum tantum. Ostensum est autem, quod Deus est suum esse
subsistens. Nihil igitur alind praeter Ipsum, pofest esse suum
esse. Oportetigitur in omni substantia, quae est praeter Ipsum,
aliud esse ipsam substantiam, et aliud ejus esse.”

In dhnlicher Weise argumentiert der Doctor Angelicus
anderswo.! Nachdem er daselbst nachgewiesen, dals das Sein
»ein Anderes“ (aliud) als die Wesenheit oder Quidditdt, macht
er alsbald von diesem allgemein giltigen Grundsatz eine Aus-
nahme: ,nisi forte sit aliqua res, cujus quidditas sit suum esse.
Et haec res non potest esse nisi una et prima, quia impossibile
est quod fiat plurificatio alicuius, nisi per additionem alicujus
differentiae, sicut multiplicatur natura generis in speciebus, vel
per hoc, quod forma recipitur in diversis materiis, sicut multi-
plicatur natura speciei in diversis individuis; vel per hoc quod
unum est abstractum, et aliud in aliquo receptum, sicut si esset
quidam color separatus, esset alius a colore non separato ex
ipsa sua separatione. Si autem ponatur aliqua res, quae sit
esse tantum, ita ut ipsum esse sit subsistens, hoc esse non
recipiet additionem differentiae, quia jam non esset esse tan-
tum, sed esse, et praeter hoc forma aliqua. Et multo minus
recipiet additionem materiae, quia jam esset esse non subsistens,
sed materiale. Unde relinquitur, quod talis res, quae sit suum
esse, non potest esse nisi una. Unde oportet quod in qualibet
alia re praeter eam, sit aliud esse suum, et aliud quidditas
vel natura seu forma sua. Unde in intelligentiis oportet quod
sit esse praeter formam. Bt ideo dictum est, quod intelligentia
est forma et esse.

o

! de ente et essentia cap. d.



206 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

An dritter Stelle schreibt der englische Lehrer:! iiber die
Einzigkeit Gottes:

»Duplex est modus, quo aliqua forma potest multiplicari.
Unus per differentias, sicut forma generalis, ut color in diver-
sas species: alius per subjectum, sicut albedo. Omnis ergo forma,
quae non potest multiplicari per differentias, si non sit forma in
subjecto existens, impossibile est, quod multiplicetur, sicut albedo,
si subsisteret sine subjecto, non esset nisi una tantum. KEssentia
autem divina est ipsum esse, cujus non est accipere differentias.
Cum igitur ipsum esse divinum sit quasi forma per se subsistens,
eo quod Deus est suum esse, impossibile est, quod essentia divina
sit misi una tantum.*

Wir sehen ab von weiterer Textangabe aus S. Thomas,
mehrere andere Stellen werden uns noch im ndchsten Artikel
beschiftigen und dem gegenwirtigen Argumente neue Kraft ver-
leihen. Verfolgen wir nun priifend den Gang der Argumenta-
tion des Doctor Angelicus. ,Dem subsistenten Sein wird
nichts beigefiigt (adjungitur.)®

Und warum dies? Weil es schon alle-moglichen Voll-
kommenheiten in sich und durch sich selber hat. Dieses sub-
sistente Sein ist zunéichst das Sein. Das Sein aber ist das
Allervollkommenste, wie wir frither von S. Thomas gehort haben.
Was immer man also zu diesem hinzufiigen wollte, es konnte
nur ein neues Sein, eine neue Vollkommenheit sein. Allein das
Sein ist nach 8. Thomas die letzte Vollkommenheit (ultima
actualitas und das perfectissimum). Wie soll also diesem noch
Etwas beigefiigt werden? Zudem miifste dieses Sein zu dem,
was man hinzufiigt, im Verhéltnisse der Potenz stehen, um das
Beigefiigte aufnehmen zu konnen. Das Sein jedoch, lehrt der
Doctor Angelicus, verhilt sich nicht wie das Aufnehmende zu
dem Aufgenommenen, sondern umgekehrt, wie das Aufgenommene
zi dem Aufnehmenden. Das Sein ist nicht Potenz, sondern Akt.
Und es ist noch dazu der letzte Akt, kann folglich unméglich
im Verhéltnisse der Potenz zu einem fernern héhern Akte stehen.

1 Opusc. 2. od. Compend. Theol. ad fr. Reginald. cap. 15.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 207

Uberdies ist dieses Sein ein subsistentes, ein fiir sich voll-
kommen abgeschlossenes, jedem andern nicht mitteilbares. Es
kann sich demnach weder mit einem andern Wesen verbinden,
noch kann ein anderes mit ihm irgend eine Verbindung ein-
gehen. Dieses Sein ist subsistent fir und durch sich, es ist
darum ,esse tantum‘ oder lauteres Sein ohne irgend eine Bei-
mischung. Dem subsistenten Sein ist also nichts Anderes bei-
gefiigt. |

Der hl. Thomas schlielst hier a minori ad majus. Der oben
ausgesprochene Grundsatz, bemerkt der englische Lehrer, hat
seine Geltung nicht nur beziiglich des subsistenten Seins,
sondern iiberhaupt, selbst in Bezug auf jene Dinge, deren Sein
nicht subsistiert. Was immer in einem existentenr Wesen neben
dem Sein sich findet, das ist zwar mit dem existenten Dinge
geeint (unitum), aber nur per accidens eins mit dem Sein
desselben. Insofern némlich ist es eins mit dem Sein, als ein
und dasselbe Subjekt zugleich das Sein und auch dasjenige be-
sitzt, was neben dem Sein vorhanden ist. Mit andern Worten:
jedes nicht subsistente Sein, d. h. jedes Geschopf hat Wesenheit
und Existenz geeint in sich, aber nicht als ein und das-
selbe, nicht als in sich real identisch. Sagt man nichtsdesto-
weniger, Wesenheit und Existenz seien in ihm real identisch,
80 ist es nur richtig im Sinne des ,per accidens, insofern ein
und dasselbe Subjekt zugleich die Wesenheit und das Dasein
hat.! In klarer bestimmter Weise erklirt aber der heilige
Thomas, im Geschopfe seien Wesenheit und Existenz zwar
materiell identisch, d. h. ratione subjecti, nicht aber for-
mell oder in sich selber. Das Subjekt, die Wesenheit, ist nicht
real das Dasein oder die Existenz. Letatere ist vielmehr in
der Wesenheit, als ihrem Subjekte, und ist daher real von ihr
unterschieden.

,Befindet sich also das Sein nicht in einer Substanz, so
gibt es keinen Modus, durch welchen Etwas, was aulser oder
teben dem Sein ist, mit diesem letztern geeint werden kinnte.*

1 gg ist mit einem Worte materiell, nicht aber formell mit dem
andern identisch,



208 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Dieser Satz des Doctor Angelicus ist von selber klar. Das
Sein kann nichts aufnehmen. Auf diese Art kann sich also
nichts mit dem Sein verbinden, kann dem Sein nichts beige-
fiigt werden. Den Grund davon haben wir soeben betrachtet.
Das Sein ist der Akt, bildet den letzten Akt jedes Andern, ‘st
aber selber niemals in der Lage, in der Potenz Irgendetwas
aufzunehmen. Ein Anderes kann sich niemals mit dem Sein,
wohl aber dieses mit einem Andern verbinden. Allein dazu ist
notwendig, dals das Sein nicht subsistent, in und durch sich
selber, dals es nicht seine eigene Wesenheit sei. Sobald das Sein
als subsistent angenommen wird, ist es keinem andern mitteilbar
(incommunicabilis). Da es, wie S. Thomas bemerkt, nur zwei
Arten gibt, auf welche ein Ding mit einem andern verbunden,
einem andern beigefiigt werden kann, indem das eine entweder
das andere aufnimmt, oder vom andern aufgenommen wird, so
leuchtet von selber ein, dafs dem subsistenten Sein nichts
beigefiigt werden konne. Beide Arten sind vom subsistenten
Sein ausgeschlossen. Mit Recht sagt darum S. Thomas: si igitur
non sit esse in aliqua substantia, non remanebit aliquis modus,
in quo possit el uniri illud, quod est praeter esse. Bei dem
subsistenten Sein aber ist das Sein nicht in der Substanz, sondern
es ist selber die Substanz, ist real mit ihr identisch. Nun
wissen wir, dals Gott das subsistente Sein ist. Folglich gibt
es entweder mehrere Gotter, oder kein anderes Wesen, als Gott
ist ein subsistentes Sein, d. h. in keinem andern Wesen sind
Wesenheit und Sein real identisch. ‘

Ferner lehrt S. Thomas: ,,Das Sein, als solches, insofern
es Sein ist, hat keinen Unterschied; es kann sich aber unter-
scheiden durch Etwas, was auflserhalb des Seins liegt.”

Und in der That verhilt es sich so. Denn was bedeutet
Sein? Eine Vollkommenheit, das Allervollkommenste, sagt uns
der englische Lehrer. Wie soll sich nun das Vollkommenste
als solches, insofern es das Vollkommenste ist, unterscheiden?
Man erinnere sich, was der Doctor Angelicus an der von uns
friiher angegebenen Stelle: ,,0b das Sein Gott eigentiimlich
zukomme,“ diesbeziiglich antwortet. Der Heilige bemerkt daselbst,



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc, 209

wie wir gehort haben, folgendes. ,Will man durch das Wort:
yeigentiimlich alles Fremde von der Natur des Subjektes aus-
schliefen, wie z. B. wenn man sagt, das ,risibile‘‘ sei dem Menschen
eigentiimlich, so ist das Sein Gott nicht eigentiimlich, denn
auch die Kreaturen haben das Sein.“ Hier haben wir die ge-
wiinschte Bestitigung des Satzes: ,das Sein, als solches, sel
nicht unterschieden.” Will man durch das Wort ,eigentiimlich®
alles Fremde von der Natur des Prédikates ausschlielsen wie
z. B. wenn man sagt, das sei eigentimlich Gold, weil kein
anderes Metall beigemischt sich findet, so ist das Sein Gott
»eigentiimlich®, weil das gottliche Sein nicht mit einer Privation,
einem Mangel oder einer Potentialitdt vermischt ist wie das
Sein der Kreatur. Hier ist die Unterschrift des hl. Thomas
fiir den zweiten Teil des Satzes: ,,das Sein konne sich unter-
scheiden durch Etwas, was aufserhalb des Seins liegt“. Welches
Sein hat S. Thomas im Auge? Das méogliche? Offenbar nicht.
Oder die mogliche Wesenheit? Keineswegs. Denn der Doctor
Angelicus erklart, das Sein, als solches, gehore nicht Gott eigen-
tiimlich oder ausschlie(slich an. Gott ist, aber auch die Kreaturen
existieren. Hier findet ein Unterschied nicht statt. Die Ver-
schiedenheit kann also nur in der Art und Weise begriindet
sein, wie Gott und die Kreatur das Sein besitzen. In Gott ist
es ohne Beimischung einer Potentialitét, ohne Privation, ohne
Defekte. In Gott findet sich nichts, was aufserhalb des Seins
wire. Die Kreatur hingegen hat ein mit Potentialitdt ver-
mischtes, mit einer Privation, einem Mangel verbundenes Sein.
In den Geschopfen findet sich etwas, aulserhalb des Seins Lie-
gendes: die Wesenheit. Weil in Gott das Sein unvermischt,
also rein und lauter ist, deshalb heilst Gott actus purus. Die
Kreatur aber ist nicht actus purus, denn neben dem Akt, dem
Sein, steht die Potenz, nimlich die Wesenheit. Infolge dessen
hat das Geschopf einen Defekt, resp. eine Privation, indem das
Sein nicht mehr als Vollkommenheit, oder als das Vollkommenste
im absoluten Sinne in der Kreatur sich vorfindet. Das Sein
des Geschopfes ist durch die Wesenheit beschrinkt, mit einer
Unvollkommenheit gemischt.
Jahrbuch fiir Philosophie ete, V, 14



210 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

P. Limb. kennt dieses Argumient des hl. Thomas. Der
Einwurf, den der Herr Autor sich selber macht, lautet:! Die
Existenz, welche mit der Wesenheit real identisch ist, muls als
einzige anerkannt werden, diese Existenz nennen wir Gott.

Darauf antwortet P. Limb.: ,,Es gibt nur eine einzige real-
identische Existenz im identischen und zugleich im formellen
Sinne, namlich Gott, das ist vollkommen richtig; allein dafls es
eine realidentische Existenz blols im identischen Sinne gebe,
das bestreiten wir.“

_._._._5._43},4__ S

BEITRAGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Vox Dr. G. GRUPP.

—C P ——— »

5. Kants Grundprineip der Ethik,

Der Charakter des XKantschen Philosophierens lafst er-
warten, dafs auch sein ethisches Princip 1. apriorisch ist —
denn nur ein solches ist allgemein giltig — und 2. dals es rein
formell ist, da jeder empirische Inhalt seine allgemeine und
notwendige Giltigkeit schmilern wiirde. Solchen Voraussetzungen
wiirden nun ohne Zweifel ,ethische Kategorieen* geniigen, welche
den logischen é&hnlich nur reine Formen ohne jegliche materiale
Andeutung wiren. Leider fand nun Kant zu seiner Zeit keinen
Ulriei,? der die Entdeckung ethischer Kategorieen gemacht hitte,
er mulste daher selbst auvf diese Entdeckung ausgehen. Dabei
war er offenbar ungliicklich und so mulste er da stehen bleiben,
von wo er ausging bei der Forderung reiner allgemeingiltiger
Form des Willens. So wurde der Wille in seiner reinen allge-
meingiltigen und notwendigen Form selbst zur Kategorie und
zaum ethischen Princip. Diesem Princip fehlt nun freilich jeg-
licher Inhalt und es ldfst sich nichts aus ihm ableiten, doch
gelang es Kant, durch Krschleichung allmihlich eine Reihe von
Elementen einzuschmuggeln, welche im Grund aposteriorischer
Herkunft waren.

1], c. Seite 60. 2 Ulrici, Gott und der Mensch II, 144 ff.



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

