
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


166 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

wird ihn beglückwünschen. Der Erfolg kann seinem Beginnen
nicht fehlen.

Es fehlt diesem Artikel noch der Nachweis, wie die kirchliche

Autorität sich der probabilistischen Behandlungweise der
Moral gegenüber geltend gemacht hat. Wir wollen denselben
ein anderes Mal bringen. Eür dieses Mal ist der gestattete
Baum bereits überschritten.

0—=3S»—o

APOLOGETISCH!] TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

(Schlufs des zweiten Artikels.)

Die natürliche Religion und die Beweisbarkeit des
Daseins Gottes.

Diesen widerspruchsvollen zwischen Pantheismus und Theismus

schwankenden Standpunkt nimmt der vormalige Tübinger
Dogmatiker Joh. v. Kuhn ein. Durch den Einflufs Kants und

Hegels in die Meinung verstrickt, dafs das kosmologische Argument

für sich allein nicht imstande sei, ein anderes Unendliches

zu erweisen, als jenes, das auch der Pantheist anerkennt, glaubte
er die verschiedenen Argumente zu einem einzigen vereinigen
zu sollen, in welchem die gröfsere Beweiskraft des einen,
abstrakteren und der „theistischen Gottesidee" ferner stehenden

Argumentes dem anderen mit konkreterem aus jener Idee
geschöpftem Inhalte zu gute komme. Wenn aber derselbe Theologe

andererseits wieder behauptet, das Verfahren jener, welche
die Beweiskraft des einen „ohne weiteres" auf den konkreten
Gottesbegriff übertragen, sei ein subreptives, so zeigt sich hierin,
wie unhaltbar und widersprechend diese angeblich verbesserte

Auflage der Jakobischen Glaubensphilosophie ist.

Vernehmen wir die eigenen Worte Kuhns. „Das kosmologische

Argument erhebt sich für sich nicht über den abstrakten

Begriff des absoluten Seins und ist somit materiell von dem

physikotheologischen verschieden, das die Wahrheit des

konkreteren Begriffs, nämlich des Absoluten als eines denkenden



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 167

Wesens beweist. Ebenso ist die Evidenz jenes Beweises eine

andere, vollkommenere, als die des letzteren. Wenn man daher
die Beweiskraft des ersteren ohne weiteres auf den konkreteren
Gottesbegriff überträgt — was diejenigen thun, die eine rein

objektive und strikte Demonstrabilität des Daseins Gottes

behaupten, so ist dieses Verfahren ein subreptives. Die Evidenz
der Beweise des Daseins Gottes nimmt in dem Mafse ab, in

welchem von dem Begriffe des absoluten Seins zu dem des

persönlichen Gottes fortgeschritten wird; es findet also zwischen
ihr und der Wahrheit des Begriffs ein umgekehrtes Verhältnis
statt. Weil aber das kosmologische Argument ein integrierendes
Moment des Beweises für das Dasein Gottes ausmacht, so geht
die Beweiskraft für diesen nicht verloren, sondern kommt ihm
als Moment der Wahrheit zu gute, so dafs man sagen mufs, die

Beweiskraft, die der Wahrheit der Gottesidee durch denkende

Weltbetrachtung gegeben werden kann, schwebe in der Mitte
zwischen dem rein objektiven und stringenten (apodiktischen)
Beweise (Demonstration im engeren Sinne) und der subjektiv
moralischen (persönlichen) Überzeugung und stelle gleichsam die

•Diagonale in dem Parallelogramm dieser beiden Beweismomente
dar." (Kath. Dogm. I. Band, 2. Aufl., S. 701.)

Der den Vertretern der strikten objektiven Beweisbarkeit
des Daseins Gottes gemachte Vorwurf, dafs sie die Beweiskraft
des kosmologischen Arguments ohne weiteres auf das teleologische

übertragen, zeigt, wie sehr der Urheber desselben in
seinen Vorurteilen befangen und daher nicht imstande ist, eine

fremde Ansicht getreu und objektiv aufzufassen und zu würdigen.
Jene Vertreter der strikten Beweisbarkeit des Daseins Gottes
sind nämlich weit davon entfernt zuzugestehen, dafs der

kosmologische Beweis nur das Dasein eines abstrakt Absoluten dar-

thue, mit dem auch der Pantheist sich einverstanden erklären
könnte. Vielmehr sind sie der Ansicht, dafs jedes Argument
für Gottes Dasein dasselbe unter einem Attribute beweise, das

nur dem einen wahren Gotte, nicht aber zugleich einem pan-
theistischen Unendlichen zukommen könne.



168 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

Aus der angeführten Darstellung Kuhns glaubte man
entnehmen zu können, dafs dieser Theologe im Grunde eben nur
das pantheistische Absolute für strikte durch die Vernunft
nachweisbar halte, während der Beweis seine Kraft verliere und der
Stütze durch die „subjektive moralische Überzeugung" bedürfe,
also überhaupt aufhöre, Beweis zu sein, sobald er das Dasein
eines persönlichen Gottes berühre. Diese Auffassung ist zweifellos
diejenige Jakobis. Kuhn aber verwahrt sich ausdrücklich

dagegen. Er gibt nicht zu, dafs die Vernunft den Pantheismus

beweise. Denn könnte sie dies, so stände sie entweder im

Widerspruche mit sich selbst oder in einem solchen mit anderen

Seelenvermögen, die sich an das Dasein eines persönlichen Gottes,

zu dem man beten kann, anklammern. Über Kuhns Willen und

Absicht kann nicht wohl ein Zweifel bestehen. Ideen aber sind

mächtiger als der Wille. Das Absolute, das nach Kuhns

Zugeständnis das kosmologische Argument allein zu beweisen

vermag, ist und bleibt trotz alledem das pantheistische Absolute
und es drängt sich dieses in der Kuhnschen Gotteslehre mit einer

an seiner wahren Gestalt keinen Zweifel gestattenden Schärfe

und Deutlichkeit hervor. Dasselbe zeigt sich nämlich in der

Unterscheidung des göttlichen Ansich- vom Fürsichsein, in der

wenn auch nur analogischen Anwendung der Vorstellung des

Werdens auf Gott. Der Jakobische Gefühlsglaube kann nun

einmal den frischen Luftzug der Wissenschaft nicht vertragen:
er gestaltet sich ihm zum ertötenden Gifthauch des Spinozismus.

Als einheitlichen Beweis, dessen Momente die einzelnen

Argumente bilden, glaubt auch in neuester Zeit ein aus der

Schule Kuhns hervorgegangener Apologet, G. Braig, die Beweise

für das Dasein Gottes auffassen zu sollen. (Gottesbeweis oder

Gottesbeweise, 1888.) An die Stelle der Gottesbeweise habe

der eine Gottesbeweis zu treten. „Die Ontologie (dieses
Ausdrucks bedient sich der Verf. an der Stelle des hergebrachten
der Kosmologie) nötigt zum Schlufs auf die causa unica essendi;
die Homologie nötigt dazu, die Seinsursache zu fassen als causa

ordinandi; die Teleologie endlich zwingt dazu, die Trägerin des

Seinsgesetzes zu verstehen als causa determinandi, als Weisheit und



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 169

Freiheit. Der Seiende, der Denkende, der weise Waltende und

frei Wirkende, das sind die metaphysischen Merkmale für das

Urwesen, wie der theistische G-ottesbegriff dasselbe fafst. Sachlich
sind die Merkmale nicht von einander zu trennen, sowenig als die

Bedingtheit, die Gesetzlichkeit, die Zweckinäfsigkeit des Seienden

jeweils ein eigenes trennbares Sein bezeichnen. Vielmehr nennen
diese Prädikate die unter dreifachem Gesichtspunkte dargestellte
Existenzialform des Seienden, die Dreifachheit der Seinsweise für
die Einheit seines Wesens. Der Schlufs von dieser dreifachen
realen Voraussetzung auf das Dasein, Wesen und Wiesein des

Weltgrundes ist der objektive Gottesbeweis. Der Sache nach

kann es nicht mehrere, von einander unabhängige Gottesbeweise

geben, weil eben die Voraussetzung, auf die sich jede reale

Beweisführung stützen mufs, nur Eine ist, die blofs logisch in eine

Dreiheit gegliederte Existenzialform des einen Weltseins:
Bedingtheit — Gesetzlichkeit — Zweckmäfsigkeit des Seienden und

der Seinsgesamtheit." (A. a. 0. S. 225 f.)

Gesetzt, die Bedingtheit und Zweckmäfsigkeit (von der
Koordination des Gesetzlichen mit dem Bedingten und Zweck-

mäfsigen möge hier ganz abgesehen werden) bildeten wirklich
die blofs logisch zergliederte eine Existenzform des Seienden,
so läge hierin allein noch durchaus kein entscheidender Grund,
von einem einzigen Beweise zu reden, so lange sowohl der

Beweisgrund als auch das durch denselben zu beweisende göttliche
Attribut des einen Beweisverfahrens von dem des anderen
formell verschieden sind. Denn es ist offenbar ein anderer Beweis,

wenn einerseits aus der Bedingtheit, oder sagen wir besser, von
der Existenz veränderlicher, verursachter, endlicher Wesen auf

diejenige eines ersten Bewegers, einer höchsten Ursache und
eines schlechthinseienden, unendlichen Wesens, andererseits aber

aus der Thatsache einer zweckmäfsigen Ordnung auf das Dasein

einer zwecksetzenden Intelligenz geschlossen wird. Die
Beweisführung hört nicht auf, im Sinne des Verf. eine reale, d. h.

objektiv giltige zu sein (denn formell betrachtet ist jede
Beweisführung etwas Logisches), wenn nur der Ausgangspunkt ein

realer, objektiv begründeter ist, mag er auch für sich und getrennt



170 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

von anderen mit ihm verbundenen Beziehungen aufgefafst sein.

Die Art und Weise, wie B. selbst den angeblich einen Beweis

fuhrt, nämlich in drei verschiedenen Argumenten, von denen das

letzte selbst wieder dreifach geteilt ist (S. 224 f.), spricht gegen
seine eigene Auffassung. Denn jedes dieser Argumente sucht,

das erste Sein unter einem besonderen Gesichtspunkte zu
erfassen und erscheint daher, wenn überhaupt stringent, vollkommen

berechtigt, als ein abgeschlossener Beweis zu gelten.
Hierzu kommt, dafs der angeführte Schriftsteller mit Recht

auf eine reine und unvermischte Darstellung des kosmologischen

Argumentes dringt und das Verfahren der Tübinger „Apologie"
tadelt, die bei der Besprechung des Organischen und weiterhin
des Moralischen vorspiegele, immer noch auf kosmologischem Boden

sich bewegen zu wollen. (0. Braig, Gottesbeweis u. s. w. S. 137.)
Wir werden demnach den wahren Grund für die Annahme

eines einzigen Beweises anderswo suchen müssen : in denselben

Einflüssen, in welchen auch das Verfahren der „Apologie" ber

gründet sein dürfte. Denn auch dieses, wie Braig wohl mit
Recht vermutet (a. a. 0.), erklärt sich aus der Tendenz, das

ko8mologische Argument möglichst zu verstärken. Es ist, um

es kurz zu sagen, die Nachwirkung der Ansicht des Meisters
der Schule, dafs das kosmologische Argument in seiner gewöhnlichen

Fassung nur das Dasein eines Absoluten, unentschieden

ob im panthei8tischen oder theistischen Sinne, darzuthun vermöge,

was bewufst oder unbewufst, auch in Braigs Theorie sich geltend
macht. Die Gottesbeweise sollen durch den Gottesbeweis

abgelöst werden, weil die verschiedenen Argumente nur in ihrer
Zusammenfassung das Ziel des Gottesbeweises, die Begründung
des Daseins eines persönlichen Gottes, den Nachweis der

Objektivität der theistischen Gottesidee zu erreichen vermögen.
Unter einer gewissen Bedingung können wir indes gleichwohl

zugestehen, dafs das letztere der Fall sei und von einem
Gottesbeweise geredet werden könne, sofern nämlich erst die

Zusammenfassung der Erträgnisse der einzelnen Beweise zu dem

konkreten Gottesbegriff, dessen Momente die als real
nachgewiesenen Attribute (des ersten Bewegenden u. s. w.) bilden, die



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 171

objektive Bewährung dieses Gottesbegriffs ergibt, die fraglichen
Argumente also nur in ihrer Einheit das Dasein Gottes sub

ratione d ei tat is darthun. Dabei aber ist nicht allein
festzuhalten, dafs jeder einzelne Beweis für das reale Vorkommen des

von ihm intendierten Moments volle Wahrheit und Gewifsheit

besitzt, sondern auch, dafs jedes dieser Momente Gott wahrhaft
und eigentümlich zukommt. In diesem Sinne sagt Cajetan:
Omnia enim haec praedicata, scilicet movens immobile, primum
efficiens, necessarium, non ex alio, maxime ens, et primum
gubernans intelligendo, sunt secundum veritatem propria
Deo: et ideo concludendo haec inveniri in rerum natura, con-
cluditur directe, quasi per accidens, quod Deus est, id est Deus,

non ut Deus, sed ut habens talem conditionem, est. In I. qu. II.
art. 3. (Vgl. Dr. Commer, System der Phil. III. Abt., S. 28 ff.)

Gegenüber den Bedenken Kuhns und seiner Schule liefse
sich diè Frage aufwerfen, ob es nicht im Interesse der Verteidiger

der Beweiskraft der einzelnen Argumente gelegen sei,

jeden Beweis bis zu dem Punkte der Vollendung zu führen, an
welchem das Resultat desselben, die Existenz eines persönlichen,
überweltlichen Gottes hervortritt. In der That ist dieses
Verfahren von einem der wissenschaftlich bedeutendsten unter den

neuesten Apologeten eingeschlagen worden. Bevor wir jedoch
dasselbe zu würdigen versuchen, haben wir der Braigschen Art
der Begründung des Daseins Gottes einige Bemerkungen zu
widmen.

Abgesehen vom ontologischen Argumente, dessen Beweiskraft

den gewichtigsten Bedenken unterliegt, sind die für das

Dasein Gottes geführten Beweise nicht apriorisch, sondern

aposteriorisch, d. h. es wird darin von dem an sich Späteren, für
uns aber Früheren, nicht vom Grund auf die Folge oder der
Ursache auf die Wirkung, sondern von der Wirkung auf die
Ursache geschlossen, wobei, wie man sieht, die Ausdrücke nicht
im Sinne der Kantschen Kritik, sondern im aristotelischen Sinne

angewendet werden. Scheint es nun nicht, als ob die Annahme,
dafs für Gottes Dasein nur die aposteriorische Art der Begründung
zulässig sei, allein schon einen Verzicht auf strikte Beweisbarkeit



172 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

enthalte? Denn da die Thatsachen, auf welche das Argument
a posteriori sich stützt, nie in absoluter Vollständigkeit gegeben

sind, so scheint ein vollständiger Induktionsbeweis nicht darauf

gegründet werden zu können.

Hiergegen läfst sich zunächst sagen, dafs es bei den
Beweisen für Gottes Dasein nicht auf eine Sammlung physikalischer
Thatsachen, sondern auf die allgemeinen Bestimmungen des

Seienden, die Bedingtheit u. s. w. desselben ankomme. In solchem

Sinne erklärt sich Braig gegen die Methode des Tübinger Apologeten.

„Kann ich, so fragt er, aus den bekannten Grundformen
der Weltdinge und aus ihren feststehenden Grundbestimmmungen
keine philosophischen Schlüsse ziehen, ohne den endlosen

Faden der mineralogischen, zoologischen, botanischen, physikalischen,

physiologischen Elementarweisheit nachziehen zu müssen?

Solch' ein Verfahren wäre ungefähr ebenso nutzbringend, wie die

Weise eines Exegeten, welcher zur Erklärung Homers beständig
das griechische Alphabet wiederholen wollte, aus dessen

Buchstaben die Epen des unsterblichen Sängers bestehen." (Gottesbeweis

u. s. w. S. 163.) Wir halten dieses Urteil für vollkommen

begründet und glauben es selbst durch die Bemerkung verschärfen

zu müssen, dafs in dem gerügten Verfahren der Beweis in dem

wüsten Chaos von Thatsachen, Hypothesen und Tagesmeinungen
nicht blofs an Klarheit, Bestimmtheit und Schärfe einbüfst,
sondern darin geradezu untergeht und sich selbst verliert.

Wie verhält es sich aber mit den allgemeinen Grundformen
des Seienden, von denen nach Braigs Ansicht der Beweis seinen

Ausgang zu nehmen hat? Wir lernen dieselben oder die Exi-
stenzialformen des Weltseins, die Bedingtheit, Geordnetheit und

Zweckmäfsigkeit durch Abstraktion, Induktion und Konklusion
kennen. Es bedürfte eines solchen abstraktiven und induktiven
Umweges nicht — wird uns weiter versichert — wenn sich der
Beweis auf die durchdringende Beobachtung eines Einzelseins
stützen könnte, eine Beweisart, die uns versagt sei, weil wir
eine beliebige Seinsindividualität spekulativ zu durchdringen nicht
die Kraft besitzen. Wäre dies der Fall, so würde sieh aus der

Erkenntnis eines einzigen Seins der Schlufs auf den absoluten



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 173

Seinsgrund ableiten lassen, wie ein einziges Dreieck genügt, um
für alle den Beweis für den bekannten Satz von der Winkelsumme

zu führen. Denn da die gewählte Figur beliebig aus

der unendlichen Zahl möglicher Dreiecksgestalten herausgegriffen
sei, so gelte der Beweis nicht blofs von der einen Individual-
form, sondern von allen ohne Ausnahme. (A. a. 0. 8. 167 ff.)

Dieser Auffassung und Begründung der aposteriorischen
Beweisführung vermögen wir nicht unseren vollen Beifall zu spenden.
Nicht deshalb, weil das einzelne Dreieck beliebig aus einer
unendlichen Zahl herausgegriffen wurde, ist der Beweis für alle

giltig. Denn wäre es nicht möglich, dafs ich das zweite und

dritte mal u. s. w. eben immer glückliche Griffe gethan hätte,
schliefslich aber doch einmal ein Dreieck herausgreifen würde,
das die Allgemeinheit meines Satzes Lügen strafen könnte? Der
Grund seiner Allgemeingiltigkeit ist ein anderer. Er liegt darin,
dafs ich im einzelnen Dreieck vom Individuellen und Zufälligen
abgesehen und nur das allen Dreiecken gemeinsame Wesen ins

Auge gefafst und dies als den Grund der zu beweisenden Eigenschaft

erfafst habe. Wir verstehen es daher auch andex-s, wenn
gesagt wird, dafs der spekulative Gottesbeweis nur auf Grund
induktiver Ergebnisse zu führen sei. Wir verlangen nämlich
nicht die Feststellung der Allgemeinheit der Thatsache der

Bedingtheit, Geordnetheit und Zweekmäfsigkeit durch Abstraktion,
Induktion und Konklusion (S. 169), sondern uns genügt die

unleugbare Thatsache der Existenz beweglichen, veränderlichen,
verursachten, zufalligen, endlichen (participierten) Seins, um daraus

auf die Existenz einer unveränderlichen, notwendigen und unendlichen

Ursache zu schliefsen. Der Gottesbeweis bedarf daher

weder einer Verallgemeinerung noch einer Vertiefung durch die
induktiven Wissenschaften, so dankenswert und willkommen auch
für den Theologen der Fortschritt in der teleologischen
Naturerkenntnis sein mag; denn da der Mangel eines Abschlusses der
Induktionsreihe die Sicherheit und Schlufskraft unseres Beweises
nicht beeinträchtigt, wie Braig selbst annimmt (S. 170), so kann
auch die Erweiterung des Beobachtungsmaterials auf diese Sicherheit

und Schlufskraft keinen bestimmenden Einflufs ausüben. Den



174 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

Grund aber, warum dies der Fall, suchen wir nicht darin, dafs

jeder Induktionsfall mehr oder minder willkürlich gewählt ist
(a. a. 0.), sondern einerseits in der Gewifsheit der in Frage
kommenden sinnlich wahrnehmbaren Thatsachen, andererseits
aber in der Evidenz der Yernunftwahrheiten, mit Hilfe deren

der Beweis über die sinnliche Erfahrung zur übersinnlichen
Erkenntnis hinausführt.

Zu diesen Yernunftwahrheiten ist vor allen anderen das

Princip der Kausalität zu rechnen. In seiner Kraft vollzieht
sich der aposteriorische Gottesbeweis. An der unerschütterlichen

Giltigkeit dieses Princips nimmt demnach der Apologet das

vitalste Interesse, und es kann nicht gleichmütig sein, wenn
einerseits der Skepticismus eines Hume, andererseits der aprio-
ristische Formalismus eines Kant an dieser Grundfeste der natürlichen

Theologie rütteln. Mit Recht erklärt sich daher Braig

gegen die Art, wie dieses Princip vom Tübinger Apologeten
behandelt wird. Nichts ist verworrener als die Äufserungen der

„Apologie" in diesem entscheidenden Punkte. Oder wie sollen

wir folgende Sätze charakterisieren? „Der Begriff der Ursache

und Wirkung macht die Wissenschaft erst möglich, hat aber
den Charakter eines rein logischen Gesetzes. Wir können das

Wirken nicht erklären. Die Wirkung ist notwendig mit einer

Ursache verbunden, aber wir haben nur das äufsere Band. Den

inneren Zusammenhang erkennen wir erst, wenn wir von den

Mittelursachen zur ersten Ursache fortschreiten. Diese kann

nicht auf wissenschaftlichem Wege ausgemessen werden. Aber
die Gewifsheit, dafs eine erste Ursache vorhanden ist, vermag
unser Geist zu gewinnen. Von dieser Ursache haben die
Mittelursachen erst ihre Kraft. Diese sind streng genommen

gar keine Ursachen, sondern sind nur die Glieder in der grofsen
Kausalreihe, durch welche der Strom der ersten Ursache sich
bis zum Ende fortpflanzt. Die Erklärung der verwickelten
Naturphänomene durch dasselbe Princip der Bewegung, der Übergang
einer Kraft in die andere, die Ersetzung einer durch die andere
weist gebieterisch auf die Einheit des Princips hin, welches den

Stoff mit allen seinen Bewegungen aus dem Nichts ins Leben



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 175

rief. Das Ende ist zugleich das Ziel der ersten Ursache und

insofern in ihr einbegriffen. Die Ausführung dieses Gedankens

würde uns aber in das physiko-theologische Gebiet hinüberführen,
welches vom kosmologischen nie scharf getrennt werden kann."
{Schanz, Apologie des Christ. Bd. I, S. 97 f.)

Diesen Äufserungen gegenüber erheben sich in der That
die schwersten Bedenken. Wir fragen: ist denn das Gesetz
der Kausalität nichts anderes als der Begriff von Ursache und

Wirkung? Und hat dieses Gesetz nur logische und formale

Bedeutung? Wie kommt es denn dazu, das Wissen zu

begründen? Ist denn Wissen nicht objektiv-reales und überdies

schlechthin notwendiges Erkennen? Ferner die erste Ursache

soll auf wissenschaftlichem Wege nicht erkannt werden können,
trotzdem aber unser Geist die Gewifsheit, dafs eine erste
Ursache vorhanden ist, zu gewinnen vermögen. Auf welchem Wege

vermag dies unser Geist, wenn nicht auf wissenschaftlichem oder

wenigstens nachträglich durch Wissenschaft zu rechtfertigendem
Wege? Oder dürfen auf den Namen „Wissenschaft" nur die

zählenden und „ausmessenden" Disciplinen, die sich ausschliefs-

lich im Bereiche der zweiten Ursachen bewegen, Anspruch
erheben?

Weiterhin ist gesagt, die Mittelursachen seien streng
genommen keine Ursachen, sondern Glieder einer Kausalreihe. Wie
können sie aber Mittelursachen sein und Glieder einer Kausalreihe,

wenn sie nicht Ursachen sind? Sind sie aber dies nicht
und ist nur eine Ursache, deren „Strom" die Mittel—Ursachen? —
fortpflanzen, ist dann nicht der Sprung in den Pantheismus ge-
than: zu jenem blofs „metaphysischen" Gott, der von dem

religiösen, dem Gotte des Theismus, verschieden sein soll? Wie
verhält es sich aber in diesem Falle mit dem Princip, das den

Stoff aus dem Nichts ins Leben rief? Die Lücke soll durch das

teleologische Moment, durch den Hinweis auf das Ende, das

zugleich Ziel ist, ausgefüllt werden. Aber was kann die Teleologie
erweisen, wenn der Schlufs von der Wirkung auf die Ursache
ein blofs logischer, d. i. nur von subjektiv-formaler Bedeutung

ist?



176 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

Die Teleologie des Tübinger Apologeten bescheidet sieh

damit, ein blofser Analogieschlufs zu sein. Die Analogieschlüsse
aber seien die schlechtesten, die Analogie überhaupt nur ein
Notbehelf für die mangelhafte Erkenntnisweise. Indem wir nach

dem Beispiel der beschränkten menschlichen Kunstthätigkeit dem

Urheber der zweckmäfsig geordneten und wirkenden Welt
Verstand beilegen, machen wir einen Sprung, eine fisvdßaOig slç

alio ytvog und geraten in den Anthropomorphismus hinein, aber

wir folgen dabei nicht nur den notwendigen Gesetzen unseres
Denkens, sondern sind auch blofs auf diesem Wege imstande,
das Kätsel der Weltharmonie zu lösen. (A. a. 0. S. 216. Vgl.
Braig, Gottesbew. S. 146 ff.)

So hätten wir denn einen kosmologischen Beweis, der der

Teleologie bedarf, um beweiskräftig zu werden, und einen

teleologischen, der über blofse Analogieen und Anthropomorphismen
nicht hinauskommt. Wir bleiben also mit unserem Versuche einer

objektiven Bewährung der Gotteserkenntnis teils in einer

unzulänglichen Erfahrung, teils in subjektiven Annahmen und

Vermutungen stecken. Wie sehr dies der Fall, beweist die fast

unglaublich klingende Äufserung über die „Kosmologie" des

Apologeten, „die weniger den Schlufs von der Existenz
eines wirkenden Seienden auf jedem Punkt der
Kausalität auf ein zu Grunde liegendes wirkendes Seiende
zu ziehen bezwecke, als vielmehr die Gesamtheit der
wirkenden Dinge empirisch (sie) bis zum Anfang hinauf

zu verfolgen." (Apologie a. a. 0. S. 102.)
Nicht unberechtigt ist daher das Urteil Braigs, die „Apologie"

müsse sich, falls sie ihre eigenen Sätze verstehe, zum

Neukantianismus bekennen. Denn die philosophische Strömung,
in welcher die Apologie dahintreibt, ist unzweifelhaft jene
empirische, die ihren Anstofs ebenso auf Kant zurückführt, wie die

heutzutage in Mifsachtung geratene aprioristische, und die eine

andere Quelle realer Erkenntnis aufser der Erfahrung nicht
anerkennt. Das über die Erfahrung hinausliegende — transcen-

dentale — Gebiet erscheint als eine leere Tafel, auf welche die

Vernunft unter dem Antrieb des idealisierenden Gemütes seine



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 177

analogischen Gestalten zeichnet, ohne für diese Bildungen den

Anspruch auf ein objektiv gewisses Erkennen erheben zu dürfen.

Der Apologet zwar appelliert an die „Organisation unserer intuitiven

Intelligenz." Die „Organisation" aber vermag ihn nicht
über Kant und den Subjektivismus hinauszuführen, und was die

intuitive Intelligenz betrifft, so steht uns eben eine solche

nicht zu Gebote. Vermag uns also die Vernunft (ratio) durch

ihre auf evidente objektive Principien aufgebauten Schlüsse nicht
über die Erfahrung hinauszutragen, so werden wir auf eine

objektive und sichere Erkenntnis des Übersinnlichen verzichten
müssen.

Die zuletzt gemachte Bemerkung führt uns auf die Braigsche
Behandlung des Kausalitiitsprincips zurück. Mit Hecht wird in

derselben die objektive Kraft dieses Princips betont, auf welchem

nicht allein der kosmologische, sondern auch der teleologische
Beweis beruht; denn wie jener die Thatsache der Bewegung
und Kausalverknüpfung auf die erste Wirkende Ursache zurückführt,

so schliefst dieser aus der thatsächlichen Zweckmäfsigkoit
auf eine zwecksetzende Ursache, auf eine von der zweckmäfsigen

Ordnung verschiedene Intelligenz. Dagegen glauben wir der

Art und Weise, wie der genannte Autor das Kausalitätsprincip
durch das Selbstbewufstsein zu begründen sucht, unsere Zustimmung

versagen zu müssen. Zwar sind auch wir der Meinung,
dafs das Kausalitätsprincip eine indirekte (apagogische) Begründung

zulasse. Diese Begründung suchen wir (wie in seiner Weise
auch der Verfasser selbst) im Princip des Widerspruchs. Die

Leugnung des Princips der Kausalität nämlich führt zur
widersprechenden Annahme, dafs etwas sieh selbst verwirkliche, also

zugleich sei und nicht sei. Das Princip des Widerspruchs selbst

aber betrachten wir als ein objektives Princip, das seine Kraft
nicht aus der Denk Unmöglichkeit schöpft, sondern in sich selbst

trägt und im Subjekt die Denkunmöglichkeit vielmehr hervorbringt,

so dafs wir sagen müssen, auch wenn kein Denken wäre,
würde es sieh und müfste es sich so verhalten. Gerade in der

Art, wie Kant und Fichte die höchsten Vernunftprincipien aus
dem „reinen" Bewufstsein abzuleiten versuchten, scheint uns ein

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 12



178 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

fundamentaler Irrtum und eine Hauptquelle des Subjektivismus
der neueren Philosophie gelegen zu sein.

Ist es nicht zu billigen, wenn die objektiven Principien, sei

es aus dem Denken überhaupt, sei es aus dem Ich, dem Selbst-

bewul'stsein abgeleitet werden, so gilt dies in noch höherem

Mafse von der Art und Weise, wie dies geschieht. Identität
und Kausalitätsgesetz, so lesen wir (Gottesbeweis u. s. w.
S. 158), sind der formale Ausdruck für das Wesensgesetz des

Denkens selber in seiner Wirksamkeit. Der Ausdruck wird
unmittelbar gefunden in dem Augenblicke, da das Denken sich auf
seine reine Thätigkeit „eigens hinwendet durch die Selbstunterscheidung

des Geistes." Ferner: „Der Ichgedanke ist die nicht

nur formale, sondern die materielle Einheit von Identität und

Kausalität. Hier hat unser Geist eine reale Empfindung der

letzteren : ,Ich seiend.' Nun ist der Akt des Selbstbewufstseins

typisch; er ist das Gewifsheitskriterium für alle Regungen unseres
Bewufstseins. So sind wir berechtigt, den Inhalt unseres

Ichgedankens als Typus, als Wahrheitskriterium aller unserer
inneren und äufseren Wahrnehmungen anzusehen. Ja, wir sind

genötigt, unser Gesamterkennen auf Grund des im Selbstbewufst-

sein erfafsten Kausalitätsgesetzes und âvà loyov zum Inhalt
unseres Ichgedankens aufzubauen. Wir sind weiter genötigt,
die objektive Allgemeinheit des im Typusfall empfundenen Kau-

salitätsprineips zu postulieren, wollen wir nicht, was eine

Denkunmöglichkeit ist — W sine U zur Seinsmöglichkeit stempeln,
um diese gleich darauf als die Seinsnotwendigkeit auszugeben"

(a. a. 0. S. 160 f.).
Die Denknotwendigkeit betrachtete auch Kant als Kriterium

der Erkenntnis. Sie vermochte ihn aber nicht vor dem

Idealismus, der das reale Erkennen auf Erscheinungen einschränkt,

zu schützen, vielmehr drängte sie ihn in die Bahn desselben.

Ferner könnte von einer Einheit der Identität und Kausalität
im Ich nur dann gesprochen werden, wenn das Ich im Bewufst-
sein sich selbst setzen würde; eine derartige Annahme aber liefe
statt auf die Begründung auf die Umstürzung der höchsten

Principien hinaus, wie das Beispiel Fichtes und seiner Nachfolger



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 179

lehrt. Weiterhin „empfindet" das Ich, wenn überhaupt das

Kausalverhältnis, so nur in der einzelnen Thatsache der individuellen
Existenz. Woher denn, fragen wir, die Berechtigung, diesen

individuellen Typus auf alles Erkennen anzuwenden, woher, mit
anderen Worten, die allgemeine Giltigkeit und Notwendigkeit
des Kausalitätsprincips? Das höchste Kriterium liegt nicht im

Ich, auch nicht in der Vernunft als subjektivem Vermögen,
sondern im intelligiblen Objekte selbst, in der unmittelbaren
Evidenz der objektiven Principien, vor allem des Princips des

Widerspruchs, durch das sich auch das Princip der Kausalität
indirekt begründen läfst.

Wie bereits bemerkt wurde, hat man in der neuesten Zeit
einen Weg eingeschlagen, durch welchen der gegen die
hergebrachte Art, das Dasein Gottes zu beweisen, erhobene Einwand
der Unvollständigkeit gegenüber dem Pantheismus gründlich
beseitigt werden soll. Derselbe besteht darin, dafs jeder einzelne

Beweis vollendet, d. h. dahin geführt wird, dafs er den
Pantheismus formell und ausdrücklich ausschliefst (Dr. Gutberiet und
Dr. Pohle, philos. Jahrb. I. Bd., S. 369 ff.). Sollte hiermit
zugestanden sein, dafs, um die Argumente für Gottes Dasein

beweiskräftig zu gestalten, damit unmittelbar die Widerlegung des

Pantheismus verbunden werden müsse, so könnte eine solche
Konzession kaum gebilligt werden. Ja, wenn man von äufseren
Bücksichten absieht, scheint ein solches Verfahren vom rein
methodischen und wissenschaftlichen Standpunkt betrachtet, mehr
«inen Bückschritt, als einen Fortschritt zu bedeuten. Die
wissenschaftliche Methode nämlich verlangt, dafs verschiedene Fragen
auseinander zu halten uud gesondert, zu behandeln seien. Nun
sind aber die Fragen nach Gottes Dasein und Beschaffenheit
von einander verschieden. Selbst von jener Seite wird dies
dadurch anerkannt, dafs auf die Beweise für Gottes Dasein der
Bachweis für die Verschiedenheit Gottes von der Welt oder die

Widerlegung des Pantheismus folgt (Gutberiet, Lehrbuch der
Apolog. I, S. 197 ff.). Auch wüfsten wir nicht, wo und wann
man des langen und breiten nachzuweisen bemüht war, dafs
ein notwendiges, durch sich seiendes Wesen existiere, sich aber

12*



180 Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

wenig kümmerte, dem Pantheismus gegenüber zu zeigen, dafs

die Welt dies nicht sein könne (Gutberiet u. s. w. Philos. Jahrb.
a. a. 0. S. 372). In keinem Falle kann ein solcher Vorwurf
die Scholastik treffen, die gerade mit Hilfe der aus den

Beweisen für das Dasein Gottes gewonnenen Resultate der
Gotteserkenntnis den Pantheismus zurückweist.

Aus dieser Bemerkung dürfte übrigens erhellen, dafs die

Frage nach Gottes Beschaffenheit im innigsten Zusammenhange
mit den Beweisen für das Dasein Gottes stehe. Es ist aber-

etwas anderes, die Beweiskraft der fraglichen Argumente von.

der Widerlegung des Pantheismus abhängig machen und den

inneren Zusammenhang beider Fragen behaupten. Statt also zu.

sagen, jedes dieser Argumente müsse vollständig, jedoch nicht,

unabhängig von den übrigen sein, werden wir vielmehr umgekehrt

sagen, die Beweiskraft jedes einzelnen sei von den übrigen,
unabhängig, jedoch erst in ihrem Zusammenhang und verbunden,

mit den aus ihnen abzuleitenden Konsequenzen bilden sie ein

vollständiges System der Gotteserkenntnis. Wie nämlich früher
bemerkt wurde, beweist jedes Argument das Dasein Gottes unter
einem Attribute, z. B. dem des aus sich notwendigen, dem des

selbst unbewegten, alles bewegenden Wesens, das nur dem eiuen,

persönlichen Gotte, nicht dem fiktiven Alleins des Pantheismus

zukommt; aber es ist nicht die Aufgabe eines jeden und auch,

nicht aller zusammen genommen, sondern die einer besonderen.

Untersuchung, zu zeigen, dafs dem so sei.

In dieser Frage hat man vielfach zwei Gesichtspunkte nicht
unterschieden, die doch bestimmt auseinander gehalten werden

müssen, nämlich den Zusammenhang der Begriffe und der
Urteile. So liefs man sich verleiten, daraus z. B. dafs aus dem

Begriffe eines aus sich notwendigen Wesens nicht der einer

zwecksetzenden Intelligenz herausgeklaubt werden kann, zu

schlief8en, dafs auch das Urteil: die Weltursache ist ein

intelligentes Wesen nicht aus dem andern: die Weltursache ist
ein aus sich notwendiges Wesen abgeleitet werden könne. Um

dieses zu bewerkstelligen, mufs ich allerdings den Begriff eines

intelligenten Wesens auf irgend einem Wege gewonnen haben;.



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 181

;bin ich aber einmal in den Besitz desselben gelangt, so bedarf

es nur einer unmittelbaren oder mittelbaren Vergleichung der

Begriffe, um mit Evidenz zu urteilen, dafs das aus sich notwendige

Wesen Geist, Intelligenz sein müsse, unmöglich aber ein

materielles Wesen, Körper sein könne. Diese Folgerung zu

ziehen, ist jedoch nicht Aufgabe des kosmologischen Arguments.
Vielmehr ist dasselbe für das Dasein Gottes vollkommen beweiskräftig

und insofern vollendet und vollkommen, als es eben die

Existenz eines aus sich notwendigen Wesens darthut. So

verkehrt es also wäre, zu meinen, mit dem Kachweis der Existenz
•eines solchen sei die Aufgabe der philosophischen Gotteserkenntnis

erfüllt, ebenso irrtümlich erscheint uns wenigstens die Ansicht,
dafs jeder einzelne Beweis nicht allein virtuell (was wir
zugeben), sondern auch aktuell und ausdrücklich die Widerlegung
des Pantheismus enthalten müsse.

Die veränderte Methode ist indes nicht ohne Modifikation
der Argumente selbst geblieben. Man gibt der Meinung
Ausdruck, dafs der kosmologische Beweis in der von Aristoteles

aufgestellten und vom hl. Thomas adoptierten Form nicht
genüge (Gutberiet, phil. Jahrb. a. a. 0. 8. 373. Hinwiederum
sehe man dess. Lehrbuch der Apolog. I, 8. 1(10). Bevor wir
die Behauptung, das aristotelische Argument beweise das Dasein
Gottes nicht, näher prüfen, sehen wir uns zunächst an, was
uian an die Stelle desselben zu setzen sucht. Dieser Versuch
geht im wesentlichen dahin, die Existenz eines intelligenten,
schöpferischen Weltgrundes aus der Notwendigkeit einer freien
Wahl zwischen den in unendlicher Anzahl möglichen
Existenzen darzuthun, sowie aus der räumlichen und zeitlichen
Beschränktheit das Dasein einer Intelligenz zu erweisen, die unter
den unendlich vielen Möglichkeiten die bestimmte Zeitdauer und
die bestimmte dem räumlichen Weltall zu gebende Gröfse
auszuwählen vermochte (Lehrb. der Apol. I, S. 120 ff.; S. 147 ff.).
Auch das bekannte thomistische Argument, das aus der Existenz
Verschiedener Grade des Seins, des Guten u. s. w. geschöpft
ist, wird in diesem Sinne umgebildet und aus der Möglichkeit
der Existenz des Seienden in unendlich vielen Abstufungen auf



182 Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

die Notwendigkeit einer wählenden und determinierenden unendlichen

Intelligenz geschlossen. (Gutberiet, philos. Jahrb. Bd. I,
S. 384 ff.) Endlich erhält selbst das teleologische Argument
eine sogenannte exakte Form, indem es in eine mathematische

Formel gekleidet und den Anforderungen des Kalküls angepafst
wird (Lehrbuch der A pol. S. .127 ; dess. Verf. Theodicee S. 27).

Wir gestehen die Berechtigung zu, aufser den bestehenden

wirklichen Dingen die Möglichkeit anderer von ähnlicher oder

verschiedener Beschaffenheit zu behaupten. Diese Möglichkeit
ist aber an und für sich genommen nur eine logische und
daher offenbar nicht geeignet, zur Grundlage eines Schlusses auf
eine reale Ursache verwendet zu werden. Oder was soll uns
dazu nötigen, aus der rein abstrakten Möglichkeit anderer aufser

den vorhandenen Wesen, aus der subjektiven Fähigkeit, ohne

Widerspruch die Existenz solcher Wesen neben den wirklich
vorhandenen oder statt derselben zu denken, auf die Notwendigkeit

einer wählenden Intelligenz zu schliefsen? Die Sache rein

logisch, abstrakt betrachtet, mag man allerdings sagen, es könnten
ebenso gut andere Arten und Gattungen, andere Individuen
existieren, als die wirklich vorhandenen. Aber eben diese rein

logische Betrachtung, die den Boden der Realität vollständig
verläfst, ist nicht berechtigt. Wir haben es mit der wirklichen
Welt, mit faktischen Existenzen zu thun, nicht mit logischen

Möglichkeiten. Jene fordern eine Erklärung, nicht diese. Schon

aus dem Grunde, weil sie vorhanden sind, ist es nicht mehr

wahr, dafs ihre Möglichkeit die gleiche sei, wie die der Nicht-
existierenden, die aber ohne Widerspruch existieren könnten.
Sie sind nun einmal vorhanden und darum thatsächlich im Vorteil

allen jenen gegenüber, die existieren könnten, aber eben

nicht existieren, mit denen wir uns also vernünftigerweise gar
nicht weiter zu befassen haben. Sollen wir gleichwohl das Recht
besitzen, über die existierenden Dinge hinaus zu einer von ihnen
verschiedenen Ursache fortzugehen, so kann dieses B.echt nicht
aus der abstrakten Möglichkeit anderer Existenzen geschöpft
werden, sondern es mufs in der Beschaffenheit der wirklichen
Dinge selbst ein Grund liegen, der uns zwingt, über sie hinaus-



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 183

zugehen und für ihre Existenz eine Ursache zu suchen. Diesen

konkreten Standpunkt haben Aristoteles und die Scholastik bei

ihren Beweisen für das Dasein Gottes angenommen und auf
diesem Wege allein ist es möglich, zum Ziele zu gelangen.

Um das Gasagte in ein helleres Licht zu setzen, wollen

wir annehmen, dafs jene im Rechte seien, die alle Erscheinungen
auf unteilbare und unveränderliche Wesen zurückführen, wie dies

im Altertum von Demokrit und Epikur, in der neueren Zeit von
Herbart und seinen Anhängern geschehen ist. Würden in der
That nur solche Wesen existieren, so fragen wir, auf welchen

notwendigen Grund hin auf eine schöpferische Ursache solcher
Existenzen geschlossen werden müfste? Wir vermögen einen

solchen schlechterdings nicht zu finden, weder in der

Voraussetzung, dafs diese Existenzen in endlicher, noch in der, dafs

sie in unendlicher Anzahl vorhanden wären. Denn jede
derselben würde sich allen übrigen gegenüber vollkommen gleich-
giltig verhalten, eine Welt für-sich bilden, für die es absolut

gleichgiltig wäre, überhaupt in eine Zahl mit anderen zusammen-

gefafst zu werden. Jede dieser Existenzen wäre, wie einfach
und unveränderlich, so auch notwendig, ewig und unendlich.
Anders verhält es sich, wenn die Wesen, die existieren,
zusammengesetzt, zufällig und veränderlich sind; in diesem Falle
werden wir den Grund ihrer Existenz, da er nicht in ihnen

selbst gelegen ist, über ihnen zu suchen haben. Um also den

theoretischen Atheismus jener zu widerlegen, werden wir zeigen

müssen, dafs ihre Voraussetzungen falsch seien und in der That

zusammengesetzte und zufällige Wesen existieren, die den Grund
ihres Daseins nicht in sich selbst tragen und daher über sich

auf ein notwendiges und unendliches Wesen hinausweisen.

Man wird vielleicht < ntgegnen, dafs die Annahme von
mehreren neben einander existierenden einfachen und notwendigen
Wesen selbst einen Widerspruch in sich schliefse, dafs also

unsere Hypothese nicht geeignet sei, den Nachweis zu liefern,
dafs der Grund für die Notwendigkeit einer schöpferischen
Ursache in der Beschaffenheit der Dinge abgesehen von der
logischen Möglichkeit einer beschränkten oder unbeschränkten Anzahl



184 Bedürfen die aristotel.-tbomist. Beweise einer Umbildung?

gesucht werden müsse. Ich frage aber, warum die Annahme

mehrerer aus sich notwendiger Wesen einen Widerspruch
involviere. Die Antwort wird dahin zu geben sein, dafs nur das

schlechthin Seiende, um mit dem hl. Thomas zu reden, das esse

subsistens durch sich existieren, das durch sich existierende Sein

also auch nur eines sein könne. Vielheit könne nur dem am
Sein Participierenden, dem endlichen Sein, nicht aber dem
unendlichen Sein zukommen. Was folgt nun hieraus? Dafs die

Voraussetzung der Atomisten und Herbarts eine in sich wider

sprechende sei und die thatsächliche Vielheit endlicher
Existenzen nicht ohne einen schöpferischen Grund über ihnen
erklärt werden könne, mit anderen Worten, wir finden unsere

Behauptung, dafs der Grund für das Dasein einer solchen schöpferischen

Ursache in der Beschaffenheit der thatsächlichen
Existenzen, nicht aber in der abstrakten Möglichkeit einer
unendlichen Anzahl von Wesen, aus denen eine Wahl zu treffen

wäre, zu suchen sei, vollkommen bestätigt.
In dem Argument, das wir eben prüfen, wird angenommen,

dafs eine Anzahl von Fällen gleich möglich sei, und daher, um
die Thatsaehe der Wirklichkeit gerade dieser Fälle zu erklären,
eine Wahl dazwischen treten müsse, die nur von einer

Intelligenz ausgehen könne. Könnte die Wahl nicht ebensogut
das Werk des Zufalls sein? Mit den „Gesetzen" der
Wahrscheinlichkeit würde uns eine solche Annahme keineswegs in
Konflikt bringen; denn der Zufall treibt gerade in dem Gebiete

der gleichen-Möglichkeit verschiedener Fälle sein neckisches

Spiel, und die geringere oder gröfsere Wahrscheinlichkeit ändert

an dieser gleichen Möglichkeit nicht das Geringste, da sie

dieselbe ja eben zu ihrer Voraussetzung hat und ihre
mathematische Bestimmung nur darin besteht, die Wahrscheinlichkeit zu

berechnen, welche für die Verwirklichung eines möglichen Falles

in Konkurrenz mit anderen, gleich möglichen spricht. Diese

Berufung auf den Zufall wird man mit Entrüstung von sich weisen

und uns in Erinnerung rufen, dafs der Zufall weder ein absolutes

Entstehen zu erklären noch eine Wahl zu treffen vermöge.
Und mit vollem Rechte würde dies geschehen, wenn wir auf



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 185

dem Boden der Wirklichkeit und realen Möglichkeit uns stellen.
So lange man aber mit abstrakten Möglichkeiten operiert und

auf den Standpunkt mathematischer Berechnung sich stellt, ist
der Gedanke an eine zufallige Wirklichkeit oder Verwirklichung
gerade dieser Dinge mit Ausschlufs anderer gleich möglicher
nicht ausgeschlossen.

Man sagt, unendlich viele Dinge seien möglich, es werde
also die Wahl einer unendlichen Macht, d. h. eine unendliche

Intelligenz vorausgesetzt, damit die Existenz dieser bestimmten
endlichen Anzahl ihre Erklärung finde. Diese Hereinziehung des

Begriffs einer unendlichen Vielheit, des mathematisch Unendlichen,

erhöht die Schwierigkeiten und Bedenken, die sich gegen
eine solche Art der Beweisführung erheben. Mit welchem Rechte
wird die Möglichkeit unendlich vieler Dinge behauptet? Ist es,

von allem andern abgesehen, angezeigt, in den Beweis für das

Dasein Gottes einen so problematischen und undurchsichtigen
Begriff, wie es der einer unendlichen Vielheit ist, hereinzuziehen?
Und wie sollen wir es verstehen, wenn gesagt wird, es seien

unendlich viele Dinge möglich? Im distributiven oder im kollektiven

Sinne? Und gesetzt, wir gäben die Möglichkeit unendlich
vieler Wesen, aus denen eine Wahl zu treffen wäre, zu, was
ist damit gewonnen? Ist unter der vorausgesetzten Möglichkeit
die logische gemeint, so ist keine Grundlage vorhanden, um auf
ein Eealprincip zu schliefsen. Denn wenn wir uns alles Wirkliche

hinwegdenken und nur die abstrakte Möglichkeit festhalten,
fällt jeder Anlafs hinweg, die Notwendigkeit eines Realgrundes
zu behaupten. Man berufe sich nicht auf den Beweis, der aus
den metaphysischen Wesenheiten für einen solchen Realgrund
geführt wird; denn die metaphysischen Wesenheiten sind nicht
blofse; abstrakte Denkmögliohkeiten oder dürfen nicht als solche

genoipmen werden, wenn ein Beweis für Gottes Dasein darauf
begründet werden will, sondern als in den Dingen verwirklichte;

Realitäten, die vom denkenden Geiste nur aus ihrer Ver-
schlungenheit mit dem individualisierenden Stoffe zu einer rein

mtelligiblen Seinsweise erhoben werden. Nur als solche Realitäten

bieten sie dem denkenden Geiste eine feste Basis, um den



186 Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

Sprung zu einem aktuell-intelligiblen Wesen, zu einer unendlichen

Intelligenz zu wagen.
Prüfen wir jenen Beweisgang von einer andern Seite, nämlich

sofern angenommen wird, dafs nur eine begrenzte Anzahl

unter den unendlich vielen möglichen Wesen existiere. Wie
begründen wir diese Behauptung? Wer hat die wirklichen
Wesen gezählt? Wer kann sagen, ob thatsächlich nur eine

endliche Anzahl oder ob unendlich viele existieren? Wenn wir
jenes behaupten, so kann uns dazu nur die Einsicht in die

Unmöglichkeit einer wirklichen unendlichen Anzahl berechtigen.
Nun wird aber in dem Argumente gerade die Möglichkeit einer
solchen unendlichen Anzahl angenommen. Wir drehen uns also,

wie man sieht, im Kreise.
Stellen wir uns indes einmal auf den Boden des Wirklichen,

der realen Möglichkeit. Unzweifelhaft ist im Sinne der letzteren
vieles möglich, was einmal wirklich wird oder wirklich werden

könnte, wenn nicht andere reale Möglichkeiten und Mächte seine

Verwirklichung verhindern würden. Ist aber diese Möglichkeit
eine unendliche? Nur unter der Voraussetzung, dafs eine unendliche

Macht vorhanden ist! Indem also angenommen wird, dafs

unendlich viele Dinge möglich seien, wird das zu Beweisende

vorausgesetzt; denn nur wenn es eine unendliche Macht gibt,
ist unendlich Vieles möglich, und nur wenn diese Macht in sich

völlig frei und unabhängig ist, ist unendlich Vieles gleich möglich,

weil es dann für diese unendliche Macht vollkommen gleich-

giltig ist, ob und was und wie viel aufser ihr und durch sie

verwirklicht werde, und endlich nur, wenn diese unendliche
Macht Intelligenz ist, hängt es von ihrer freien Bestimmung und

Wahl ab, wie viel und was von den Dingen, die sie hervorzubringen

vermag, zur Verwirklichung gelangen soll. Wir werden
also zuerst auf Grund der Beschaffenheit der wirkliehen Dinge
die Existenz einer ersten notwendigen Ursache beweisen, dann

weiterhin aus den durch diese Beweise festgestellten Eigenschaften
der ersten Ursache die Unendlichkeit derselben zeigen müssen,

um die Möglichkeit unendlich vieler Dinge behaupten und sagen
zu können, dafs die Macht der ersten Ursache durch keine



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 187

wirkliehe Welt erschöpft werde. Mit andern Worten: der Schlufs

von der Möglichkeit unendlich vieler Dinge auf eine unendliche
Macht und Intelligenz beruht entweder auf einer logischen
Fiktion oder enthält, wenn unter der Möglichkeit die reale
verstanden wird, eine petitio principii.

Ahnliche Bedenken sprechen gegen die Argumente, die aus
der räumlichen und zeitlichen Beschränktheit der Welt entnommen
sind. Denn gesetzt, diese Beschränktheit sei bewiesen, so kann

doch, selbst wenn die Möglichkeit unendlich vieler Variationen
räumlicher und zeitlicher Existenz zugegeben wird, nicht
unmittelbar auf das Dasein einer unter den möglichen Fällen
wählenden Intelligenz geschlossen werden, da die wirkliche
Gröfse der Welt und der Verlauf der zeitlichen Entwicklung
möglicherweise in der Natur der Dinge selbst ihre zureichende

Erklärung findet. Wir sehen uns also auch in diesem Falle
wieder von der blofs logischen Möglichkeit auf die wirklichen
Dinge und ihre Beschaffenheit als Ausgangspunkt möglicher
Beweisführung für Gottes Dasein zurückverwiesen. (Vgl. Philosophie

und Theologie von Averroes. Üb. von Müller. S. 35 f.)
Weder das Argument aus der Bewegung noch das vom

hl. Thomas angewendete aus den Stufen des Seins, der
Vollkommenheit u. s. w. scheinen uns in der ihnen gegebenen
Umgestaltung die Kritik bestehen zu können, geschweige denn, dafs
ihnen dadurch eine wirkliche Verbesserung oder Vervollkommnung

zu teil geworden wäre. Das letztere ist in der ihm vom
hl. Thomas gegebenen Fassung einleuchtend und beweiskräftig;
denn es beruht auf der Thatsache der Zufälligkeit der Dinge
und der durch sie gebotenen Unterscheidung des Daseins vom
Wesen derselben, verbunden mit der Einsieht, dafs sie Sein,
Güte und Vollkommenheit nur in einem gewissen Grade, also

uieht durch sich, durch ihr Wesen, das keine Grade zuläfst,
besitzen, woraus dann folgt, dafs ihnen das Sein u. s. w. durch
uhi anderes verliehen sei und zwar in letzter Instanz durch eine

ürsache, der Sein und Gutsein nicht mehr graduell und als
etwas von ihrem Wesen Verschiedenes, sondern wesenhaft
zukommt. Dagegen leidet das Argument in der Form, dafs



188 Bedürfen die aristotel.thomist. Beweise einer Umbildung?

unendlich viele Stufen des Seienden möglich, davon aber nur eine

endliche Anzahl wirklich sei, an allen Schwierigkeiten, die im

Obigen hervorgehoben wurden. Ähnliches gilt von der Umbildung

des aristotelischen, von der Thatsache der Bewegung
ausgehenden Arguments. In der neuen Fassung wird der
Ausgangspunkt von der Zeitlichkeit der Weltordnung entnommen.
Das Argument aber lautet: Die Weltbewegung hat einen

Anfang genommen; nun gibt es aber unendlich viele, mögliche
Momente des Anfangs, unter denen eine Intelligenz, ein Wille
die Auswahl treffen mufste. Halte man aber die Zeitlichkeit der
Welt nicht für hinreichend erwiesen, so könne auf die unendliche

Möglichkeit von Bewegungen hingewiesen werden, aus

welchen eine gewählt werden mufste. Wie kompliziert und
problematisch ist dieses Argument! Wie einfach erscheint dagegen
der aristotelische Beweis, der nichts anderes als die unleugbare
Thatsache der Bewegung zu Grunde legt und auf der evidenten

Erwägung beruht, dafs der letzte Grund der Bewegung nicht
selbst bewegt sei, also ein selbst unbewegtes Princip der

Bewegung angenommen werden müsse. Verallgemeinert man dieses

Argument und gibt ihm die metaphysische Form, in der es von

jeder Art des Uberganges aus der Potenz in den Akt auf einen

reinen Akt schliefst, so ist damit ein fester Punkt der
Gotteserkenntnis gegeben, von welchem ausgehend der Pantheismus

siegreich bekämpft werden kann. Denn der Pantheismus kennt
keinen unbewegten Beweger. Entweder nämlich setzt er das

eine von ihm angenommene Sein als Bewegung (Hegel) und

hat in diesem Falle kein unbewegtes Princip, keinen

unbewegten Beweger, oder er denkt das eine Sein als bewegungslos

und hebt damit den Beweger auf. Wie kann man also

behaupten, dafs das aristotelische Argument nicht beweise und

den Pantheismus nicht ausschliefse?

Für die mathematische Fassung des teleologischen Beweises

scheinen triftige Gründe zu sprechen. Die Macht des Kalküls
ist allgemein anerkannt, die mathematischen Beweise gelten als

die strengsten und sichersten, ja viele halten die mathematische

Formel für das ausschliefsliche Werkzeug wirklicher Wissenschaft.



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 189

In der vorliegenden Frage ist diese Formel selbst von pantheisti-
scher Seite zu gunsten der Teleologie gegen die materialistische
Zufallstheorie in die Wagschale gelegt worden, und wirklich scheint
nichts geeigneter, die Ungereimtheit der Annahme einer zufälligen
Entstehung der Weltordnung aus der Konkurrenz blinder Kräfte
gleichsam vor die Augen zu malen, als die der Wahrscheinlichkeitsrechnung

entnommene Formel. Oder wer vermöchte die Formel

"fttv VTTTTrrv o näher anzusehen, ohne sofort von
[(15 10»)!] 3 n 00-CO-
der völligen Grundlosigkeit einer solchen zufälligen Entstehung
und Erhaltung überzeugt zu sein, auch wenn dem „Entwicklungs-
prozefs" (ohne Ziel und leitendes Princip!) unermefsliche
Zeitreihen zur Verfügung gestellt würden? (Gutberiet, Theodicue
S. 28.) Dessen ungeachtet darf nicht aufser acht gelassen werden,
dafs das Argument in dieser mathematischen Form durch das

Eingehen auf atomistisch-mechanische Vorstellungen auf die

Bedeutung eines argumentum ad hominem herabgedrückt wird. Dazu

kommt, dafs den Principien der Wahrscheinlichkeitsrechnung
gemäfs der Fall, dessen höchste oder völlige Unwahrscheinlich-
keit durch die Formel ausgedrückt wird, als ein möglicher unter

unzähligen anderen vorausgesetzt wird. Es ist das grofse Los
des Materialismus, das, die Voraussetzungen desselben zugegeben,

zwar als ein völlig Unwahrscheinliches, doch als ein Mögliches
betrachtet werden müfste, als ein Mögliches, dessen Unmöglichkeit

durch keine Formel erwiesen werden könnte.

Obgleich wir der mathematischen Formel die Bedeutung
eines argumentum ad hominem für die Annahme einer
zwecksetzenden Intelligenz nicht absprechen, so müssen wir doch gegen
den Anspruch der Exaktheit, den das teleologische Argument
in dieser Fassung erlangen soll, entschieden Verwahrung
einlegen (Katur und Offenbarung 1887, S. 385 ff. Dieses Jahrb. Bd. II,
8. 36). Die mathematische Formel äquivaliert einem Räsonnement,
kann also offenbar nicht mächtiger sein, als dieses selbst, vielmehr
schränkt es dasselbe auf die Sphäre des Quantitativen ein und ist
folglich in allem, was über diese Sphäre hinausliegt, absolut
ohnmächtig. Was sich berechnen läfst, das läfst sich auch durch den



190 Bedürfen die aristotel.-tbomist. Beweise einer Umbildung?

Denkprozefs erreichen, aber nicht umgekehrt kann alles, was das

Denken zu leisten vermag, auf dem Wege des Kalküls erreicht
werden. Dafs die Wahrscheinlichkeit der Entstehung eines

(zufälliger Weise) zweckmäfsigen durch mechanische Verbindung
zustande kommenden Ganzen in dem Mafse abnimmt, in welchem

die Anzahl der konkurrierenden Faktoren wächst und die

zufallige Entstehung sich wiederholen soll, läfst sich auch ohne

mathematische Formel einsehen; was aber keine mathematische

Formel auszudrücken vermag, ist, dafs die Zweckmäl'sigkeit in
der Natur der Dinge begründet und daher ihre Entstehung auf
mechanischem Wege in der Weise, die der materialistische
Atomismus annimmt, nicht blofs unwahrscheinlich, sondern geradezu
unmöglich ist. Den Schritt, der vom völlig Unwahrscheinlichen

zum Unmöglichen führt, vermag die Formel nicht zu thun. Wir
können deshalb nicht zugeben, dafs die mathematische Formel
dem philosophischen Räsonnement eine Exaktheit gebe, die es

nicht schon an und für siqh besitzt. Überhaupt arbeitet man,
so scheint uns, indem man metaphysischen Beweisen durch
mathematische Formeln eine vermeintlich exakte Grundlage zu geben

sucht, dem Vorurteil in die Hände, dafs es eine selbständige
wissenschaftliche Metaphysik nicht gebe und jede Disziplin nur
insoweit wissenschaftlichen Charakter besitze, als in ihr gezählt,

gemessen und gewogen werden könne.1)
Der aristotelische Beweis aus der Thatsache der Bewegung

ist in neuerer Zeit von verschiedenen Seiten her zum Zielpunkt
des Angriffes gemacht worden. Wir haben denselben im
Bisherigen vorwiegend in seiner metaphysischen Fassung im Auge
gehabt, in welcher die Bewegung in ihrer allgemeinsten Bedeutung

sowohl im Sinne von Veränderung als in dem des Werdens

genommen wird, also jede Art des Überganges aus der

') Wir halten hiermit die an den angeführten Orten (Natur und
Off. sowie Jahrb. S. 35) von G. gemachten Bemerkungen für erledigt, und
weisen nur, anknüpfend an das Beispiel S. 19 (Jahrb. Bd. II) darauf hin,
dafs die Wahrscheinlichkeit 1 nicht immer der Gewifsheit gleichkommt,
denn die Wahrscheinlichkeit, unter sechs Würfen die Seite 1 des Würfels
zu werfen, ist J X 6 1 keineswegs aber Gewifsheit.



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 191

Möglichkeit in die Wirklichkeit darin eingeschlossen ist. In
dieser allgemeinen Fassung, in welcher ihn der engl. Lehrer in

der theologischen Summa vorträgt, ist das aristotelische Argument

zweifellos konkludent. Denn es beruht auf dem evidenten

Vernunftprincip, dafs nichts sich selbst aus der Möglichkeit in
die Wirklichkeit zu versetzen vermag, sondern jedem solchen

Ubergang eine Wirklichkeit vorausgesetzt werden mufs: ein

Princip, das ohne Verletzung des höchsten objektiven Denkprincips,
des princip. contradictionis, nicht in Abrede gestellt werden kann.
Der aristotelische Beweis ist aber auch in seiner physischen

Fassung, d. h. sofern ihm die räumliche Bewegung zum Ausgangspunkte

dient, berechtigt. Denn gibt es wirkliche Bewegung im

Räume, so kann der Grund der Bewegung zuletzt nur in einer
•

Macht oder einem Wesen oder einem Princip, wie immer wir
uns ausdrücken wollen, gelegen sein, das bewegt, ohne selbst

bewegt zu werden. Obgleich zwischen absoluter und relativer
Ortsveränderung oder Bewegung, ferner zwischen Bewegung per
se und per accidens unterschieden werden mufs, so könnte es

doch ohne absolute keine relative und ohne Eigenbewegung keine

accidentelle Bewegung geben. Ohne die Eigenbewegung des

Fuhrwerks z. B. wird der Insasse, der nur per accidens bewegt
ist, seinen Ort im Verhältnis zur Umgebung und diese im
Verhältnis zu ihm nicht verändern. Gehen wir also von dieser That-
sache einer wirklichen Bewegung aus, so läfst sich zeigen, dafs
sie auf einen selbst unbewegten Grund zurückzuführen sei. In
ausführlicher Weise ist dieser Beweis vom hl. Thomas in der

philosophischen Summa auseinandergesetzt.
Der Beweis lautet : Alles, was bewegt wird, wird von einem

andern bewegt. Nun nehmen wir aber durch die Sinne wahr,
dafs es Körper gibt, die in Bewegung sind, also werden sie

durch andere bewegt; ist der Grund ihrer Bewegung selbst

unbewegt, so ist unsere Absicht erreicht und haben wir ein
erstes unbewegt bewegendes Princip. Ist jener Grund selbst
bewegt, so werden wir entweder einen unendlichen Regrefs oder
einen ersten unbewegten Beweger annehmen müssen. Jenes ist
unmöglich, also existiert ein erstes unbewegt Bewegendes.



192 Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

In diesem Argument sind zwei Prämissen zu beweisen: der

Satz, dafs alles, was bewegt ist, von einem andern bewegt wird,
und die Unmöglichkeit eines Zurückgehens ins Unendliche. Der
Beweis für die erste Prämisse wird auf Grund folgender
Voraussetzungen geführt: 1. Was sich selbst bewegt, mufs das Princip
der Bewegung in sich haben; 2. es mufs an sich selbst und nicht
blofs in Bezug auf einen seiner Teile in Bewegung sein; 3. es

kann nicht einfach sein, sondern mufs Teile haben, da das

Einfache nicht per se, sondern nur per accidens in Bewegung sein

kann, z. B. der Punkt nur durch die Bewegung der Linie.
Auf Grund dieser Voraussetzungen wird argumentiert, dafs

ein sich selbst bewegendes teilbares Ganzes als Ganzes bewegen
und bewegt werden müfste. Dies ist aber unmöglich, denn

nähme man an, dafs in einem solchen Ganzen ein Teil ruhen

würde, so müfste auf die Ruhe eines Teiles die des Ganzpu

folgen, also auch auf die Bewegung eines Teiles die Bewegung
des Ganzen, was der Voraussetzung widerspricht. Folglich ist

es widersprechend, dafs ein teilbares Ganzes, wie es der Körper
ist, sich selbst bewege. Also wird alles, was bewegt wird,
durch ein anderes bewegt (S. c. Gent. 1. I. c. 13.).

Einfacher gestaltet sich der Nachweis der Unmöglichkeit
eines Regresses ins Unendliche, da in der Annahme eines solchen

der Grund der Bewegung hinausgeschoben, also in Wahrheit ein

solcher nicht angenommen, d. h. das Princip der Kausalität
verletzt wird.

Die Kraft des Beweises für die erste der genannten
Prämissen — dafs nichts sich selbst bewege — liegt, wie der

hl. Thomas bemerkt, darin, dafs die Bewegung des sich priino
und per se Bewegenden von nichts anderem abhängig sein darf,
die Bewegung des Teilbaren aber wie sein Sein von den Teilen

abhängig ist. Wenn der Beweis mittels eines Konditionalsatzes,
dessen Bedingung nicht zutrifft, geführt werde, nämlich mit Hilfe
des Satzes: si pars quiesceret, quiesceret totum, so liege hierin
nichts Ungehöriges, da zur Wahrheit eines Konditionalsatzes nur
die Wahrheit der Abfolge, nicht die der Bedingung erfordert
werde (L. c.).



Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 193

Gegen diese Beweisführung hat man eingewendet, die

Syllogismen, aus denen sie sich zusammensetze, seien mindestens

unzulänglich; die grofse Wahrheit, welche sie enthalten, haben sie

nicht gefunden, sie stellen dieselbe nicht heraus und wenn sie

dieselbe mit Strenge beweisen, so komme es lediglich davon her,
dafs sie das andere Vernunftverfahren — das induktive —
involvieren. (So Gratry, Über die Erkenntnis Gottes. Deutsche
Übers. I. Bd., S. 110.) Dafs dieser Einwand von einer falschen

Auffassung der syllogistischen Beweisführung eingegeben sei,

zeigen folgende Worte: „Aristoteles nimmt an: Es gibt eine

Bewegung. Daraus schliefst er: Also gibt es einen ersten

unbewegten Beweger. Wir nennen ihn Gott. Nun gibt es aber in

dieser Argumentation Abgründe, die von den oben angeführten
Syllogismen auf keine Weise ausgefüllt werden. Wie! In
Anbetracht der Bewegung sollte man durch den Syllogismus auf
dem Wege der Identität auf das Unbewegliche schliefsen!
Das hiefse: Von dem Veränderlichen auf das Unveränderliche,
von dem Unvollkommenen auf das Vollkommene, von dem
Endlichen auf das Unendliche schliefsen!" (A. a. 0. S. 106.)

Diese Bemerkung gewährt uns einen Blick in die wahren
Ursachen der gegen die aristotelischen Beweise geführten Polemik.
Der Syllogismus schreitet angeblich fort auf dem Wege der
Identität! Also kann man nicht vom Veränderlichen auf das

Unveränderliche, vom Endlichen auf das Unendliche schliefsen.

Wir fragen, wenn dem so ist, mit welchem Rechte schliefsen

wir dann vom Accidens auf eine zu Grunde liegende Substanz,

von der Wirkung auf die Ursache? Auch in diesen Fällen ist
der Fortgang kein stetiger; denn die Substanz ist etwas anderes
als das Accidens, die Ursache ist verschieden von ihren
Wirkungen. Nicht die Identität leitet uns in diesen Fällen, sondern
ein innerer Zusammenhang, der sich allerdings nicht den Sinnen

offenbart, der sich auch nicht in mathematischen Gleichungen
ausdrücken läfst, den aber die Vernunft erkennt — erkennt,
nicht wie ein falscher Mysticismus annimmt, durch ein direktes
oder indirektes Schauen des Unendlichen, sondern durch ein

Ubergreifen über die Erscheinung, ein Erfassen des Wesens und
Jahrbuch für Philosophie etc. V. 13



194 Bedürfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

Grundes. Daher enthält auch der Schlufs auf eine erste
Ursache nichts, was die menschliche Schlufskraft übersteigen würde;
denn das Dasein einer ersten Ursache aus ihren Wirkungen
deducieren bedeutet keineswegs vom Identischen zum Identischen

fortgehen; ein Verfahren übrigens, dessen sich keine Wissenschaft,

selbst die Mathematik in keinem ihrer Teile bedient.

Allerdings führt uns das Schlufsverfahren vom Endlichen

aus nur zu einer unvollkommenen, aber doch gewissen und

wahren Erkenntnis von Gott, dem Unendlichen, zu einer
Erkenntnis, die zudem nur stufenweise zu ihrer Vollendung
gelangt und dadurch wesentlich von der unmittelbaren, intuitiven
sich unterscheidet. Dieser Umstand mufs im Auge behalten

werden, um das Argument, das von der Bewegung ausgeht,

richtig zu würdigen. Wir erschliefsen auf diesem Wege
zunächst die Existenz eines unkörperlichen, geistigen Grundes der

Bewegung, womit noch nicht die absolute Aktualität und
Unendlichkeit sowie Transcendenz dieses Grundes erkannt ist. Der

Einwand, das unbewegt bewegende Princip aller körperlichen
Bewegung könne der Welt als Seele und wesentliche Form
immanent gedacht werden, bedarf einer besonderen Widerlegung.
Jener Mangel wird daher teils durch die Vollendung des

Argument-: in der metaphysischen Form oder die Ausdehnung auf

jede Art von Veränderung und Entwicklung im Gebiete des

Körperlichen und Geistigen, teils durch den Nachweis, dafs das

schlechthin aktuale, reine und daher unendliche Sein nicht Teil
eines Zusammengesetzten sein könne, ergänzt und gehoben.
Anstatt aber hierin einen Grund zu ersehen, nach Beweisen zu

suchen, die das alles auf einmal leisten und mit einem Schlag zu

einer vollendeten Gotteserkenntnis führen sollen, werden wir in

der Notwendigkeit einer allmählichen Vollendung dieser

Erkenntnis im diskursiven Fortschreiten die Bestätigung des

apostolischen Wortes, dafs unser Wissen hienieden Stückwerk sei

(1. Cor. 13, 10. 12), erkennen.

S. 176 letzte Z. ist st. seine zu lesen: ihre.

o—$g>-c


	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

