Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

166 Die Beweisbarkeit ‘des Daseins Gottes.

wird ihn begliickwiinschen. Der Erfolg kann seinem Beginnen

nicht fehlen.
Es fehlt diesem Artikel noch der Nachweis, wie die kirch-

liche Autoritdt sich der probabilistischen Behandlungweise der
Moral gegeniiber geltend gemacht hat. Wir wollen denselben
ein anderes Mal bringen. Fiir dieses Mal ist der gestattete
Raum bereits iiberschritten.

S NP S —
APOLOGETISCHE TENDENZEN UND

RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.
(Schlufs des zweiten Artikels,)

Die natiirliche Religion und die Beweisbarkeit des
Daseins Gottes. .

Diesen widerspruchsvollen zwischen Pantheismus und Theis-
mus schwankenden Standpunkt nimmt der vormalige Tiibinger
Dogmatiker Joh. v. Kuhn ein. Durch den Einflufs Kants und
Hegels in die Meinung verstrickt, dals das kosmologische Argu-
ment fiir sich allein nicht imstande sei, ein anderes Unendliches
zu erweisen, als jenes, das auch der Pantheist anerkennt, glaubte
er die verschiedenen Argumente zu einem einzigen vereinigen
zu sollen, in welchem die griofsere Beweiskraft des einen, ab-
strakteren und der ,theistischen Gottesidee” ferner stehenden
Argumentes dem anderen mit konkreterem aus jener Idee ge-
schopftem Inhalte zu gute komme. Wenn aber derselbe Theo-
loge andererseits wieder behauptet, das Verfahren jener, welche
die Beweiskraft des einen ,,ohne weiteres“ auf den konkreten
Gottesbegriff iibertragen, sei ein subreptives, so zeigt sich hierin,
wie unhaltbar und widersprechend diese angeblich verbesserte
Auflage der Jakobischen Glaubensphilosophie ist.

Vernehmen wir die eigenen Worte Kuhns. ,Das kosmolo-
gische Argument erhebt sich fiir sich nicht iiber den abstrakten
Begriff des absoluten Seins und ist somit materiell von dem
physikotheologischen verschieden, das die Wahrheit des kon-
kreteren Begriffs, niamlich des Absoluten als eines denkenden



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 167

Wesens beweist. Ebenso ist die Evidenz jenes Beweises eine
andere, vollkommenere, als die des letzteren. Wenn man daher
die Beweiskraft des ersteren ohne weiteres auf den konkreteren
Gottesbegriff iibertrigt — was diejenigen thun, die eine rein
objektive und strikte Demonstrabilitit des Daseins Gottes be-
haupten, so ist dieses Verfahren ein subreptives. Die Evidenz
der Beweise des Daseins Gottes nimmt in dem Malse ab, in
welchem von dem Begriffe des absoluten Seins zu dem des per-
sonlichen Gottes fortgeschritten wird; es findet also zwischen
ihr und der Wahrheit des Begriffs ein umgekehrtes Verhéltnis
statt, Weil aber das kosmologische Argument ein integrierendes
Moment des Beweises fiir das Dasein Gottes ausmacht, so geht
die Beweiskraft fiir diesen nicht verloren, sondern kommt ihm
als Moment der Wahrheit zu gute, so dals man sagen muls, die
Beweiskraft, die der Wahrheit der Gottesidee durch denkende
Weltbetrachtung gegeben werden kann, schwebe in der Mitte
zwischen dem rein objektiven und stringenten (apodiktischen)
Beweise (Demonstration im engeren Sinne) und der subjektiv
moralischen (persénlichen) Uberzeugung und stelle gleichsam die
-Diagonale in dem Parallelogramm dieser beiden Beweismomente
dar (Kath. Dogm. I. Band, 2. Aufl,, S. 701.)

Der den Vertretern der strikten .objektiven Beweisbarkeit
des Daseins Gottes gemachte Vorwurf, dafs sie die Beweiskraft
des kosmologischen Arguments ohne weiteres auf das teleolo-
gische iibertragen, zeigt, wie sehr der Urheber desselben in
seinen Vorurteilen befangen und daher nicht imstande ist, eine
fremde Ansicht getreu und objektiv aufzufassen und zu wiirdigen.
Jene Vertreter der strikten Beweisbarkeit des Daseins Gottes
sind néimlich weit davon entfernt zuzugestehen, dals der kos-
mologische Beweis nur das Dasein eines abstrakt Absoluten dar-
thue, mit dem auch der Pantheist sich einverstanden erkliren
konnte, Vielmehr sind sie der Ansicht, dafs jedes Argument
fiir Gottes Dasein dasselbe unter einem Attribute beweise, das
nur dem einen wahren Gotte, nicht aber zugleich einem pan-
theistischen Unendlichen zukommen konne. '



168 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

Aus der angefiihrten Darstellung Kuhns glaubte man ent-
nehmen zu konnen, dals dieser Theologe im Grunde eben nur
das pantheistische Absolute fiir strikte durch die Vernunft nach-
weisbar halte, wihrend der Beweis seine Kraft verliere und der
Stiitze durch die ,subjektive moralische Uberzeugung® bediirfe,
also iiberhaupt aufhore, Beweis zu sein, sobald er das Dasein
eines personlichen Gottes beriihre. Diese Auffassung ist zweifellos
diejenige Jakobis. Kuhn aber verwahrt sich ausdriicklich da-
gegen. Er gibt nicht zu, dals die Vernunft den Pantheismus
beweise. Denn konnte sie dies, so stdnde sie entweder im
Widerspruche mit sich selbst oder in einem solchen mit anderen
Seelenvermdgen, die sich an das Dasein eines personlichen Gottes,
zu dem man beten kann, anklammern. Uber Kuhns Willen und
Absicht kann nicht wohl ein Zweifel bestehen. Ideen aber sind
méchtiger als der Wille. Das Absolute, das nach Kuhns Zu-
gestdndnis das kosmologische Argument allein zu beweisen ver-
mag, ist und bleibt trotz alledem das pantheistische Absolute
und es dréngt sich dieses in der Kuhnschen Gotteslehre mit einer
an seiner wahren Gestalt keinen Zweifel gestattenden Schérfe
und Deutlichkeit hervor. Dasselbe zeigt sich ndmlich in der
Unterscheidung des gottlichen Ansich- vom Fiirsichsein, in der
wenn auch nur analogischen Anwendung der Vorstellung des
Werdens auf Gott. Der Jakobische Gefiihlsglaube kann nun
einmal den frischen Luftzug der Wissenschaft nicht vertragen:
er gestaltet sich ihm zum ertdtenden Gifthauch des Spinozismus.

Als einheitlichen Beweis, dessen Momente die einzelnen
Argumente bilden, glaubt auch in neuester Zeit ein aus der
Schule Kuhns hervorgegangener Apologet, C. Braig, die Beweise
fir das Dasein Gottes auffassen zu sollen. (Gottesbeweis oder
Gottesbeweise, 1888.) An die Stelle der Gottesbeweise habe
der eine Gottesbeweis zu treten. ,Die Ontologie (dieses Aus-
drucks bedient sich der Verf. an der Stelle des hergebrachten
der Kosmologie) notigt zum Schlufs auf die causa unica essendi;
die Nomologie nétigt dazu, die Seinsursache zu fassen als causa
ordinandi; die Teleologie endlich zwingt dazu, die Trigerin des
Seinsgesetzes zu verstehen als causa determinandi, als Weisheit und



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 169

Freiheit, Der Seiende, der Denkende, der weise Waltende und
trei Wirkende, das sind die metaphysischen Merkmale fur das
Urwesen, wie der theistische Gottesbegriff dasselbe falst. Sachlich
sind die Merkmale nicht von einander zu trennen, sowenig als die
Bedingtheit, die Gesetzlichkeit, die Zweckmilfsigkeit des Seienden
Jjeweils ein eigenes trennbares Sein bezeichnen, Vielmehr nennen
diese Pridikate die unter dreifachem (Gresichtspunkte dargestellte
Existenzialform des Seienden, die Dreifachheit der Seinsweise fiir
die Einheit seines Wesens. Der Schlufs von dieser dreifachen
realen Voraussetzung auf das Dasein, Wesen und Wiesein des
Weltgrundes ist der objektive (rottesbeweis. Der Sache nach
kann es nicht mehrere, von einander unabhingige Gottesbeweise
geben, weil eben die Voraussetzung, auf die sich jede reale Be-
weisfithrung stiitzen mufs, nur Eine ist, die blofs logisch in eine
Dreiheit gegliederte Existenzialform des einen Weltseins: Be-
dingtheit — Gesetzlichkeit — Zweckmafsigkeit des Seienden und
der Seinsgesamtheit.“ (A. a. O. 8. 225 f.)

Gesetzt, die Bedingtheit und Zweckmaélsigkeit (von der
Koordjnation des Gesetzlichen mit dem Bedingten und Zweck-
méfsigen moge hier ganz abgesehen werden) bildeten wirklich
die blofs logisch zergliederte eine Existenzform des Seienden,
so lage hierin allein noch durchaus kein entscheidender Grund,
von einem einzigen Beweise zu reden, so lange sowohl der Be-
weisgrund als auch das durch denselben zu beweisende gottliche
Attribut des einen Beweisverfahrens von dem des anderen for-
mell verschieden sind. Denn es ist offe nbar ein anderer Beweis,
wenn einerseits aus der Bedingtheit, oder sagen wir besser, von
der Existenz verinderlicher, verursachter, endlicher Wesen auf
diejenige eines ersten Bewegers, einer hochsten Ursache und
eines schlechthinseienden, unendlichen Wesens, andererseits aber
aus der Thatsache einer zweckmélsigen Ordnung auf das Dasein
einer zwecksetzenden Intelligenz geschlossen wird. Die Beweis-
fihrung hért nicht auf, im Sinne des Verf. eine reale, d. h. ob-
Jektiv giltige zu sein (denn formell betrachtet ist jede Beweis-
fihrung etwas Logisches), wenn nur der Ausgangspunkt ein
realer, objektiv begriindeter ist, mag er auch fiir sich und getrennt



170 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

von anderen mit ihm verbundenen Beziehungen aufgefalst sein.
Die Art und Weise, wie B. selbst den angeblich einen Beweis
fiihrt, ndmlich in drei verschiedenen Argumenten, von denen das
letzte selbst wieder dreifach geteilt ist (S. 224 f.), spricht gegen
seine eigene Auffassung. Denn jedes dieser Argumente sucht
das erste Sein unter einem besonderen Gesichtspunkte zu er-
fassen und erscheint daher, wenn iiberhaupt stringent, vollkommen
berechtigt, als ein abgeschlossener Beweis zu gelten.

Hierzu kommt, dafs der angefiihrte Schriftsteller mit Recht
auf eine reine und unvermischte Darstellung des kosmologischen
Argumentes dringt und das Verfahren der Tiibinger , Apologie®
tadelt, die bei der Besprechung des Organischen und weiterhin
des Moralischen vorspiegele, immer noch auf kosmologischem Boden
sich bewegen zu wollen. (C. Braig, Gottesbeweis u. s, w. 8. 137.)

Wir werden demnach den wahren Grund fiir die Annahme
eines einzigen Beweises anderswo suchen miissen: in denselben
Einflissen, in welchen auch das Verfahren der ,,Apologie’ be-
griindet sein diirfte. Denn auch dieses, wie Braig wohl mit
Recht vermutet (a. a. O.), erklédrt sich aus der Tendenz, das
kosmologische Argument moglichst zu verstirken. KEs ist, um
es kurz zu sagen, die Nachwirkung der Ansicht des Meisters
der Schule, dals das kosmologische Argument in seiner gewohn-
lichen Fassung nur das Dasein eines Absoluten, unentschieden
ob im pantheistischen oder theistischen Sinne, darzuthun vermaoge,
was bewufst oder unbewulst, auch in Braigs Theorie sich geltend
macht. Die Gottesbeweise sollen durch den Gottesbeweis ab-
gelost werden, weil die verschiedenen Argumente nur in ihrer
Zusammenfassung das Ziel des Gottesbeweises, die Begriindung
des Daseins eines personlichen Gottes, den Nachweis der Ob-
jektivitit der theistischen Grottesidee zu erreichen vermogen.

Unter einer gewissen Bedingung konnen wir indes gleich-
wohl zugestehen, dafls das letztere der Fall sei und von einem
Gottesheweise geredet werden konne, sofern namlich erst die
Zusammenfassung der Ertragnisse der einzelnen Beweise zu dem
konkreten Gottesbegriff, dessen Momente die als real nachge-
wiesenen Attribute (des ersten Bewegenden u. s. w.) bilden, die



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 171

objektive Bewiihrung dieses Gottesbegriffs ergibt, die fraglichen
Argumente also nur in ihrer Einheit das Dasein Gottes sub
ratione deitatis darthun. Dabei aber ist nicht allein: festzu-
halten, dals jeder einzelne Beweis fiir das reale Vorkommen des
von ihm intendierten Moments volle Wahrheit und Gewifsheit
besitzt, sondern auch, dafs jedes dieser Momente Gott wahrhaft
und eigentiimlich zukommt. In diesem Sinne sagt Cajetan:
Omnia enim haec praedicata, scilicet movens immobile, primum
efficiens, necessarium, non ex alio, maxime ens, et primum
gubernans - intelligendo, sunt secundum veritatem propria
Deo: et ideo concludendo haec inveniri in rerum natura, con-
cluditur directe, quasi per accidens, quod Deus est, id est Deus,
non ut Deus, sed ut habens talem conditionem, est. In I. qu. II.
art. 3. (Vgl. Dr. Commer, System der Phil. III. Abt, S. 28 ff.)

Gegeniiber den Bedenken Kuhns und seiner Schule lielse
sich die Frage aufwerfen, ob es nicht im Interesse der Vertei-
diger der Beweiskraft der einzelnen Argumente gelegen sei,
Jeden Beweis bis zu dem Punkte der Vollendung zu fiihren, an
welchem das Resultat desselben, die Existenz eines personlichen,
iiberweltlichen Gottes hervortritt. In der That ist dieses Ver-
fahren von einem der wissenschaftlich bedeutendsten unter den
neuesten Apologeten eingeschlagen worden. Bevor wir jedoch
dasselbe zu wiirdigen versuchen, haben wir der Braigschen Art
der Begriindung des Daseins Gottes einige Bemerkungen zu
widmen.

Abgesehen vom ontologischen Argumente, dessen Beweis-
kraft den gewichtigsten Bedenken unterliegt, sind die fiir das
Dasein Gottes gefithrten Beweise nicht apriorisch, sondern apo-
steriorisch, d. h. es wird darin von dem an sich Spateren, fiir
uns aber Friiheren, nicht vom Grund auf die Folge oder der
Ursache auf die Wirkung, sondern von der Wirkung auf die
Ursache geschlossen, wobei, wie man sieht, die Ausdriicke nicht
im Sinne der Kantschen Kritik, sondern im aristotelischen Sinne
angewendet werden. Scheint es nun nicht, als ob die Annahme,
dafs fiir Gottes Dasein nur die aposteriorische Art der Begriindung
zuliissig sei, allein schon einen Verzicht auf strikte Beweisbarkeit



112 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

enthalte? Denn da die Thatsachen, auf welche das Argument
a posteriori sich stiitzt, nie in absoluter Vollstdndigkeit gegeben
sind, so scheint ein vollstindiger Induktionsbeweis nicht darauf
gegriindet werden zu konnen.

Hiergegen lifst sich zunéchst sagen, dafs es bei den Be-
weisen fiir Gottes Dasein nicht auf eine Sammlung physikalischer
Thatsachen, sondern auf die allgemeinen Bestimmungen des
Seienden, die Bedingtheit u. s. w. desselben ankomme. In solchem
Sinne erklart sich Braig gegen die Methode des Tiibinger Apolo-
geten. ,Kann ich, so fragt er, aus den bekannten Grundformen
der Weltdinge und aus ihren feststehenden Grundbestimmmungen
keine philosophischen Schliisse ziehen, ohne den endlosen
Faden der mineralogischen, zoologischen, botanischen, physika-
lischen, physiologischen Elementarweisheit nachziehen zu miissen?
Solch’ ein Verfahren wire ungefihr ebenso nutzbringend, wie die
Weise eines Exegeten, welcher zur Erklarung Homers bestindig
das griechische Alphabet wiederholen wollte, aus dessen Buch-
staben die Epen des unsterblichen Séngers bestehen.“ (Gottes-
beweis u.s. w. S, 163.) Wir halten dieses Urteil fiir vollkommen
begriindet und glauben es selbst durch die Bemerkung verschirfen
zu miissen, dafs in dem geriigten Verfahren der Beweis in dem
wiisten Chaos von Thatsachen, Hypothesen und Tagesmeinungen
nicht blofs an Klarheit, Bestimmtheit und Schirfe einbiilst, son-
dern darin geradezu untergeht und sich selbst verliert.

Wie verhilt es sich aber mit den allgemeinen Grundformen
des Seienden, von denen nach Braigs Ansicht der Beweis seinen
Ausgang zu nehmen hat? Wir lernen dieselben oder die Exi-
stenzialformen des Weltseins, die Bedingtheit, Geordnetheit und
Zweckmafsigkeit durch Abstraktion, Induktion und Konklusion
kennen. Es bediirfte eines solchen abstraktiven und induktiven
Umweges nicht — wird uns weiter versichert — wenn sich der
Beweis auf die durchdringende Beobachtung eines Einzelseins
stiitzen konnte, eine Beweisart, die uns versagt sei, weil wir
eine beliebige Seinsindividualitit spekulativ zu durchdringen nicht
die Kraft besitzen. Wire dies der Fall, so wiirde sich aus der
Erkenntnis eines einzigen Seins der Schlufs auf den absoluten



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 173

Seinsgrund ableiten lassen, wie ein einziges Dreieck geniigt, um
fir alle den Beweis fiir den bekannten Satz von der Winkel-
summe zu fiihren. Denn da die gewéhlte Figur beliebig aus
der unendlichen Zahl mo glicher Dreiecksgestalten herausgegriffen
sei, so gelte der Beweis nicht blofs von der einen Individual-
form, sondern von allen ohne Ausnahme. (A. a. O. S, 167 ff)

Dieser Auffassung und Begriindung der aposteriorischen Be-
weisfiihrung vermdgen wir nicht unseren vollen Beifall zu spenden.
Nicht deshalb, weil das einzelne Dreieck beliebig aus einer
unendlichen Zahl herausgegriffen wurde, ist der Beweis fiir alle
giltig.. Denn wire es nicht moglich, dafs ich das zweite und
dritte mal u. s. w. eben immer gliickliche Griffe gethan hatte,
schliefslich aber doch einmal ein Dreieck herausgreifen wiirde,
das die Allgemeinheit meines Satzes Liigen strafen konnte? Der
Grund seiner Allgemeingiltigkeit ist ein anderer. Er liegt darin,
dals ich im einzelnen Dreieck vom Individuellen und Zufilligen
abgesehen und nur das allen Dreiecken gemeinsame Wesen ins
Auge gefalst und dies als den Grund der zu beweisenden Eigen-
schaft erfalst habe. Wir verstehen es daher auch anders, wenn
gesagt wird, dals der spekulative Gottesbeweis nur auf Grund
induktiver Ergebnisse zu fithren sei. Wir verlangen nimlich
nicht die Feststellung der Allgemeinheit der Thatsache der
Bedingtheit, Geordnetheit und Zweckmalsigkeit durch Abstraktion,
Induktion und Konklusion (8. 169), sondern uns geniigt die
unleugbare Thatsache der Existenz beweglichen, verinderlichen,
verursachten, zufélligen, endlichen (participierten) Seins, um daraus
auf die Existenz einer unveridnderlichen, notwendigen und unend-
lichen Ursache zu schlielsen. Der Gottesbeweis bedarf daher
weder einer Verallgemeinerung noch einer Vertiefung durch die
induktiven Wissenschaften, so dankenswert und willkommen auch
fiir den Theologen der Fortschritt in der teleologischen Natur-
erkenntnis sein mag; denn da der Mangel eines Abschlusses der
Induktionsreihe die Sicherheit und Schlulskraft unseres Beweises
nicht beeintrichtigt, wie Braig selbst annimmt (8. 170), so kann
auch die Erweiterung des Beobachtungsmaterials auf diese Sicher-
heit und Schlufskraft keinen bestimmenden Einflufs ausiiben. Den



174 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

Grund aber, warum dies der Fall, suchen wir nicht darin, dals
jeder Induktionsfall mehr oder minder willkiirlich gewdhlt ist
(a. a. 0.), sondern einerseits in der Gewilsheit der in Frage
kommenden sinnlich wahrnehmbaren Thatsachen, andererseits
aber in der Evidenz der Vernunftwahrheiten, mit Hilfe deren
der Beweis iiber die sinnliche Erfahrung zur iibersinnlichen Er-
kenntnis hinausfiihrt.

Zu diesen Vernunftwahrheiten ist vor allen anderen das
Princip der Kausalitit zu rechuen. In seiner Kraft vollzieht
sich der aposteriorische Gottesbeweis. An der unerschiitterlichen
Giltigkeit. dieses Princips nimmt demnach der Apologet das
vitalste Interesse, und es kann nicht gleichgiltig sein, wenn
einerseits der Skepticismus eines Hume, andererseits der aprio-
ristische Formalismus eines Kant an dieser Grundfeste der natiir-
lichen Theologie riitteln. Mit Recht erklart sich daher Braig
gegen die Art, wie dieses Princip vom Tiibinger Apologeten be-
handelt wird. Nichts ist verworrener als die Aufserungen der
»Apologie“ in diesem entscheidenden Punkte. Oder wie sollen
wir folgende Sitze charakterisieren? ,Der Begriff der Ursache
und Wirkung macht die Wissenschaft erst moglich, hat aber
den Charakter eines rein logischen Gesetzes. Wir konnen das
Wirken nicht erkldren. Die Wirkung ist notwendig mit einer
Ursache verbunden, aber wir haben nur das #dufsere Band. Den
inneren Zusammenhang erkennen wir erst, wenn wir von den
Mittelursachen zur ersten Ursache fortschreiten. Diese kann
nicht auf wissenschaftlichem Wege ausgemessen werden. Aber
die Gewilsheit, dals eine erste Ursache vorhanden ist, vermag
unser Geist zu gewinnen. . . . Von dieser Ursache haben die
Mittelursachen erst ihre Kraft. Diese sind streng genommen
gar keine Ursachen, sondern sind nur die Glieder in der grolsen
Kausalreibe, durch welche der Strom der ersten Ursache sich
bis zum Ende fortpflanzt. Die Erkldrung der verwickelten Natur-
phinomene durch dasselbe Princip der Bewegung, der Ubergang
einer Kraft in die andere, die Ersetzung einer durch die andere
weist gebieterisch auf die Einheit des Princips hin, welches den
Stoff mit allen seinen Bewegungen aus dem Nichts ins Leben



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 175

vief. Das Ende ist zugleich das Ziel der ersten Ursache und
insofern in ihr einbegriffen. Die Ausfiihrung dieses Gedankens
wiirde uns aber in das physiko-theologische Gebiet hiniiberfiihren,
welches vom kosmologischen nie scharf getrennt werden kann.“
(Schanz, Apologie des Christ. Bd. I, S. 97 f.)

Diesen Aufserungen gegeniiber erheben sich in der That
die schwersten Bedenken, Wir fragen: ist denn das Gesetz
der Kausalitdt nichts anderes als der Begriff von Ursache und
Wirkung ?  Und hat dieses Gesetz nur logische und formale
Bedeutung? Wie kommt es denn dazu, das Wissen zu be-
griinden? Ist denn Wissen nicht objektiv-reales und iiberdies
schlechthin notwendiges Erkennen? Ferner die erste Ursache
soll auf wissenschaftlichem Wege nicht erkannt werden konnen,
trotzdem aber unser Geist die Gewilsheit, dafs eine erste Ur-
sache vorhanden ist, zu gewinnen vermogen. Auf welchem Wege
vermag dies unser Geist, wenn nicht auf wissenschaftlichem oder
wenigstens nachtriglich durch Wissenschaft zu rechtfertigendem
Wege? Oder diirfen auf den Namen , Wissenschaft nur die
ziahlenden und ,ausmessenden® Disciplinen, die sich ausschliels-
lich im Bereiche der zweiten Ursachen bewegen, Anspruch er-
heben ? '

Weiterhin ist gesagt, die Mittelursachen seien streng ge-
nommen keine Ursachen, sondern Glieder einer Kausalreihe. Wie
konnen sie aber Mittelursachen sein und Glieder einer Kausal-
reihe, wenn sie nicht Ursachen sind? Sind sie aber dies nicht
und ist nur eine Ursache, deren ,,Strom* die Mittel — ursachen? —
fortpflanzen, ist dann nicht der Sprung in den Pantheismus ge-
than: zu jenem blofs ,metaphysischen” Gott, der von dem reli-
giosen, dem Gotte des Theismus, verschieden sein soll? Wie
verhilt es sich aber in diesem Falle mit dem Princip, das den
Stoff aus dem Nichts ins Leben rief? Die Liicke soll durch das
teleologische Moment, durch den Hinweis auf das Ende, das zu-
gleich Ziel ist, ausgefiillt werden. Aber was kann die Teleologie
erweisen, wenn der Schlufs von der Wirkung auf die Ursache
ein blofs logischer, d. i. nur von subjektiv-formaler Bedeu-
tung ist?



176 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

Die Teleologie des Tiibinger Apologeten bescheidet sich
damit, ein blofser Analogieschluls zu sein. Die Analogieschliisse
aber seien die schlechtesten, die Analogie iiberhaupt nur ein
Notbehelf fiir die mangelhafte Erkenntnisweise. Indem wir nach
dem Beispiel der beschrinkten menschlichen Kunstthatigkeit dem
Urheber der zweckmélsig geordneten und wirkenden Welt Ver-
stand beilegen, machen wir einen Sprung, eine werafacis &l
alio yévog und geraten in den Anthropomorphismus hinein, aber
wir folgen dabei nicht nur den notwendigen Gesetzen unseres
Denkens, sondern sind auch blofs auf diesem Wege imstande,
das Ritsel der Weltharmonie zu lésen. (A. a. O. S. 216. Vgl.
Braig, Gottesbew. S. 146 ff.)

So hétten wir denn einen kosmologischen Beweis, der der
Teleologie bedarf, um beweiskriftig zu werden, und einen teleo-
logischen, der iiber blofse Analogieen und Anthropomorphismen
nicht hinauskommt. Wir bleiben also mit unserem Versuche einer
objektiven Bewdhrung der Gotteserkenntnis teils in einer unzu-
lainglichen Erfahrung, teils in subjektiven Annahmen und Ver-
mutungen stecken. Wie sehr dies der Fall, beweist die fast
unglaublich klingende Aufserung iiber die ,Kosmologie®“ des
Apologeten, ,die weniger den Schlufs von der Existenz
eines wirkenden Seienden auf jedem Punkt der Kau-
salitdt auf ein zu Grunde liegendes wirkendes Seiende
zu ziehen bezwecke, als vielmehr die Gesamtheit der
wirkenden Dinge empirisch (sic) bis zum Anfang hin-
auf zu verfolgen“ (Apologie a. a. 0. 8. 102.)

Nicht unberechtigt ist daher das Urteil Braigs, die ,Apo-
logie® miisse sich, falls sie ihre eigenen Sitze verstehe, zum
Neukantianismus bekennen. Denn die philosophische Stromung,
in welcher die Apologie dahintreibt, ist unzweifelhaft jene em-
pirische, die ihren Anstols ebenso auf Kant zuriickfiihrt, wie die
heutzutage in Mifsachtung geratene aprioristische, und die eine
andere Quelle realer Erkenntnis aufser der Erfahrung nicht an-
erkennt. Das iiber die Erfahrung hinausliegende — transcen-
dentale — Gebiet erscheint als eine leere Tafel, auf welche die
Vernunft unter dem Antrieb des idealisierenden Gemiites seine



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 1%%

analogischen Gestalten zeichnet, ohne fiir diese Bildungen den
Anspruch auf ein objektiv gewisses Krkennen erheben zu diirfen.
Der Apologet zwar appelliert an die ,,Organisation unserer intui-
tiven Intelligenz.“ Die ,Organisation” aber vermag ihn nicht
iiber Kant und den Subjektivismus hinauszufiihren, und was die
intuitive Intelligenz betrifft, so steht uns eben eine solche
nicht zu Gebote. Vermag uns also die Vernunft (ratio) durch
ihre auf evidente objektive Principien aufgebauten Schliisse nicht
iiber die Erfahrung hinauszutragen, so werden wir auf eine ob-
jektive und sichere Erkenntnis des Ubersinnlichen verzichten
miissen.

Die zuletzt gemachte Bemerkung fiithrt uns anf die Braigsche
Behandlung des Kausalititsprineips zuriick. Mit Recht wird in
derselben die objektive Kraft dieses Princips betont, auf welchem
nicht allein der kosmologische, sondern auch der teleologische
Beweis beruht; denn wie jener die Thatsache der Bewegung
und Kausalverkniipfung auf die erste wirkende Ursache zuriick-
tiithrt, so schlielst dieser aus der thatsdchlichen Zweckmilsigkeit
auf eine zwecksetzende Ursache, auf eine von der zweckmiilsigen
Ordnung verschiedene Intelligenz. Dagegen glauben wir der
Art und Weise, wie der genannte Autor das Ka.usalit‘altsprincip
durch das Selbstbewulstsein zu begriinden sucht, unsere Zustim-
mung versagen zu miissen. Zwar sind auch wir der Meinung,
dafs das Kausalitdtsprincip eine indirekte (apagogische) Begriin-
dung zulasse. Diese Begriindung suchen wir (wie in seiner Weise
auch der Verfasser selbst) im Princip des Widerspruchs. Die
Leugnung des Princips der Kausalitit ndmlich fithrt zur wider-
sprechenden Annahme, dafs etwas sich selbst verwirkliche, also
zugleich sei und nicht sei. Das Princip des Widerspruchs selbst
aber betrachten wir als ein objektives Princip, das seine Kraft
nicht aus der Denkunmoglichkeit schopft, sondern in sich selbst
trigt und im Subjekt die Denkunmoglichkeit vielmehr hervor-
bringt, so dals wir sagen miissen, auch wenn kein Denken wiire,
wiirde es sich und miilste es sich so verhalten. (ierade in der
Art, wie Kant und Fichte die hochsten Vernunftprincipien aus
dem ,,reinen Bewulstsein abzuleiten versuchten, scheint uns ein

Jahrbuch fiir Philosophie ete. V, 12



178 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

fundamentaler Irrtum und eine Hauptquelle des Subjektivismus
der neueren Philosophie gelegen zu sein.

Ist es nicht zu billigen, wenn die objektiven Principien, sei
es aus dem Denken iiberhaupt, sei es aus dem Ich, dem Selbst-
bewulstsein abgeleitet werden, so gilt dies in noch héherem
Mafse von der Art und Weise, wie dies geschieht. Identitit
und Kausalititsgesetz, so lesen wir (Gottesbeweis u. s. w.
S. 158), sind der formale Ausdruck fiir das Wesensgesetz des
Denkens selber in seiner Wirksamkeit. Der Ausdruck wird un-
mittelbar gefunden in dem Augenblicke, da das Denken sich auf
seine reine Thitigkeit ,eigens hinwendet durch die Selbstunter-
scheidung des Geistes.“ Ferner: ,Der Ichgedanke ist die nicht
nur formale, sondern die materielle Einheit von Identitdt und
Kausalitat. Hier hat unser Geist eine reale Empfindung der
letzteren: ,Ich seiend. Nun ist der Akt des Selbsthewulstseins
typisch; er ist das Gewilsheitskriterium fiir alle Regungen unseres
Bewulstseins. So sind wir berechtigt, den Inhalt unseres Ich-
gedankens als Typus, als Wahrheitskriterium aller unserer in-
neren und #dufseren Wahrnehmungen anzusehen. Ja, wir sind
genotigt, unser Gesamterkennen auf Grund des im Selbstbewulst:
sein erfalsten Kausalititsgesetzes und dra Adyor zum Inhalt
unseres Ichgedankens aufzubauen. Wir sind weiter genotigt,
die objektive Allgemeinheit des im Typusfall empfundenen Kau-
salitdtsprincips zu postulieren, wollen wir nicht, was eine Denk-
unmoglichkeit ist — W sine U zur Seinsmoglichkeit stempeln,
um diese gleich darauf als die Seinsnotwendigkeit auszugeben®
(a. a. O. 8. 160 f.).

Die Denknotwendigkeit betrachtete auch Kant als Kriterium
der Erkenntnis. Sie vermochte ihn aber nicht vor dem Idea-
lismus, der das reale Erkennen auf Erscheinungen einschrinkf,
zu schiitzen, vielmehr driangte sie ihn in die Bahn desselben.
Ferner kionnte von einer Kinheit der Identitit und Kausalitést
im Ich nur dann gesprochen werden, wenn das Ich im Bewulst-
sein sich selbst setzen wiirde; eine derartige Annahme aber liefe
statt auf die Begriindung auf die Umstiirzung der hiochsten Prin-
cipien hinaus, wie das Beispiel Fichtes und seiner Nachfolger



Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 179

lehrt. Weiterhin ,,empfindet” das Ich, wenn iiberhaupt das Kau-
salverhéltnis, so nur in der einzelnen Thatsache der individuellen
Existenz, Woher denn, fragen wir, die Berechtigung, diesen
individuellen Typus auf alles Erkennen anzuwenden, woher, mit
anderen Worten, die allgemeine Giltigkeit und Notwendigkeit
des Kausalititsprincips? Das hochste Kriterium liegt nicht im
Ich, auch nicht in der Vernunft als subjektivem Vermogen, son-
dern im intelligiblen Objekte selbst, in der unmittelbaren Evi-
denz der objektiven Principien, vor allem des Princips des
Widerspruchs, durch das sich auch das Princip der  Kausalitét
indirekt begriinden ldfst.

Wie bereits bemerkt wurde, hat man in der neuesten Zeit
einen Weg eingeschlagen, durch welchen der gegen die herge-
brachte Art, das Dasein Gottes zu beweisen, erhobene Einwand
der Unvollstindigkeit gegeniiber dem Pantheismus griindlich be-
seitigt werden soll. Derselbe besteht darin, dafs jeder einzelne
Beweis vollendet, d. h. dahin gefiihrt wird, dafs er den Pan-
theismus formell und ausdriicklich ausschliefst (Dr. Gutberlet und
Dr. Pohle, philos. Jahrb. I. Bd., 8. 369 ff.). Sollte hiermit zu-
gestanden sein, dafs, um die Argumente fiir Gottes Dasein be-
weiskriftig zu gestalten, damit unmittelbar die Widerlegung des
Pantheismus verbunden werden miisse, so konnte eine solche
Konzession kaum gebilligt werden. Ja, wenn man von dufseren
Riicksichten absieht, scheint ein solches Verfahren vom rein
wethodischen und wissenschaftlichen Standpunkt betrachtet, mehr
einen Riickschritt, als einen Fortschritt zu bedeuten. Die wissen-
schaftliche Methode namlich verlangt, dafs verschiedene Fragen
auseinander zu halten uud gesondert zu behandeln seien. Nun
sind aber die Fragen nach Gottes Dasein und Beschaffenheit
Voun einander verschieden. Selbst von jener Seite wird dies da-
durch anerkannt, dafs auf die Beweise fiir Gottes Dasein der
Nachweis fiir die Verschiedenheit Gottes von der Welt oder die
Widerlegung des Pantheismus folgt (Gutberlet, Lehrbuch der
Apolog. I, 8. 197 ff). Auch wiifsten wir nicht, wo und wann
Man des langen und breiten nachzuweisen bemiiht war, dals
e notwendiges, durch sich seiendes Wesen existiere, sich aber

12*



180 Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

wenig kiimmerte, dem Pantheismus gegeniiber zu zeigen, dals
die Welt dies nicht sein konne (Gutberlet u. s. w. Philos. Jahrb.
a. a. 0. 8. 372). In keinem Falle kann ein solcher Vorwurf
die Scholastik treffen, die gerade mit Hilfe der aus den Be-
weisen fiir das Dasein Gottes gewonnenen Resultate der Gottes-
erkenntnis den Pantheismus zuriickweist.

Aus dieser Bemerkung diirfte iibrigens erhellen, dals die
Frage nach Gottes Beschaffenheit im innigsten Zusammenhange
mit den Beweisen fiir das Dasein Gottes stehe. KEs ist aber
etwas anderes, die Beweiskraft der fraglichen Argumente von
der Widerlegung des Pantheismus abhéingig machen und den in-
neren Zusammenhang beider Fragen behaupten. Statt also zu
sagen, jedes dieser Argumente miisse vollstindig, jedoch nicht.
unabhéngig von den iibrigen sein, werden wir vielmehr umge-
kehrt sagen, die Beweiskraft jedes einzelnen sei von den iibrigen.
unabhingig, jedoch erst in ihrem Zusammenhang und verbunden.
mit den aus ihnen abzuleitenden Konsequenzen bilden sie ein
vollstdndiges System der Gotteserkenntnis. Wie namlich frither
bemerkt wurde, beweist jedes Argument das Dasein Gottes unter
einem Attribute, z. B. dem des aus sich notwendigen, dem des.
selbst unbewegten, alles bewegenden Wesens, das nur dem einen,
personlichen Gotte, nicht dem fiktiven Alleins des Pantheismus
zukommt; aber es ist nicht die Aufgabe eines jeden und auch.
nicht aller zusammen genommen, sondern die einer besonderen
Untersuchung, zu zeigen, dals dem so sei.

In dieser Frage hat man vielfach zwei Gresichtspunkte nicht.
unterschieden, die doch bestimmt auseinander gehalten werden
miissen, ndmlich den Zusammenhang der Begriffe und der Ur-
teile. So liefs man sich verleiten, daraus z. B. dals aus dem
Begriffe eines aus sich notwendigen Wesens nicht der einer
zwecksetzenden Intelligenz herausgeklaubt werden kann, zu
schliefsen, dafs auch das Urteil: die Weltursache ist ein in-
telligentes Wesen nicht aus dem andern: die Weltursache ist
ein aus sich notwendiges Wesen abgeleitet werden konne. Um
dieses zu bewerkstelligen, muls ich allerdings den Begriff eines
intelligenten Wesens auf irgend einem Wege gewonnen haben;



Bediirfen die aristotel.-thomist, Beweise einer Umbildung? 181

bin ich aber einmal in den Besitz desselben gelangt, so bedarf
s nur einer unmittelbaren oder mittelbaren Vergleichung der
Begriffe, um mit Evidenz zu urteilen, dafls das aus sich notwen-
dige Wesen Geist, Intelligenz sein miisse, unmoglich aber ein
materielles Wesen, Korper sein konne. Diese Folgerung zu
ziehen, ist jedoch nicht Aufgabe des kosmologischen Arguments.
Vielmehr ist dasselbe fiir das Dasein Gottes vollkommen beweis-
kriftig und insofern vollendet und vollkommen, als es eben die
Existenz eines aus sich notwendigen Wesens darthut. So ver-
kehrt es also wiire, zu meinen, mit dem Nachweis der Existenz
eines solchen sei die Aufgabe der philosophischen Gotteserkenntnis
erfiillt, ebenso irrtiimlich erscheint uns wenigstens die Ansicht,
dafs jeder einzelne Beweis nicht allein virtuell (was wir zu-
geben), sondern auch aktuell und ausdriicklich die Widerlegung
‘des Pantheismus enthalten miisse.

Die verdnderte Methode ist indes nicht ohne Modifikation
der Argumente selbst geblieben. Man gibt der Meinung Aus-
druck, dafs der kosmologische Beweis in der von Aristoteles
aufgestellten und vom hl. Thomas adoptierten Form nicht ge-
niige (Gutberlet, phil. Jahrb. a. a. O. 8. 373. Hinwiederum
sehe man dess. Lehrbuch der Apolog. I, S. 160). Bevor wir
die Behauptung, das aristotelische Argument beweise das Dasein
Gottes nicht, niher priifen, sehen wir uns zuniichst an, was
man an die Stelle desselben zu setzen sucht. Dieser Versuch
geht im wesentlichen dahin, die Existenz eines intelligenten,
schopferischen Weltgrundes ans der Notwendigkeit einer freien
Wahl zwischen den in unendlicher Anzahl moglichen Exi-
Stenzen darzuthun, sowie aus der rdumlichen und zeitlichen Be-
schriinktheit das Dasein einer Intelligenz zu erweisen, die unter
den unendlich vielen Moglichkeiten die bestimmte Zeitdauer und
die bestimmte dem ridumlichen Weltall zu gebende Grifse aus-
zZuwihlen vermochte (Lehrb. der Apol. I, 8. 120 ff.; 8. 147 f).
Auch das bekannte thomistische Argument, das aus der Existenz
Verschiedener Grade des Seins, des Guten u. s. w. geschdpft
18t, wird in diesem Sinne umgebildet und aus der Moglichkeit
der Existenz des Seienden in unendlich vielen Abstufungen auf



182  Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

die Notwendigkeit einer wahlenden und determinierenden unend-
lichen Intelligenz geschlossen. (Gutberlet, philos. Jahrb. Bd. I,
S. 384 ff.) Endlich erhdlt selbst das teleologische Argument
eine sogenannte exakte Form, indem es in eine mathematische
Formel gekleidet und den Anforderungen des Kalkiils angepalst
wird (Lehrbuch der Apol. S. 127; dess. Verf. Theodicee S. 27).

Wir gestehen die Berechtigung zu, aulser den bestehenden
wirklichen Dingen die Moglichkeit anderer von dhnlicher oder
verschiedener Beschaffenheit zu behaupten, Diese Moglichkeit
ist aber an und fiir sich genommen nur eine logische und da-
her offenbar nicht geeignet, zur Grundlage eines Schlusses auf
eine reale Ursache verwendet zu werden. Oder was soll uns
dazu ndtigen, aus der rein abstrakten Mdglichkeit anderer aufser
den vorhandenen Wesen, aus der subjektiven Fahigkeit, ohne
Widerspruch die Existenz solcher Wesen neben den wirklich
vorhandenen oder statt derselben zu denken, auf die Notwendig-
keit einer wihlenden Intelligenz zu schlielsen? Die Sache rein
logisch, abstrakt betrachtet, mag man allerdings sagen, es kdnnten
ebenso gut andere Arten und Gattungen, andere Individuen exi-
stieren, als die wirklich vorhandenen. Aber eben diese rein
logische Betrachtung, die den Boden der Realitit vollstindig
verlélst, ist nicht berechtigt. Wir haben es mit der wirklichen
Welt, mit faktischen Existenzen zu thun, nicht mit logischen
Moglichkeiten. Jene fordern eine Erkldrung, nicht diese. Schon
aus dem Grunde, weil sie vorhanden sind, ist es nicht mebr
wahr, dals ihre Moglichkeit die gleiche sei, wie die der Nicht-
existierenden, die aber ohne Widerspruch existieren konnten.
Sie sind nun einmal vorhanden und darum thatséchlich im Vor-
teil allen jenen gegeniiber, die existieren kdnnten, aber eben
nicht existieren, mit denen wir uns also verniinftigerweise gar
nicht weiter zu befassen haben. Sollen wir gleichwohl das Recht
besitzen, iiber die existierenden Dinge hinaus zu einer von ihnen
verschiedenen Ursache fortzugehen, so kann dieses Recht nicht
aus der abstrakten Moglichkeit anderer Existenzen geschoptt
werden, sondern es mufs in der Beschaffenheit der wirklichen
Dinge selbst ein Grund liegen, der uns zwingt, iiber sie hinaus-



Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 183

zugehen und fiir ihre Existenz eine Ursache zn suchen. Diesen
konkreten Standpunkt haben Aristoteles und die Scholastik bei
ihren Beweisen fiir das Dasein Gottes angenommen und auf
diesem Wege allein ist es moglich, zum Ziele zu gelangen.
Um das Gasagte in ein helleres Licht zu setzen, wollen
wir annehmen, dals jene im Rechte seien, die alle Erscheinungen
auf unteilbare und unverinderliche Wesen zuriickfiihren, wie dies
im Altertum von Demokrit und Epikur, in der neueren Zeit von
Herbart und seinen Anhéngern geschehen ist. Wiirden in der
That nur solche Wesen existieren, so fragen wir, auf welchen
notwendigen Grund hin auf eine schopferische Ursache solcher
Existenzen geschlossen werden miifste? Wir vermégen einen
solchen schlechterdings nicht zu finden, weder in der Voraus-
setzung, dafs diese Existenzen in endlicher, noch in der, dals
sie in unendlicher Anzahl vorhanden wéiren. Denn jede der-
selben wiirde sich allen iibrigen gegeniiber vollkommen gleich-
giltig verhalten, eine Welt fiir-sich bilden, fiir die es absolut
gleichgiltig wiire, iiberhaupt in eine Zahl mit anderen zusammen-
gefalst zu werden. Jede dieser Existenzen wire, wie einfach
und unverinderlich, so auch notwendig, ewig und unendlich.
Anders verhillt es sich, wenn die Wesen, die existieren, zu-
sammengesetzt, zufillig und verinderlich sind; in diesem Falle
werden wir den Grund ibrer Existenz, da er nicht in ihnen
selbst gelegen ist, iiber ihnen zu suchen haben. Um also den
theoretischen Atheismus jener zu widerlegen, werden wir zeigen
miissen, dafs ihre Voraussetzungen falsch seien und in der That
zusammengesetzte und zufillige Wesen existieren, die den Grund
ihres Daseins nicht in sich selbst tragen und daher iiber sich
auf ein notwendiges und unendliches Wesen hinausweisen.
Man wird vielleicht «utgegnen, dafs die Annahme von
mehreren neben einander existierenden einfachen und notwendigen
Wesen selbst einen Widerspruch in sich schliefse, dafs also
unsere Hypothese nicht geeignet sei, den Nachweis zu liefern,
dafs der Grund fiir die Notwendigkeit einer schopferischen Ut-
sache in der Beschaffenheit der Dinge abgesehen von der logi-
Schen Moglichkeit einer beschriinkten oder unbeschrinkten Anzahl



184  Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

gesucht werden miisse. Ich frage aber, warum die Annahme
mehrerer aus sich notwendiger Wesen einen Widerspruch in-
volviere. Die Antwort wird dahin zu geben sein, dals nur das
schlechthin Seiende, um mit dem hl. Thomas zu reden, das esse
subsistens durch sich existieren, das durch sich existierende Sein
also auch nur eines sein konne. Vielheit konne nur dem am
Sein Participierenden, dem endlichen Sein, nicht aber dem un-
endlichen Sein zukommen. Was folgt nun hieraus? Dals die
Voraussetzung der Atomisten und Herbarts eine in sich wider-
sprechende sei und die thatsichliche Vielheit endlicher Exi-
stenzen nicht ohne einen schopferischen Grund iiber ihnen er-
klart werden konne, mit anderen Worten, wir finden unsere
Behauptung, dafs der Grund fiir das Dasein einer solchen schopfe-
rischen Ursache in der Beschaffenheit der thatséchlichen
Existenzen, nicht aber in der abstrakten Moglichkeit einer un-
endlichen Anzahl von Wesen, aus denen eine Wahl zu treffen
wire, zu suchen sei, vollkommen bestatigt. ‘

In dem Argument, das wir eben priifen, wird angenommen,
dafs eine Anzahl von Fillen gleich moglich sei, und daher, um
die Thatsache der Wirklichkeit gerade dieser Fille zu erkliren,
eine Wahl dazwischen treten miisse, die nur von einer In-
telligenz ausgehen konne. Konnte die Wahl nicht ebensogut
das Werk des Zufalls sein? Mit den ,,Gesetzen* der Wahr-
scheinlichkeit wiirde uns eine solche Annahme keineswegs in
Konflikt bringen; denn der Zufall treibt gerade in dem Gebiete
der gleichen- Moglichkeit verschiedener Fille sein neckisches
Spiel, und die geringere oder grifsere Wahrscheinlichkeit dndert
an dieser gleichen Moglichkeit nicht das Geringste, da sie
dieselbe ja eben zu ihrer Voraussetzung hat und ihre mathe-
matische Bestimmung nur darin besteht, die Wahrscheinlichkeit zu
berechnen, welche fiir die Verwirklichung eines méglichen Falles
in Konkurrenz mit anderen, gleich méglichen spricht. Diese Be-
rufung auf den Zufall wird man mit Entriistung von sich weisen
und uns in Erinnerung rufen, dafs der Zufall weder ein abso-
lutes Entstehen zu erkldren noch eine Wahl zu treffen vermége.
Und mit vollem Rechte wiirde dies geschehen, wenn wir auf



Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 189

dem Boden der Wirklichkeit und realen Moglichkeit uns stellen.
So lange man aber mit abstrakten Moglichkeiten operiert und
auf den Standpunkt mathematischer Berechnung sich stellt, ist
der Gedanke an eine zufillige Wirklichkeit oder Verwirklichung
gerade dieser Dinge mit Ausschlufs anderer gleich moglicher
nicht ausgeschlossen.

Man sagt, unendlich viele Dinge seien moglich, es werde
also die Wahl einer unendlichen Macht, d. h. eine unendliche
Intelligenz vorausgesetzt, damit die Existenz dieser bestimmten
endlichen Anzahl ihre Erklarung finde. Diese Hereinziehung des
Begriffs einer unendlichen Vielheit, des mathematisch Unend-
lichen, erhdht die Schwierigkeiten und Bedenken, die sich gegen
eine solche Art der Beweisfiihrung erheben. Mit welchem Rechte
wird die Moglichkeit unendlich vieler Dinge behauptet? Ist es,
von allem andern abgesehen, angezeigt, in den Beweis fiir das
Dasein Gottes einen so problematischen und undurchsichtigen
Begriff, wie es der einer unendlichen Vielheit ist, hereinzuziehen?
Und wie sollen wir es verstehen, wenn gesagt wird, es seien
unendlich viele Dinge moglich? Im distributiven oder im kollek-
tiven Sinne? Und gesetst, wir géiben die Moglichkeit unendlich
vieler Wesen, aus denen eine Wahl zu treffen ware, zu, was
ist damit gewonnen? Ist unter der vorausgesetzten Moglichkeit
die logische gemeint, so ist keine Grundlage vorhanden, um auf
ein Realprincip zu schliefsen. Denn wenn wir uns alles Wirk-
liche hinwegdenken und nur die abstrakte Maglichkeit festhalten,
fillt jeder Anlafs hinweg, die Notwendigkeit eines Realgrundes
zu behaupten. Man berufe sich nicht auf den Beweis, der aus
den metaphysischen Wesenheiten fiir einen solchen Realgrund
gefiihrt wird; denn die metaphysischen Wesenheiten sind nicht
blofse abstrakte Denkmﬁglichkéiten oder diirfen nicht als solche
genommen werden, wenn ein Beweis fiir Gottes Dasein darauf
begriindet werden will, sondern als in den Dingen verwirk-
lichte' Realititen, die vom denkenden Geiste nur aus ihrer Ver-
schlungenheit mit dem individualisierenden Stoffe zu einer rein
intelligiblen Seinsweise erhoben werden. Nur als solche Reali-
titen bieten sie dem denkenden Geiste eine feste Basis, um den



186  Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

Sprung zu einem aktuell-intelligiblen Wesen, zu einer unendlichen
Intelligenz zu wagen.

Pritfen wir jenen Beweisgang von einer andern Seite, nam-
lich sofern angenommen wird, dafs nur eine begrenzte Anzahl
unter den unendlich vielen méglichen Wesen existiere, Wie
begriinden wir diese Behauptung? Wer hat die wirklichen
Wesen gezihlt? Wer kann sagen, ob thatsdchlich nur eine
endliche Anzahl oder ob unendlich viele existieren? Wenn wir
jenes behaupten, so kann uns dazu nur die Einsicht in die Un-
moglichkeit einer wirklichen unendlichen Amnzahl berechtigen.
Nun wird aber in dem Argumente gerade die Moglichkeit einer
solchen unendlichen Anzahl angenommen. Wir drehen uns also,
wie man sieht, im Kreise.

Stellen wir uns indes einmal auf den Boden des Wirklichen,
der realen Moglichkeit. Unzweifelhaft ist im Sinne der letzteren
vieles mﬁgiich, was einmal wirklich wird oder wirklich werden
konnte, wenn nicht andere reale Moglichkeiten und Michte seine
Verwirklichung verhindern wiirden. Ist aber diese Moglichkeit
eine unendliche? Nur unter der Voraussetzung, dals eine unend-
liche Macht vorhanden ist! Indem also angenommen wird, dals
unendlich viele Dinge moglich seien, wird das zu Beweisende
vorausgesetzt; denn nur wenn es eine unendliche Macht gibt,
ist unendlich Vieles moglich, und nur wenn diese Macht in sich
vollig frei und unabhéngig ist, ist unendlich Vieles gleich mog-
lich, weil es dann fiir diese unendliche Macht vollkommen gleich-
giltig ist, ob und was und wie viel aulser ihr und durch sie
verwirklicht werde, und endlich nur, wenn diese unendliche
Macht Intelligenz ist, hidngt es von ihrer freien Bestimmung und
Wahl ab, wie viel und was von den Dingen, die sie hervorzu-
bringen vermag, zur Verwirklichung gelangen soll. Wir werden
also zuerst auf Grund der Beschaffenheit der wirklichen Dinge
die Existenz einer ersten notwendigen Ursache beweisen, dann
weiterhin aus den durch diese Beweise festgestellten Eigenschaften
der ersten Ursache die Unendlichkeit derselben zeigen miissen,
um die Moglichkeit unendlich vieler Dinge behaupten und sagen
zu konnen, dafs die Macht der ersten Ursache durch keine



Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 187

wirkliche Welt erschopft werde. Mit andern Worten: der Schluls
von der Moglichkeit unendlich vieler Dinge auf eine unendliche
Macht und Intelligenz beruht entweder auf einer logischen
Fiktion oder enthilt, wenn unter der Moglichkeit die reale ver-
standen wird, eine petitio prineipii.

Ahnliche Bedenken sprechen gegen die Argumente, die aus
der rdumlichen und zeitlichen Beschranktheit der Welt entnommen
sind. Denn gesetzt, diese Beschranktheit sei bewiesen, so kann
doch, selbst wenn die Moglichkeit unendlich vieler Variationen
rdumlicher und zeitlicher Existenz zugegeben wird, nicht un-
mittelbar auf das Dasein einer unter den moglichen Fillen
wihlenden Intelligenz geschlossen werden, da die wirkliche
Grofse der Welt und der Verlauf der zeitlichen Entwicklung
moglicherweise in der Natur der Dinge selbst ihre zureichende
Erkldrung findet. Wir sehen uns also auch in diesem Falle
wieder von der blofs logischen Moglichkeit auf die wirklichen
Dinge und ihre Beschaffenheit als Ausgangspunkt mdglicher Be-
weisfithrung fiir Gottes Dasein zuriickverwiesen. (Vgl. Philoso-
phie und Theologie von Averroes. Ub. von Miiller. S. 35 f)

Weder das Argument aus der Bewegung noch das vom
hl, Thomas angewendete aus den Stufen des Seins, der Voll-
kommenheit u. s. w. scheinen uns in der ihnen gegebenen Um-
gestaltung die Kritik bestehen zu konnen, geschweige denn, dals
thnen dadurch eine wirkliche Verbesserung oder Vervollkomm-
nung zu teil geworden ware. Das letztere ist in der ihm vom
hl. Thomas gegebenen Fassung einleuchtend und beweiskriftig;
denn es beruht auf der Thatsache der Zufilligkeit der Dinge
und der durch sie gebotenen Unterscheidung des Daseins vom
Wesen derselben, verbunden mit der Einsicht, dafs sie Sein,
Giite und Vollkommenheit nur in einem gewissen Grade, also
nicht durch- sich, durch ihr Wesen, das keine Grade zulifst,
besitzen, woraus dann folgt, dafs ihnen das Sein u. s. w. durch
ein anderes verliehen sei und zwar in letzter Instanz durch eine
Ursache, der Sein und Gutsein nicht mehr graduell und als
etwas von ihrem Wesen Verschiedenes, sondern wesenhaft zu-
kommt, Dagegen leidet das Argument in der Form, dals



188 Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

unendlich viele Stufen des Seienden moglich, davon aber nur eine
endliche Anzahl wirklich sei, an allen Schwierigkeiten, die im
Obigen hervorgehoben wurden. Ahnliches gilt von der Umbil-
dung des aristotelischen, von der Thatsache der Bewegung aus-
gehenden Arguments. In der neuen Fassung wird der Aus-
gangspunkt von der Zeitlichkeit der Weltordnung entnommen.
Das Argument aber lautet: Die Welthewegung hat einen An-
fang genommen; nun gibt es aber unendlich viele, mogliche
Momente des Anfangs, unter denen eine Intelligenz, ein Wille
die Auswahl treffen mufste. Halte man aber die Zeitlichkeit der
Welt nicht fiir hinreichend erwiesen, so konne auf die unend-
liche Moglichkeit von Bewegungen hingewiesen werden, aus
welchen eine gewihlt werden mufste. Wie kompliziert und proble-
matisch ist dieses Argument! Wie einfach erscheint dagegen
der aristotelische Beweis, der nichts anderes als die unleugbare
Thatsache der Bewegung zu Grunde legt und auf der evidenten
Erwigung beruht, dafs der letzte Grund der Bewegung nicht
selbst bewegt sei, also ein selbst unbewegtes Princip der Be-
wegung angenommen werden miisse. Verallgemeinert man dieses
Argument und gibt ihm die metaphysische Form, in der es von
jeder Art des Uberganges aus der Potenz in den Akt auf einen
reinen Akt schlielst, so ist damit ein fester Punkt der Gottes-
erkenntnis gegeben, von welchem ausgehend der Pantheismus
siegreich bekdwpft werden kann. Denn der Pantheismus kennt
keinen unbewegten Beweger. Entweder ndmlich setzt er das
eine von ihm angenommene Sein als Bewegung (Hegel) und
hat in diesem Falle kein unbewegtes Princip, keinen unbe-
wegten Beweger, oder er denkt das eine Sein als bewegungs-
los und hebt damit den Beweger auf. Wie kann man also
behaupten, dals das aristotelische Argument nicht beweise und
den Pantheismus nicht ausschlielse?

Fiir die mathematische Fassung des teleologischen Beweises
scheinen triftige Griinde zu sprechen, Die Macht des Kalkiils
ist allgemein anerkannt, die mathematischen Beweise gelten als
die strengsten und sichersten, ja viele halten die mathematische
Formel fiir das ausschliefsliche Werkzeug wirklicher Wissenschaft.



Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 189

In der vorliegenden Frage ist diese Formel selbst von pantheisti-
scher Seite zu gunsten der Teleologie gegen die materialistische
Zufallstheorie in die Wagschale gelegt worden, und wirklich scheint
nichts geeigneter, die Ungereimtheit der Annahme einer zufilligen
Entstehung der Weltordnung aus der Konkurrenz blinder Krifte
gleichsam vor die Augen zu malen, als die der Wahrscheinlich-

keitsrechnung entnommene Formel. Oder wer vermochte die Formel
i/

[(15.10™)1]3.0.00.00.
der volligen Grundlosigkeit einer solchen zufélligen Entstehung
und Erhaltung iiberzeugt zu sein, auch wenn dem ,,Entwicklungs-
prozels“ (ohne Ziel und leitendes Princip!) unermefsliche Zeit-
veihen zur Verfiigung gestellt wiirden? (Gutberlet, Theodicce
S. 28.) Dessen ungeachtet darf nicht aufser acht gelassen werden,
dafs das Argument in dieser mathematischen Form durch das
Eingehen auf atomistisch-mechanische Vorstellungen auf die Be-
deutung eines argumentum ad hominem herabgedriickt wird. Dazu
kommt, dals den Principien der Wahrscheinlichkeitsrechnung
gemifs der Fall, dessen hochste oder vollige Unwahrscheinlich-
keit durch die Formel ausgedriickt wird, als ein moglicher unter
unzithligen anderen vorausgesetzt wird. Es ist das grofse Los
des Materialismus, das, die Voraussetzungen desselben zugegeben,
awar als ein vollig Unwahrscheinliches, doch als ein Mdégliches
betrachtet werden miilste, als ein Mogliches, dessen Unméglich-
keit durch keine Formel erwiesen werden konnte.

Obgleich wir der mathematischen Formel die Bedeutung
elnes argumentum ad hominem fiir die Annahme einer zweck-
setzenden Intelligenz nicht absprechen, so miissen wir doch gegen
den Anspruch der Exaktheit, den das teleologische Argument
in dieser Fassung erlangen soll, entschieden Verwahrung ein-
legen (Natur und Offenbarung 1887, S. 385 ff. Dieses Jahrb. Bd. II,
S. 36). Die mathematische Formel fiquivaliert einem Réisonnement,
kann also offenbar nicht méchtiger sein, als dieses selbst, vielmehr
schrinkt es dasselbe auf die Sphire des Quantitativen ein und ist
folglich in allem, was iiber diese Sphéire hinausliegt, absolut ohn-
méchtig, Was sich berechnen lifst, das lafst sich auch durch den

néaher anzusehen, ohne sofort vou



190 Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung ?

Denkprozels erreichen, aber nicht umgekehrt kann alles, was das
Denken zu leisten vermag, auf dem Wege des Kalkiils erreicht
werden. Dals die Wahrscheinlichkeit der Entstehung eines (zu-
filliger Weise) zweckmilfsigen durch mechanische Verbindung
zustande kommenden Ganzen in dem Malse abnimmt, in welchem
die Anzahl der konkurrierenden Faktoren wiichst und die zu-
fillige Entstehung sich wiederholen soll, ldfst sich auch ohne
mathematische Formel einsehen; was aber keine mathematische
Formel auszudriicken vermag, ist, dals die Zweckmaélsigkeit in
der Natur der Dinge begriindet und daher ihre Entstehung auf
mechanischem Wege in der Weise, die der materialistische Ato-
mismus annimmt, nicht blols unwahrscheinlich, sondern geradezu
unmoglich ist. Den Schritt, der vom véllig Unwahrscheinlichen
zum Unmoglichen fiihrt, vermag die Formel nicht zu thun. Wir
konnen deshalb nicht zugeben, dafs die mathematische Formel
dem philosophischen Résonnement eine Exaktheit gebe, die es
nicht schon an und fiir sich besitzt. Uberhaupt arbeitet man,
so scheint uns, indem man metaphysischen Beweisen durch mathe-
matische Formeln eine vermeintlich exakte Grundlage zu geben
sucht, dem Vorurteil in die Hinde, dafs es eine selbstindige
wissenschaftliche Metaphysik nicht gebe und jede Disziplin nur
insoweit wissenschaftlichen Charakter besitze, als in ihr gezéihlt,
gemessen und gewogen werden konne.!)

Der aristotelische Beweis aus der Thatsache der Bewegung
ist in neuerer Zeit von verschiedenen Seiten her zum Zielpunkt
des Angriffes gemacht worden. Wir haben denselben im Bis-
herigen vorwiegend in seiner metaphysischen Fassung im Auge
gehabt, in welcher die Bewegung in ihrer allgemeinsten Bedeu-
tung sowohl im Sinne von Verdnderung als in dem des Wer-
dens genommen wird, also jede Art des ﬁberganges aus der

1) Wir halten hiermit die an den angefiilhrten Orten (Natur und
Off. sowie Jahrb. S. 35) von G. gemachten Bemerkungen fiir erledigt, und
weisen nur, ankniipfend an das Beispiel 8. 19 (Jahrb, Bd. 1I) darauf hin,
dals die Wahrscheinlichkeit = 1 nicht immer der Gewilsheit gleichkommt,
denn die Wahrscheinlichkeit, unter sechs Wiirfen die Seite 1 des Wiirfels
zu werfen, ist = } X 6 = 1 keineswegs aber Gewilsheit.



Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 191

Moglichkeit in die Wirklichkeit darin eingeschlossen ist. In
dieser allgemeinen Fassung, in welcher ihn der engl. Lehrer in
der theologischen Summa vortrégt, ist das aristotelische Argu-
ment zweifellos konkludent. Denn es beruht auf dem evidenten
Vernunftprincip, dafs nichts sich selbst aus der Moglichkeit in
die Wirklichkeit zu versetzen vermag, sondern jedem solchen
Ubergang eine Wirklichkeit vorausgesetzt werden mufs: ein
Princip, das ohne Verletzung des hochsten objektiven Denkprincips,
des princip. contradictionis, nicht in Abrede gestellt werden kann.
Der aristotelische Beweis ist aber auch in seiner physischen Fas-
sung, d. h. sofern ihm die rdumliche Bewegung zum Ausgangs-
punkte dient, berechtigt. Denn gibt es wirkliche Bewegung im
Raume, so kann der Grund der Bewegung zuletzt nur in einer
Macht oder einem Wesen oder einem Princip, wie immer wir
uns ausdriicken wollen, gelegen sein, das bewegt, ohne selbst
bewegt zu werden. Obgleich zwischen absoluter und relativer
Ortsverdnderung oder Bewegung, ferner zwischen Bewegung per
se und per accidens unterschieden werden mufs, so konnte es
doch ohne absolute keine relative und ohne Eigenbewegung keine
accidentelle Bewegung geben. Ohne die Eigenbewegung des
Fuhrwerks z. B. wird der Insasse, der nur per accidens bewegt
ist, seinen Ort im Verhéltnis zur Umgebung und diese im Ver-
hilltnis zu ihm nicht verdndern. Gehen wir also von dieser That-
sache einer wirklichen Bewegung aus, so lifst sich zeigen, dals
sie auf einen selbst unbewegten Grund zuriickzufiihren sei, In
ausfiihrlicher Weise ist dieser Beweis vom hl. Thomas in der
philosophischen Summa auseinandergesetat.

Der Beweis lautet : Alles, was bewegt wird, wird von einem
andern bewegt. Nun nehmen wir aber durch die Sinne wahn,
dafs es Korper gibt, die in Bewegung sind, also werden sie
durch andere bewegt; ist der Grund ihrer Bewegung selbst
unbewegt, so ist unsere Absicht erreicht und haben wir ein
erstes unbewegt bewegendes Princip. Ist jener Grund selbst
bewegt, so werden wir entweder einen unendlichen Regrels oder
einen ersten unbewegten Beweger annehmen miissen. Jenes ist
Unmiglich, also existiert ein erstes unbewegt Bewegendes.



192 Bedirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung?

In diesem Argument sind zwei Pramissen zu beweisen: der
Satz, dafs alles, was bewegt ist, von einem andern bewegt wird,
und die Unmdoglichkeit eines Zuriickgehens ins Unendliche. Der
Beweis fiir die erste Pramisse wird auf Grund folgender Vor-
aussetzungen gefiihrt: 1. Was sich selbst bewegt, muls das Princip
der Bewegung in sich haben; 2. es mufs an sich selbst und nicht
blofs in Bezug auf einen seiner Teile in Bewegung sein; 3. es
kann nicht einfach sein, sondern mufls Teile haben, da das Ein-
fache nicht per se, sondern nur per accidens in Bewegung sein
kann, z. B. der Punkt nur durch die Bewegung der Linie.

Auf Grund dieser Voraussetzungen wird argumentiert, dals
ein sich selbst bewegendes teilbares Ganzes als Ganzes bewegen
und bewegt werden miifste, Dies ist aber unmdoglich, denn
nihme man an, dafs in einem solchen Ganzen ein Teil ruhen
wiirde, so miifste auf die Ruhe eines Teiles die des Ganzen
tolgen, also auch auf die Bewegung eines Teiles die Bewegung
des (anzen, was der Voraussetzung widerspricht. Folglich ist
es widersprechend, dals ein teilbares Ganzes, wie es der Korper
ist, sich selbst bewege. Also wird alles, was bewegt wird,
durch ein anderes bewegt (S. ¢. Gent. 1. L. ¢. 13.).

Einfacher gestaltet sich der Nachweis der Unmoglichkeit
cines Regresses ins Unendliche, da in der Annahme eines solchen
der Grund der Bewegung hinausgeschoben, also in Wahrheit ein
solcher nicht angenommen, d. h. das Princip der Kausalitit ver-
letzt wird.

Die Kraft des Beweises fiir die erste der genannten Pra-
missen — dals nichts sich selbst bewege — liegt, wie der
hl. Thomas bemerkt, darin, dals die Bewegung des sich primo
und per se Bewegenden von nichts anderem abhingig sein darf,
die Bewegung des Teilbaren aber wie sein Sein von den Teilen
abhiangig ist. Wenn der Beweis mittels eines Konditionalsatzes,
dessen Bedingung nicht zutrifft, gefiihrt werde, ndmlich mit Hilfe
des Satzes: si pars quiesceret, quiesceret totum, so liege hierin
nichts Ungehoriges, da zur Wahrheit eines Konditionalsatzes nur
die Wahrheit der Abtolge, nicht die der Bedingung erfordert
werde (L. c.).



Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung? 193

Gegen diese Beweisfiihrung hat man eingewendet, die Syllo-
gismen, aus denen sie sich zusammensetze, seien mindestens un-
zulanglich; die grofse Wahrheit, welche sie enthalten, haben sie
nicht gefunden, sie stellen dieselbe nicht heraus und wenn sie
dieselbe mit Strenge beweisen, so komme es lediglich davon her,
dafs sie das andere Vernunftverfahren — das induktive — in-
volvieren. (So Gratry, Uber die Erkenntnis Gottes. Deutsche
Ubers. I Bd, 8. 110.) Dafs dieser Einwand von einer falschen
Auffassung der syllogistischen Beweisfilhrung eingegeben sei,
zeigen folgende Worte: , Aristoteles nimmt an: Es gibt eine
Bewegung. Daraus schlielst er: Also gibt es einen ersten unbe-
wegten Beweger. Wir nennen ihn Gott. Nun gibt es aber in
dieser Argumentation Abgriinde, die von den oben, angefiihrten
Syllogismen auf keine Weise ausgefiillt werden. Wie! In An-
betracht der Bewegung sollte man durch den Syllogismus auf
dem Wege der Identitdt auf das Unbewegliche schliefsen!
Das hiefse: Von dem Verinderlichen auf das Unverdnderliche,
von dem Unvollkommenen auf das Vollkommene, von dem End-
lichen auf das Unendliche schliefsen!* (A. a. O. 8. 106.)

Diese Bemerkung gewihrt uns einen Blick in die wahren
Ursachen der gegen die aristotelischen Beweise gefiihrten Polemik.
Der Syllogismus schreitet angeblich fort auf dem Wege der
Identitdt! Also kann man nicht vom Verinderlichen auf das
Unverénderliche, vom Endlichen auf das Unendliche schlielsen.
Wir fragen, wenn dem so ist, mit welchem Rechte schliefsen
wir dann vom Accidens auf eine zu Grunde liegende Substanz,
von der Wirkung auf die Ursache? Auch in diesen Fillen ist
der Fortgang kein stetiger; denn die Substanz ist etwas anderes
als das Accidens, die Ursache ist verschieden von ihren Wir-
kungen, Nicht die Identitit leitet uns in diesen Fillen, sondern
ein innerer Zusammenhang, der sich allerdings nicht den Sinnen
offenbart, der sich auch nicht in mathematischen Gleichungen
ausdriicken lifst, den aber die Vernunft erkennt — erkennt,
Nicht wie ein falscher Mysticismus annimmt, durch ein direktes
Q_der indirektes Schauen des Unendlichen, sondern durch ein
Ubergreifen iiber die Erscheinung, ein Erfassen des Wesens und

Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 13



194  Bediirfen die aristotel.-thomist. Beweise einer Umbildung ?

Grundes. Daher enthilt auch der Schlufs auf eine erste Ur-
sache nichts, was die menschliche Schlufskraft iibersteigen wiirde;
denn das Dasein einer ersten Ursache aus ihren Wirkungen
deducieren bedeutet keineswegs vom Identischen zum Identischen
fortgehen; ein Verfahren ibrigens, dessen sich keine Wissen-
schaft, selbst die Mathematik in keinem ihrer Teile bedient.

Allerdings fithrt uns das Schlufsverfahren vom Endlichen
aus nur zu einer unvollkommenen, aber doch gewissen und
wahren Erkenntnis von Gott, dem Unendlichen, zu einer Er-
kenntnis, die zudem nur stufenweise zu ihrer Vollendung ge-
langt und dadurch wesentlich von der unmittelbaren, intuitiven
sich unterscheidet. Dieser Umstand mufs im Auge behalten
werden, um das Argument, das von der Bewegung ausgeht,
richtig zu wiirdigen. Wir erschliefsen auf diesem Wege zu-
niichst die Existenz eines unkorperlichen, geistigen Grundes der
Bewegung, womit noch nicht die absolute Aktualitit und Un-
endlichkeit sowie Transcendenz dieses Grundes erkannt ist. Der
Einwand, das unbewegt bewegende Princip aller korperlichen
Bewegung konne der Welt als Seele und wesentliche Form
immanent gedacht werden, bedarf einer besonderen Widerlegung.
Jener Mangel wird daher teils durch die Vollendung des Argu-
ments in der metaphysischen Form oder die Ausdehnung auf
jede Art von Verinderung und Entwicklung im Gebiete des
Korperlichen und Geistigen, teils durch den Nachweis, dafs das
schlechthin aktuale, reine und daher unendliche Sein nicht Teil
eines Zusammengesetzten sein konne, erginzt und gehoben. An-
statt aber hierin einen Grund zu ersehen, nach Beweisen zu
suchen, die das alles auf einmal leisten und mit einem Schlag zu
einer vollendeten Gotteserkenntnis fiilhren sollen, werden wir in
der Notwendigkeit einer allmédhlichen Vollendung dieser Kr-
kenntnis im diskursiven Fortschreiten die Bestitigung des apo-
stolischen Wortes, dals unser Wissen hienieden Stiickwerk sei
(1. Cor. 13, 10. 12), erkennen.

S. 176 letzte Z. ist st. seine zu lesen: ihre.

SR, S —_—



	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

