
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Die Principien der Moraltheologie nach Thomas von Aquin [Schluss]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Principien der Moraltheologie etc. 155

hl. Lehrers genommen haben. Daraus erklärt sich die
eigentümliche Thatsache, dafs manche, in beiden Lagern, im Widerspruch

mit demselben zu sein vermeinen, die es wirklich nicht
sind. Die Frage selbst hat ihr ganzes Interesse derart in

Anspruch genommen, dafs sie den Gesichtspunkt, von dem aus der
Meister von Aquino die Frage behandelt, unbeachtet lassen. Das

Einzige, was wir deshalb in dieser Abhandlung beabsichtigen,
ist, seine Lehre über unsern Gegenstand objektiv
darzustellen und zu rechtfertigen. Unsere Aufgabe ist also in

erster Linie eine kritisch literar-historische, und erst in zweiter
Linie eine philosophische. Wir wollen nicht darthun, ob und
inwieweit und unter welchem Gesichtspunkt eine ewige
Weltschöpfung möglich ist, sondern wir fragen blofs: was hat der hl.

Thomas in dieser Beziehung gelehrt? und: ist seine Lehre richtig?
S. 141 Anmerk. 1 Zeile 2 lies: Krause, „Commentatio philos.:

Quomodo S. Bonaventura mundum non esse aeternum, sed tempore ortum
demonstraverit. Brunsberg. 1890."

DIE PRINCIPIEN DER MORALTHEOLOGIE NACH

THOMAS YON AQUIN.

Von DR. C. M. SCHNEIDER.

Nr. 7.

Die Gnadenkraft als Princip des menschlichen Handelns.

Wir können das Gesetz als eines der Principien für das

moralische Handeln hier übergehen, denn einerseits haben wir
in dieser Zeitschrift bereits über die Beziehung des Gesetzes

zur freien Handlung gesprochen; und anderseits geht die
Stellung, welche das Gesetz, als Princip des Moralischen, einnimmt,
leicht vorher aus dem Gesagten. Es ist eine Hilfe, ein Beistand
für die Vernunft und steht nimmermehr im Gegensatze zur Freiheit,

vielmehr vermehrt es die Freiheit. Eines aber dürfen wir
nicht unerwähnt lassen: Thomas betrachtet die Gnade als das
letzte Princip des menschlichen Handelns und erläutert sie
deshalb im moralischen Teile seiner Summa. Zugleich aber
betrachtet er sie als das vollkommenste Gesetz uud deshalb
behandelt er sie nach den verschiedenen Arten von Gesetzen.



156 Die Principien der Moraltheologie etc.

Die Gnade nämlich verbindet in sich den Einflufs auf die
Vernunft mit dem wirksam bestimmenden Einflüsse auf den
Willen. Und so fafst sie gleichsam in sich alle Principien der
menschlichen Handlungen zusammen. Sie ist die unmittelbar vom
letzten Endzwecke ausfliefsende Kraft. Sie hat eine solche
Weite, dafs von ihr aus auch das Fleisch oder die Sinne geheilt
werden; und so vollendet sie die Leidenschaften, indem sie
dieselben dem höchsten Herrn, der ewigen Vernunft, unterwirft.

Sie ist zudem der frisch sprudelnde Born, aus dem alle
Tugenden in höchster Vollkommenheit strömen. Sie ist endlich

das innere Gesetz im Herzen, von welchem aus selbst die
einzelsten Gedanken und Herzenswünsche mit der Schlufsvol-
lendung in Gott verbunden werden.

Aber wird es nicht für Gott zu einer Verpflichtung, die
Gnade zu geben, wenn einmal der natürliche Endzweck des
Menschen es ist, das göttliche Wesen zu schauen? Ganz im Gegenteile;

erst wenn so recht diese Natürlichkeit des letzten
Endzweckes betont wird zugleich mit der Unmöglichkeit, dafs die
Natur die Mittel zu dessen Besitze biete; erst dann tritt die
Gnade so recht mit ihrer vollen unabhängigen Freiheit hervor.
Oder setzen wir einmal voraus, es gebe einen letzten Endzweck
für die menschliche Natur, der mit ihr selbst gegeben sei und zu
dem hin der tiefste Drang in ihr sich richte; über diesen
Endzweck hinaus aber' sei diese Natur erhoben worden zum sog.
übernatürlichen Endzwecke; — so fragen wir: Wo ist denn die
Spur davon, dafs die Natur des Menschen eine solche Erhebung
erfahren hat, niedergelegt? Doch jedenfalls auf Seiten der menschlichen

Natur? Denn ist dies nicht der Fall, liegt nichts auf Seiten
der menschlichen Natur vor, was eine solche Erhebung erzeugte,
so ist eben diese Natur gerade so wie wenn sie nicht erhoben
worden wäre, und besteht die ganze Erhebung nur im ^Willen
Gottes, von dem wir nichts wissen, da in der ganzen h. Schrift
nichts von einer derartigen Änderung im Zwecke der vernünftigen

Wesen steht. Also notwendig mufs die Wirkung dieses

göttlichen Willensentschlusses, den Zweck der menschlichen
Natur zu ändern, in der letzteren irgendwie, ob für uns
wahrnehmbar oder nicht, niedergelegt sein.

Da haben wir aber aufserhalb Gottes, auf seiten der
menschlichen Natur selber, einen Zwang für Gott, die Gnade
zu geben. Und merken wir wohl, dies ist keine solche
Notwendigkeit (nécessitas suppositions), wie die, dafs Gott,
vorausgesetzt Gott wolle einen Menschen machen, demselben
Vernunft und freien Willen geben mufs. Nein; diese letztere Art



Die Principieu der Moraltheologie etc. 157

Notwendigkeit ist freilich in der Zusammensetzung selber der betr.
Natur begründet, aber der Herr, unser Gott, wollte in dieser Weise
sie zusammengesetzt wissen. Er würde sich selbst widersprechen,
wollte er eine bestimmte Natur machen und nicht das in ihr
herstellen, was zu ihren Wesensmerkmalen gehört. So ist dies
hier nicht. Es tritt ja dies, eben nach den Gegnern, nicht in
das Wesen der menschlichen Natur ein, dafs sie einen übernatürlichen

Zweck hat. Gott vielmehr legt in die Natur des Menschen
die Berechtigung, einen übernatürlichen Zweck zu haben. Und
somit ist er selber der Grund, dafs die menschliche Natur
berechtigt ist, die Gnade zu haben; d. h. Gott ist der Grund, dafs
seine Gnadenkraft wesentlich frei ist und doch von aufsen her
gefordert, dafs aufsen ein Recht besteht für ihren Besitz. Gott
ist der Grund des innerlichen Widerspruches, wonach etwas
zugleich frei und nicht frei ist.

Wir müssen einen anderen Punkt noch hervorheben, um
die Sache in ihrer ganzen Wichtigkeit klar zu machen. Diese
Erhebung, welche der vernünftigen Natur mitgeteilt wird, ist
sie übernatürlich oder natürlich? Findet das letztere statt, so ist
damit nichts anderes gesagt als dies: dafs die menschliche Natur,
natürlicherweise, zugleich zwei letzte Endzwecke habe: einen natürlichen

und einen übernatürlichen. Ist das erstere der Fall, so
besteht aufsen in der menschlichen Natur die positive Beziehung

zur Gnade und nicht allein die negative Möglichkeit
»Ubernatürlich" d. h. über die Natur hinaus, will ja auf eine Kraft
hinweisen, welche positiv die Natur überragt und nicht blofs
bedeutet, dafs noch höhere Kräfte als sie existieren.

Man hat, kurz gesprochen, diese Erhebung der Natur mit
Rücksicht auf ihren letzten Zweck erfunden, um einen künstlichen

Gegensatz herzustellen zwischen Gnade und Freiheit,
zwischen Gebot Gottes und Freiheit. Natürlich, wenn die Natur ihren
eigenen Zweck besitzt und der übernatürliche ist blofs
darübergestülpt; dann hat die Natur kraft ihres, ihr eigenen und mit ihr
gegebenen, Zweckes ein Recht auch auf die entsprechende Thätig-
heit. Sie hat ein Recht, die Gnade, eine ihr fremde Kraft,
zurückzuweisen. Sie hat es nicht notwendig, sich dem Einflüsse eines
Gebotes zu beugen, welches zwar von einem höheren, aber von
|br nicht gewollten Zwecke abgeleitet ist. Dann kann auch Gott
ln der Natur voraussehen, was sie, unter dem Einflüsse des ihr
von vornherein innewohnenden natürlichen Zweckes, thun wird;
flenn eben der Zweck ist das erste Princip der freien Ent-
schliefsung und dann auch des Handelns. Es entsteht ein Gegen-
satz zwischen Gott und der Kreatur. Die Sünde ist nicht eine



158

Schuld dem eigenen natürlichen Vermögen, sondern unmittelbar
Gott selber gegenüber, wonach kraft der von Gott der Natur
verliehenen Freiheit der Mensch abweist das von Gott
angebotene höhere, aber in keiner "Weise in der Natur begründete
Gut. Das will sagen, eine absolute Sünde gibt es nicht,
wodurch nämlich der Mensch schuldig wird des Verlustes jeglichen
Gutes. Es besteht vielmehr ein natürlicher Zweck, wie Pelagius
sagte, und dieser, die vita aeterna, bleibt immer dem Menschen;
weil er nämlich auf die absolute Freiheit der menschlichen Natur
gegründet ist, vermöge deren diese unbeschränkt wählen kann,
was sie will. Dieser Zweck kann durch keine Erbsünde
weggenommen werden; so lange die menschliche Natur eben menschliche

Natur ist, bleibt kraft der ihr innewohnenden Freiheit auch
dieser Zweck. Höchstens kann das regnum aeternum fortfallen
d. h. das dem Menschen versprochene höhere Gut; und mit Bezug
darauf kann auch eine Erbsünde bestehen, insoweit der Ahnherr
für seine ganze Nachkommenschaft auf ein angebotenes Erbe
verzichten kann. Aber diese Erbsünde wird dann nicht durch
die Natur fortgepflanzt, ist keine Natursünde, wie Thomas sie
nennt (vgl. „Kathol. Wahrheit" Bd. VIII und Bd. IX, S. 229—
248), sondern vermittelst des Zusammenhanges der freien Ent-
schliefsung des einzelnen mit der des Ahnherrn besteht sie.

Die Natur bleibt ja frei, den ihr angebotenen höhei'en Zweck
zurückzuweisen oder anzunehmen.

Hier liegt in dieser sog, Erhebung der Natur, nämlich in der
blofsen sog. potentia obedientialis, wonach der Stein ebensogut
erhoben werden kann wie der Mensch, hier liegt, sagen wir, der
Knotenpunkt aller jener Lehren über die Gnade, die Erbsünde, die
Erlösung, die so tief eingreifen in die gesamte Theologie und
Philosophie. Wie stellt sich die Sache, und zumal die absolute
Freiheit der Gnadenkraft, in der Ansicht des h. Thomas, wonach
„homo naturaliter inclinetur in finem ultimum, non tarnen potest
consequi ilium nisi per gratiam"; wonach also die Anschauung
Gottes der einzig mögliche Zweck jeglicher vernünftigen Natur
ist, jedoch — und zwar propter eminentiam istius finis — nur
erreicht werden kann durch die Gnade? Da schwinden alle
jene oben erwähnten Schwierigkeiten, die wir übrigens noch
beliebig vermehren könnten.

Die Gnadenkraft ist dann wahrhaft frei. Denn was bietet
die Natur des vernünftigen Geschöpfes? Nur passive, d. h. zum
Empfangen, nicht zum Bestimmen fähige Möglichkeit. Nur
Bestimmbarkeit, schrankenloses Vermögen für die Bestimmung von
oben wird da die ganze Natur vermittelst des Menschen oder



159

überhaupt des vernünftigen Geschöpfes. Der Gegenstand der
Vernunft, der höchsten Kraft im Menschen, ist ja das Endlose, das
schrankenlos Gleichgiltige oder Indifferente für die bestimmte
Wirklichkeit. Die Natur selber am Menschen sagt es da, dafs die
geschaffenen Kräfte am Ende ihrer Wirksamkeit keinerlei Bestimmtheit,

sondern nur Indifferenz für weitere Bestimmung darbieten,
dafs sie ihre volle Unfähigkeit bekennen, zu jenem Gute zu führen,
welches, seinem ganzen Wesen nach, Bestimmtheit, weil Wirklichkeit

und Thatsächlichkeit ist. Der Mensch braucht blofs seiner Natur
treu zu bleiben, um in keinem sichtbaren Gute den letztbestim-
tnenden Endzweck zu sehen. Iiier haben wir den natürlichen Zweck
vor uns, soweit natürliche Kräfte in Betracht kommen. Da steht
am Ende die voll freie Bestimmung seitens der Gnade.
Unabhängig von ihr kann gar kein Modifizieren von Seiten der
Natur in Betracht kommen; denn diese Natur ist eben am Ende
ihrer Tbätigkeit nichts als schrankenlos bestimmbar. Es ist^ar
nichts vorhanden, was irgendwie von aufsen, von der vernünftigen

Natur her Gott bestimmen könnte, seine Gnade oder einen
gewissen Grad der Gnade zu geben. Durchaus keine Möglichkeit

besteht, um von irgend welcher Seite her die Freiheit der
Gnade anzutasten. Nur von ihr kann eine für den Besitz des
Endzweckes bestimmende Kraft ausgehen; und erst unter ihr
bestimmt sich der Mensch.

Aber wenn die Natur selber im Menschen nach der seligen
Anschauung verlangt, kann dann Gott solches Verlangen der
Natur als ein leeres, eitles dastehen lassen und die Gnade nicht
geben? Gott kann gar nicht anders dieses Verlangen erfüllen, als
wie es von Natur beschaffen ist, wie es sich demnach geltend macht.
Nasselbe macht sich aber so geltend, dafs es, soweit es die natürlichen

Kräfte angeht, in reinste, schrankenloseste Bestimmbarkeit
mündet. Also kann Gott es nicht anders befriedigen, als
dadurch, dafs er frei, rein von sich aus bestimmend, da ja eine
solche Bestimmung von seiten der Natur aus nicht besteht, dafs
8omit Gott, ganz frei, seine Gnade gibt. Die Freiheit der
Gnade tritt ein als Element in den menschlichen, auf den letzten
Endzweck gerichteten Akt.

Und wird denn da die Freiheit des Geschöpfes gewahrt,
wenn es von Natur zum übernatürlichen Zwecke hinneigt?
Vollständig. Einen solchen Zweck kann das vernünftige Geschöpf
Sau nicht ohne Schuld zurückweisen. Der freien Auswahl untersteht

nicht die Natur, weder in Gott noch im Geschöpfe. Die
Natur ist vielmehr der Ausgangspunkt oder die tiefste Grund-
lage, noch genauer, die Ermöglichung der freien Auswahl. Es



160 Die Principien der Moraltheologie etc.

mufs ja eben ein Zweck bestehen, wenn ich wählen soll, wie
ich zu ihm gelange. Dem Zwecke also, der mit der Natur selber
gegeben ist, kann sich niemand aus freiem Willen entziehen.
Dieser Zweck ist nun für den Menschen, dafs er alles Gute
besitzen kann. Von diesem Zwecke, der notwendig mit der Natur
gegeben ist, fällt der Mensch ab, wenn er sündigt. Soweit
erstreckt sich seine Gewalt. Er erkennt, dafs ein Gut begrenzt
und beschränkt ist, dafs also, wenn der Wille auf dasselbe allein
sich richtet, andere Güter, wie zu allererst die entgegengesetzten,
ausgeschlossen werden. Hängt er sich trotzdem daran, so ist
da eine Schuld gegenüber seiner eigenen Natur. Weil eben
reinste Bestimmbarkeit am Ende der Thätigkeit aller natürlichen
Kräfte steht, deshalb kann der Mensch auch abfallen vom Zwecke
seiner Natur. Alles in ihm wird kraft der vernünftigen Natur
Bestimmbarkeit für weitere Beeinflussung. Also kann er sich
auc^ von einem begrenzten Gute endgiltig bestimmen lassen;
freilich indem er dann dem Vermögen seiner Natur entgegentritt

und die Erreichung von deren letztem Zwecke' hindert.
Da steht alles in lebendigstem, organischem Zusammenhange.

Es besteht in Gott volle Freiheit, die Gnade zu geben,
im Menschen die Freiheit, von seiner Ehre abzufallen und somit
eine Schuld sich aufzuladen gegen die eigene Natur. Dafs dann,
weil eben am Ende des Einwirkens der natürlichen Kräfte reinste
Bestimmbarkeit steht oder schrankenloses Vermögen für alles
Gute, das Allgut allein der letzte Endzweck sein kann mit seinem
Wesen schrankenloser Bestimmtheit, dafs nur von diesem Wesen
aus die Bestimmung fliefsen kann, kraft deren das freie
Geschöpf sich selbst bestimmt; dafs also der Mensch in seiner
Schuld gegen die eigene Natur auch schuldig wird gegenüber
dem Dreieinigen, gegenüber der Gnade; — dies folgt notwendig
aus der Schuld. Ebenso hat es der König in seiner Gewalt,
keine persönlich entehrenden, Handlungen zu begehen. Aber
dafs seine Schuld die eines Königs ist und die entsprechenden
Folgen nach sich zieht, dies steht nicht in seiner Gewalt, dies
folgt notwendig seiner Versündigung. Man darf also nie die
Frage so stellen, als ob Gott durch seine Gnade den einen
bevorzuge, dafs er Gutes thue, und durch die Entziehung der Gnade
es dem anderen unmöglich mache, Gutes zu thun; dies heifst,
die Frage auf ein ganz anderes Feld hinüberspielen, welches
unmittelbar mit Schuld oder Unschuld nichts zu thun hat.
Niemand wird gerichtet darüber, ob er die Gnade gehabt hat oder
nicht; keiner wird nach diesem Mafsstabe belohnt oder bestraft.
Vielmehr wird jeder gerichtet und danach belohnt oder gestraft,



Die Principien der Moraltheologie etc. 161

insoweit er etwas in der Gewalt hatte, zu thun, und trotzdem
es nicht gethan hat. Man darf die Fragen nicht Verschieben.
Die Frage nach der Freiheit der Gnade ist eine andere, und
die nach der Freiheit, Sünde zu begehen, ist wieder eine andere.

Bei dieser Ansicht des h. Thomas fällt alles Voraussehen
von Verdiensten ganz von selbst fort; man hätte diesen grofsen
Lehrer nie für dgl. Meinungen anführen sollen. Ein solches
Voraussehen ist nur möglich, wenn eine thatsächlich freie Entscheidung

für das Gute ohne Gnade möglich ist. Nun ist eine freie
Entscheidung für die Sünde wohl möglich ohne Gnade, denn die Sünde
sieht ab vom letzten Endzwecke. Aber eine freie Entscheidung,
die zum letzten Endzwecke in p'ositiver Beziehung steht, ist von
vornherein unmöglich ohne die bestimmende Kraft der Gnade.
Eine freie Wahl setzt eben den Zweck voraus, den man durch
die zu wählenden Mittel erreichen will, und dieser einzige Zweck
der menschlichen Natur, von dem in erster Linie alles Handeln
abhängt, ist kein anderer als jener, der einzig durch die bestimmende

Kraft der Gnade erreicht werden kann. Ohne diese Kraft
ist die Natur am Ende ihrer natürlichen Wirksamkeit nichts wie
schrankenlose Bestimmbarkeit, in der selbstverständlich Bestimmtes
nicht vorausgesehen werden kann.

Aller Gegensatz zwischen Gnade und Freiheit ist damit
vollständig aufgehoben, wie Pelagius einen solchen erst aufstellte,
nachdem er dem Menschen neben dem natürlichen Endzwecke
einen übernatürlichen zugewiesen. Die Gnade thut nichts anderes
als die schrankenlose Bestimmbarkeit der Kreatur füllen, also den
schrankenlos Unendlichen, der nämlich keinerlei Beendigung oder
Begrenzung von aufsen her haben kann, verbinden mit dem
schrankenlos Endlosen, was nämlich keinerlei Bestimmtheit von
sich aus für endgültige Befriedigung besitzt. Die Gebote und
Gesetze Gottes werden Lichtstrahlen für unsere Freiheit. Kraft
derselben wird in uns selber das Bewufstsein des Weges niedergelegt,

den wir zum Himmel zurücklegen. Stützen sind sie für
den geschwächten freien Willen. Wir haben nicht nötig, ängstlich

auszuschauen, ob sie nicht etwa die Grenzen unserer Freiheit

überschreiten. Ein Gegensatz, ein incommodum von seiten
dieser Gesetze ist gar nicht möglich.

Wir mögen ja nicht die hier berührten Fragen als rein
akademische betrachten. Sie sind leider heutzutage am
allermeisten von praktischer Wichtigkeit. Oder soll denn die katholische

Moraltheologie noch dazu helfen, dafs Gott von der
menschlichen Gesellschaft fern gehalten wird; dafs man Ihn mit
eifersüchtigen Augen betrachtet, als ob Er nur auf den Moment

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 11



162 Die Principien der Moraltheologie etc.

warte, um unsere Freiheit durch seine Gnade und seine
Gesetze niederzustrecken oder doch zu benachteiligen? Soll die
katholische Moraltheologie ebenfalls diesem verderblichen Deismus

huldigen, wonach Gott beiseite steht und höchstens zusieht,
was der Mensch in diesen oder jenen Verhältnissen thun würde;
wonach Gottes Einflufs also vom ganzen Innern des menschlichen
Handelns fern ist? Höchstens schiebt Gott da etwas von aufsen.
Er hilft, wie das Fernrohr dem Auge hilft, die Leiter dem
Dachdecker. Nein; wir müssen Gott, in das Innere unserer
Handlungen eintreten lassen. Er, die Freiheit dem Wesen nach, kann
nie unsere Freiheit durch sein Einwirken beschädigen, ebensowenig

wie das Feuer durch söinen Einflufs die Wärme
vermindern kann. Er, die Macht selber, kann, je tiefer er in uns
Vernunft und Willen bestimmt und sogar deren Vermögen über
die Natur hinaus erhebt, uns nur desto selbständiger und kraftvoller
machen. Je näher wir Gott sind, desto freier, selbständiger,
erleuchteter sind wir. Lassen wir nur unseren Gott in unser
Inneres bis in das einzelnste hinein, lassen wir Ihn in die tiefsten
Tiefen der menschlichen Natur der menschlichen Gesellschaft
eintreten, dann wird es besser werden. Es möge die katholische
Moralwissenschaft gegen andere Feinde die menschliche Freiheit
verteidigen wie gegen die Gnade und die Gebote Gottes. Die
Feinde der menschlichen Freiheit sind die Leidenschaften,
und deren Schilderung, deren Zusammenhang mit den Tugenden
oder Lastern und mit der Gnade Gottes vermifst man in den
meisten moraltheologischen Abhandlungen.

Und doch ist es nur die Gnade, welche, als Princip unserer
moralischen Wirksamkeit, unsere Sinnlichkeit heilen und reinigen
kann. Die rein natürlichen Tugenden vermögen das nicht. Der
Grund liegt im Gesagten. Die rein natürlichen Tugenden decken
sich nicht mit den Leidenschaften, insoweit diese zum Gegenstande
gerade das Einzelne haben; stützen sich doch diese Tugenden
einzig auf die Vernunft und diese hat zum Gegenstande ihrer
Thätigkeit das Allgemeine und nicht das Einzelne. Die Gnade
aber deckt sich durchaus mit dem Gegenstande der Tugenden
sowohl wie der Leidenschaften. Denn erstens hat sie zum nächsten
Gegenstande ihrer Thätigkeit den allumfassenden Endzweck ; und
zweitens ist sie die unmittelbare Äufserung dieses Endzweckes
eben, der zu seinem Wesen das Einzel sein oder das
Wirklichsein hat. Gerade darin also ragt Gott über die geschaffenen
Vernunftkräfte hervor, dafs der Wesensgrund seiner allumfassenden
Kraft, also der Allgemeinheit in Ihm, das Einzelne, das That-
sächliche ist, die wirkliche Existenz. Er ist unendlich weiter



Die Principien der Moraltheologie etc. 163

umfassend, wie die höchste geschaffene Vernunft. Und dabei
ist Er unendlich mehr ein Einzelsein, ist unendlich tiefere und
abgeschlossenere Wirklichkeit wie das einzelne stoffliche Wesen.

Somit werden erst durch die Gnade die Tugenden fähig,
ganz und gar nach allen Seiten hin den Leidenschaften
voranzugehen und ihnen zu gebieten. Dies aber ist gerade der
Zweck der Moralwissenschaft, alles Einzelnste hier auf Erden,
alle Wirklichkeit in den Dienst unseres eigenen Wohles zu stellen
und vermittelst dessen in den Dienst Gottes. Deshalb fangt der
h. Thomas, nachdem er den letzten Endzweck festgestellt, in
Beschreibung der einzelnen Principien der Moraltheologie an
mit den Leidenschaften; vermittelst deren Thätigkeit tritt
ja das Wirkliche oder Einzelne aufsen in uns. Und er endet
mit der Gnade, kraft welcher die auf das Allgemeine, von ihrer
Natur aus, gerichteten Tugenden ebenfalls und zudem die
Leidenschaften, damit aber auch das Wirkliche und Einzelne aufsen, in
seiner ganzen Ausdehnung, an den letzten Zweck gebunden werden.
Th. stellt eine Moraltheologie auf, die wahrhaft der Natur des

ganzen Menschen entspricht mit ihrem Drange zum Unendlichen
und in die deshalb eintreten alle natürlichen Kräfte und selbst
die über die Natur hinausgehende Kraft der Gnade; denn nur
durch sie kann vermittelst der freien Barmherzigkeit und Liebe
Gottes dem unbewufsten Drange der menschlichen Natur
endgütig genügt werden.

Nr. 8.

S c h 1 u f s.

Es ist das hervorragende Verdienst Waffelaerts, dafs er in
dem angezeigten Werke mit der bisherigen Behandlungsweise
der Moraltheologie gebrochen hat. Der Mensch dürstet nicht
uach allerhand Abstraktionen und principia reflexa, er dürstet
nach seinem Got te. Und diesen findet er durch die Tugenden.
Bies ist die Hauptmaterie der Predigt für den Priester; hier
]st die Richtschnur des Handelns für den Christen überhaupt.

Nachdem der Autor in der introductio über die virtutes
morales in genere gehandelt hat, also von der erworbenen (natürlichen)

Tugend und der von oben eingegossenen (die übernatürliche,

infusa), von deren Unterschied, Natur, gegenseitigen
Verbindung und Dauer, geht er zur Behandlung einer jeden im
einzelnen über. Von den 4 Kardinaltugenden bleibt die
Gerechtigkeit fort, denn diese Tugend hat der Autor bereits in
einem besonderen Werke behandelt. Es bleiben also nur übrig

it*



164 Die Principien der Moraltheologie etc.

die Klugheit, die Stärke und die Mäfsigkeit mit den
Nebentugenden.

Echt systematisch geht einer jeden Tugend vorher die
Angabe des zu behandelnden Stoffes und die Einteilung desselben.
Es folgt die Begriffsbestimmung, die Erläuterung des Material-
und Eormalobjekts sowie das motivum der betr. Tugend. Darauf
werden, wie dies Th. thut, die partes integrales, subjectivae und
potentiates d. h. die zu der Haupttugend gehörigen Nebentugenden
vorgeführt und es wird geschlossen mit den entgegenstehenden
Lastern.

Der Leser wird bereits auf Grund der vorstehenden Be-
handlungsweise einen Vorwurf entkräften können, der jedenfalls
dem hier nach Thomas Auseinandergesetzten gemacht werden
wird. Man wird sagen, die ausführliche Besehreibung der Tugenden
gehöre in die Ascese und somit in die erbaulichen Bücher. Es
ist etwas ganz anderes das, was von den Tugenden in die erbaulichen

Bücher gehört, und etwas ganz anderes das, was von
denselben in die Moralwissenschaft gehört. Die Einladung, sie zu
üben durch Vorlegung von Beispielen und Gleichnissen, die
gefällige, mehr zugängliche Darstellung, das Nahelegen, wie leicht
ihre Übung ist, wie grofs der ihnen verheifsene Lohn, wie herrlich

ihre Folgen bereits in diesem Leben sind, — dies und
ähnliches gehört in die erbaulichen Bücher. Davon finden wir auch
nichts bei Waffelaert. Aber darzuthun, in welchem Verhältnisse
die Tugenden stehen zu den Kräften und Fähigkeiten der
Menschen; was für ein Gegenstand einer jeden ihrer Natur nach
zukommt; wie sich der tugendhafte Akt zusammensetzt — dies
und ähnliches gehört in die ernste Moralwissenschaft. Diese soll
gewissermafsen das feste Mark abgeben für die erbaulichen Bücher,
damit letztere nicht in süfsen Phrasen sich ergehen, sondern feste
Geistesnahrung bieten.

Bei der Tugend der Stärke sei hervorgehoben, dafs Waffelaert

da einen besonders schönen, eingehenden Abschnitt hat
über das Martyrium. Natürlich nimmt die Kardinaltugend der
Mäfsigkeit den bei weitem gröfsten Raum ein, von S. 103
nämlich an bis zum Ende S. 342. Die Nebentugenden und die
besonderen daran geknüpften Gebote sind ja in diesem Bereiche
so zahlreich, wie bei keiner anderen Haupttugend, ausgenommen
die Gerechtigkeit.

Man möge nun nicht meinen, der Verf. vernachlässige die
casus morales. Durchaus nicht; wir hätten sogar bei der Mäfsigkeit

weniger gewünscht. Vieles, was gewöhnlich da behandelt
wird, kommt ja doch in der Praxis niemals vor; wenigstens wird



Die Principien der Moraltheologie etc. 165

kein Beichtvater so eingehende Fragen an das Beichtkind richten,
wie eine solche Behandlung dieser Materie voraussetzen läfst. Der
Unterschied zwischen den casus morales in dem Waffelaertschen
Werke und der sonstigen Behandlungweise ist ein doppelter: Unser
Autor folgt dem h. Thomas, der zuerst den Lehrpunkt
wissenschaftlich, nämlich unter Angahe von theologischen Gründen,
erledigt, und dann auf die Einwürfe, in denen gewöhnlich die casus
sich finden, antwortet. Die Antwort fliefst dann wie von selbst aus
den gegebenen Gründen, und noch dazu wird der Leser zu
einem selbständigen Urteile befähigt. Nicht also werden, wie
dies sonst geschieht, die casus vorangestellt und daran Gründe
geknüpft. Sodann haben wir bei Waffelaert nicht bemerkt, dafs
er mit Vorliebe neuere, zumal noch lebende Autoren anführe,
wie wir dies sonst gewohnt sind. Er stützt sich auf die
Autorität der Väter und Kirchenlehrer in besonders hervorragendem
Grade. Von anderen Autoren finden wir nur ältere und zwar
allgemein anerkannte. Es ist dies anzuerkennen. Denn wenn
in der Dognlatik es wieder Gewohnheit geworden ist, die
Väter und Kirchenlehrer nicht nur nebenbei, gleichsam zum
äufseren Schmucke des Werkes, zu citieren, sondern ihre
Aussprüche und ihre Lehre anch als mafsgebende hinzustellen, die als
Grundlage organisch in die Gliederung der betr. Abhandlung
eingreift, — warum sollen wir in der MoralWissenschaft noch
immer dem einmal ausgesprochenen Grundsatze stillschweigend
and oft unbewufst folgen: „In der Moral sei auf die Neueren
zu hören, nicht so sehr auf die Väter" (in materia morum maioris
taciendae sunt iuniorum opiniones quam veterum)! Alexander VII.
wies den Weg, um den Texten der Väter wieder gerecht zu werden,
and gab zugleich den Grund davon an. Er schrieb im J. 1655 vor:
»Sie sollen die allzu vorlauten Stützen von äufserlichen Probabili-
täten vermeiden und sollen in allem der gesunden Lehre des

engelgleichen Lehrers folgen; zumal in der Moral, wo ja
'nständiger es sich um das Heil der Seele handelt,
sollen sie ihm anhängen" (ut nimis animos extrinsecarum
probabilitatum suffragia évitent et sanae Angelici Praeceptoris doc-
trinae in omnibus, praesertim autem in moralibus, ubi pressius
Ae salute et indemnitate animarum agitur, adhaerere satagant).

Diesen Weg zu den Vätern, nämlich die strikte Nachfolge
des h. Thomas, auch im Bereiche der Moral, hat Herr
Waffelaert mit ebenso grofser Entschiedenheit, als scharfsinniger
Auffassung und leicht fliefsender, einfacher Darstellungsweise
betreten. Jeder, der es gut meint mit der ernsten Moralwissenschaft,



166 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

wird ihn beglückwünschen. Der Erfolg kann seinem Beginnen
nicht fehlen.

Es fehlt diesem Artikel noch der Nachweis, wie die kirchliche

Autorität sich der probabilistischen Behandlungweise der
Moral gegenüber geltend gemacht hat. Wir wollen denselben
ein anderes Mal bringen. Eür dieses Mal ist der gestattete
Baum bereits überschritten.

0—=3S»—o

APOLOGETISCH!] TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

(Schlufs des zweiten Artikels.)

Die natürliche Religion und die Beweisbarkeit des
Daseins Gottes.

Diesen widerspruchsvollen zwischen Pantheismus und Theismus

schwankenden Standpunkt nimmt der vormalige Tübinger
Dogmatiker Joh. v. Kuhn ein. Durch den Einflufs Kants und

Hegels in die Meinung verstrickt, dafs das kosmologische Argument

für sich allein nicht imstande sei, ein anderes Unendliches

zu erweisen, als jenes, das auch der Pantheist anerkennt, glaubte
er die verschiedenen Argumente zu einem einzigen vereinigen
zu sollen, in welchem die gröfsere Beweiskraft des einen,
abstrakteren und der „theistischen Gottesidee" ferner stehenden

Argumentes dem anderen mit konkreterem aus jener Idee
geschöpftem Inhalte zu gute komme. Wenn aber derselbe Theologe

andererseits wieder behauptet, das Verfahren jener, welche
die Beweiskraft des einen „ohne weiteres" auf den konkreten
Gottesbegriff übertragen, sei ein subreptives, so zeigt sich hierin,
wie unhaltbar und widersprechend diese angeblich verbesserte

Auflage der Jakobischen Glaubensphilosophie ist.

Vernehmen wir die eigenen Worte Kuhns. „Das kosmologische

Argument erhebt sich für sich nicht über den abstrakten

Begriff des absoluten Seins und ist somit materiell von dem

physikotheologischen verschieden, das die Wahrheit des

konkreteren Begriffs, nämlich des Absoluten als eines denkenden


	Die Principien der Moraltheologie nach Thomas von Aquin [Schluss]

