
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen
Weltschöpfung

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZÜGLICH DER
MÖGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHÖPFUNG.

Von Fr. THOMAS ESSEll, Ord. Praed.

o<$>©

Zum Verständnis dessen, was der hl. Thomas bezüglich der

Möglichkeit einer Schöpfung von Ewigkeit her lehrt, ist es uu-

erläfslich, sich einiger anderen Lehrsätze zu erinnern, welche,

im ganzen System des englischen Meisters als grundlegend
erscheinen.

Zunächst ist es eine ausdrückliebe und unzweifelhafte Lehre
des Heiligen von Aquino, dafs es unmöglich ist, bezüglich
desselben Gegenstandes zu gleicher Zeit und unter demselben

Gesichtspunkt Glauben und Wissen zu haben. Diese beiden
Zustände des Geistes schliefsen sich gegenseitig aus wie Licht und

Dunkelheit. Glauben heifst etwas, was ich nicht in seinem

innern Zusammenhange durchschaue, oder wovon ich keine eigene
unmittelbare Erkenntnis habe, für wahr annehmen auf die Autorität

eines andern hin. Wissen dagegen heifst etwas auf Grund

eigener Einsicht als wahr festhalten. Der letztern Zustimmung
liegt eine innere Nötigung zu Grunde: das, was ich sehe, kann

ich nicht nicht-sehen. Weifs ich etwas, so ist es mir klar,
dafs es nicht anders sein kann — ich habe metaphysische
Gewifsheit. Die Zustimmung im Glauben dagegen mache ich

abhängig von den Proben, die mir ein anderer von seiner

Glaubwürdigkeit liefert. Halte ich diese für zureichend, so stimme

ich ihm zu, und es wäre unverständig, in diesem Falle nicht
zuzustimmen. Seine Glaubwürdigkeit verbürgt mir moralische
Gewifsheit. Habe ich dagegen keine vollgültigen Beweise von
seiner Zuverlässigkeit, so werde ich das, was er mir sagt, nur
als möglich, oder höchstens als nicht unwahrscheinlich hinnehmen.

— Glauben und Wissen unterscheiden sich also wesentlich hierin
von einander, dafs der Gegenstand des erstem von mir nicht
durchschaut, der Gegenstand des letztern dagegen deutlich und

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 9



130 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

mit Evidenz erkannt wird; dafs darum das Motiv des Fiirwahr-
haltens in letzterm in der Sache selbst, beim erstem dagegen
in einer aufserhalb des Gegenstandes stehenden Ursache — sagen
wir schlechthin, der Autorität — liegt. Es sind demnach zwei
Gründe möglich, aus denen wir einer Wahrheit unsere
Zustimmung geben: eigene Einsicht und fremde Bürgschaft. Jene

ist bewirkende, diese bewegende Ursache unserer Zustimmung,

welcher dementsprechend in beiden Fällen eine verschiedene

Festigkeit zukommt. Nun ist es zwar einleuchtend, dafs, wenn
ich durch eigene Beweisführung zur klaren, unzweifelhaften,
metaphysisch gewissen Erkenntnis gelangt bin, die Festigkeit
meiner Zustimmung oder meine Gewifsheit subjektiv noch

gröfser werden, fast möchte man sagen, mehr empfunden werden

kann, sobald ich sehe, dafs auch andere dasselbe halten, namentlich

wenn es sich um hervorragende Geister handelt. Dagegen
scheint es unmöglich, dafs die Zustimmung selbst auf beiden

Erkenntnisgründen zugleich beruhe, oder dafs das Fürwahrhalten

gleichmäfsig aus eigener Einsicht und fremder Bürgschaft
hervorgehe. Vielmehr scheinen diese beiden Erkenntnisgründe sich

gegenseitig auszuschliel'sen. Die Autorität eines anderen ist nur
dann und kann nur dann Beweggrund meines Fürwahrhaltens

sein, wenn die eigene Einsicht nicht vorhanden,ist. Und sobald

die eigene Einsicht mich zur Zustimmung nötigt, verdanke ich

die Erkenntnis der Wahrheit und die Gewifsheit bezüglich
derselben nicht der Autorität eines andern1, wenn sie mir auch

von einem andern (z. B. einem Lehrer) vorgestellt worden wäre.

Der andere wäre für mich nur conditio sine qua non der

Erkenntnis, aber nicht Motiv der Zustimmung. Im Glauben ist
die Zustimmung nicht von meiner vernünftigen Natur gefordert,
sondern von meinem freien Willen geboten, und das ist der
Grund ihrer V erdien stlich keit — ein weiteres Merkmal
ihrer Verschiedenheit von der unerläfslichen Zustimmung, so

1 Profecto liquet, quia fides illarum rerum argumentum est, quae

apparere non possunt. Quae etenim apparent, jam fidem non habent,
sed agnitionem. — S. Gregor. M., XL. Homiil. in Evang., hom, 26 n. 8.



131

innere Evidenz von uns fordert. — Das ist nichts anderes, als

die Anwendung der Begriffsbestimmungen von Glauben und
Wissen. Glauben ist das Fürwahrhalten einer innerlich nicht
erkannten Wahrheit; Wissen ist das eigene Durchschauen der

Wahrheit.
Eine prächtige Illustration hierzu haben wir im 4. Kapitel

des Evangeliums des hl. Johannes, in welchem das Gespräch
des Heilandes mit der Samariterin am Jakobsbrunnen berichtet
wird. Aus der Thatsache, dafs der Heiland ihr alles sagte,
was sie gethan hatte, erkannte die Samariteriu, dafs er ein
Prophet sei, und deshalb glaubte sie auch, was er ihr weiter sagte,
nämlich, dafs er Christus, der verheifsene Erlöser, sei. Und sie

glaubte nicht blofs für sich, sondern sie ging auch in die Stadt

(Sichar) und erzählte ihren Mitbürgern, was vorgefallen war.
„Und viele von den Samaritern in dieser Stadt glaubten an
ihn wegen des Wortes des Weibes, welches bezeugte,
dafs er ihr alles gesagt habe, was sie gethan habe." Aber die

Samariter wollten sich auch selbst überzeugen. Deshalb baten
sie Jesus, bei ihnen zu bleiben. Und er blieb bei ihnen zwei

Tage. Was sie während dieser Zeit vom Heiland hörten und

sahen, war derart, dafs eine viel gröfsere Anzahl von ihnen an
ihn glaubte: „Und sie sagten zu dem Weibe: Jetzt glauben wir
nicht mehr wegen deiner Worte; sondern wir selbst haben

(ihn) gehört und wissen, dafs er in der That der Erlöser
der Welt ist." Allerdings ist hier der Ausdruck „Wissen" nicht
"n eigentlichen Sinne gebraucht, sondern nur um die Gewifs-
heit des Glaubens auszudrücken. Allein auch so entnehmen
wir aus der berichteten Geschichte soviel, dafs eigene Einsicht
und fremdes Zeugnis zwei Gründe der Zustimmung sind, die
sich gegenseitig ausschliefsen, insofern nicht beide zu gleicher
Zeit dieselbe Wirkung hervorbringen können.

Das ist also gleichmäfsig auf dem natürlichen, wie auf dem

übernatürlichen Gebiete der Fall, mit dem Unterschied, dafs der
übernatürliche Glaube auf der Untrüglichkeit Gottes beruht, also

eine wesentlich höhere als blofs moralische Gewifsheit gibt,
deshalb ist auch das Dunkel des übernatürlichen Glaubens mit

r



132 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

dem Lichte der Glorie unverträglich. Sobald jenes Licht uns
aufgeht, zergeht (evacuatur) der Glaube wie eine Wolke vor der
Sonne. An seine Stelle tritt ein neuer habitus, der des Sehens

oder der Anschauung.
Unter den von Gott uns geoffenbarten Wahrheiten sind

manche, und zwar die grundlegendsten, solche, welche die natürliche

Ordnung nicht übersteigen, die also nicht über den Bereich

unserer Fassungskraft hinausgehen. Weil dieselben die

notwendigen Voraussetzungen der übernatürlichen Ordnung sind,
müssen sie von jedem mit vollster Gewifsheit erkannt werden.
Eben hierin lag die relative Notwendigkeit der Offenbarung
derselben. Da nämlich nicht alle in der Lage sind, auf dem

gewöhnlichen Wege des Nachdenkens oder Lernens rechtzeitig
zur völlig gewissen, irrtumsfreien Erkenntnis dieser Wahrheiten

zu gelangen, so mufste diesen der göttliche Lehrmeister
dieselben als schlechthinige Wahrheiten, an denen sie unzweifelhaft
festzuhalten hätten, hinstellen. Ihnen ist also die Wahrhaftigkeit
und Untrüglichkeit des offenbarenden Gottes auch bezüglich
dieser innerhalb des Bereiches der natürlichen Erkenntnis
liegenden Wahrheiten einzige Quelle der Erkenntnis, einziger
Grund der Zustimmung und einziges Kriterium der Gewifsheit.
Jenen dagegen, welche von diesen Wahrheiten durch

Beweisführung und Schlufsfolgerung metaphysische Gewifsheit erlangen,
ist die eigene Vernunft Quelle, und die Evidenz Kriterium der

Erkenntnis. Die Offenbarung aber gibt ihrer natürlichen Gewifsheit

noch eine übernatürliche Stütze, so dafs sie mit göttlicher
Unfehlbarkeit gewifs sind, dafs ihre Vernunftschlüsse richtig sind.

Diese Wahrheiten sind also vielmehr Voraussetzungen (prae-

ambula) des Glaubens, als Gegenstände (articulij desselben. Zu

ihnen gehört das Dasein Gottes, die Unsterblichkeit der Seele,

die Erschaffung der Welt u. s. w.
Da es sich hier um den Übergang von dem natürlichen

ins übernatürliche Gebiet, oder mit anderen Worten, um die

Grenzen unserer Vernunfterkenntnis handelt, so ist es klar, dafs

es in einzelnen Fragen zu Grenzstreitigkeiten kommen kann,

wenn es nämlich nicht unzweifelhaft klar ist, ob etwas innerhalb



Praeambula und articuli fidei. 133

oder aufserhalb des Bereiches unserer natürlichen Erkenntnis
fällt. Hierher gehört die Frage nach dem Anfang der Welt.
Ist die Welt von Ewigkeit her erschaffen, oder hat sie mit der
Zeit ihren Anfang genommen?

Offenbar ist diese Frage gänzlich verschieden von jener nach

der Erschaffung der Welt. Dafs die Welt erschaffen ist,
d. h. nicht aus sich, sondern nur durch Hervorbringung von
Seiten Gottes, und zwar Hervorbringung aus nichts entstanden

ist, können wir mit Evidenz beweisen; denn es folgt mit
Notwendigkeit aus dem Wesen der Welt als einer Gesamtheit
von zusammengesetzten, endlichen, kontingenten, veränderlichen
Dingen. Was hier in Frage kommt, ist vielmehr das Wann
der Erschaffung. Die T hats ache der Erschaffung wird als

selbstverständlich vorausgesetzt. Darum schliefst der hl. Thomas

von vornherein von dieser Untersuchung die heidnisch-materialistische

Annahme einer ewigen unerschaffenen Materie aus.
Diese bezeichnet es als einen „intolerabilis error", der sich

widerlege „ex necessitate", d. h. mit zwingenden Gründen und

metaphysischer Gewifsheit. Aber kann in derselben demonstrativen

Weise auch die Frage nach dem Wann der Erschaffung
gelöst werden? Diese Stellung der Frage allein schon deutet
die Schwierigkeit derselben an. Jedes Wann setzt ja schon
den Yerlauf von vor und nach voraus, während doch die Zeit
ßrst mit der Welt — als das Mafs ihrer Bewegungen —
geschaffen wurde. Ja, wenn wir von der Zeit als dem äufsern
Mafsstab reden, den wir an die Veränderungen in der Welt
anlegen (Jahre, Monate, Stunden u. s. w.), so ist die Welt dem

mosaischen Schöpfungsberichte gemäfs älter als die Zeit Denn
die Gestirne, welche sein sollten „in signa, et in tempora, et in
dies, et in annos", werden erst am vierten Schöpfungstage
hervorgebracht. Als innere Zeit jedoch ist dieselbe mit der Welt
und der Veränderung in ihr gleich alt. Wer könnte also leugnen,
dafs die Welt immer bestanden hat? Heifst doch immer nichts
anderes als zu aller Zeit. — Doch vielleicht können wir die
^vage so ausdrücken: Ist die Welt erschaffen von Ewigkeit
^er? Aber auch in diese Ausdrucksweise mischt sich unsere



134 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Auffassung von Zeit; denn von — her drückt ja nichts anderes

als zeitliche Dauer aus. Und wird die Ewigkeit als Ausgangspunkt

dieser Dauer gesetzt, so erscheint es als unleugbar, dafs

die Welt von Ewigkeit her ist. — Um was es sich also hier

handelt, ist dieses: Hat Gott die Welt als ewige erschaffen, so

dafs sie so alt wie er selbst ist, oder ist sie im Verhältnis zu

ihm etwas Neues? M. a. W.: Ist die Dauer der Welt anfangslos,
oder hat sie einen Anfang? In letzterm Falle können wir sehr

zutreffend mit dem hl. Thomas „de novitate mundi" reden.

Die Offenbarung sagt uns unzweifelhaft, dafs Gott im
Anfange Himmel und Erde erschaffen hat (Gen. 1, l)1. Und
Salomon (Prov. 8, 22 ff.) bringt die Ewigkeit der göttlichen
Weisheit in Gegensatz zu der Neuheit der Welt, wenn er sagt:
„Dominus possedit me in initio viarum suarum, antequam quid-

quam faceret a principio. Ab aeterno ordinata sum, et ex anti-

quis, antequam terra fieret. Nondum erant abyssi, et ego jam
concepta eram ; necdum fontes aquarum eruperant, necdum montes

gravi mole constituerat, ante colles ego parturiebar. Adhuc terram

non fecerat, et flumina, et cardines orbis terrae. Quando praepa-
rabat coelos, aderam Denselben Gegensatz betont die

menschgewordene Weisheit selbst im neuen Testament: „Clarifica me,

tu Pater, apud temetipsum claritate quam habui, priusquam
mundus esset apud te Ut videant claritatem meam quam
dedisti mihi, quia dilexisti me ante constitutionem mundi" (Jo.
17, 5. 24). Im Verhältnis zur Ewigkeit des Sohnes ist die Welt
also neu. Darum bekennen wir Christus im nicänisch-konstan-

tinopolitanischen Glaubensbekenntnis als „ex Patre natum ante
omnia saecula." Die Schöpfung hat mithin einen Anfang gehabt
(vgl. auch Ps. 89, 2; Eph. 1, 4 u. s. w.). Und das ist ein auf
dem 4. Laterankonzil (1215) erklärtes Dogma: „Firmiter credimus
et simplieiter confitemur, quod unus solus et verus Deus
Creator omnium invisibilium et visibilium, spiritualium et corpo-
ralium sua omnipotent virtute simul ab initio temporis
utramque de nihilo condidit creaturam ."

1 Uber die verschiedene Bedeutung und Auslegung des „in
principio" s. S. Tkom. 1. q. 46 a. 3; II. Sent. Dist. 1. q. 1 a. 6.



Die Lehre vom Anfang der Welt — ein articulus fidei. 135

Die Offenbarung und die Kirche belehren uns also über den
in Rede stehenden Punkt mit grofser Bestimmtheit und Klarheit.
Aber die Frage bleibt offen, ob die Offenbarung bezüglich dieser

Wahrheit für uns einzige Erkenntnisquelle und alleiniges
Kriterium der Gewifsheit ist, oder ob wir auch vermittels unserer
eigenen Vernunft eine absolut gewisse Erkenntnis derselben zu
erlangen vermögen. Im erstern Falle wäre jene Wahrheit nicht,
ein blofses praeambulum, sondern schlechthin ein articulus fidei ^

im letztern Falle wäre sie eine beweisbare Sehlufsfolgerung,
welcher im eigentlichen Sinne Wissen entspräche.

Es ist also die Frage : Können wir durch unsern Denk-

prozefs mit wissenschaftlicher Gewifsheit erkennen, dafs die Welt,
einen Anfang hat? — Hierbei ist zu bemerken, dafs Wissen
nicht durch jede Art von Sehlufsfolgerung (argumentatio), sondern

nur durch Beweisführung im strengen Sinne (demonstratio)
gewonnen wird. Dafs es so ist, mufs uns evident sein; und
Evidenz erlangen wir nur durch zwingende Gründe. Es ist also

nicht genug, dafs zum Beweise mehr oder weniger wahrscheinliche

Gründe ins Feld geführt werden — und mögen sie noch

so gewichtig sein; vielmehr mufs der Beweis ergeben, dafs es

so sein mufs und nicht anders sein kann. Der Schlufs und das

Geschlossene müssen uns als notwendig, das kontradiktorische
Gegenteil also als unmöglich erscheinen. Können wir also —
das ist die Frage — von dem Anfang der Welt durch blofses

Philosophieren eine so klare und darum so sichere Erkenntnis
erlangen, dafs ein Zweifel daran unmöglich ist, dafs wir' mithin
Jeden Widerspruch dagegen als unvernünftig bezeichnen müssen?

Der hl. Thomas macht auf diese Stellung der Frage und
ihre Bedeutung mit grofsem Nachdruck aufmerksam in apologetischem

Interesse. Da es sich nämlich um einen in der
Offenbarung enthaltenen Lehrpunkt handelt, also einen solchen, den

wir von vornherein unbezweifelt für wahr halten, so fürchtet er,
dafs, wenn für denselben „non necessariae ration es" angeführt
Werden, d. h. solche, welche sich anfechten lassen, jene, denen
diese Gründe als nicht zwingende erscheinen, meinen könnten,
unser unbezweifeltes Fürwahrhalten jenes Lehrsatzes, mithin



136 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

unser Glaube selbst, beruhe auf einem so unsichern Fundament:
Est valde cavendum, ne quis ad ea quae fidei sunt, aliquas
demonstrationes (wohlgemerkt nicht Konvenienzgründe,
sondern vermeintliche Beweise) adducere praesumat quia cum

plerumque tales rationes frivolae sint, dant occasionem irrisionis
infidelibus, dum putant, quod propter rationes hujusmodi his quae
sunt fidei, assentiamur. — Das was wir glauben, kann unter
keinen Umständen unrichtig oder unwahr sein; es ist unmöglich,
dafs es unwahr sei. Soll also die natürliche Erkenntnis als

Kriterium einer geoffenbarten Wahrheit gelten können, so mufs

sie uns eine solche Gewifsheit verleihen, für welche Irrtum oder

Täuschung unmöglich ist. Und so beschaffen ist nur die auf
der Evidenz des Beweises beruhende metaphysische Gewifsheit.

Solange die Vernunft also bezüglich eines in der Offenbarung
enthaltenen Lehrpunktes durch die Evidenz der Gründe nicht

zur Zustimmung genötigt wird, kann sie für denselben nicht
Wissen beanspruchen, sondern mufs das unbezweifelte Fiir-
wahrhalten desselben aus dem Glauben herleiten.

Aus diesem Grunde erklärt der hl. Thomas den Lehrsatz,
dafs die Welt angefangen hat, schlechthin für einen Glaubensartikel,

ne videatur fides catholica in vanis rationibus constituta,

et non potius in solidissima Dei doctrina (Cont. Gent. lib. 2

cap. 38. Vgl. Sum. theol. 1 q. 46 a. 2; II. Sent. dist. 1 q.
1 a. 5; Quodlib. III. art. 31 [q. 14 a. 2]). Die Gründe, mit
welchen man den zeitlichen Anfang der Welt zu beweisen

versuchte, erschienen ihm als nicht nötigende: usquequaque non de

necessitate concludunt, licet probabilitatem habeant (Ibid.). Dies

zu untersuchen, ob jene Gründe allseitig unanfechtbar und
nötigend seien, ist das einzige Interesse, welches er an dieser Frage
hat. Das zeigt unzweifelhaft schon die eigentümliche
Fragestellung, wie sie bei ihm in verschiedener Fassung wiederkehrt.

So überschreibt er die diesbezügliche, vorher citierte

Abhandlung in der Summa contra Gentes: „Rationes quibus

conantur aliqui ostendere mundum non esse semper; et solu-

tiones earum". Den betreffenden Artikel in dem angeführten

Quodlibetum überschreibt er: „Utrum mundum non esse



Der hl. Thomas behandelt unsere Frage nur kritisch. 137

aeternum possit demonstrari." Und in der theologischen
Summa fragt er: „Utrum mundum incepisse sit articulus fidei",
und in anderer Form: „an demonstrative probari possit". Nicht
anders ist auch die Fragestellung in dem Opusc. De aeter-
nitate mundi contra murmurantes. In Quodlib. XII
art. 7 (q. 6 a. 1) fragt er allerdings : „Utrum coelum vel mundus

sit a e ter nu s"; aber er antwortet: „mundum incepisse est de

uumero eorum quae cadunt sub fide, non sub demonstratione.''

Damit ist der Standpunkt bezeichnet, von dem aus unser
Heiliger die Frage entscheidet. Derselbe ist ein rein kritischer.
Auf der einen Seite steht die Annahme einer ewigen
Weltschöpfung seitens mancher ungläubigen Philosophen; auf der
andern Seite die aus der Offenbarung erlangte Gewifsheit der

Schöpfung in der Zeit. Können nun von letztem Standpunkt
aus Gründe vorgebracht werden, welche die zweite Annahme als

notwendig, und die erste als unmöglich darthun'f Diese kritische
Untersuchung ist alles, worauf der hl. Thomas sich beschränkt.

Ike tiscfy vertritt er nicht die Möglichkeit der erstem Annahme.

Nirgendwo tritt er mit positiven Gründen für die
Möglichkeit einer Schöpfung von Ewigkeit ein. Er
beschränkt sich darauf, die gegen eine solche Möglichkeit
vorgebrachten Gründe auf ihre allseitige Stichhaltigkeit zu prüfen.
Und um seinem kritischen Standpunkt bis ans Ende objektiv
treu zu bleiben, führt er in den beiden Summen und im
Kommentar zu den Sentenzen nicht seine eigenen Bedenken gegen
solche Beweisversuche an, sondern solche, welche die Verteidiger

einer ewigen Weltschöpfung von ihrem Standpunkt aus

dagegen vorbringen könnten. „Conveniens videtur ponere, qua-
liter obvietur eis (den vorgebrachten Gründen) per eos qui aeter-
uitatem mundi posuerunt" (Contr. Gent. 1. c.). Und zu dem

ersten der in der Sum. theol. angeführten Gründe sagt er: „Unde
dicunt, quod non sequitur ex necessitate ." Zu dem

zweiten: „Uli qui posuerunt mundum aeternum, dicerent..."
Au dem vierten: „Ponentes aeternitatem mundi ponunt

respondent) ." Zudem achten: „Hanc rationem ponen-
aeternitatem mundi multipliciter effugiunt ."



138 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Er sagt also gar nicht einmal, ob er das, was jene entgegnen
oder entgegnen würden, zu dem Seinigen macht; es genügt ihm

zu zeigen, dafs die vorgebrachten Gründe anfechtbar sind, also

nicht „usquequaque de necessitate concludunt." Damit ist das

Interesse des Glaubens gewahrt: über die Frage nach dem

Anfang der Welt können wir keine wissenschaftliche Gewifsheit,
sondern nur Wahrscheinlichkeit („licet 'probabilitatem habeant"
Contr. Gent. 1. c.) erlangen.

Gewifs kann man dem Gesagten zufolge St. Thomas nicht
für einen Verteidiger der Möglichkeit einer Schöpfung von

Ewigkeit ausgeben. Er ist soweit entfernt davon, für diese
Annahme positiv einzutreten, dafs er dieselbe vielmehr mit dem

hl. Augustinus geradezu für „kaum fafsbar" erklärt. Er citiert
De ci vit. Dei lib. XI c. 4: „Qui a Deo quidem (mundum)
factum fatentur, non tarnen eum volunt temporis habere, sed

suae creationis initium, ut modo quodam vix intelli-
gibili semper sit faetus, dicunt quidem ." Und um den

Sinn dieser Annahme nur einigermafsen klar zu machen, fügt
er aus demselben Buch des hl. Augustinus (lib. X e. 31) die

Erklärung der Platoniker bei: „Sicut enim, inquiunt, si pes
ex aeternitate semper fuisset in pulvere, semper ei subesset

vestigium, quod tarnen vestigium a calcante factum nemo dubi-

taret, nec alterum altero prius esset, quamvis alterum ab altero
factum esset: sic, inquiunt, et mundus, atque in illo dii, creati,
et semper fuerunt, semper existente qui fecit, et tarnen facti
sunt" (Opusc. De aetern. mundi coutra murmurantes; Sum. theol.
1. c. ad 1). — Mit Hecht sagt darum Baîiez (Comment, in 1.

q. 46 a. 2): „D. Thomas, ut videre est ex contextu literae,
noluit ostendere, quod erat possibile, mundum fuisse ab aeterno,
nec ullain rationem fecit, qua id directe probaret, sed solum vult
efficere, et efficit, quod non deinonstratur, fuisse ab aeterno,
uec coepisse in tempore, sed quod sola fide tenetur tamquam
certum ac firmum, quod coeperit in tempore, quod et nos fate-

mur, et omnes fateri debent".
Dafs dieses und nichts anderes die Lehre des hl. Thomas

war, wird uns auch von seinen heftigsten Gegnern bestätigt.



Thetisch vertritt er nicht d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung. 139

Als deren Anklagen sich in dem Correctorium Fratris
Thomae des Oxforder Franziskaners Wilhelm de Lamarre (um
1288) Luft machten, blieb auch die hier in Rede stehende Lehre
desselben nicht unangefochten. Und was ist das, was sie anfechten?
In ihren Ausstellungen an 1. q. 46 a. 3 ist es dieses: „quod dicit,
quod incoeptio sive novitas mundi demonstrative probari
non potest. — Dicimus, das ist ihre Censur, quod falsum est."
Darauf antwortet Ägidius Colonna von Rom (oder wer sonst der
Verfasser der unter seinem Namen gedruckten Verteidigungsschrift

„Defensorium sive correctorium corruptorii Fratris Thomae"
ist): „Quod isti dicunt; esse falsum quod Thomas dicit, quod
incoeptio sive novitas mundi demonstrative probari non potest —
ex dictis potest concludi nec esse falsum, nec contra doctrinam
Sanctorum. Omnes enim rationes, quae ad hoc possunt adduci,
nullo supposito quod ad fidem aliquo modo pertinet, possunt im-

pediri, sicut docet Thomas Contr. Gent. üb. 2 cap. 31 et alibi".
Also auch seinem Verteidiger zufolge ist nichts anderes als dieses
seine Lehre. — In dem folgenden Artikel (VII. in I. part.) sagen
die Corruptores Fratris Thomae höchst vorsichtig nur: „Hic videtur
nimis expresse dicere aliqua, ex quibus sequitur quod creatio
mundi potuit esse aeterna". Dafs er also direkt oder positiv die

-Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung lehre, wagen sie ihm

gar nicht vorzuwerfen. Der Corrector corruptorii stellt seiner

Erwiderung die volle Lehre des hl. Thomas an die Spitze,
nämlich : „Sciendum quod, sicut non potest demonstrative probari
mundum incoepisse, ita nec demonstrative probari potest mundum
ab aeterno esse". Von diesem Satze aus fallt es nicht schwer,
das Mifsverständnis, auf welchem der gemachte Einwurf beruht,
aufzuklären. — Auch in ihren Anfeindungen der Quodlibeta des
Dl. Thomas (art. 9) drücken die Corruptores seine in Quodüb. III
q. 31 vorgetragene Lehre nicht anders aus als: „quod
demonstrative probari non possit, mundum non esse aeternum".

Die Wahrheit eines (zeitlichen) Anfanges der Welt galt dem

Aquinaten also als ein Dogma, d. h. als ein Glaubenssatz im
vollen Sinne des Wortes. Seine Hauptaufgabe als eines Theologen

mufste darum zunächst sein, zu zeigen, dafs die geoffen-



140 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit eitler ewigen Weltschöpfung.

barte Lehre nicht in Widerspruch mit den Forderungen unserer
Vernunft stehe. Deshalb thut er ausführlich dar, dafs die

entgegengesetzte Behauptung, nämlich die Welt sei von anfangloser
Dauer, oder sei immer gewesen, durchaus unerwiesen ist, ja dafs

sie gar nicht; bewiesen werden kann. Zwar hat selbst AristOT

teles die genannte Behauptung aufgestellt und mit Gründen zu
stützen gesucht; aber der hl. Thomas zeigt aus Aristoteles selbst,
dafs er dieselben nicht als demonstrative ansah (1 q. 46 a. 1.

wo manche Parallel-Steilen angeführt werden). Hier haben wir
also die Kehrseite des vorher Gesagten. Dort hiefs es: dafs die

Welt (in der Zeit) angefangen habe, kann nicht demonstrativ
bewiesen werden; und hier heifst es: dafs die Welt immer
gewesen sei, kann nicht demonstrativ bewiesen werden. Wie der

englische Lehrer alle für die erste Behauptung ins Feld
geführten Gründe widerlegt, so widerlegt er gleicherweise alle

Argumente, welche die letztere Behauptung beweisen sollen. Voider

Wissenschaft besteht demnach die eine Behauptung so viel,
oder besser gesagt, so wenig als die andere1, m. a. W., es

handelt sich um eine Frage, in der wir allseitige Gewifsheit nicht

von der Wissenschaft, sondern nur vom Glauben erlangen
können.

Das ist auch die Auffassung des hl. Augustinus von dieser

Frage. Wenigstens scheint er dieselbe in folgenden Worten
(De civit. Dei lib. XII cap: 15 n. 3) auszudrücken: „Qua-

propter si Deus semper dominus fuit, semper habuit creaturam

suo dominatui servientem; verumtamen non de ipso genitam
(wie der Sohn Gottes), sed ab ipso de nihilo factam; nec ei

coaeternam: erat quippe ante illam, quamvis nullo tempore sine

il la; non earn spatio transcurrente, sed manente perpetuitate prae-
cedeus. Sed hoc si respondero eis qui requirant, quomodo semper

1 „Ad neutram partem quaestionis sunt demonstrationes, sed(tantum)
probabiles vel sophisticae rationes ad utrumque": lu II Sent. dist. 1 q.
1 a. 5. — Es ist darum nicht logisch, wenn Herr Frohschammer (Die
Philosophie des Thomas von Aquin, Leipzig 1889 S. 512) sagt: „Wenn
ein Anfang der Welt als unbeweisbar, also die Ewigkeit derselben als
wissenschaftlich zulässig angenommen werden mufs ."



Ägidius von Rom über die Frage. 141

creator, semper dominus fuit, si creatura servions non semper
fuit; aut quomodo creata est, et non potius creatori coaeterna

est, si semper fuit: vereor ne facilius judicer affirmare quod

nescio, quam docere quod scio. Redeo igitur ad id quod creator
noster scire nos voluit; ilia vero quae vel sapientioribus in hae

vita scire permisit, vel omnino perfectis in alia vita scienda ser-

vavit, ultra vires meas esse confiteor. Sed ideo putavi sine

affirmatione tractanda, ut qui haec legunt, videant a quibus quae-
stionum periculis debeant temperare, nec ad omnia se idoneos

arbitrentur; potiusque intelligant quam sit Apostolo obtemperan-
dum praecipienti salubriter, ubi ait: Dico autem per gratiam quae
data est mihi, omnibus qui sunt in vobis, non plus sapere quam
oportet sapere, sed sapere ad temperantiam, sicut unicuique Deus

partitus est mensuram fidei (Rom. 12, 3)". — Was heifst das

anders als: in dieser Frage sind wir auf den Glauben
angewiesen, und unser Verstand allein vermag es nicht zu absoluter
Gewifsheit über dieselbe zu bringen.

Geradeso wie der hl. Thomas behandelt unsere Frage sein

treuer Anhänger, der bereits genannte Ägidius Colonna von
Rom, General des Augustinerordens, später Erzbischof von
Bourges und Kardinal, gest. 1316x. Auch dieser „Doctor fun-
datissimus" fragt in seiner Quaestio de duratione mundi*
zuerst: ob die Welt ewig sei. Und in dieser Untersuchung
widerlegt er alle Gründe, auf welche hin Aristoteles und mit
ihm Averroes und Avicenna dieses behaupteten. Daran schliefst
sich die Frage: ob die Welt ewig sein könne, und gerade wie
beim hl. Thomas, wird dieselbe auch hier ausgedrückt, nämlich :

1 Es ist ein Beweis von gänzlicher Unkenntnis der Literatur über
unsern Gegenstand, wenn Krause (a. a. 0. p. 3) von der Lehre des hl.
Thomas sagt, dafs „nullus ex iis qui aliqua pollent auctoritate schola-
sticis idem docuerit".

2 In der Ausg. von Antonius de Aguilar Cordub. 1712 bildet
dieselbe einen Anhang zu dem Bande Tractatus. Im Eingang derselben
heifst es jedoch: „Quaestionem hanc quae erat in ordine quarta p. 1'
dist. 2 lib, II. Sent., in nostra impressione dicti libri II. omisimus, in
hoc IV. Sent, reponendam".



142 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

„an demonstrari posait, mundum incoepisse et aeternum esse

non posse". Das gleiche Verfahren wie bezüglich der ersten

Frage wird auch hier eingehalten: „Quoniam quidam Magistri
ponunt hoc posse demonstrari, adducemus rationes illas quas
dicunt esse demonstrationes". Und zur gröfsern Klarheit wird
noch hinzugefügt, dafs unter demonstrationes -verstanden werden

„rationes necessariae et insolubiles". Auch dieser Meister
behandelt also die Frage nicht thetisch, sondern lediglich kritisch.
Und um gar nicht mifsverstanden zu werden, erklärt er, dafs

man dieselbe in verschiedener Weise behandeln könne. „Potest
esse triplex modus dicendi: Primo quidem, quod aliquis diceret,
mundum ab aeterno esse non potuisse. —Secundo, si quis
diceret, quod non potest demonstrari, mundum non potuisse
ab aeterno fieri. Hic autem secundus minus diceret quam primus:
quia multa sunt vera, ad quae demonstrationes habere non pos-

sutnus. — Tertio quidem, si aliquis diceret, quod rationes ad-

ductae vel per alios factae non sunt demonstrationes; et
hic tertius modus minus diceret quam secundus: quia multa suut

demonstrabilia, ad quae non habemus demonstrationes et multa
scibilia quae nondüm scimus. — Si ergo a nobis quaeratur, quid
sentimus de aeternitate mundi, non dicimus, quod mundus potuerit
esse ab aeterno; nec dicimus, quod non possit hoc demonstrari;
sed dicimus, quod rationes quae usque nunc vel audivimus, vel

in scripturis invenimus ab aliis factas, quod impossibile fuerit
mundum fuisse aeternum, non sunt demonstrationes, vel saltern

videntur nobis solubiles et non demonstrationes".

Thomas von Strafsburg, einer der Nachfolger Colonna's

im Generalat seines Ordens (gest. 1357), lehrt in seinem

Kommentar zu II. Sent. dist. 1 q. 2 a. 1 genau dasselbe: „Dico
quod nec pro mundi aeternitate, nec contra mundi aeterni-

tatem potest adduci aliqua demonstratio." Bezüglich der erstem
fährt er fort „non plus faciam, nisi quod primo ponam aliquorum
philosophorum rationes, quibus, ut dicitur, se crediderunt demon-

strasse mundi aeternitatem; et secundo hujusmodi rationibus

respondebo". Bezüglich des letztern, „utrum Deus secundum

creatricem suam potentiam ab aeterno potuerit effectum sine



Thomas von Strassburg; Duns Scotus; Biel; Soncinas. 143

coDtradictionis implicatione producere", antwortet er: „Quamvis
solemnes doctores re reputent oppositum demonstrasse, ad divinae
tarnen potentiae praeconium extollendum ad praesens teneo, quod
Deus hoc potuit absque omni implicatione contradictions; quia si

implicaret contradictionem, tunc demonstratio esset ad oppositum,
sed neutra pars potest demonstrative probari".

Ganz dieselbe Stellung nimmt der Doctor subtilis zu

unserer Frage. In II. Sent. dist. 1. q. 3 führt er die Gründe

an, mit welchen beide entgegengesetzten Ansichten für und gegen
die Möglichkeit einer anfanglosen Schöpfung zu seiner Zeit
gestützt wurden, und zeigt, dafs sowohl die einen wie die anderen

solubiles sind, also keine demonstrationes. Über den relativen
Wert der Gründe sagt er nichts; auf welcher Seite er gröfsere
Wahrscheinlichkeit anerkennt, ist darum aus seiner Darstellung
nicht zu ersehen. Man kann sich nämlich ganz wohl für die
eine oder andere Seite entscheiden, ohne deshalb den Gründen
demonstrative Kraft, und deren Ergebnis metaphysische Gewifs-
heit zuzuschreiben. So sagt z. B. Gabriel Biel (In II. Sent,
dist. 1 quaest. 3): „Sunt duae opiniones contrariae, quarum
Leutra potest evidenter et demonstrative reprobari. Siquidem ad

utramque partem quaedam sunt rationes apparentes. Ponitur
tarnen haec conelusio responsalis. Quamvis utraque pars quae-
stionis possit cathegorematice teneri et defendi, probabilius tarnen

est tenere partem ejus affirmativam, quia Deus potuit mundum

créasse ab aeterno Prima pars patet: quia ad nullam partem
adduci possunt rationes tarn evidentes, quin solvi possint et evadi.

cecunda pars patet: quia pro illa sunt rationes fortiores, et

contra eam debiliores .." — In gleichem Sinne sagt Paulus
Soncinas (Quaest. metaphys. lib. 12 cap. 31). „Multa alia
adduci possunt quibus probaretur non implicari in verbis istis
ullam contradictionem: mundus fuit ab aeterno. Quia tarnen pro
neutra istarum partium habentur rationes demonstrativae, ideo ad

utrarumque rationes est respondendum".
Auch der hl. Thomas entscheidet sich offen für die eine

Seite ; aber auf andere Gründe hin, als diejenigen sind, welche
vergeblich einen demonstrativen Beweis anstreben. Nachdem er



144 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

nämlich gezeigt, dafs man auf diese Weise nicht zum Ziel kommt,

fügt er hinzu: „Potest autem efficacius procedi ad hoc (dafs die

Welt einen Anfang hat) ostendendum ex fine divinae voluntatis.

Finis enim divinae voluntatis in rerum productione est

ejus bonitas, inquantum per causata manifestatur. Potissime

autem manifestatur divina bonitas et virtus per hoc quod res
aliae praeter Ipsum non semper fuerunt. Ex hoc enim manifeste

apparet, quod res aliae praeter Ipsum ab Ipso esse habent quia
non semper fuerunt. — Ostenditur etiam quod non agit per
necessitatem naturae, et quod virtus sua est infinita in agendo

(insofern nicht blofs geschieht, was Gott will, sondern auch,

wann er will. Deshalb also) convenientissimum fuit divinae

bonitati, ut rebus creatis prineipium durationis daret" (Contr. Gent,

üb. 2 cap. 38). — Wie das vom hl. Thomas gebrauchte Wort
es ausdrückt, haben wir es hier mit Konvenienz-Gründen zu
thun, wie sie von den Theologen angeführt zu werden pflegen,
um das Angemessene der Offenbarung einer Lehre zu zeigen,
die über den Bereich unserer natürlichen Auffassung hinausliegt.
Solche Konvenienz-Gründe sind also von Beweis-Gründen
wesentlich verschieden. Sie haben nicht darzuthun, was sein

mufs und nicht anders sein kann, sondern sie haben nur zu

erklären, was thatsächlich ist. Darum haben sie nicht auf die

potentia Dei absoluta Rücksicht zu nehmen, sondern gehen von
der potentia Dei ordinaria aus, insoweit wir Gottes Macht im

Verhältnis zu und in Verbindung mit seiner Weisheit, Güte,

Vorsehung u. s. w. betrachten. Sie schliefsen also blofs auf eine

potentia subjeetiva und nécessitas physica (oder moralis), während

Beweisgründe die possibilitas objectiva oder intrinseca und die

nécessitas metaphysica zum Gegenstande haben. Der hl. Thomas

will also hier bezüglich des Anfanges der Welt nicht erschliefsen,

was geschehen mufste und nicht anders sein konnte, sondern er

geht von der T hats a che aus und begründet das Angemessene

und Zutreffende des mit ihr Zusammenhangenden. Was wollte Gott
bei der Erschaffung der Welt? Etwas aufser sich konnte nicht
der Gegenstand seines Wollens und Liebens sein. Kur seine

eigene Güte konnte sein Verlangen und Begehren auf sich ziehen.



Konvenienzgriinde für die Notwendigkeit eines Anfanges der Welt. 145

Ein Überflufs dieser Liebe seiner eigenen Güte war die Erschaffung

von Wesen aufser sich, denen er etwas von dieser Güte

mitteilte. Notwendigerweise also mufsten die Geschöpfe seine

Güte offenbaren. Gottes Güte erscheint uns aber deutlicher in
der Schöpfung, wenn dieselbe nicht immer gewesen ist. Denn

dann ist es klarer für uns, dafs sie all ihr Sein von Gott hat.

— Auch erkennen wir in diesem Falle deutlicher, dafs Gott

nicht aus Naturnotwendigkeit, sondern aus freiem Willen geschaffen
hat. — Endlich erscheint uns die Macht Gottes selbst dann in
einem viel heilern Lichte, insofern das, was er will, eintritt zu

einer beliebigen von ihm bestimmten Zeit.
Diese verschiedenen Konvenienz-Griinde, die es für Gottes

Weisheit zu einem Gesetz machten, die Welt in der Zeit zu

erschaffen, wiederholt der hl. Thomas in den verschiedensten

Fassungen. So z. B. in der Sum. theol. 1. q. 46 a. 1 ad 6:

„In agente universali, quod producit rem et tempus con-

siderandum est, quod dedit effectui suo tempus, quantum et

quando voluit, et secundum quod conveniens fuit ad suain

potentiain demonstrandam. Manifestius enim mundus ducit in

cognitionem divinae potentiae creantis, si mundus non semper
fuit, quam si semper fuisset: omne enim quod non semper fuit,
manifestum est habere causam; sed non ita manifestum est de

eo quod semper fuit". Also die Thatsache der Erschaffung d. h.

4er Hervorbringung alles Seins durch Gott, leuchtet uns besser

ein, wenn alles in der Zeit entstanden ist.

In seinem Kommentar zu des Aristoteles De coelo et
mundo lib. 1 lect. 29 sagt St. Thomas ferner: „Nos per fidem

catholicam ponimus, quod (mundus) incoepit esse, non quidem
per generationem quasi a natura (wie die Platoniker sagten,

gegen welche Aristoteles hier polemisiert), sed effluens (nämlich
als Wirkung) a primo principio, cujus potentia non erat alligata
ad dandum ei esse infinito tempore: sed secundum quod voluit,
postquam prius non fuerat, ut manifestetur excellentia
virtutis ejus supra totum ens, quia totum ens tantum de-

pendet ab ipso, et ejus virtus non est alligata vel deter-
•ninata ad productionem talis entis". Das will sagen:

Jahrbuch für Philosophic etc. V. 10



146 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

Gott hat die Welt erschaffen, und zwar frei erschaffen. Beides

erkennen wir aber deutlicher, wenn die Welt nicht immer war.
— Gerade so heifst es Quaest. Disp. De Potentia q. 3 a. 17

ad 8: „Cum Deus creaturas ad manifestationem sui produxerit,
con venientius fuit et melius, ut sie producerentur, sicut con-

venientius et expressius eum poterat manifestare. Expressius
autem manifestatur ex creaturis, si non semper sint; quia in hoc

manifeste apparet, quod ab alio eductae sunt in esse, et quod
Deus creaturis non indiget, et quod creaturae omnino divinae

subjacent voluntati".
Der freundliche Leser wird es uns nachsehen, wenn wir

noch eine andere Stelle anführen, in welcher der hl. Thomas

dasselbe sagt. Er wird bald den Grund sehen, weshalb uns
daran gelegen ist, diese Seite der Lehre des Aquinaten mit

einiger Ausführlichkeit zu geben. In dem Kommentar zu des

Aristoteles Physic, lib. 8 lect. 2 sagt er: „Sicut propter seipsum

res fecit, ut in eis suae bonitatis similitudo manifestaretur: ita
Yoluit eas non semper esse, ut sua sufficientia manifestaretur in

hoc, quod, omnibus aliis non existentibus, ipse in seipso omnem
sufficientiam beatitudinis habuit et virtutis ad rerum productionem.
Et hoc quidem dici potest — so fährt er fort gegen das von
ihm bekämpfte Streben, mehr zu beweisen als möglich ist (sapere

non ad sobrietatem) — quantum humana ratio capere potest de

divinis, salvo tarnen secreto divinae sapientiae, quod a nobis com-

prehendi non potest".
Der hl. Thomas führt also seinerseits positive Gründe vor,

welche die Konvenienz eines zeitlichen Anfanges der Welt
besser und wirkungsvoller darthun, als die von ihm widerlegten
Argumente, welche zuviel anstreben, nämlich den Beweis, dafs

es so sein mufste. An Stelle des Wissens, welches wir, ihm

zufolge, in dieser Frage nicht erlangen können, begnügt er sich

also mit der gröfsten Wahrscheinlichkeit, welche von Seiten

des Glaubens zu absoluter Gewifsheit erhoben wird. Wird also

die Frage gestellt, auf welcher Seite der hl. Thomas (unter
Yoraussetzung der Offenbarung) gröfsere Wahrscheinlichkeit
(für die Vernunft) anerkennt: ob auf seiten jener, die für die



Einige Mißverständnisse. 147

Anfanglosigkeit der Welt einstehen, oder jener, welche einen

Anfang derselben behaupten; so raufs unbedingt geantwortet
werden, dafs er auf Seiten der letzteren steht. Im Vorstehenden
haben wir die positiven Belege dafür gegeben. — Negativ folgt
dasselbe daraus, dafs er den versuchten Beweisen für diese

Behauptung Wahrscheinlichkeit ausdrücklich zuerkennt („licet
probabilitatem habeant"); und. indirekt folgt es aus dem

Umstände, dafs er in dem Opusc. de aetern. mundi 'contra
murmurantes gesteht, der hl. Augustinus habe (De civit. Dei
lib. 11 a. 12) die Ewigkeit der Welt mit vielen Gründen

bekämpft, ohne dafs er mit einer Silbe seine Mifsbilligung dieser

Gründe zu erkennen gibt.
Nur aus dem Umstände, dafs Herr Erohschammer (a. a.

0. S. 526) den vom hl. Thomas so stark betonten Unterschied
zwischen Wahrscheinlichkeitsgründen und Beweisgründen,
zwischen Angemessenheit und Notwendigkeit übersah, läfst es

sich erklären, dafs er den Konvenienzgrund aus dem „Zweck der

Schöpfung" gegen den Aquinaten „für die Notwendigkeit der
Annahme eines zeitlichen Weltanfanges" anführt. Gleichwohl ist
er so gnädig, anzuerkennen, dafs dieser den genannten Grund

wenigstens andeutet! Das ist eine arge ignoratio elenchi und
ein Verkennen der wirklichen Lehre des hl. Thomas. Er leugnet
eine absolute Notwendigkeit der Annahme eines zeitlichen
Weltanfanges, welche auf einer innern Unmöglichkeit des Gegenteils
beruht; aber er behauptet eine bedingungsweise Notwendigkeit

dieser Annahme, insoweit nämlich Rücksicht genommen
wird auf Gottes thatsächliche Anordnungen. Und tinter diesem

Gesichtspunkt deutet er den Grund nicht blofs an, sondern

führt ihn unvergleichlich besser aus, als sein Kritiker1. Die von
uns oben angeführten Stellen liefsen sich leicht noch auf das

1 Auch das, was Erohschammer an derselben Stelle als Lehre der
Scholastiker bezüglich des Zweckes der Welt ausgibt, ist durchaus
unrichtig. Er verwechselt den finis operands mit dem finis operis. Vgl.
St. Thom. Quaest. Disp. De Potentin q. 3 a. 15 ad 14: „Communi-
oatio bonitatis non est ultimus finis, sed ipsa divina bonitas, ex
«"jus arnore est quod Deus eam communicare vult .*

10*



148 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

doppelte vermehren. Jedenfalls zeigen dieselben also so viel,
dafs der englische Meister so starke Gründe für die Angemessenheit

eines (zeitlichen) Anfanges der Welt vorführt, dafs sie dem

Herrn Frohschammer dessen Notwendigkeit zu beweisen scheinen.

Es wäre also ein wirkliches Unrecht, wenn man den Aquinaten
als einen Verteidiger der Möglichkeit einer anfanglosen Welt
anführte. Und doch geht Herr Krause (a. a. 0. p. 6) sogar
soweit *zu sagen, der hl. Thomas habe die Möglichkeit einer

anfanglosen Schöpfung zu beweisen gesucht: „Eorum potissimum

argumentorum rationem habebimus, quibus (S. Thomas) aeternain
creationem universi esse possibilem demonstrare nititur." Nein,
das einzige, was er will, ist zu zeigen, dafs wir durch
wissenschaftliche Gründe es nicht zu einer metaphysischen Gewifsheit
über diesen Punkt bringen können; dafs die versuchten Beweise

nicht die Notwendigkeit eines zeitlichen Anfanges darthun,
also die gegenteilige Ansicht nicht als unmöglich erweisen.

Allerdings folgt aus der Darlegung des hl. Thomas, dafs

eine ewige Weltschöpfung metaphysisch möglich ist, also

innerlich nicht widerspricht. Denn wenn die versuchten Beweise

nicht zu dem notwendigen Schlufs führen: die Welt hat einen

Anfang, sie kann nicht nicht-angefangen haben; so ist eine anfanglose

Schöpfung wenigstens innerlich möglich. Aber diese Folgerung
ist nicht das vom hl. Lehrer beabsichtigte Resultat seiner

Untersuchung; an ihr hat er kein weiteres Interesse. Mit dem

systematischen Aufbau des thomistischen Systems hat dieselbe auch

nicht das geringste zu thun; sie ist kein Glied, kein Stein in
dem wundervollen Lehrgebäude des Aquinaten, und in sich selbst

ist sie von äufserst untergeordnetem Belang. Das erklärt es

auch wohl, weshalb der hl. Thomas selbst die Frage nicht
thetisch behandelte. Die einzige apologetische Seite derselben

ist von Wichtigkeit. — Über diesen Punkt ist Herr
Frohschammer allerdings anderer Meinung; er nennt diese Frage
„einen sehr wichtigen Punkt der thomistischen Philosophie"
und meint, dafs, „wenn ein Anfang der Welt als unabweisbar,

also die Ewigkeit derselben als wissenschaftlich zulässig

angenommen werden mufs, hiermit die ganze wissenschaftliche



Warum der hl. Thomas die Frage nicht thetisch behandelt. 149

Grundlage namentlich der mittelalterlichen Metaphysik und Theologie,

wo nicht gestürzt, doch wankend gemacht wird" (S. 512).
Gewifs ist es merkwürdig, dafs der hl. Thomas, der doch Scharfblick

und Weitblick genug hatte, jene Wissenschaft in ein so

streng gegliedertes System zusammenzufassen, eine solche Gefahr

nicht erkannte. Allein ein solches Bedenken besteht für Froh-
schammer nicht. „Freilich — sagt er, gleichsam entschuldigend —
hat Thomas wohl nicht untersucht und erkannt, wie bedenklich
und gefährlich seine Annahme für den ganzen wissenschaftlichen
Bau der Scholastik, der sich ja gerade auf die Betrachtung des

Geschöpflichen (Natur) als solchen gründete, werden konnte und

mufste, wenn sie strenge beim Wort genommen und durchgreifender

Ernst damit gemacht wurde" (S. 515). — Aber ist dann

nicht wenigstens dieses merkwürdig, dafs die scharfsinnigen und

geistesmächtigen Scholastiker, welche sich in der Behandlung
unserer Frage auf einen andern Standpunkt stellten als der hl.

Thomas, diese Gefahr nicht erkannten? Hätten sie dieselbe

gesehen, gewifs würden sie nicht versäumt haben, darauf
aufmerksam zu machen. Am allermerkwürdigsten aber ist dieses,

dafs von den zahllosen und erbitterten Gegnern „der mittelalterlichen

Metaphysik und Theologie" bis jetzt noch keiner von
jenem Standpunkte aus die „Grundlage" derselben „gestürzt" hat.
Dafs dieses ihm selbst gelungen sei, kann Herr Frohschammer
sich unmöglich einbilden. — Beinahe wörtlich wie er, sagt auch

Herr Krause (a. a. 0. p. 5), „hanc veritatem fundamenti instar

esse, quo sublato multae aliae veritates cadant necesse sit, ser-
vato stabilitae atque confirmatae videantur". Schade, dafs uns

nicht wenigstens einige der vielen Wahrheiten aufgezählt werden,
welche der hl. Thomas in seinem System nicht aufrechtzuhalten
imstande war. — Doch wir hören wenigstens einen Grund,
weshalb unsere Frage „in quaestionum gravissimarum, quae a

philosophis disputari possint, numéro" ist. „Si enim demonstrari

potest, mundum absque initio esse non posse, funditus eversa est

materialismi doctrina, quae materiae aeternitatem, et pan-
thei s mi, quae aeternam infiniti evolutionem et perfectionem
praedicat." Also die endgiltige Widerlegung des Materialismus



150 Lehre d. hl. Thoraas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

und Pantheismus hängt von dieser Präge ab! Und der hl. Thomas

hat es nicht so weit gebracht, diese Irrtümer gründlich zu

widerlegen! Das kann nicht im Ernst gemeint sein.

Ist die in Rede stehende Präge aber auch von untergeordneter

Bedeutung rücksichtlich des zu gewinnenden Resultates,
so ist sie doch ein vorzüglicher Gegenstand zur Übung des

Scharfsinnes. Das erklärt es wohl, weshalb die späteren Scholastiker

sich mit einer gewissen Hast in die Frage selbst stürzten :

Utrum mundus potuerit esse ab aeterno? Und auch die

Kommentatoren des hl. Thomas machen sich unmittelbar an die positive
Behandlung dieser Frage, ohne auf die zurückhaltende Stellung
ihres Meisters besondere Rücksicht zu nehmen. Diese

Unterlassung hatte bei manchen ein Mifsverständnis dieser Stellung
selbst zur Folge. So leugnet z. B. Nazarius (Comment, in

I. p. Sum. q. 46 a. 2), was wir doch aus den eigenen Worten
des Heiligen, aus den Zeugnissen seiner Zeitgenossen und dem

gleichen Verfahren seiner Nachfolger augenscheinlich dargethan
haben, dafs seine Stellung zu jener Frage eine blofs prüfende,
abwägende, kritische gewesen sei. Guerinois (Clypeus Philos.
Thomist. Venet. 1710 torn. IV. p. 31) sagt im Eifer der theti-
schen Behandlung unserer Frage: „Nec valet quod respondent

aliqui recentiores, videlicit, D. Thomam solvere argumenta contra
aeternitatem entium successivorum militantia quasi minime demon-

strativa, non vero quasi minus probabilia. — Non valet, inquam;
si enim S. Doctor existimat, argumenta quae aeternitatem entium

successivorum impugnant, esse probabiliora (ut putant illi
recentiores), quare ea proponit, ut solvat et refellat? Quare potius

majorem eorum probabilitatem non déclarât, non approbat? Quare

sententiam oppositam ibi docet et probat?" — Die Frage nach

der gröfsern Wahrscheinlichkeit auf dieser oder jener Seite

kommt für den hl. Thomas dem Gesagten zufolge nicht in
Betracht. Das setzt thetische Behandlung der Frage voraus. Dafs

er aber den von ihm als nicht strenge beweisend zurückgewiesenen
Gründen überhaupt Wahrscheinlichkeit zuerkennt, kann unmöglich

geleugnet werden. Denn er sagt: „Has rationes, quia usquequaque
non de necessitate concludunt, licet probabilitatem habeant,



Die späteren Scholastiker behandeln alle die Frage thetiscb. 151

sufficit tätigere solum (Contr. Geilt. 1. c.). — Sylvius,
der ebenfalls den bezeichneten Charakter der Stellung des hl.
Thomas zu unserer Frage übersah, kam folgerichtig zu der

Meinung, der Heilige spreche sich nicht klar über dieselbe aus. Das

ist insofern wahr, als der Aquinate keinen einzigen Artikel eigens

zu dem Behufe geschrieben hat, positiv und direkt nachzuweisen,
dafs eine ewige Weltschöpfung möglich ist, obgleich dieses das

stets gleiche indirekte Resultat seiner vielen Abhandlungen über

unsere Frage ist. Es ist aber durchaus nicht wahr in dem

Sinne, als sei der hl. Thomas sich selbst nicht klar gewesen,
oder als sei die von ihm gegebene Entscheidung irgendwie
unklar. Sylvius wurde in seiner Meinung bestärkt durch eine

Verschiedenheit in der Lesart, die indessen nach seiner eigenen
Erklärung kaum in Betracht kommen kann. Er fand nämlich,
dafs viele von ihm angeführte Druck-Ausgaben, und ebenso zwei

von ihm zu Rate gezogene vorzügliche Handschriften in der Sum.

theol. 1 q. 46 a. 1 statt der gewöhnlichen Fassungf „Respondeo
dicendum, quod nihil oportet praeter Deum ab aeterno fuisse"
— lasen: „quod nihil potest praeter Deum ab aeterno fuisse".
Daraus glaubte er schliefsen zu können, dafs der hl. Thomas

später, nämlich als er die Summa schrieb, zu der Ansicht
hingeneigt habe, „quod mundus non potuerit ab aeterno creari".
Indessen wird diese Auffassung nicht blofs durch den Zusammenhang,

sondern selbst durch den Wortlaut des Artikels
ausgeschlossen. Sylvius selbst mufs sich sagen, dafs die Worte „nihil
oportet praeter Deum ab aeterno fuisse" mit den

darauffolgenden „non est necessarium, Deum velle quod mundus

fuerit semper", am besten im Einklang stehen, Wenn der hl.
Thomas aber auch geschrieben hätte: „nihil potest praeter Deum
ab aeterno fuisse" — so wären diese Worte doch nur im

Zusammenhang mit dem Ganzen zu verstehen. Dafs der englische
Lehrer keine gefeilten Stilübungen liefern wollte, ist jedem klar,
4er mit seinen Werken vertraut ist. Aber seinen Sinn versteht

er, wenn auch oft in gedrängtester Kürze, vollkommen
auszudrücken. Der hier in Rede stehende Satz lautet aber vollständig
so: „Nihil potest praeter Deum ab aeterno fuisse. Et hoc quidem



152 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

ponere, non est imposai bile". Das „potest" steht also
gleichbedeutend mit: „non est impossibile". Der kleine Vordersatz
drückt demnach, um es mit dem Kardinal Cajetan zu sagen, zwei
Gedanken aus: „Asserit primo, nihil aliud a Deo fuisse semper.
Et quoniam hoc ex fide tenetur, nec hoc est probandum, addit

secundum, scilicet, quod hoc assertum est possibile". • Die

neue Leoninische Ausgabe der Werke des Aquinaten stellt aus

den wenigen zu Hilfe genommenen Handschriften den Text so

fest: „Respondeo dicendnm, nihil praeter Deum ab aeterno fuisse.

Et hoc quidem ponere non est impossibile". Als Variante wird
aus der Mehrzahl der vorgelegenen Handschriften „nihil potest.."
angeführt. Zur Verdunkelung des Sinnes trägt diese Verschiedenheit

der Lesart also in keinem Falle bei.

In der thetischen, oder positiven, oder direkten Behandlung
unserer Frage nun gehen die Scholastiker weit auseinander —
wie Banez (Comment, in I. p. Sum. q. 46 a. 2) sagt: „In hac

celebri disputatione innumerae gravissimorum Theologorum cir-

cumferuntur sententiae".1 Wir können dieselben füglich auf

folgende vier Klassen zurückführen:
1. Der sei. Albertus Magnus (Sum. p. II. tract. 1 quaest.

4 membr. 2 und In II. Sent. dist. 1 art. 10) leugnet gegen
Rabbi Moyses, dafs die Welt oder irgend einer ihrer Teile von

Ewigkeit hervorgebracht werden konnte. Ihm folgen hierin der

hl. Bonaventura (In II. Sent. dist. 1 p. art. 1 quaest. 2);
jedoch glaubt er, Gott hätte die Welt von Ewigkeit aus einer
ihm gleichewigen und unerschaffenen Materie hervorbringen
können, wenn es eine solche gegeben hätte; — Heinrich von
Gent (Quodlib. 1 quaest. 7 und 8; Quodlib. 9 quaest. 17; gegen
ihn besonders Scot us a. a. 0.) — Card. To le tus (In Aristot.

Physic, lib. 8 quaest. 2; gegen ihn besonders Banez [a. a. 0.]
und Nazarius [a. a. 0.]). — Card, de Aguirre (Philos.

1 Gewjfs ist das ein handgreiflicher Beweis für die Richtigkeit der

Behauptung des hl. Thomas, dafs in dieser Frage weder auf der einen
noch auf der andern Seite demonstrative Beweise vorhanden sind.

Wären dieselben vorhanden, so wäre eine solche Meinungsverschiedenheit
unmöglich.



Grofse Verschiedenheit unter denselben. 153

rationalis. Physica lib. 8. disp. 43 und 44). — Tann er (Theo!,
scholast. torn. I. disp. 6 quaest. 1 dub. 3) u. A.

2. Auf Grund der Lehre des hl. Thomas stehen für die

Möglichkeit der Ewigkeit aller Geschöpfe (mit einziger Ausnahme
des Menschen) ein: Gregorius von Rimini (In II. Sent,

dist. 1 quaest. 3 art. 1); Natalis Hervaeus (in eund. loc.

quaest. 1 art. 2); Capreolus (Ibid. quaest. 1); Dominicus von
Flandern (In Arist. Metaphys. lib. 12 quaest. 4 art. 2 ad 3);
Soncinas (loc. cit.); Card. Cajetan (In I. p. q. 46 a. 2);
Ferrariensis (In Sum. Oontr. Gent. lib. 2 cap. 38 und cap. 81;
Physic, lib. 8 quaest. 3); Bened. Pererius (De commun, rerum
natural, principiis lib. 15 cap. 13); die Complutenses (Physic,
disp. 3 und 4); Ripa (In I. q. 46 a. 2); Guerinois (loc. cit.);;

Mailhat (Disp. I. de mundo sect. 1); Ortiz (tract. 10, confer.
4 und 5); Coelestin. Pley (Physic, disp. 8 quaest. 1 und 2);
Franc. Amisus (Curs, tbeol. torn. I. disp. 7 sect. 2 n. 44 sqq.);
Poncius (Philos. Curs, ad mentem Scoti, Physic, lib. 8 disp. 50.

quaest. 4), der jedoch für die Möglichkeit des motus aeternus
eine Bedingung beifügt; Cavinus (In üb. 8 Physic, disp. 2

tract, ult. quaest. 2 § 1); Syrus (In eund. loc. quaest. unie,

art. 2 § 2) m A. — Nicht alle von den hier Genannten nehmen

von der behaupteten Möglichkeit den Menschen aus. Worauf
«ich diese Ausnahme gründet, wird aus dem Verlauf unserer
Abhandlung klar werden. — Auch B a fiez gehört in diese

Klasse, insofern er die Möglichkeit der Ewigkeit für alle
Geschöpfe behauptet unter der Bedingung, dafs Gott ihnen eine

andere Natur und Ordnung verliehen hätte, als sie jetzt haben.

3. Du ran dus (In II. Sent. dist. 1 quaest. 2) machte eine

Unterscheidung zwischen entia permanentia und entia successiva
in der Welt. Bezüglich der ersteren behauptete er die
Möglichkeit ewiger Erschaffung; bezüglich der letzteren leugnete
er sie. Ihm folgen hierin u. A. Soto (In 8. lib. Physic, quaest. 2);
Suarez (Metaphys. disp. 20 sect. 6 und 7); Joannes a St.
Thoma (Curs. philos. II. partis I. p. quaest. 24 art. 2: „prima
«ententia mihi non solum probabilior, sed etiam certior videtur);
•Mastrius (Physic, disp. 14 quaest. 1 u. 2); Valentia (torn. I.



lo4 Lehre d. hl. Thomas üb. d. Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung.

disp. 3 quaest. 3 punct. 2), der jedoch hinzufügt, dafs, wenn man

blofs auf die Autorität der Väter sehe, gesagt werden müsse,

kein Geschöpf habe von Ewigkeit sein können, obgleich für
diese allgemein behauptete Unmöglichkeit bis jetzt kein genügender
Beweisgrund aufgefunden sei; Goudin (Physic, p. II. Disp. unie,

quaest. 1. art. 4: „probabilior videtur"); Arriaga (Ours, philos.

Physic, disp. 17 sect. 1); die Conimbricenses (In 8 Physic,

cap. 2 quaest. 6 und 7) die jedoch, wie Soto, die Möglichkeit der

Ewigkeit nicht geradezu von der Kreisbewegung auäschliefsen;

Babenstuber (Philos. Thomist. Salisburg. Physic, lib. 8 disp.

unie.); Hurtado de Mendoza (Univ. Philos. Physic, disp. 18).
4 Andere.endlich machten in den entia successiva wieder

Unterabteilungen und nahmen von ihrer Behauptung der
Möglichkeit ewiger Schöpfung nur diejenigen Dinge aus, welche durch

Zeugung oder Züchtung von einander entstehen (die sog. gene-
rationes). So Franc, de Araujo (Comment, in Arist. Metaphys.
üb. 12 quaest. 4 art. 4 n. 22); Vasquez (In 1. p. disp. 177

cap. 5); Oviedo (Curs, philos. Physic. Controv. 11) punct. 2) u. A.
Wie der Leser sieht, finden sich thomistische Autoreu nicht

blofs in jeder dieser Klassen, sondern sogar an der Spitze
derselben. „Videtur autem — so sagt Hurtado (a. a. 0. sect,
1 § 2) — dissensio Thomistarum, quam indicat Cajetanus, argu-
raento esse, non constare liquido de S. Thomae doctrina". Das

ist, wie bereits bemerkt, durchaus nicht der Fall. Wie sollte
auch ein Zweifel darüber sein können, da er doch an wenigstens
sieben verschiedenen Stellen ganz dasselbe lehrt und ausführlich
darthut? Nein, die Verschiedenheit rührt daher, dafs die
angeführten Autoren sich in der Behandlung unserer Frage auf einen

anderen Standpunkt stellen als der hl. Thomas. Er behandelt
die Frage kritisch, sie the tisch. Sonach erklärt es sich

leicht, dafs aus seinen Prämissen verschiedene Folgerungen
gezogen werden. Er sagt ja nicht, was er selbst über die Frage
an sich denkt, sondern er gibt blofs sein Urteil über die
verschiedenen Ansichten anderer über dieselbe ab.

Wir kenneu keine andere Frage, in welcher Freund und

Feind so wenig Rücksicht auf den wirklichen Standpunkt des



Die Principien der Moraltheologie etc. 155

hl. Lehrers genommen haben. Daraus erklärt sich die
eigentümliche Thatsache, dafs manche, in beiden Lagern, im Widerspruch

mit demselben zu sein vermeinen, die es wirklich nicht
sind. Die Frage selbst hat ihr ganzes Interesse derart in

Anspruch genommen, dafs sie den Gesichtspunkt, von dem aus der
Meister von Aquino die Frage behandelt, unbeachtet lassen. Das

Einzige, was wir deshalb in dieser Abhandlung beabsichtigen,
ist, seine Lehre über unsern Gegenstand objektiv
darzustellen und zu rechtfertigen. Unsere Aufgabe ist also in

erster Linie eine kritisch literar-historische, und erst in zweiter
Linie eine philosophische. Wir wollen nicht darthun, ob und
inwieweit und unter welchem Gesichtspunkt eine ewige
Weltschöpfung möglich ist, sondern wir fragen blofs: was hat der hl.

Thomas in dieser Beziehung gelehrt? und: ist seine Lehre richtig?
S. 141 Anmerk. 1 Zeile 2 lies: Krause, „Commentatio philos.:

Quomodo S. Bonaventura mundum non esse aeternum, sed tempore ortum
demonstraverit. Brunsberg. 1890."

DIE PRINCIPIEN DER MORALTHEOLOGIE NACH

THOMAS YON AQUIN.

Von DR. C. M. SCHNEIDER.

Nr. 7.

Die Gnadenkraft als Princip des menschlichen Handelns.

Wir können das Gesetz als eines der Principien für das

moralische Handeln hier übergehen, denn einerseits haben wir
in dieser Zeitschrift bereits über die Beziehung des Gesetzes

zur freien Handlung gesprochen; und anderseits geht die
Stellung, welche das Gesetz, als Princip des Moralischen, einnimmt,
leicht vorher aus dem Gesagten. Es ist eine Hilfe, ein Beistand
für die Vernunft und steht nimmermehr im Gegensatze zur Freiheit,

vielmehr vermehrt es die Freiheit. Eines aber dürfen wir
nicht unerwähnt lassen: Thomas betrachtet die Gnade als das
letzte Princip des menschlichen Handelns und erläutert sie
deshalb im moralischen Teile seiner Summa. Zugleich aber
betrachtet er sie als das vollkommenste Gesetz uud deshalb
behandelt er sie nach den verschiedenen Arten von Gesetzen.


	Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung

