Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas beziglich der Méglichkeit einer ewigen
Weltschopfung

Autor: Esser, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEHRE DES HL. THOMAS BEZUGLICH DER
MOGLICHKEIT EINER EWIGEN WELTSCHOPFUNG.
Von Fr. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

o®o

Zum Verstandnis dessen, was der hl. Thomas beziiglich der
Moglichkeit einer Schopfung von Ewigkeit her lehrt, ist es un-
erlifslich, sich einiger anderen Lehrsdtze zu erinnern, welche.
im ganzen System des englischen Meisters als grundlegend er-
scheinen.

Zunichst ist es eine ausdriickliche und unzweifelhafte Lehre
des Heiligen von Aquino, dafs es unmiglich ist, beziiglich des-
selben Gegenstandes zu gleicher Zeit und unter demselben Ge-
sichtspunkt (lauben und Wissen zu haben. Diese beiden Zu-
stinde des Geistes schlielsen sich gegenseitig aus wie Licht und
Dunkelheit. G lauben heilst etwas, was ich nicht in seinem
innern Zusammenhange durchschaue, oder wovon ich keine eigene
unmittelbare Erkenntnis habe, fiir wahr annehmen auf die Auto-
ritit eines andern hin. Wissen dagegen heilst etwas auf Grund
eigener Einsicht als wahr festhalten. Der letztern Zustimmung
liegt eine innere Nétigung zu Grunde: das, was ich sehe, kann
ich nicht nicht-sehen. Weils ich etwas, so ist es mir klar,
dals es nicht anders sein kann — ich habe metaphysische
Gewilsheit. Die Zustimmung im Glauben dagegen mache ich
abhdngig von den Proben, die mir ein anderer von seiner Glaub-
wiirdigkeit liefert. Halte ich diese fiir zureichend, so stimme
ich ihm zu, und es wire unverstdndig, in diesem Falle nicht zu-
zustimmen. Seine Glaubwiirdigkeit verbiirgt mir moralische
Gewilsheit. Habe ich dagegen keine vollgiiltigen Beweise von
seiner Zuverldssigkeit, so werde ich das, was er mir sagt, nur
als moglich, oder hochstens als nicht unwahrscheinlich hinnehmen.
— Glauben und Wissen unterscheiden sich also wesentlich hierin
von einander, dals der Gegenstand des erstern von mir nicht

durchschaut, der Gegenstand des letztern dagegen deutlich und
Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 9



130 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

mit Evidenz erkannt wird; dals darum das Motiv des Fiirwahr-
haltens in letzterm in der Sache selbst, beim erstern dagegen
in einer aulserhalb des Gegenstandes stehenden Ursache — sagen
wir schlechthin, der Autoritit — liegt. Hs sind demnach zwei
Griinde moglich, aus denen wir einer Wahrheit unsere Zu-
stimmung geben: eigene HKinsicht und fremde Biirgschaft. Jene
ist bewirkende, diese bewegende Ursache unserer Zustim-
mung, welcher dementsprechend in beiden Fillen eine verschiedene
Festigkeit zukommt. Nun ist es zwar einleuchtend, dals, wenn
ich durch eigene Beweisfiihrung zur klaren, unzweifelhaften,
metaphysisch gewissen Erkenntnis gelangt bin, die Festigkeit
meiner Zustimmung oder meine Gewilsheit subjektiv mnoch
grofser werden, fast mochte man sagen, mehr empfunden werden
kann, sobald ich sehe, dals auch andere dasselbe halten, nament-
lich wenn es sich um hervorragende Geister handelt. Dagegen
scheint es unmoglich, dals die Zustimmung selbst auf beiden
Erkenntnisgriinden zugleich beruhe, oder dals das Firwahrhalten
gleichmélsig aus eigener Kinsicht und fremder Biirgschaft her-
vorgehe. Vielmehr scheinen diese beiden Erkenntnisgriinde sich
gegenseitig auszuschlielsen. Die Autoritdt eines anderen ist nur
dann und kann nur dann Beweggrund meines Fiirwahrhaltens
sein, wenn die eigene Einsicht nicht vorhanden ist. Und sobald
die eigene Kinsicht mich zur Zustimmung notigt, verdanke ich
die Erkenntnis der Wahrheit und die Gewilsheit beziiglich der-
selben nicht der Autoritdt eines andern!, wenn sie mir auch
von einem andern (z. B. einem Lehrer) vorgestellt worden wire.
Der andere wire fiir mich nur conditio sine qua non der KEr-
kenntnis, aber nicht Motiv der Zustimmung. Im Glauben ist
die Zustimmung nicht von meiner verniinftigen Natur gefordert,
sondern von meinem freien Willen geboten, und das ist der
Grund ihrer Verdienstlichkeit — ein weiteres Merkmal
ihrer Verschiedenheit von der unerlilslichen Zustimmung, so

! Profecto liquet, quia fides illarum rerum argumentum est, quae
apparere non possunt. Quae etenim apparent, jam fidlem non habent,
sed agnitionem. — S, Gregor. M,, XL. Homiil, in Evang., hom. 26 n. 8.



Glauben und Wissen. 131

innere Kvidenz von uns fordert. — Das ist nichts anderes, als
die Anwendung der Begriffshestimmungen von Glauben und
Wissen. Glauben ist das Fiirwahrhalten einer innerlich nicht
erkannten Wahrheit; Wissen ist das eigene Durchschauen der
Wahrheit.

Eine prichtige Illustration hierzu haben wir im 4. Kapitel
des Evangeliums des hl. Johannes, in welchem das (esprich
des Heilandes mit der Samariterin am Jakobsbrunnen berichtet
wird, Aus der Thatsache, dafs der Heiland ihr alles sagte,
was sie gethan hatte, erkannte die Samariterin, dafs er ein Pro-
phet sei, und deshalb glaubte sie auch, was er ihr weiter sagte,
nimlich, dafs er Christus, der verheilsene Erloser, sei. Und sie
glaubte nicht blofs fiir sich, sondern sie ging auch in die Stadt
(Sichar) und erziihlte ihren Mitbiirgern, was vorgefallen war.
»Und viele von den Samaritern in dieser Stadt glaubten an
ihn wegen des Wortes des Weibes, welches bezeugte,
dafs er ihr alles gesagt babe, was sie gethan habe.“ Aber die
Samariter wollten sich auch selbst iiberzeugen. Deshalb baten
sie Jesus, bei ihnen zu bleiben. Und er blieb bei ihnen zwei
Tage. Was sie wiihrend dieser Zeit vom Heiland horten und
sahen, war derart, dafs eine viel grofsere Anzahl von ihnen an
ihn glaubte: ,,Und sie sagten zu dem Weibe: Jetzt glauben wir
nicht mehr wegen deiner Worte; sondern wir selbst haben
(ihn) gehort und wissen, dafs er in der That der Erloser
der Welt ist.“ Allerdings ist hier der Ausdruck , Wissen* nicht
im eigentlichen Sinne gebraucht, sondern nur um die Gewifs-
heit des (laubens auszudriicken. Allein auch so entnehmen
Wir aus der berichteten Geschichte soviel, dafs eigene Einsicht
und fremdes Zeugnis zwei Griinde der Zustimmung sind, die
sich gegenseitig ausschlie(sen, insofern nicht beide zu gleicher
Zeit dieselbe Wirkung hervorbringen konnen.

Das ist also gleichmiifsig auf dem natiirlichen, wie auf dem
tibernatiirlichen Grebiete der Fall, mit dem Unterschied, dafs der
Ubernatiirliche Glaube auf der Untriiglichkeit Gottes beruht, also
eine  wesentlich hohere als blofs moralische Gewifsheit gibt.
Deshalb ist auch das Dunkel des iibernatiirlichen Glaubens mit

-



132 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

dem Lichte der Glorie unvertrdglich, Sobald jenes Licht uns
aufgeht, zergeht (evacuatur) der Glaube wie eine Wolke vor der
Sonne. An seine Stelle tritt ein neuer habitus, der des Sehens
oder der Anschauung.

Unter den von Gott uns geoffenbarten Wahrheiten sind
manche, und zwar die grundlegendsten, solche, welche die natiir-
liche Ordnung nicht iibersteigen, die also nicht iiber den Bereich
unserer Fassungskraft hinausgehen., Weil dieselben die not-
wendigen Voraussetzungen der iibernatiirlichen Ordnung sind,
miissen sie von jedem mit vollster Gewilsheit erkannt werden.
Eben hierin lag die relative Notwendigkeit der Offenbarung
derselben. Da némlich nicht alle in der Lage sind, auf dem
gewohnlichen Wege des Nachdenkens oder Lernens rechtzeitig
zur vollig gewissen, irrtumsfreien Erkenntnis dieser Wahrheiten
zu gelangen, so mulste diesen der gottliche Lehrmeister die-
selben als schlechthinige Wahrheiten, an denen sie unzweifelhaft
festzuhalten hatten, hinstellen. Ihnen ist also die Wahrhaftigkeit
und Untriiglichkeit des offenbarenden Gottes auch beziiglich
dieser innerhalb des Bereiches der natiirlichen Erkenntnis lie-
genden Wahrheiten einzige Quelle der Erkenntnis, einziger
Grund der Zustimmung und einziges Kriterium der Gewilsheit.
Jenen dagegen, welche von diesen Wahrheiten durch Beweis-
fiihrung und Schlufsfolgerung metaphysische Gewilsheit erlangen,
ist die eigene Vernunft Quelle, und die Evidenz Kriterium der
Erkenntnis. Die Offenbarung aber gibt ihrer natiirlichen Gewils-
heit noch eine iibernatiirliche Stiitze, so dals sie mit gottlicher
Unfehlbarkeit gewils sind, dafs ihre Vernunftschliisse richtig sind.
Diese Wahrheiten sind also vielmehr Voraussetzungen (prae-
ambula) des Glaubens, als Gegenstinde (articuli) desselben. Zu
ihnen gehort das Dasein Gottes, die Unsterblichkeit der Seele,
die Erschaffung der Welt u. s. w. |

Da es sich hier um den Ubergang von dem natiirlichen
ins iibernatiirliche Gebiet, oder mit anderen Worten, um die
Grenzen unserer Vernunfterkenntnis handelt, so ist es klar, dals
es in einzelnen Fragen zu Grenzstreitigkeiten kommen kann,
wenn es namlich nicht unzweifelhaft klar ist, ob etwas innerhalb



Praeambula und articuli fidei. 133

oder aufserhalb des Bereiches unserer natiirlichen Erkenntnis
fallt. Hierher gehort die Frage nach dem Anfang der Welt.
Ist die Welt von Ewigkeit her erschaffen, oder hat sie mit der
Zeit ihren Anfang genommen?

Offenbar ist diese Frage ganzlich verschieden von jener nach
der Erschaffung der Welt. Dals die Welt erschaffen ist,
d. h. nicht aus sich, sondern nur durch Hervorbringung von
seiten Gottes, und zwar Hervorbringung aus nichts entstanden
ist, konnen wir mit Evidenz beweisen; denn es folgt mit Not-
wendigkeit aus dem Wesen der Welt als einer Gesamtheit
von zusammengesetzten, endlichen, kontingenten, verdnderlichen
Dingen. Was hier in Frage kommt, ist vielmehr das Waunn
der Erschaffung. Die Thatsache der Erschaffung wird als
selbstverstindlich vorausgesetzt. Darum schliefst der hl, Thomas
von vornherein von dieser Untersuchung die heidnisch-materia-
listische Annahme einer ewigen unerschaffenen Materie -aus.
Diese bezeichnet es als einen ,jintolerabilis error, der sich
widerlege ,ex necessitate, d. h. mit zwingenden Griinden und
metaphysischer Gewilsheit. Aber kann in derselben demonstra-
tiven Weise auch die Frage nach dem Wann der Erschaffung
geldst werden? Diese Stellung der Frage allein schon deutet
die Schwieriglkeit derselben an. Jedes Wann setzt ja schon
den Verlauf von vor und nach voraus, wihrend doch die Zeit
erst mit der Welt — als das Mafs ihrer Bewegungen — ge-
schaffen wurde. Ja, wenn wir von der Zeit als dem auflsern
Mafsstab reden, den wir an die Veriinderungen in der Welt an-
legen (Jahre, Monate, Stunden u. s. w.), so ist die Welt dem
Mosaischen Schépfungsberichte gemils dlter als die Zeit. Denn
die Gestirne, welche sein sollten ,in signa, et in tempora, et in
dies, el in annos¥, werden erst am vierten Schopfungstage her-
vorgebracht. Als innere Zeit jedoch ist dieselbe mit der Welt
und der Veréinderung in ihr gleich alt. Wer kionnte also leugnen,
dafs die Welt immer bestanden hat? Heilst doch immer nichts
nderes als zu aller Zeit. — Doch vielleicht konnen wir die
Frage so ausdriicken: Ist die Welt erschaffen von Ewigkeit
her? Aber auch in diese Ausdrucksweise mischt sich unsere



134 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

Auffassung von Zeit; denn von — her driickt ja nichts anderes
als zeitliche Dauer aus. Und wird die Ewigkeit als Ausgangs-
punkt dieser Dauer gesetzt, so erscheint es als unleugbar, dals
die Welt von Ewigkeit her ist. — Um was es sich also hier
handelt, ist dieses: Hat Gott die Welt als ewige erschaffen, so
dals sie so alt wie er selbst ist, oder ist sie im Verhéltnis zu
ihm etwas Neues? M. a. W.: Ist die Dauer der Welt anfangslos,
oder hat sie einen Anfang? In letzterm Falle konnen wir sehr
zutreffend mit dem hl. Thomas ,,de novitate mundi® reden.

Die Offenbarung sagt uns unzweifelhaft, dals Gott im An-
fange Himmel und Erde erschaffen hat (Gen. 1, 1)L TUnd
Salomon (Prov. 8, 22 f) bringt die Ewigkeit der gittlichen
Weisheit in Gegensatz zu der Neuheit der Welt, wenn er sagt:
,Dominus possedit me in initio viarum suarum, antequam quid-
quam faceret a principio. Ab aeterno ordinata sum, et ex anti-
quis, antequam terra fieret. Nondum erant abyssi, et ego jam
concepta eram; necdum fontes aquarum eruperant, necdum montes
gravi mole constituerat, ante colles ego parturiebar. Adhuc terram
non fecerat, et flumina, et cardines orbis terrae. Quando praepa-
rabat coelos, aderam . . .“ Denselben Gegensatz betont die mensch-
gewordene Weisheit selbst im neuen Testament: ,Clarifica me,
tu Pater, apud temetipsum claritate quam habui, priusquam
mundus esset apud te ... Ut videant claritatem meam quam
dedisti mihi, quia dilexisti me ante constitutionem mundi“ (Jo.
17, 5. 24). Im Verhdltnis zur Ewigkeit des Sohnes ist die Welt
also neu. Darum bekennen wir Christus im nicénisch-konstan-
tinopolitanischen (:laubensbekenntnis als ,ex Patre natum ante
omnia saecula.” Die Schopfung hat mithin einen Anfang gehabt
(vgl. auch Ps. 89, 2; Eph. 1, 4 u. s. w.). Und das ist ein auf
dem 4. Laterankonzil (1215) erkldrtes Dogma: , Firmiter credimus
et simpliciter confitemur, quod unus solus et verus Deus . . .
Creator omnium invisibilium et visibilium, spiritualium et corpo-
ralium . . . . sua omnipotenti virtute simul ab initio temporis
utramque de nihilo condidit creaturam . . .

t Uber die verschiedene Bedeutung und Auslegung des ,in prin-
cipio® 5. S, Thom. 1. q. 46 a. 3; 1I. Sent. Dist. 1. ¢. 1 a. 6.




Die Lehre vom Anfang der Welt — ein articulus fidei. 135

Die Offenbarung und die Kirche belehren uns also iiber den
in Rede stehenden Punkt mit grofser Bestimmtheit und Klarheit.
Aber die Frage bleibt offen, ob die Offenbarung beziiglich dieser
Wahrheit fiir uns einzige Erkenntnisquelle und alleiniges Kri-
terium der Gewilsheit ist, oder ob wir auch vermittels unserer
eigenen Vernunft eine absolut gewisse Erkenntnis derselben zu
erlangen vermogen. Im erstern Falle wire jene Wahrheit nicht
ein blofses praeambulum, sondern schlechthin ein articulus fidei;
im letztern Falle wire sie eine beweisbare Schlulsfolgerung,
welcher im eigentlichen Sinne Wissen entspriche.

Es ist also die Frage: Konnen wir durch unsern Denk-
prozels mit wissenschaftlicher Gewilsheit erkennen, dals die Welt.
einen Anfang hat? — Hierbei ist zu bemerken, dafs Wissen
vicht durch jede Art von Schlufsfolgerung (argumentatio), sondern
nur durch Beweisfiilhrung im strengen Sinne (demonstratio) ge-
wonnen wird. Dals es so ist, mufs uns evident sein; und Evi-
denz erlangen wir nur durch zwingende Griinde. Ks ist also
nicht genug, dafs zum Beweise mehr oder weniger wahrschein-
liche Griinde ins Feld gefiihrt werden — und mdgen sie noch
80 gewichtig sein; vielmehr mufs der Beweis ergeben, dafs es
80 sein mufs und nicht anders sein kann. Der Schlufs und das
Geschlossene miissen uns als notwendig, das kontradiktorische
Gegenteil also als unmoglich erscheinen. Konnen wir also —
das ist die Frage — von dem Anfang der Welt durch blofses
Philosophieren eine so klare und darum so sichere Erkenntnis
erlangen, dafs ein Zweifel daran unmoglich ist, dals wir’ mithin
jeden Widerspruch dagegen als unverniinftig bezeichnen miissen?

Der hl. Thomas macht auf diese Stellung der Frage und
ihre Bedeutung mit grofsem Nachdruck aufmerksam in apologe-
tischem Interesse. Da es sich nimlich um einen in der Offen-
barung enthaltenen Lehrpunkt handelt, also einen solchen, den
Wir von vornherein unbezweifelt fiir wahr halten, so fiirchtet er,
dals, wenn fiir denselben ,non necessariae rationes® angefiihrt
Werden, d. h. solche, welche sich anfechten lassen, jene, denen
diese Griinde als nicht zwingende erscheinen, meinen kinnten,
unser unbezweifeltes Fiirwahrhalten jenes Lehrsatzes, mithin



136  Lehre d. hl. Thomas iib. d. Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

unser (laube selbst, beruhe auf einem so unsichern Fundament:
Est valde cavendum, ne quis ad ea quae fidei sunt, aliquas
demonstrationes (wohlgemerkt nicht Konvenienzgriinde, son-
dern vermeintliche Beweise) adducere praesumat . . . quia cum
plerumque tales rationes frivolae sint, dant occasionem irrisionis
infidelibus, dum putant, quod propter rationes hujusmodi his quae
sunt fidei, assentiamur. — Das was wir glauben, kann unter
keinen Umstdnden unrichtig oder unwahr sein; es ist unmoglich,
dafs es unwahr sei. Soll also die natiirliche Erkenntnis als
Kriterium einer geoffenbarten Wahrheit gelten konnen, so muls
sie uns eine solche Gewiflsheit verleihen, fiir welche Irrtum oder
Tduschung unmoglich ist. Und so beschaffen ist nur die auf
der Evidenz des Beweises beruhende metaphysische Gewilsheit.
Solange die Vernunft also beziiglich eines in der Offenbarung
enthaltenen Lehrpunktes durch die Evidenz ‘der Griinde nicht
zur Zustimmung genotigt wird, kann sie fir denselben nicht
Wissen beanspruchen, sondern muls das unbezweifelte Fiir-
wahrhalten desselben aus dem Glauben herleiten.

Aus diesem Grunde erklirt der hl. Thomas den Lehrsatz,
dals die Welt angefangen hat, schlechthin fiir einen Glaubens-
artikel, ne videatur fides catholica in vanis rationibus constituta,
et non potius in solidissima Dei doctrina (Cont. Gent. lib. 2
cap. 348. Vgl Sum. theol. 1 q. 46 a. 2; IL Sent. dist. 1 q.
1 a. 5; Quodlib. 1II. art. 31 [q. 14 a. 2]). Die Griinde, mit
welchen man den zeitlichen Anfang der Welt zu beweisen ver-
suchte, erschienen ihm als nicht ndtigende: usquequaque non de
necessitate concludunt, licet probabilitatem habeant (Ibid.). Dies
zu untersuchen, ob jene Griinde allseitig unanfechtbar und néti-
gend seien, ist das einzige Interesse, welches er an dieser Frage
hat. Das zeigt unzweifelhaft schon die eigentiimliche Frage-
stellung, wie sie bei ihm in verschiedener Fassung wieder-
kehrt. So iiberschreibt er die diesbeziigliche, vorher citierte
Abhandlung in der Summa contra Gentes: ,,Rationes quibus
conantur aliqui ostendere mundum non esse semper; et solu-
tiones earum‘’. Den betreffenden Artikel in dem angefiihrten
Quodlibetum iiberschreibt er: ,Utrum mundum non esse



Der hl. Thomas behandelt unsere Frage nur kritisch, 137

aeternum possit demonstrari® Und in der theologischen
Summa fragt er: ,,Utrum mundum incepisse sit articulus fidei,
und in anderer Form: ,an demonstrative probari possit. Nicht
anders ist auch die Fragestellung in dem Opusc. De aeter-
nitate mundi contra murmurantes. In Quodlib. XII
art. 7 (q. 6 a. 1) fragt er allerdings: ,,Utrum coelum vel mundus
sit aeternus®; aber er antwortet: ,mundum incepisse est de
numero eorum quae cadunt sub fide, non sub demonstratione.

Damit ist der Standpunkt bezeichnet, von dem aus unser
Heiliger die Frage entscheidet. Derselbe ist ein rein kritischer.
Auf der einen Seite steht die Annahme einer ewigen Welt-
schopfung seitens mancher ungldubigen Philosophen; auf der
andern Seite die aus der Offenbarung erlangte Gewifsheit der
Schopfung in der Zeit. Konnen nun von letzterm Standpunkt
aus Griinde vorgebracht werden, welche die zweite Annahme als
notwendig, und die erste als unmoglich darthun? Diese kritische
Untersuchung ist alles, worauf der hl. Thomas sich beschriinkt.
Thetisch vertritt er nicht die Moglichkeit der erstern Annahme,
Nirgendwo tritt er mit positiven Grinden fiir die
Méoglichkeit einer Schoptung von Ewigkeit ein. Er
beschrinkt sich darauf, die gegen eine solche Moglichkeit vor-
gebrachten Griinde auf ihre allseitige Stichhaltigkeit zu priifen.
Und um seinem kritischen Standpunkt bis ans Ende objektiv
treu zu bleiben, fiihrt er in den beiden Summen und im Kom-
mentar zu den Sentenzen nicht seine eigenen Bedenken gegen
solche Beweisversuche an, sondern solche, welche die Vertei-
diger einer ewigen Weltschdpfung von ihrem Standpunkt aus
dag‘egen vorbringen konnten. ,Conveniens videtur ponere, qua-
liter obvietur eis (den vorgebrachten Griinden) per eos qui aeter-
Ditatem mundi posuerunt” (Contr. Gent. 1. ¢.). Und zu dem
ersten der in der Sum. theol. angefiihrten Griinde sagt er: ,,Unde
dicunt, quod non sequitur ex necessitate . ..“ Zu dem
zweiten: ,I11i qui posuerunt mundum aeternum, dicerent ...
Zu dem vierten: .Ponentes aeternitatem mundi ponunt
(= respondent) . . .“ Zu dem achten: ,Hanc rationem ponen-
tes aeternitatem mundi multipliciter effugiunt . . . .*



138 Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

Er sagt also gar nicht einmal, ob er das, was jene entgegnen
oder entgegnen wiirden, zu dem Seinigen macht; es geniigt ihm
zu zeigen, dafs die vorgebrachten Griinde anfechtbar sind, also
nicht ,usquequaque de necessitate concludunt“ Damit ist das
Interesse des (xlaubens gewahrt: iiber die Frage nach dem An-
fang der Welt konnen wir keine wissenschaftliche Gewilsheit,
sondern nur Wahrscheinlichkeit (,,licet 'probabilitatem habeant*
Contr. Gent. 1. c.) erlangen.

Gewils kann man dem. Gesagten zufolge St. Thomas nicht
fiir einen Verteidiger der Moglichkeit einer Schopfung von
Ewigkeit ausgeben. Er ist soweit entfernt davon, fir diese An-
nahme positiv einzutreten, dals er dieselbe vielmehr mit dem
hl. Augustinus geradezu fiir ,kaum falsbar“ erkldrt. Er citiert
De civit. Dei lib. XI ¢. 4: , Qui a Deo quidem (mundum)
factum fatentur, non tamen eum volunt temporis habere, sed
suae creationis initium, ut modo quodam vix intelli-
gibili semper sit factus, dicunt quidem .. .“ Und um den
Sinn dieser Anunahme nur einigermafsen klar zu machen, fiigt
er aus demselben Buch des hl. Augustinus (lib. X c¢. 31) die
Erkldrung der Platoniker bei: ,Sicut enim, inquiunt, si pes
ex aeternitate semper fuisset in pulvere, semper ei subesset
vestigium, quod tamen vestigium a calcante factum nemo dubi-
taret, nec alterum altero prius esset, quamvis alterum ab altero
factum esset: sie, inquiunt, et mundus, atque in illo dii, creati,
et semper fuerunt, semper existente qui fecit, et tamen facti
sunt“ (Opuse. De aetern. mundi contra murmurantes; Sum. theol.
. e. ad 1). — Mit Recht sagt darum Baliez (Comment. in 1.
q. 46 a. 2): ,,D. Thomas, ut videre est ex contextu literae,
noluit ostendere, quod erat possibile, mundum fuisse ab aeterno,
nec ullam rationem fecit, qua id directe probaret, sed solum vult
efficere, et efficit, quod non demonstratur, fuisse ab aeterno,
nec coepisse in tempore, sed quod sola fide tenetur tamquam
certum ac firmum, quod coeperit in tempore, quod et nos fate-
mur, et omnes fateri debent®.

Dals dieses und nichts anderes die Lehre des hl. Thomas
war, wird uns auch von seinen heftigsten Gegnern bestitigt.



Thetisch vertritt er nicht d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung. 139

Als deren Anklagen sich in dem Correctorium Fratris
Thomae des Oxforder Franziskaners Wilhelm de Lamarre (um
1288) Luft machten, blieb auch die hier in Rede stehende Lehre
desselben nicht unangefochten. Und was ist das, was sie anfechten?
In ihren Ausstellungen an 1. q. 46 a. 3 ist es dieses: ,,quod dicit,
quod incoeptio sive novitas mundi demonstrative probari
non potest. — Dicimus, das ist ihre Censur, quod falsum est.”
Darauf antwortet Agidius Colonna von Rom (oder wer sonst der
Verfasser der unter seinem Namen gedruckten Verteidigungs-
schrift ,,Defensorium sive correctorium corruptorii Fratris Thomae*
ist): ,,Quod isti dicunt; esse falsum quod Thomas dicit, quod in-
coeptio sive novitas mundi demonstrative probari non potest —
ex dictis potest concludi nec esse falsum, nec contra doctrinam
Sanctoram. Omnes enim rationes, quae ad hoc possunt adduci,
nullo supposito quod ad fidem aliquo modo pertinet, possunt im-
pediri, sicut docet Thomas Contr. Gent. lib. 2 cap. 31 et alibi®
Also auch seinem Verteidiger zufolge ist nichts anderes als dieses
seine Lehre. — In dem folgenden Artikel (VIL in I. part.) sagen
die Corruptores Fratris Thomae hiochst vorsichtig nur: ,,Hic videtur
nimis expresse dicere aliqua, ex quibus sequitur quod creatio
mundi potuit esse aeterna“. Dals er also direkt oder positiv die
Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung lehre, wagen sie ihm
gar nicht vorzuwerfen. Der Corrector corruptorii stellt seiner
Erwiderung die volle Lehre des hl. Thomas an die Spitze,
Namlich: ,Sciendum quod, sicut non potest demonstrative probari
Wwundum incoepisse, ita nec demonstrative probari potest mundum
ab aeterno esse”. Von diesem Satze aus fillt es nicht schwer,
das Mifsverstindnis, auf welchem der gemachte Einwurf beruht,
aufzukliren., — Auch in ihren Anfeindungen der Quodlibeta des
bl Thomas (art. Y) driicken die Corruptores seine in Quodlib. I1I
q. 31 vorgetragene Lehre nicht anders aus als: ,quod demon-
Strative probai‘i non possit, mundum non esse aeternum®.

Die Wahrheit eines (zeitlichen) Anfanges der Welt galt dem
Aquinaten also als ein Dogma, d. h. als ein Glaubenssatz im
Vollen Sinne des Wortes. Seine Hauptaufgabe als eines Theo-
logen mufste darum zunichst sein, zu zeigen, dals die geoffen-



140 Lehre d. hl. Thomas tib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

barte Lehre nicht in Widerspruch mit den Forderungen unserer
Vernunft stehe. Deshalb thut er ausfibrlich dar, dals die ent-
gegengesetzte Behauptung, nidmlich die Welt sei von anfangloser
Dauer, oder sei immer gewesen, durchaus unerwiesen ist, ja dafs
sie gar nicht bewiesen werden kann. Zwar hat selbst Aristo-
teles die genannte Behauptung aufgestellt und mit Griinden zu
stiitzen gesucht; aber der hl. Thomas zeigt aus Aristoteles selbst,
dafs er dieselben nicht als demonstrative ansah (1 q. 46 a. 1.
wo manche Parallel-Stellen angefiihrt werden). Hier haben wir
also die Kehrseite des vorher Gesagten. Dort hiels es: dals die
Welt (in der Zeit) angefangen habe, kann nicht demonstrativ
bewiesen werden; und hier heiflst es: dalfs die Welt immer
gewesen sei, kann nicht demonstrativ bewiesen werden. Wie der
englische Lehrer alle fiir die erste Behauptung ins Feld ge-
fiihrten Griinde widerlegt, so widerlegt er gleicherweise alle
Argumente, welche die letztere Behauptung beweisen sollen. Vor
der Wissenschaft besteht demnach die eine Behauptung so viel,
oder besser gesagt, so wenig als die anderel, m. a. W,, es
handelt sich um eine Frage, in der wir allseitige Gewilsheit nicht
von der Wissenschaft, sondern nur vom Glauben erlangen
konnen.

Das ist auch die Auffassung des hl. Augustinus von dieser
Frage. Wenigstens scheint er dieselbe in folgenden Worten
(De civit. Dei lib. XII cap: 15 n. 3) auszudriicken: ,Qua-
propter si Deus semper dominus fuit, semper habuit creaturam
suo dominatui servientem; verumtamen non de ipso genitam
(wie der Sohn Gottes), sed ab ipso de nihilo factam; nec ei
coaeternam: erat quippe ante illam, quamvis nullo tempore sine
illa; non eam spatio transcurrente, sed manente perpetuitate ‘prae-
cedens. Sed hoc si respondero eis qui requirant, quomodo semper

! ,Ad neutram partem quaestionis sunt demonstrationes, sed (tantum)
probabiles vel sophisticae rationes ad utrumque®: In II Sent. dist. 1 q.
1 a. 5. — Es ist darum nicht logisch, wenn Herr Frohschammer (Die
Philosophie des Thomas von Aquin, Leipzig 1889 8. 512) sagt: ,Wenn
ein Anfang der Welt als unbeweishar, also die Ewigkeit derselben als
wissenschaftlich zulissig angenommen werden muls . , ¢



Agidius von Rom iiber die Frage. - 141

creator, semper dominus fuit, si creatura serviens non semper
fuit; aut quomodo creata est, et mon potius creatori coaeterna
est, si semper fuit: vereor ne facilius judicer affirmare quod
nescio, quam docere quod scio. Redeo igitur ad id quod creator
noster scire nos voluit; illa vero quae vel sapientioribus in hac
vita scire permisit, vel omnino perfectis in alia vita scienda ser-
vavit, ultra vires meas esse confiteor. Sed ideo putavi sine
affirmatione tractanda, ut qui haec legunt, videant a quibus quae-
stionum periculis debeant temperare, nec ad omnia sc idoneos
arbitrentur; potiusque intelligant quam sit Apostolo obtemperan-
dum praecipienti salubriter, ubi ait: Dico autem per gratiam quae
data est mihi, omnibus qui sunt in vobis, non plus sapere quam
oportet sapere, sed sapere ad temperantiam, sicut unicunique Deus
partitus est mensuram fidei (Rom. 12, 3)*. — Was heilst das
anders als: in dieser Frage sind wir auf den Glauben ange-
wiesen, und unser Verstand allein vermag es nicht zu absoluter
Gewifsheit iiber dieselbe zu bringen.

Geradeso wie der hl. Thomas behandelt unsere Frage sein
treuer Anhéinger, der bereits genannte Agidius Colonna von
Rom, General des Augustinerordens, spiter Erzbischof von
Bourge‘s und Kardinal, gest. 13161, Auch dieser ,Doctor fun-
datissimus® fragt in seiner Quaestio de duratione mundi?
Zuerst: ob die Welt ewig sei. Und in dieser Untersuchung
widerlegt er alle Griinde, auf welche hin Aristoteles und mit
thm Averroes und Avicenna dieses behaupteten. Daran schliefst
sich die Frage: ob die Welt ewig sein konne, und gerade wie
beim hl. Thomas, wird dieselbe auch hier ausgedriickt, nimlich :

=~ S e

1 Es ist ein Beweis von ginzlicher Unkenntnis der Literatur iber
unsern (egenstand, wenn Krause (a. a. O. p. 3) von der Lehre des hl.
Thomas sagt, dals ,nullus ex iis qui aliqua pollent auctoritate schola-
sticis idem docuerit®.

? In der Ausg. von Antonius de Aguilar Cordub. 1712 bildet die-
selbe einen Anhang zu dem Bande Tractatus, Im Eingang derselben
heifst eg jedoch: ,Quaestionem hanc ... quae erat in ordine quarta p. 1~
dist. 2 lib, 11 Sent., in nostra impressione dicti libri II omisimus, in
hoc IV, Sent. reponendam®,



142 Lehre d. hl. Thomas iib. d, Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

»an demonstrari possit, mundum incoepisse et aeternum esse
non posse®. Das gleiche Verfahren wie beziiglich der ersten
Frage wird auch hier eingehalten: , Quoniam quidam Magistri
ponunt hoc posse demonstrari, adducemus rationes illas quas
dicunt esse demonstrationes. Und zur griofsern Klarheit wird
noch hinzugefiigt, dals unter demonstrationes verstanden werden
,rationes necessariae et insolubiles, Auch dieser Meister be-
handelt also die Frage nicht thetisch, sondern lediglich kritisch.
Und um gar nicht mifsverstanden zu werden, erklirt er, dafls
man dieselbe in verschiedener Weise behandeln konne. ,,Potest
esse triplex modus dicendi: Primo quidem, quod aliquis diceret,
mundum ab aeterno esse non potuisse. — Secundo, si quis
diceret, quod non potest demonstrari, mundum non potuisse
ab aeterno fierl. Hic autem secundus minus diceret quam primus:
quia multa sunt vera, ad quae demonstrationes habere non pos-
sumus, — Tertio quidem, si aliquis diceret, quod rationes ad-
ductae vel per alios factae non sunt demonstrationes; et
hic tertius modus minus diceret quam secundus: quia multa sunt
demonstrabilia, ad quae non habemus demonstrationes et multa
scibilia quae nondum scimus. — Si ergo a nobis quaeratur, quid
sentimus de aeternitate mundi, non dicimus, quod mundus potuerit
esse ab aeterno; nec dicimus, quod non possit hoc demonstrari;
sed dicimus, quod rationes quae usque nunc vel audivimus, vel
in scripturis invenimus ab aliis factas, quod impossibile fuerit
mundum fuisse aeternum, non sunt demonstrationes, vel saltem
videntur nobis solubiles et non demonstrationes®.

Thomas von Stralsburg, einer der Nachfolger Colonna’s
im Generalat seines Ordens (gest. 1357), lehrt in seinem Kom-
mentar zu II. Sent. dist. 1 q. 2 a. 1 genau dasselbe: ,Dico
quod nec pro mundi aeternitate, nec contra mundi aeterni-
tatem potest adduci aliqua demonstratio.“ Beziiglich der erstern
fihrt er fort ,non plus faciam, nisi quod primo ponam aliquorum
philosophorum rationes, quibus, ut dicitur, se crediderunt demon-
strasse mundi aeternitatem; et secundo hujusmodi rationibus
respondebo®.  Beziiglich des letztern, ,utrum Deus secundum
creatricem suam potentiam ab aeterno potuerit effectum sine



Thomas von Strassburg; Duns Scotus; Biel; Soncinas. 143

contradictionis implicatione producere®, antwortet er: , Quamvis
solemnes doctores re reputent oppositum demonstrasse, ad divinae
tamen potentiae praeconium extollendum ad praesens teneo, quod
Deus hoc potuit absque omni implicatione contradictionis; quia si
implicaret contradictionem, tunc demonstratio esset ad oppositum,
sed . . .. neutra pars potest demonstrative probari.

Ganz dieselbe Stellung nimmt der Doctor subtilis zu
unserer Frage. In II. Sent. dist. 1. q. 3 fiilhrt er die Griinde
an, mit welchen beide entgegengesetzten Ansichten fiir und gegen
die Moglichkeit einer anfanglosen Schiopfung zu seiner Zeit ge-
stiitzt wurden, und zeigt, dals sowohl die einen wie die anderen
solubiles sind, also keine demonstrationes. Uber den relativen
Wert der Griinde sagt er nichts; auf welcher Seite er grilsere
Wahrscheinlichkeit anerkennt, ist darum aus seiner Darstellung
nicht zu ersehen. Man kann sich némlich ganz wohl fiir die
eine oder andere Seite entscheiden, ohne deshalb den Griinden
demonstrative Kraft, und deren Ergebnis metaphysische Gewils-
heit zuzuschreiben. So sagt z. B. Gabriel Biel (In IL. Sent.
dist. 1 quaest. 3): ,,Sunt duae opiniones contrariae, quarum
neutra potest evidenter et demonstrative reprobari. Siquidem ad
Uramque partem quaedam sunt rationes apparentes. Ponitur
tamen haec conclusio responsalis. Quamvis utraque pars quae-
stionis possit cathegorematice teneri et defendi, probabilius tamen
€8t tenere partem ejus affirmativam, quia Deus potuit mundum
Creasse ab aeterno ... Prima pars patet: quia ad nullam partem
adduci possunt rationes tam evidentes, quin solvi possint et evadi.
Secunda pars patet: quia pro illa sunt rationes fortiores, et
contra eam debiliores ...“ — In gleichem Sinne sagt Paulus
Soncinas (Quaest. metaphys. lib. 12 cap. 31). ,Multa alia
adduci possunt quibus probaretur non implicari in verbis istis
ullam contradictionem: mundus fuit ab aeterno. Quia tamen pro
Deutra istarum partium habentur rationes demonstrativae, ideo ad
Utrarumque rationes est respondendum®.

Auch der hl. Thomas entscheidet sich offen fiir die eine
Seite; aber auf andere Griinde hin, als diejenigen sind, welche
vergeblich einen demonstrativen Beweis anstreben. Nachdem er



144  Lehre d. hl. Thomas iib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

namlich gezeigt, dals man auf diese Weise nicht zum Ziel kommt,
figt er hinzu: ,Potest autem efficacius procedi ad hoc (dals die
Welt einen Anfang hat) ostendendum ex fine divinae volun-
tatis. Finis enim divinae voluntatis in rerum productione est
ejus bonitas, ‘inquantum per causata manifestatur. Potissime
autem manifestatur divina bonitas et virtus per hoc quod res
aliae praeter Ipsum non semper fuerunt. Ex hoc enim manifeste
apparet, quod res aliae praeter Ipsum ab Ipso esse habent quia
non semper fuerunt. — Ostenditur etiam quod non agit per
necessitatern naturae, et quod virtus sua est infinita in agendo
(insofern nicht blofs geschieht, was Gott will, sondern auch,
wann er will. Deshalb also) convenientissimum fuit divinae
bonitati, ut rebus creatis principium durationis daret* (Contr. Gent.
lib. 2 cap. 88). — Wie das vom hl. Thomas gebrauchte Wort
es ausdriickt, haben wir es hier mit Konvenienz- Griinden zu
thun, wie sie von den Theologen angefiihrt zu werden pflegen,
um das Angemessene der Oﬂ'enbarung einer Lehre zu zeigen,
die iiber den Bereich unserer natiirlichen Auffassung hinausliegt.
Solche Konvenienz-Griinde sind also von Beweis-Griinden
wesentlich verschieden. Sie haben nicht darzuthun, was sein
muls und nicht anders sein kann, sondern sie haben nur zu
erkliren, was thatséichlich ist. ‘Darum haben sie nicht auf die
potentia Dei absoluta Riicksicht zu nehmen, sondern gehen von
der potentia Dei ordinaria aus, insoweit wir Gottes Macht im
Verhdltnis zu und in Verbindung mit seiner Weisheit, Giite,
Vorsehung u. s. w. betrachten. Sie schliefsen also blofs auf eine
potentia subjectiva und necessitas physica (oder moralis), wihrend
Beweisgriinde die possibilitas objectiva oder intrinseca und die
necessitas metaphysica zum Gegenstande haben. Der hl. Thomas
will also hier beziiglich des Anfanges der Welt nicht erschliefsen,
was geschehen mufste und nicht anders sein konnte, sondern er
geht von der Thatsache aus und begriindet das Angemessene
und Zutreffende des mit ihr Zusammenhangenden. Was wollte Gott
bei der Erschaffung der Welt? Etwas aulser sich konnte nicht
der Gegenstand seines Wollens und Liebens sein. Nur seine
eigene Griite konnte sein Verlangen und Begehren auf sich ziehen.



Konvenienzgrinde fir die Notwendigkeit eines Anfanges der Welt. 145

Ein Uberflufs dieser Liebe seiner eigenen Giite war die Erschaf-
fung von Wesen aulser sich, denen er etwas von dieser Giite
mitteilte. Notwendigerweise also mulsten die Geschopfe seine
Giite offenbaren. Gottes Giite erscheint uns aber deutlicher in
der Schopfung, wenn dieselbe nicht immer gewesen ist.. Denn
dann ist es klarer fiir uns, dals sie all ihr Sein von Gott hat.
— Auch erkennen wir in diesem Falle deutlicher, dafs Gott
nicht aus Naturnotwendigkeit, sondern aus freiem Willen geschaffen
hat, — Endlich erscheint uns die Macht Gottes selbst dann in
einem viel hellern Lichte, insofern das, was er will, eintritt zu
einer beliebigen von ihm bestimmten Zeit.

Diese verschiedenen Konvenienz- Griinde, die es fiir Gottes
Weisheit zu einem Gesetz machten, die Welt in der Zeit zu
erschaffen, wiederholt der hl. Thomas in den verschiedensten
Fassungen. So z. B, in der Sum. theol. 1. q. 46 a. 1 ad 6:
»In agente universali, quod producit rem et tempus ... con-
siderandum est, quod dedit effectui suo tempus, quantum et
quando voluit, et secundum quod conveniens fuit ad suam
potentiam demonstrandam. - Manifestius enim mundus ducit in
cognitionem divinae potentiae creantis, si mundus non semper
fuit, quam si semper fuisset: omne enim quod non semper fuit,
manifestum est habere causam; sed non ita manifestum est de
€0 quod semper fuit“. Also die Thatsache der Erschaffung d. h.
der Hervorbringung alles Seins durch Gott, leuchtet uns besser
ein, wenn alles in der Zeit entstanden ist.

In seinem Kommentar zu des Aristoteles De coelo et
mundo lib. 1 lect. 29 sagt St. Thomas ferner: ,Nos per fidem
catholicam ponimus, quod (mundus) incoepit esse, non quidem
per generationem quasi a natura (wie die Platoniker sagten,
gegen welche Aristoteles hier polemisiert), sed effluens (ndmlich
als Wirkung) a primo principio, cujus potentia non erat alligata
ad dandum ei esse infinito tempore: sed secundum quod voluit,
Postquam prius non fuerat, ut manifestetur excellentia
Virtutis ejus supra totum ens, quia totum ens tantum de-
Pendet ab ipso, et ejus virtus non est alligata vel deter-
Winata ad productionem talis entis“. Das will sagen:

Jahrbueh fiir Philosophie ete. V, 10



146 Lehre d. hl. Thomas ib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschdpfung.

Gott hat die Welt erschaffen, und zwar frei erschaffen. Beides
erkennen wir aber deutlicher, wenn die Welt nicht immer war.
— Gerade so heifst es Quaest. Disp. De Potentia ¢. 3 a. 17
ad 8: ,Cum Deus creaturas ad manifestationem sui produxerit,
convenientius fuit et melius, ut sic producerentur, sicut con-
venientius et expressius eum poterat manifestare. Ixpressius
autem manifestatur ex creaturis, si non semper sint; quia in hoc
manifeste apparet, quod ab alio eductae sunt in esse, et quod
Deus creaturis non indiget, et quod creaturae omnino divinae
subjacent voluntati.

Der freundliche Leser wird es uns nachsehen, wenn wir
noch eine andere Stelle anfilhren, in welcher der hl. Thomas
dasselbe sagt. Er wird bald den Grund sehen, weshalb uns
daran gelegen ist, diese Seite der Lehre des Aquinaten mit
einiger Ausfiihrlichkeit zu geben. In dem Kommentar zu des
Aristoteles Physic. lib. 8 lect. 2 sagt er: ,Sicut propter seipsum
res fecit, ut in eis suae bonitatis similitudo manifestaretur: ita
voluit eas non semper esse, ut sua sufficientia manifestaretur in
hoc, quod, omnibus aliis non existentibus, ipse in seipso omnem
sufficientiam beatitudinis habuit et virtutis ad rerum productionem.
Et hoc quidem dici potest — so fiahrt er fort gegen das von
ihm hekdmpfte Streben, mehr zu beweisen als moglich ist (sapere
non ad sobrietatem) — quantum humana ratio capere potest de
divinis, salvo tamen esecreto divinae sapientiae, quod a nobis com-
prehendi non potest®.

Der hl. Thomas fiihrt also seinerseits positive Griinde vor,
welche die Konvenienz eines zeitlichen Anfanges der Welt
besser und wirkungsvoller darthun, als die von ihm widerlegten
Argumente, welche zuviel anstreben, nidmlich den Beweis, dafs
es so sein mulste. An Stelle des Wissens, welches wir, ihm
zufolge, in dieser Frage nicht erlangen konnen, begniigt er sich
also mit der grolsten Wahrscheinlichkeit, welche von seiten
des Glaubens zu absoluter Gewilsheit erhoben wird. Wird also
die Frage gestellt, aut welcher Seite der hl. Thomas (unter
Voraussetzung der Offenbarung) griofsere Wahrscheinlichkeit

(fir die Vernunft) anerkennt: ob auf seiten jener, die fiir die



Einige Milsverstindnisse. 147

Anfanglosigkeit der Welt einstehen, oder jemer, welche einen
Anfang derselben behaupten; so muls unbedingt geantwortet
werden, dals er auf seiten der letzteren steht. Im Vorstehenden
haben wir die positiven Belege dafiir gegeben. — Negativ folgt
dasselbe daraus, dals er den versuchten Beweisen fiir diese Be-
hauptung Wahrscheinlichkeit ausdriicklich zuerkennt (,,licet
probabilitatem habeant*); und indirekt folgt es aus dem Um-
stande, dals er in dem Opusc. de aetern. mundi ‘contra
murmurantes gesteht, der hl. Augustinus habe (De civit. Dei
lib. 11 a. 12) die Ewigkeit der Welt mit vielen Griinden be-
kimpft, ohne dafs er mit einer Silbe seine Mifsbilligung dieser
Griinde zu erkennen gibt.

Nur aus dem Umstande, dafs Herr Frohschammer (a. a.
0. 8. 526) den vom hl. Thomas so stark betonten Unterschied
zwischen Wahrscheinlichkeitsgriinden und Beweis griinden,
zwischen Angemessenheit und Notwendigkeit iibersah, lilst es
sich erkliren, dals er den Konvenienzgrund aus dem ,,Zweck der
Schopfung® gegen den Aquinaten ,fiir die Notwendigkeit der
Annahme eines zeitlichen Weltanfanges® anfiihrt. Gleichwohl ist
er so gniidig, anzuerkennen, dals dieser den genannten Grund
wenigstens andeutet! Das ist eine arge ignoratio elenchi und
ein Verkennen der wirklichen Lehre des hl. Thomas. Er leugnet
eine ubsolute Notwendigkeit der Annahme eines zeitlichen Welt-
anfanges, welche auf einer innern Unmioglichkeit des Gegenteils
beruht; aber er behauptet eine bedingungsweise Notwen-
digkeit dieser Annahme, insoweit nimlich Riicksicht genommen
wird auf Gottes thatséichliche Anordnungen. Und unter diesem
Gesichtspunkt deutet er den Grund nicht blofs an, sondern
fihrt ihn unvergleichlich besser aus, als sein Kritiker’. Die von
uns oben angefiihrten Stellen liefsen sich leicht{ noch aunf das

! Auch das, was Frohschammer an derselben Stelle als Lehre der
Scholastiker beziiglich des Zweckes der Welt ausgibt, ist durchaus un-
richtig. Kr verwechselt den finis operantis mit dem finis operis. Vgl.
St. Thom. Quaest. Disp. De Potentia q. 3 a. 15 ad 14: ,Communi-
catio bonitatis non est ultimus finis, sed ipsa divina bonitas, ex
Cujus amore est quod Deus eam communicare vult , . .4

10%



148 Lehre d. hl. Thomas tb. d. Méglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

doppelte vermehren. Jedenfalls zeigen dieselben also so viel,
dals der englische Meister so starke Griinde fiir die Angemessen-
heit eines (zeitlichen) Anfanges der Welt vorfiihrt, dals sie dem
Herrn Frohschammer dessen Notwendigkeit zu beweisen scheinen.
Es wire also ein wirkliches Unrecht, wenn man den Aquinaten
als einen Verteidiger der Moglichkeit einer anfanglosen Welt
anfihrte. Und doch geht Herr Krause (a. a. O. p. 6) sogar
soweit zu sagen, der hl. Thomas habe die Mdglichkeit einer an-
fanglosen Schiopfung zu beweisen gesucht: ,,Eorum potissimum
argumentorum rationem habebimus, quibus (S. Thomas) aeternam
creationem universi esse possibilem demonstrare nititur.“ Nein,
das einzige, was er will, ist zu zeigen, dafs wir durch wissen-
schaftliche Griinde es nicht zu einer metaphysischen Gewifsheit
iiber diesen Punkt bringen konnen; dafs die versuchten Beweise
nicht die Notwendigkeit eines zeitlichen Anfanges darthun,
also die gegenteilige Ansicht nicht als unméglich erweisen.

Allerdings folgt aus der Darlegung des hl. Thomas, dals
eine ewige Weltschopfung metaphysisch moglich ist, also
innerlich nicht widerspricht. Denn wenn die versuchten Beweise
nicht zu dem notwendigen Schlufs fiihren: die Welt hat einen
Anfang, sie kann nicht nicht-angefangen haben; so ist eine anfang-
lose Schopfung wenigstens innerlich moglich. Aber diese Folgerung
ist nicht das vom hl. Lehrer beabsichtigte Resultat seiner Unter-
suchung; an ihr hat er kein weiteres Interesse. Mit dem syste-
matischen Aufbau des thomistischen Systems hat dieselbe auch
nicht das geringste zu thun; sie ist kein Glied, kein Stein in
dem wundervollen Lehrgebéude des Aquinaten, und in sich selbst
ist sie von dufserst untergeordnetem Belang. Das erklart es
auch wohl, weshalb der hl. Thomas selbst die Frage nicht
thetisch behandelte. Die einzige apologetische Seite derselben
ist von Wichtigkeit. — Uber diesen Punkt ist Herr Froh-
schammer allerdings anderer Meinung; er nennt diese IFrage
,einen sehr wichtigen Punkt der thomistischen Philosophie®
und meint, dafs, ,wenn ein Anfang der Welt als unabweis-
bar, also die Ewigkeit derselben als wissenschaftlich zuldssig
angenommen werden mufs, hiermit die ganze wissenschaftliche



Warum der hl. Thomas die Frage nicht thetisch behandelt. 149

Grundlage namentlich der mittelalterlichen Metaphysik und Theo-
logie, wo nicht gestiirzt, doch wankend gemacht wird“ (S. 512).
Gewils ist es merkwiirdig, dals der hl. Thomas, der doch Scharf-
blick und Weitblick genug hatte, jene Wissenschaft in ein so
streng gegliedertes System zusammenzufassen, eine solche Gefahr
nicht erkannte. Allein ein solches Bedenken besteht fiir Froh-
schammer nicht. , Freilich — sagt er, gleichsam entschuldigend —
hat Thomas wohl nicht untersucht und erkannt, wie bedenklich
und gefihrlich seine Annahme fiir den ganzen wissenschaftlichen
Bau der Scholastik, der sich ja gerade auf die Betrachtung des
(reschopflichen (Natur) als solchen griindete, werden konnte und
mufste, wenn sie strenge beim Wort genommen und durchgrei-
fender Ernst damit gemacht wurde“ (S. 515). — Aber ist dann
nicht wenigstens dieses merkwiirdig, dafs die scharfsinnigen und
geistesmichtigen Scholastiker, welche sich in der Behandlung
unserer Frage auf einen andern Standpunkt stellten als der hl.
Thomas, diese Gefahr nicht erkannten? Hitten sie dieselbe ge-
sehen, gewils wiirden sie nicht versdéumt haben, darauf auf-
merksam zu machen. Am allermerkwiirdigsten aber ist dieses,
dafs von den zahllosen und erbitterten Gegnern ,,der mittelalter-
lichen Metaphysik und Theologie* bis jetzt noch keiner von
Jenem Standpunkte aus die ,Grundlage” derselben ,gestiirzt hat.
Dafs dieses ihm selbst gelungen sei, kann Herr Frohschammer
sich unméglich einbilden. — Beinahe wortlich wie er, sagt auch
Herr Krause (a. a. O. p. b), ,hanc veritatem fundamenti instar
esse, quo sublato multae aliae veritates cadant necesse sit, ser-
vato stabilitae atque confirmatae videantur”. Schade, dals uns
nicht wenigstens einige der vielen Wahrheiten aufgezihlt werden,
welche der hl. Thomas in seinem System nicht aufrechtzuhalten
imstande war. — Doch wir ~horen wenigstens einen Grund,
weshalb unsere Frage ,in quaestionum gravissimarum, quae a
philosophis disputari possint, numero® ist. ,Si enim demonstrari
potest, mundum absque initio esse non posse, funditus eversa est
materialismi doctrina, quae materiae aeternitatem, et pan-
theismi, quae aeternam infiniti evolutionem et perfectionem
praedicat.“ Also die endgiltige Widerlegung des Materialismus



150  Lehre d. hl. Thomas iib, d. Moglichkeit einer ewigen Weltschépfung.

und Pantheismus hangt von dieser Frage ab! Und der hl. Thomas
hat es nicht so weit gebracht, diese Irrtiimer griindlich zu
widerlegen! Das kann nicht im Ernst gemeint sein.

Ist die in Rede stehende Frage aber auch von untergeord-
neter Bedeutung riicksichtlich des zu gewinnenden Resultates,
so ist sie doch ein vorziiglicher Gegenstand zur Ubung des
Scharfsinnes. Das erkldrt es wohl, weshalb die spéteren Schola-
stiker sich mit einer gewissen Hast in die Frage selbst stiirzten:
Utrum mundus potuerit esse ab aeterno? Und auch die Kom-
mentatoren des hl. Thomas machen sich unmittelbar an die positive
Behandlung dieser Frage, ohne auf die zuriickhaltende Stellung
ihres Meisters besondere Riicksicht zu nehmen. Diese Unter-
lassung hatte bei manchen ein Milsverstandnis dieser Stellung
selbst zur Folge. So leugnet z. B. Nazarius (Comment. in
I. p. Sum. q. 46 a. 2), was wir doch aus den eigenen Worten
des Heiligen, aus den Zeugnissen seiner Zeitgenossen und dem
gleichen Verfahren seiner Nachfolger augenscheinlich dargethan
haben, dals seine Stellung zu jener Frage eine blofs priifende,
abwigende, kritische gewesen sei. Guerinois (Clypeus Philos.
Thomist. Venet. 1710 tom. IV. p. 31) sagt im Eifer der theti-
schen Behandlung unserer Frage: ,Nec valet quod respondent
aliqui recentiores, videlicit, D. Thomam solvere argumenta contra
aeternitatem entium successivorum militantia quasi minime demon-
strativa, non vero quasi minus probabilia. — Non valet, inquam;
si enim 8. Doctor existimat, argumenta quae aeternitatem entium
successivorum impugnant, esse probabiliora (ut putant illi recen-
tiores), quare ea proponit, ut solvat et refellat? Quare potius
majorem eorum probabilitatem non declarat, non approbat? Quare
sententiam oppositam ibi docet et probat?‘ — Die Frage nach
der grolfsern Wahrscheinlichkeit auf dieser oder jener Seite
kommt fiir den hl. Thomas dem Gesagten zufolge nicht in Be-
tracht. Das setzt thetische Behandlung der Frage voraus. Dals
er aber den von ihm als nicht strenge beweisend zuriickgewiesenen
Griinden iiberhaupt Wahrscheinlichkeit zuerkennt, kann unmoglich
geleugnet werden. Denn er sagt: ,,Has rationes, quia usquequaque
non de necessitate concludunt, licet probabilitatem habeant,



Die spiteren Scholastiker behandeln alle die Frage thetisch. 151

sufficit tangere solum . . .“ (Contr. Gent. 1. ¢.). — Sylvius,
der ebenfalls den bezeichneten Charakter der Stellung des hl
Thomas zu unserer Frage iibersah, kam folgerichtig zu der Mei-
nung, der Heilige spreche sich nicht klar iiber dieselbe aus. Das
ist insofern wahr, als der Aquinate keinen einzigen Artikel eigens
zu dem Behufe geschrieben hat, positiv und direkt nachzuweisen,
dafs eine ewige Weltschopfung moglich ist, obgleich dieses das
stets gleiche indirekte Resultat seiner vielen Abhandlungen iiber
unsere Frage ist. KEs ist aber durchaus nicht wahr in dem
Sinne, als sei der hl. Thomas sich selbst nicht klar gewesen,
oder als sei die von ihm gegebene Entscheidung irgendwie
unklar. Sylvius wurde in seiner Meinung bestirkt durch eine
Verschiedenheit in der Lesart, die indessen nach seiner eigenen
Erklirung kaum in Betracht kommen kann. Er fand némlich,
dafs viele von ihm angefiihrte Druck-Ausgaben, und ebenso zwei
von ihm zu Rate gezogene vorziigliche Handschriften in der Sum.
theol. 1 q. 46 a. 1 statt der gewdhnlichen Fassung: ,,Respondeo
dicendum, quod nihil oportet praeter Deum ab aeterno fuisse*
— lasen: ,quod nihil potest praeter Deum ab aeterno fuisse®.
Daraus glaubte er schlielsen zu konnen, dafs der hl. Thomas
spater, ndmlich als er die Summa schrieb, zu der Ansicht hin-
geneigt habe, ,,quod mundus non potuerit ab aeterno creari‘.
Indessen wird diese Auffassung nicht blofs durch den Zusammen-
hang, sondern selbst durch den Wortlaut des Artikels ausge-
schlossen. Sylvius selbst muls sich sagen, dals die Worte ,,nihil
oportet praeter Deum ab aeterno fuisse’ mit den darauf-
folgenden ,non est necessarium, Deum velle quod mundus
fuerit semper®, am besten im Einklang stehen, Wenn der hl
Thomas aber auch geschrieben hiitte: ,nihil potest praeter Deum
ab aeterno fuisse“ — so wiiren diese Worte doch nur im Zu-
sammenhang mit dem Ganzen zu verstehen. Dals der englische
Lehrer keine gefeilten Stiliibungen liefern wollte, ist jedem klar,
der mit seinen Werken vertraut ist. Aber seinen Sinn versteht
er, wenn auch oft in gedringtester Kiirze, vollkommen auszu-
driicken. Der hier in Rede stehende Satz lautet aber vollstindig
$0: ,,Nihil potest practer Deum ab aeterno fuisse. Et hoc quidem



152 Lehre d. hl. Thomas ib. d. Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

ponere, non est impossibile“. Das ,potest steht also gleich-
bedeutend mit: ,mnon est impossibile“. Der kleine Vordersatz
driickt demnach, um es mit dem Kardinal Cajetan zu sagen, zwei
Gredanken aus: ,,Asserit primo, nihil aliud a Deo fuisse semper.
Et quoniam hoc ex fide tenetur, nec hoc est probandum, addit
secundum, scilicet, quod hoc assertum est possibile. —- Die
neue Leoninische Ausgabe der Werke des Aquinaten stellt aus
den wenigen zu Hilfe genommenen Handschriften den Text so
fest: ,,Respondeo dicendum, nihil praeter Deum ab aeterno fuisse.
Et hoc quidem ponere non est impossibile“. Als Variante wird
aus der Mehrzahl der vorgelegenen Handschriften ,nihil potest..”
angefithrt. Zur Verdunkelung des Sinnes trigt diese Verschie-
denheit der Lesart also in keinem Falle bei.

In der thetischen, oder positiven, oder direkten Behandlung
unserer Frage nun gehen die Scholastiker weit auseinander —
wie Baliez (Comment. in I. p. Sum. q. 46 a. 2) sagt: ,In hac
celebri disputatione innumerae gravissimorum Theologorum cir-
cumferuntur sententiae“.!  Wir konnen dieselben fiiglich auf
folgende vier Klassen zuriickfiihren:

1. Der sel. Albertus Magnus (Sum. p. IL tract. 1 quaest.
4 membr. 2 und In II. Sent. dist. 1 art. 10) leugnet gegen
Rabbi Moyses, dals die Welt oder irgend einer ihrer Teile von
Ewigkeit hervorgebracht werden konnte. Ihm folgen hierin der
hl. Bonaventura (In II. Sent. dist. 1 p. art. 1 quaest. 2);
jedoch glaubt er, Gott hitte die Welt von Ewigkeit aus einer
ihm gleichewigen und unerschaffenen Materie hervorbringen
konnen, wenn es eine solche gegeben hitte; — Heinrich von
Grent (Quodlib. 1 quaest. 7 und 8; Quodlib, ¥ quaest. 17; gegen
ihn besonders Scotus a. a. 0.) — Card. Toletus (In Aristot.
Physic. lib. 8 quaest. 2; gegen ihn besonders Baiez [a. a. O.]
und Nazarius [a. a. O0.]). — Card. de Aguirre (Philos.

! Gewils ist das ein handgreiflicher Beweis fiir die Richtigkeit der
Behauptung des hl. Thomas, dals in dieser Frage weder auf der einen
noch auf der andern Seite demonstrative Beweise vorhanden sind.
Wiiren dieselben vorhanden, so wiire eine solche Meinungsverschiedenheit
unmdaglich.




Grolse Verschiedenheit unter denselben. 153

rationalis. Physica lib. 8. disp. 43 und 44). — Tanner (Theol.
scholast. tom. I. disp. 6 quaest. 1 dub. 3) u. A.

2. Auf Grund der Lehre des hl. Thomas stehen fur die
Moglichkeit der Ewigkeit aller Geschopfe (mit einziger Ausnahme
des  Menschen) ein:' Gregorius von Rimini (In IL. Sent.
dist. 1 quaest. 3 art. 1); Natalis Hervaeus (in eund. loc.
quaest. 1 art. 2); Capreolus (Ibid. quaest. 1); Deminicus von
Flandern (In Arist. Metaphys. lib. 12 quaest. 4 art. 2 ad 3);
Soncinas (loc. cit.); Card. Cajetan (In I p. q. 46 a. 2);
Ferrariensis (In Sum. Contr. Gent. lib. 2 cap. 38 und cap. 81;
Physic. lib. 8 quaest. 3); Bened. Pererius (De commun. rerum
natural. principiis lib. 15 cap. 13); die Complutenses (Physic.
disp. 3 und 4); Ripa (In I. q. 46 a. 2); Guerinois (loc. cit.);
Mailhat (Disp. I. de mundo sect. 1); Ortiz (tract. 10, confer.
4 und 5); Coelestin. Pley (Physic. disp. 8 quaest. 1 und 2);
Frane. Amisus (Curs. theol. tom. L. disp. 7 sect. 2 n. 44 sqq.);
Poncius (Philos. Curs. ad mentem Scoti, Physic. lib. 8 disp. 50.
quaest, 4), der jedoch fiir die Moglichkeit des motus aeternus
eine Bedingung beifiigt; Cavinus (In lib. 8 Physic. disp. 2
tract. ult. quaest. 2 § 1); Syrus (In eund. loc. quaest. unic.
art. 2 § 2) u. A. — Nicht alle von den hier Genannten nehmen
von der behaupteten Moglichkeit den Menschen aus. Woraut
sich diese Ausnahme griindet, wird aus dem Verlauf unserer
Abhandlung klar werden. — Auch Baiiez gehort in diese
Klasse, insofern er die Moglichkeit der Ewigkeit fir alle Ge-
schopfe behauptet unter der Bedinguug, dals Gott ihnen eine
andere Natur und Ordnung verlichen hitte, als sie jetzt haben.

3. Durandus (InIL Sent. dist. 1 quaest. 2) machte eine Unter-
scheidung zwischen entia permanentia und entia successiva
in der Welt. Beziiglich der ersteren behauptete er die Mog-
lichkeit ewiger Erschaffung; beziiglich der letzteren leugnete
er sie. Thm folgen hierin u. A. Soto (In 8. lib. Physic. quaest. 2);
Suarez (Metaphys. disp. 20 sect. 6 und 7); Joannes a St
Thoma (Curs. philos. II. partis I. p. quaest. 24 art. 2: ,prima
8ententia mihi non solum probabilior, sed etiam certior videtur);
Mastrius (Physic. disp. 14 quaest. 1 u. 2); Valentia (tom. L



154 Lehre d. hl. Thomas iib, d, Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung.

disp. 3 quaest. 3 punct. 2), der jedoch hinzufiigt, dals, wenn man
blofs auf die Autoritdt der Viater sehe, gesagt werden miisse,
kein (eschopt habe von Ewigkeit sein konnen, obgleich fiir
diese allgemein behauptete Unmioglichkeit bis jetzt kein geniigender
Beweisgrund aufgefunden sei; Goudin (Physic., p. II. Disp. unic.
quaest. 1. art. 4: ,probabilior videtur®); Arriaga (Curs. philos.
Physic. disp. 17 sect. 1); die Conimbricenses (In 8 Physic.
cap. 2 quaest. 6 und 7) die jedoch, wie Soto, die Moglichkeit der
Ewigkeit nicht geradezu von der Kreisbewegung ausschlielsen;
Babenstuber (Philos. Thomist, Salisburg. Physic. lib. 8 disp.
unic.); Hurtado de Mendoza (Univ. Philos. Physic. disp. 18).

4 Andere.endlich machten in den entia successiva wieder
Unterabteilungen und nahmen von ihrer Behauptung der Mog-
lichkeit ewiger Schopfung nur diejenigen Dinge aus, welche durch
Zeugung oder Ziichtung von einander entstehen (die sog. gene-
rationes). So Franec. de Araujo (Comment, in Arist. Metaphys.
lib. 12 quaest. 4 art. 4 n. 22); Vasquez (In L p. disp. 177
cap. 5); Oviedo (Curs. philos. Physic. Controv. 19 punct. 2) u. A.

Wie der Leser sieht, finden sich thomistische Autoren nicht
blofs in jeder dieser Klassen, sondern sogar an der Spitze der-
selben. ,,Videtur autem — so sagt Hurtado (a. a. O. sect.
1 § 2) — dissensio Thomistarum, quam indicat Cajetanus, argu-
mento esse, non constare liquido de S. Thomae doctrina®“ Das
ist, wie bereits bemerkt, durchaus nicht der Fall. Wie sollte
auch ein Zweifel dariiber sein kionnen, da er doch an wenigstens
sieben verschiedenen Stellen ganz dasselbe lehrt und ausfiihrlich
darthut? Nein, die Verschiedenheit riihrt daher, dafs die ange-
tihrten Autoren sich in der Behandlung unserer Frage auf einen
anderen Standpunkt stellen als der hl. Thomas. Er behandelt
die Frage kritisch, sie thetisch. Sonach erkldart es sich
leicht, dals aus seinen Pridmissen verschiedene Folgerungen ge-
zogen werden. Kr sagt ja nicht, was er selbst iiber die Frage
an sich denkt, sondern er gibt blofs sein Urteil iiber die ver-
schiedenen Ansichten anderer iiber dieselbe ab.

Wir kennen keine andere Frage, in welcher Freund und
Feind so wenig Riicksicht auf den wirklichen Standpunkt des



Die Principien der Moraltheologie ete. 155

hl. Lehrers genommen haben. Daraus erklirt sich die eigen-
tiimliche Thatsache, dafs manche, in beiden Lagern, im Wider-
spruch mit demselben zu sein vermeinen, die es wirklich nicht
sind. Die Frage selbst hat ihr ganzes Interesse derart in An-
spruch genommen, dals sie den Gesichtspunkt, von dem aus der
Meister von Aquino die Frage behandelt, unbeachtet lassen. Das
Einzige, was wir deshalb in dieser Abhandlung beabsichtigen,
ist, seine Lehre iiber unsern Gegenstand objektiv darzu-
stellen und zu rechtfertigen. Unsere Aufgabe ist also in
erster Linie eine kritisch literar-historische, und erst in zweiter
Linie eine philosophische. Wir wollen nicht darthun, ob und
inwieweit und unter welchem Gesichtspunkt eine ewige Welt-
schopfung moglich ist, sondern wir fragen blofs: was hat der hl
Thomas in dieser Beziehung gelehrt? und: ist seine Lehre richtig?

S. 141 Anmerk. 1 Zeile 2 lies: Krause, ,Commentatio philos.:

Quomodo 8. Bonaventura mundum non esse aeternum, sed tempore ortum
demonstraverit. Brunsberg. 1890.

.

DI} PRINCIPIEN DER MORALTHEOLOGIE NACH
THOMAS VON AQUIN.

Vox Dr. C. M. SCHNEIDER.

Nr. 7.
Die Gnadenkraft als Princip des menschlichen Handelns.

Wir konnen das Gesetz als eines der Principien fiir das
moralische Handeln hier iibergehen, denn einerseits haben wir
in dieser Zeitschrift bereits iiber die Beziehung des Gesetzes
zur freien Handlung gesprochen; und anderseits geht die Stel-
lung, welche das Gesetz, als Princip des Moralischen, einnimmt,
leicht vorher aus dem Gesagten. - Es ist eine Hilfe, ein Beistand
fiir die Vernunft und steht nimmermehr im Gegensatze zur Frei-
heit, vielmehr vermehrt es die Freiheit. Kines aber diirfen wir
nicht unerwihnt lassen: Thomas betrachtet die Gnade als das
letzte Princip des menschlichen Handelns und erliutert sie des-
halb im moralischen Teile seiner Summa. Zugleich aber be-
rachtet er sie als das vollkommenste Gesetz und deshalb be-
haudelt er sie nach den verschiedenen Arten von Gesetzen.



	Die Lehre des Hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung

