Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Della Memoria Umana Dissertazione letta all’ Academia di
San Tommaso in Roma pel Prof F. Satolli. Opuscolo
estratto del Periodico: L’Academia Romana di San Tom-
maso d’Aquino. Vol. III. fasc. II. Roma 1883.

Die Abhandlung des Prof. Satolli enthilt einen wertvollen Beitrag
zur thomistischen Psychologie, némlich eine Darstellung des Gediicht-
nisses und der Erinnerungskraft, die sich enge an den Kommentar des.
englischen Lehrers zuv aristotelischen Schrift mepl wvyuye xal dvauvy-
ogewe anschlielst. Zuniichst wird zwischen sinnlichem und intellektivem
Gediachtnis unterschieden, und gezeigt, dals das letztere nicht ein vom.
Intellekt verschiedenes Vermdgen bilde, dagegen das erstere als ein be-
sonderes Seelenvermdgen von der Phantasie und den iibrigen sensitiven
Vermogen unterschieden werden miisse. Die Erinnerungskraft (reminis-
centia) aber sei eine Funktion, die allein dem sinnlichen Gedichtnis im
Menschen zukomme, sofern dieses durch die Verbindung mit dem Intellekt
.z hoherer Kraft und Wirksamkeit erhoben werde. Das treffliche Schrift-
chen schliefst mit einer kurzen Darstellung der positivistischen
Auffassung des Gedadchtnisses, in welcher die psychischen Vorgiinge mit
ihren materiellen Bedingungen verwechselt werden, und einigen Bemer-
kungen iiber die Bedeutung jenes Vermégens fiir das Seelenleben iiber-
haupt. — Im einzelnen verdienen einige Sitze hervorgehoben zu werden,
die von der tiefen Einsicht des Verf. in das Verhiltnis der thomistischen.
Philosophie zu den philosophischen Systemen und Ansichten der neueren
Zeit Zeugnis geben. So wird Descartes anldlslich des wesentlichen Unter-
schiedes von Verstand und Sinnlichkeit treffend als ein riickwirts ge-
wendeter (a testa rovescia) Sokrates bezeichnet, dessen Spiritualismus
(Zuriickfihrung der sinnlichen auf die intellektuelle Erkenntnis) zur
Materialisierung selbst desjenigen fiihrte, was zweifellos geistiger Natur
ist (p. 4). Ferner wird der Grundsatz, den die neuere Philosophie zu
ihrem Nachteil unbeachtet 1ilst, betont, dals die Seelenvermogen mit den
Formalobjekten sich vervielfiltigen. Von grofser Wichtigkeit ist die
thomistische Bestimmung des Verhéltnisses von Verstand und Sinnlichkeit,
indem aus der Abhingigkeit jenes von dieser sich erklirt, wie die Zeit
auch in die intellektuellen Thitigkeiten einfliefst und die Fihigkeit des
Verstandes, die Species festzuhalten, zum eigentlichen Gedéichtnisse wird.
Uber die Unterscheidung dreier Zustiéinde des Geistes, der reinen Potenz,
des zweiten Aktes und des Habitus bemerkt S. sehr richtig, es sei zu
den wesentlichsten Mingeln der neueren Philosophie zu rechnen, dals sie
von ihrem Anfang an mit unglaublicher Hartnickigkeit die einfachen und
primitiven Begriffe von Akt und Potenz leugne; der reale Unterschied
des Habitus vom kompleten Akte sei unerlifslich, um das Warum und
die eigentliche Funktion des Gedichtnisses richtig zu erkennen. Von
hervorragender Bedeutung ist die Einsicht, dafs die sinnlichen Potenzen
nicht der Seele allein, sondern dem zusammengesetzten Ganzen inhirieren;
infolge der Verkennung dieses Verhiltnisses habe die gesamte neuere
Philosophie zwischen intellektivem und sinnlichem Geddchtnisse nicht zu



Litterarische Besprechungen. 103

unterscheiden gewulst. Selbst Kant habe den Unterschied von Verstand
und Sinnlichkeit nicht rein erkannt und festgehalten, sondern durch An-
nahme subjektiver, abstrakter, notwendiger und allgemeiner Formen der
Sinnlichkeit wieder aufgehoben. Streng, aber wohl begriindet ist das
Urteil iiber die leichtfertige Art jener Philosophen, welche die bedeutungs-
vollen aristotelischen Definitionen von Raum und Zeit ins Licherliche
ziehen: Definitionen, die auch nach unserer Ansicht ebenso einfach als
tief sind und jedenfalls das Beste enthalten, was bis jetzt zur Bestimmuog
von Raum und Zeit vorgebracht worden ist, vor allem geeignet, den in
diesem Gebiete so naheliegenden Ausschreitungen der Phantasie Thiir
und Thor zu verschliefsen. — Zur Begriindung des realen Unterschiedes
des Gediichtnisses von der Phantasie wird auf die Notwendigkeit einer
verschiedenen Disposition der Organe hingewiesen, indem die Lebhaftig-
keit der letzteren von der Weichheit und Beweglichkeit, die Treue des
ersteren von einer gewissen Hirte und Trockenheit der Organe abzu-
hiingen scheint (p. 15). Das Gediichtnis aber hat die Phantasie zur
VOraussetzung; und zwar sind per se nur jene Dinge des Gedichtnisses
und der KErinnerung fihig, von denen es ein Phantasicbild giebt, per
accidens sind es dann auch intelligible Dinge, die der Mensch nicht ohne
solches aufzufassen vermag. Aus dieser Abhingigkeit des Verstandes
vom Phantasma schépft derselbe einen gewissen Vorteil, der darin besteht,
dafs er Unterschiede der Zeit und den Abstand der Gegenwart, in der
er wirkt und dieselbe Sache auffalst, von der Vergangenheit erkennt. Die
letztere Funktion kommt dem menschlichen Verstande accidentell, das
Festhalten der Species aber und die Reflexion auf die eigenen Akte in
eigentiimlicher Weise zu, — Der Verf. macht darauf aufmerksam; dals
it den inneren Sinnen nicht auch die Species oder Vorstellungsbilder
sich vervielfiltigen, daher die Phantasie als thesaurus formarum sensa-
tarum, das Gediichtnis als thes. intentionum bezeichnet werde. In
redéichtnis und Erinnerung erfalst die Seele die Intentionen des Gegen-
WVartigen und Vergangenen mittels Auffassung einer konkreten Zeitreihe
0 der Weise der Proportionalitit (p. 22). Die Erinnerung aber hilt
die Mitte zwischen vollstindigem Vergessen und vollstindigem Ge-
denken und vollzieht sich in einem dem Schlufsverfahren &hnlichen Vor-
gang, gleichsam durch Mittelbegriffe, an deren Stelle die Association der
orstellungen nach den drei Weisen der Identitit, der blofsen Gleich-
zeitigkeit oder der Partialitit und Totalitiit tritt, In jedem dieser drei
dlle néimlich trifft es sich, dafs in einem bereits vorhandenen klaren
ilde ein Element, Princip oder Residuum sich findet, welches einem
anderen Bilde oder verlorenen Eindruck angehort, der vollkommen wieder-
Cfweckt werden soll. — Wir kénnen die kleine, aber gehaltreiche Mono-
Sraphie nur aufs angelegentlichste empfehlen.

Institutiones Logicales secundum principia S. Thomae Aquinatis
ad usum scholasticum accomodavit Tilmannus Pesch S. J.
Pa:rs II. Togica Major. Volumen I. Complectens Logicam
eriticam et formalem. Friburgi, Brisgoviae. 8. Herder 1889,

p Der zweite Teil des grofsartig angelegten logischen Werkes des

hT_lln}. Pesch behandelt die grofsere Logik, d. h. die tieferen und

SChwierigeren logischen Probleme. Von diesem zweiten Teile liegt uns

T erste Band vor, dessen Inhalt die kritische und formale Logik bilden.

oran tritt eine in zwei Abschnitte zerfallende Einleitung, in welcher
Propideutische, die drei Instrumente des Wissens, Definition, Kinteilung



104 Litterarische Besprechungen.

und Beweisfithrung betreffende Fragen, sowie das Wesen und die Natur
der Logik erortert werden. Das erste (beziehungsweise dritte) Buch ist
der kritischen Logik, d. h. der Darstellung der Gewifsheit im allgemeinen
(disp. I), der Quellen und Kriterien der Gewilsheit (disp. II), sowie des
Princips der Gewilsheit, das nach Zuriickweisung der #ulseren und sub-
jektiven Kriterien in die objektive Evidenz gesetzt wird (disp. IIl), ge-
widmet. Hiermit verbindet sich in drei weiteren ,Disputationen® die
Theorie der logischen Wahrheit mit ihren Gegensitzen, Falschheit und
Irrtum, dann eine ausfiihrliche und gelungene Darstellung und Wider-
legung des Kriticismus, sowie eine Darstellung der wahren Theorie des
menschlichen Erkennens (Natur des Erkenntnisaktes, der Erkenntnis--
vermogen, des verschiedenen Verhaltens des Geistes im Akte des Er-
kennens — Gewilsheit, Meinung, Glauben). Das zweite (resp. vierte) Buch
behandelt in vier Disputationen die Fragen der formalen Logik, zundchst
die von den Neueren mit Unrecht vernachlissigte Theorie der Univer-
salien oder Pridikabilien (disp. I), hierauf die Lehre vom Urteil (disp. II),
der Schlulsfolgerung (disp. III) und der Wissenschaft, objektiv betrachtet
(disp. IV). — EKin Blick auf das dem Bande vorangestellte specielle
Inhaltsverzeichnis iiberzeugt von dem aufserordentlichen Reichtum und
der Fiille der Fragen, die eine eingchende und griindliche Beantwortung
finden. Aulser dem Reichtum des Inbalts zeichnen sich diese logischen
Institutionen durch Griindlichkeit und Schirfe der Beweisfithrung, durch
treffliche Auswahl des dialektischen Materials (d. i. der die Ldésung vor-
Lereitenden Griinde und Gegengriinde, der rationes dubitandi, denen die
respondenda entsprechen) sowie durch klare und durchsichtige Darstel-
lung aus. Der Verf. bat dem Vorbild der theologischen Summa des hl.
Thomas mit Erfolg nachgestrebt. Durch geschickte Anwendung der
scholastischen Methode ist das Werk, von seinem Umfang abgesehen, fiir
den Schulunterricht in der Logik im hohen Grade geeignet und kann
selbst mit Recht als Muster bezeichnet werden, wie Logik nicht allein
gelehrt, sondern auch geiibt werden soll.

Indem wir die wissenschaftliche Bedeutung des Peschschen Werkes
unumwunden anerkennen und dem Verf, fir diese Frucht einer seltenen
wissenschaftlichen Tiichtigkeit und eines eisernen Fleilses unsere Be-
wunderung und unsern Dank aussprechen, diirfen wir jedoch auch nicht
tiiber die Punkte schweigen, in welchen wir glauben, anderen als den von
P. Pesch vertretenen Ansichten den Vorzug geben zu miissen. KEs handelt
sich hierbei weniger um personliche Differenzen, als vielmehr um einen
Gegensatz der Richtungen in der Auffassung und Losung gewisser Pro-
bleme, in denen der englische Lehrer tiefer geschaut zu haben scheint,
als Spitere, die seine Lehre in ihrer ‘Weise zu deuten versuchten. Die
Differenz beginnt bereits mit der Bestimmung des Objekts der Logik und
der Auffassung der entia rationis. Von diesen letzteren bemerkt der
Verf. ganz richtig, dals sie ihr Sein der Thitigkeit der menschlichen
Vernunft verdanken, die in den erkannten Gegenstinden (in rebus cog-
nitis) eine kiinstliche Ordnung hervorbringt (p. 12). Der hl. Thomas sagt
von diesem ens rationis, die Vernunft finde es bei Betrachtung der Dinge,
und bezeichnet dasselbe als den eigentlichen Gegenstand der Logik:
hujusmodi est proprie subjectum logicae (p. 18 no. 2). KEs entspricht
daher keineswegs der Lehre des hl, Thomas, wenn die Thiitigkeiten des
Verstandes im Auffassen, Urteilen und Schliefsen als Materialobjekte, die
richtige Leitung dieser Thitigkeiten aber als Formalobjekt der Logik
angegeben werden und vom ens rationis behauptet wird, haec entia
minime sunt objectum logicae (nisi fortasse reductive vel consecutive et



Litterarische Besprechungen. 105

secundario) p. 22. Denn die Logik hat es nicht mit der Anordnung und
Leitung der Thitigkeiten unmittelbar, iiberhaupt nicht mit einer psycho-
logischen Ordnung zu thun, sondern mit der in den Gegenstinden der
Erkenntnis gesetzten oder gefundenen Ordnung, zwar nicht mit der realen,
unabhiingig vom menschlichen Erkennen vorhandenen, sondern mit der
durch die Behandlung des abstrahierenden, apprehendierenden, urteilenden
und schlufsfolgernden Verstandes in den Dingen, sofern sie Gegenstand
der Erkenntnis sind, hervorgebrachten Ordnung. Der Logiker betrachtet
nicht die Thiitigkeit, durch die eine Definition u. s. w. zustande kommt,
sondern die Definition selbst oder die Sache, sofern sie sich durch die
Thitigkeit des Verstandes zu einer Synthesis von Merkmalen gestaltet,
oder in ihre Teile auseinanderlegt u. s, w. Hieraus folgt, dafs nicht die
Thiitigkeiten des Verstandes das Materialobjekt der Logik bilden, sondern
die Gegenstinde; denn an den Dingen, nicht an den Thitigkeiten hiéingt
die kinstliche, vom Logiker behandelte Ordnung. An den Dingen
allerdings nicht, wie sie an sich selbst sind, sondern sofern sie zum
Objekt menschlichen Denkens gemacht werden. — Mit der richtigen Be-
stimmung des Formalobjekts der Logik hiingt die richtige Auffassung des
ens rationis selbst zusammen. Dieses ist allerdings in keiner Weise ein
reales Sein, besteht aber weder in einer blofsen #uflseren Denomination,
noch kommt es durch eine Fiktion der Vorstellung zustande; denn
offenbar miissen die Beziehungen der Gattungen und Arten bereits vor-
handen sein, um wie ein reales Sein, z. B. die Gattung wie ein Gefils
oder eine Lade (p. 16) vorgestellt werden zu kénnen. Der vom hl. Thomas
gebrauchte Ausdruck: intentiones, quas ratio adinvenit in rebus conside-
ratis, quae quidem non inveniuntur in rerum natura, sed considerationem
rationis consequuntur deutet darauf hin, dafs die intentiones secundae
weder als #ulsere Denominationen noch als Fiktionen zu betrachten seien;
denn vor jeder dufseren Denomination und Fiktion der Vorstellung ver-
hilt sich z. B. animal (selbstverstindlich in der abstrakten Auffassung
des Verstandes) als ein der Potenz nach seine Arten in sich enthaltendes
Genus. Das ens rationis logicum ist deshalb mit Recht, wenn auch in
bildlicher Weise, als ein in und zwischen den gedachten oder geistig be-
trachteten Dingen schwebendes schattenhaftes Sein bezeichnet worden.
Es ist ein ideales Sein (esse apprehensum, objectivam), dem formell eine
Realitit nicht zukommt, das aber in den Dingen eine reale Grundlage besitzt.
Auch ist es ausschliefslich der Verstand, durch dessen Thiitigkeit das ens
rationis hervorgebracht wird; nur dadurch z. B. entstehen die entia rationis
des Subjekts und Pridikats, dafs der Verstand eine Wesenheit zum Sub-
Jekt, eine Eigenschaft zum Pridikate macht, nicht aber dadurch, dals ich
das Pradikat*wie ein Dach mir vorstelle. Zwischen Fiktion und Realitéit
"Qgt also die Tdealitit oder Objektivitit (im scholastischen Sinn) in der
Mitte, Diese richtige Auffassung des logischen ens rationis ist fiir die
»hohere“ Logik nicht gleichgiltig, wie die Gegensitze einerseits der Kant-
schen formalen, andererseits der Hegelschen spekulativen Logik beweisen,
von welchen jene die Formen des Denkens vom Gegenstande losreifst, diese
aber sie als unzertrennlich mit dem Gegenstande nimmt und daher den
l'E'tz_lterm mit den Verstandesformen idealisiert oder, was sachlich aufs
Gleiche hinauskommt, die Verstandesformen mit dem Gegenstande hy-
Dostasiert. (Vgl. Joh. a S. Thoma Log. p. IL. qu. I. art. III. Goudin,
?hllosoph. p. IV q. 6. Plafsmann, Logik S, 11 und 19. Dr. Commer,
System der Phil, IIL. Abt. S. 119 ff)

. Dem Gesagten zufolge erscheint es als unzutreffend oder wenigstens
milsverstindlich, wenn behauptet wird, dals die Werkzeuge des Wissens



106 Litterarische Besprechungen.

(Definition u. s. w.) eigentlich und formell in den Gedanken des Geistes
und den inneren Akten des Verstandes sich finden (p. 44); denn wenn
auch Definieren, Schliefsen u. s. w. Verstandesthitigkeiten sind, so sind
doch Definitionen, Schlufsfolgerungen selbst Formen, die dem Denkobjekt
(nicht dem an sich seienden Objekt) zukommen und diesem anhaften. Die
Logik hort deshalb nicht auf, in gewissem Sinne (nicht dem vom Verf.
mit Recht verworfenen der Kantschen Schule) eine formale Doktrin zu
sein, da die objektiv reale Ordnung und die vom Verstande im Denk-
objekt kiinstlich (nicht willkiirlich) gesetzte — der Gegenstand der Logik
— wesentlich von einander verschieden sind.

Wenden wir uns dem kritischen Teile der Logik zu, so ist nicht
recht klar, wie wir die dritte These des Inhalts, dals jeder philosophischen
Untersuchung drei Wahrheiten als Fundamente der Gewilsheit voraus-
gesetzt werden miissen, die eigene Existenz als erstes Faktum, das
Princip des Widerspruchs als erstes Princip, und die Fihigkeit der Er-
kenntniskriifte, das Sein zu erreichen, verstehen und mit der spiter
entwickelten Theorie von der objektiven KEvidenz vereinbaren sollen.
Allerdings leuchtet ein, dals die philosophische Untersuchung die natiir-
liche Gewilsheit zur notwendigen Voraussetzung habe und diese nicht
eigentlich beweisen noch weniger ersetzen konne. KEs ist aber nicht ab-
zusehen, warum gerade die genannten drei Wahrheiten und nur sie als
Fundamente jeder Gewilsheit gelten und aller Beweisfithrung vorausgesetzt
werden sollen, Wenn wir dies vom Widerspruchsprincip, das selbst eine
objektive Wahrheit, und die in der Ordnung des intellektuellen Erkennens
erste enthilt, zugestehen, so verhidlt es sich anders mit den beiden
iibrigen Wahrheiten. Als Bedin gung nicht blofs einer gewissen, sondern
der Krkenntnis iberhaupt mufls zwar die eigene Existenz des erkennenden
Subjekts betrachtet werden, aber deshalb nicht als Fundament objek-
tiver Gewilsheit; denn zur Gewilsheit bestimmt mich ausschlie(slich die
Einsicht in das Objekt, obgleich ich existieren mufs, wenn ich gewils
sein soll. Dagegen ist die angebliche erste Bedingung, die Fiahigkeit der
Erkenntnisvermdgen, das Sein zu erreichen, eher geeiguet, die Objekti-
vitit des Krkennens zu erschiittern, als zu begriinden, indem sie an die
Annahme Neuerer erinnert, dals die Gewilsheit das Vertrauen in die
Fahigkeit der Erkenntnisvermogen, Wahrheit zu erfassen, zur unum-
ginglichen Voraussetzung habe. In der That aber beruht die Uber-
zeugung von der Fihigkeit (aptitudo), Wahrheit zu erkennen, auf der
wirklichen Erkenntnis derselben; denn gerade daraus, dals wir ob-
jektive lirkenntnisse haben, schliefsen wir mit Recht, dals wir die hierzu
erforderlichen Fihigkeiten. d. h. Erkenntnisvermégen besitzen, deren
Zweck kein anderer sein kann, als Wahrheit zu offenbaren oder zur
Erkenntnis der Wahrheit zu dienen.

Da der Verf. sehr viele psychologische, naturphilosophische und
metaphysische Probleme berithrt, sofern ihre Behandlung vom Standpunkt
der Logik gefordert erscheint (wobei wir dahingestellt sein lassen, ob
iiberall das richtige Mals eingehalten wurde), so kann es nicht an An-
deutungen fehlen, die unsere Bedenken herauszufordern scheinen. Hierzn
rechnen wir die Aulserung, dals der Raum als geometrisches Schema des
Setzens nach aufsen (extrapositio) ontologisch frither als die Ausdehnung
der Dinge sei (p. 144); ferner die Andeutung, dafs der Intellekt anlifs-
lich der Gegenwart des Phantasma die Species der intelligiblen
Wesenheit bilde. — Die praecisio objectiva wird mit Recht verteidigt,
dagegen ist es fraglich, ob die Abstraktionstheorie des Verf. geeignet ist,
dieselbe auf ihren tieferen Grund zuriickzufithren. Die Ahnlichkeit



Litterarische Besprechungen. 107

der individuellen Naturen dirfte kaum als Fundament der Objektivitit
des allgemeinen Begriffes geniigen. Wird denn diese Ahnlichkeit nicht
auch von den Nominalisten (Konceptualisten) angenommen? Der tiefere
Grund fiir die Bildung des allgemeinen Begriffs liegt in der Abstraktion
von der individualisierenden Materie. Kbenso ist in der Materie der
Grund der Genusbildung zu suchen, Ohne die richtige Kinsicht in die
Entstehungsweise unserer Begriffe ist in der Lehre von den Universalien
volle Klarheit nicht zu gewinnen. — Was das Princip der objektiven
Evidenz betrifft, so glauben wir, dafls der Streit, der in dieser Beziehung
zwischen den Anhiingern der Scholastik besteht, sich schlichten lifst,
wenn man zugibt, dafs die objektive Evidenz das allumfassende criterium
quo der menschlichen Gewifsheit bilde, nicht aber ein criterium secundum
quod, wie dies zweifellos das principium contradictionis ist, an welchem
wir alle Sitze auf ihre Wahrheit priifen konnen, wihrend dies von der
objektiven Evidenz nicht gesagt werden kann; denn die objektive Evidenz
enthiilt im Grunde nur die Feststellung, dals in unserem Denken das
Objekt, nicht das Subjekt das Bestimmende und Mafsgebende ist.

In der Darstellung des intellectus agens hélt sich der Verf. an die
Ausdriicke des hl. Thomas,.sein Gedanke scheint jedoch die Auffassung
des Suarez nicht auszuschliefsen, da die Lehre des Letzteren von der
Erkennbarkeit des Einzelnen durch den Verstand gegen den Einwand
verteidigt wird, dals durch Abstraktion alle individuellen Merkmale ab-
geworfen werden (p. 388). Der hl. Thomas soll diese Frage nicht aus-
driicklich behandelt haben. Die vom Verf. selbst angefithrte Stelle 8.
Th. T qu. 14 art. 11 ad 1 lautet jedoch zu bestimmt, um eine Deutung
Im Sinne des Verf, zu gestatten: unde species intelligibilis nostri intel-
lectus non potest esse similitudo principiornm individualium; et propter
hoc intellectus noster singularia non cognosecit. Wire die vom
Verf. gegebene Antwort: intellectus antecedenter ad conceptum univer-
salem cognoscit phantasma richtig, so wiirde damit der Theorie vom
intell, ag, der Nerv abgeschnitten, denn sieht der Intellekt das Phantasma
selbst, d. h. stellt derselbe die individuelle Wesenheit in geistiger Weise
(anders aber vermag der Intellekt nicht vorzustellen) vor, so ist nicht
Clnzusehen, wie es eines besonderen aktiven Abstraktionsvermogens be-
diirfen soll, um ein in diesem Falle ganz iiberfliissiges weiteres Erkennt-
nisbild zu schaffen, nachdem doch das vom Intellekt geschaute Phantasma
Sowohl das Individuelle als auch das Allgemeine (die Ahnlichkeit der
Individuellen Naturen) repriisentiert. Verstandes- und Sinnenspecies wiirden
unter jener Annahme in eins zusammenfliefsen und dem éulseren Sinne
bur die Funktion zufallen, durch Aufnahme #ulserer Eindriicke die Er-
kenntnisthé‘ttigkeit anzuregen. Wir halten es deshalb auch nicht fir
unwahrscheinlich, dafs die Suarezsche Theorie der Abstraktion auf die

ehre von den eingeborenen Ideen nicht ohne Kinfluls geblieben ist. —
0 sehr das Bestreben, die Wahrheitsmomente auch in gegnerischen An-
Sichten anzuerkennen, unsern Beifall verdient, so diirfte doch die Art,
Wie es sich im vorliegenden Werke dem Kriticismus gegeniiber #ulsert,
Nicht durchweg zu billigen sein. Wir verstehen nicht, in welchem
Irgendwie zulissigen Sinne eine Aprioritit von Raum und Zeit ange-
lommen werden konne; denn die Riumlichkeit und die Bewegungsvorgiinge
0 den Organen kénnen doch wohl nicht als apriorische Formen ange-
Sehen werden (p. 394 £.). Ebenso wenig vermogen wir einzusehen, welch”
°In zulissiger Sinn mit der dem Sinne innewohnenden ,specifischen
i lergie“ zu verbinden sei. Die menschlichen Erkenntnisvermogen sind
I Potenz zu ihren Objekten und insofern durch diese bestimmt. Die



103 Litterarische Besprechungen,

realen Unterschicde zwischen denselben aber sind aus ihrer Materialitiit
oder Immaterialitit abzuleiten und daher auch die sinnlichen Vermogen
nur durch die Organe, die fiir bestimmte Eindriicke und specifische Qua-
lititen der Objekte eingerichtet sind, real verschieden, Wiire der Mensch
reiner Geist, so gibe es in ihm nur eine Krkenntniskraft, nimlich die
Fahigkeit, sich allem Seienden zu verihnlichen und es in einer dem ge-
schaffenen Geiste angemessenen Weise zu erkennen. Wenn der einzelne
Sinn auch auf inadidquate Eindriicke in seiner specifischen Weise reagiert,
so ist dies nicht auf eine apriorische specifische Energie zuriickzufiihren,
sondern, wie der Verf. selbst richtig ausfihrt (p. 897), aus der Habituie-
rang durch frithere Akte und adiquate Einwirkungen des eigentiimlichen
Objektes zu erkliren.

Als weitere Punkte, in welchen wir vom Verf. abweichen zu miissen
glauben, erwihnen wir die Theorie der Probabilitit und die Annahme
der Vereinbarkeit von Glauben und Wissen beziiglich desselben Gegen-
standes. In der ersteren Beziehung erscheint es uns als unnatiirlich, dals
der Verstand das minder Wahrscheinliche fiir wahr, das Wahrscheinlichere
fiir falsch halte (p. 418 Cor. 2) und daher auch die praktische Anwendung
einer solchen Theorie im sog. Probabilismus als unzulissig. Was aber
len zweiten Punkt betrifft, so stellt die vom Verf. gebrauchte Wendung.
das Gewufste konne auch geglaubt, d. h. auf Autoritit angenommen
werden, weil es, sofern es geglaubt werde, ein non visum sei (p. 426 ad 3)
die Sache auf den Kopf; denn das Geglaubte wird geglaubt, weil es ein
non visum (argumentum non apparentium) ist, nicht aber ist es ein non
visum, weil es geglaubt wird,

Im zweiten Buche, der formellen Logik, kommt der Verf. noch ein-
mal auf die Universalien im allgemeinen zuriick und erdértert Fragen, die
in der kritischen Untersuchung des Begriffs ihre Erledigung noch nicht
gefunden haben, Wir machten bereits auf den Mangel aufmerksam, an
welchem uns die Universalienlehre des Verf. zu leiden scheint; es ist die
von Suarez {ibernommene Auffassung der Abstraktion, die es zu einer
villigen bis auf den tiefsten Grund gehenden Uberwindung des Nomina-
lismus nicht kommen Jialst (Vgl. Bd. I dieses Jahrb. S. 315 ff.). So wird
p. 431 als Grund, warum die Peripatetiker das Allgemeine als Formal-
objekt des Verstandes betrachten, angegeben: quod mens humana in
cognitione singularium ut singularia sunt, non quiescit, sed et cognitis
rebus individualibus impellente natura continuo ad omittendam indivi-
dualitatis notam progreditur. Nicht hierin liegt der wahre Grund, sondern
in der Thatsache, dals der Verstand das Individuelle iberhaupt nicht
erkennt, aufser indirekt, sofern er sich der Sinne bedient, aus ihnen die
Erkenntnis des Allgemeinen schipft und daher dieses auf das Sinnenbild
oder das durch das Sinnenbild vorgestellte Individluum zuriickbezieht.
Daher ist auch nicht die Ahnlichkeit der individuellen Wesenheiten
das reale Fundament des allgemeinen Begriffs, sondern die Verschiedenheit
des Grundes der Individuation (Materie) und der specifischen Bestimmt-
heit (Form). Die Aufserung p. 449: ex phaenomeno uno fortasse non
satis facile distinctio inter individualitatem et naturam menti illucescit
entspringt aus demselben Mangel und enthidlt eine Verwechslung des
Verhéltnisses von Indiviluum und Natur mit dem von Wesentlichem und
Accidentellem. — Unverstdndlich ist, wie man sich specifisch verschiedene
animalia rationalia zu denken habe (p. 463), denn die Analogie der ani-
malia irrationalia scheint nicht zutreffend, da in dem Falle der letzteren
der negativ ausgedriickten Differenz in der Natur der Dinge positive
Differenzen entsprechen. Was p, 481 iiber Essenz und Existenz gesagt



Litterarische Besprechungen. 109

wird, entspricht wenigstens sicherlich nicht den Principien des hl. Thomas,
wie in dieser Zeitschrift iiberzeugend nachgewiesen worden ist. — Im
Rechte ist der Verf., wenn er p. 552 trotz der Gegengriinde des hachst
schitzenswerten und namentlich auch um die Logik hochverdienten Sanse-1
verino an der hergebrachten Ordnung des Demonstrativen, Dialektischen
und Sophistischen festhilt, denn eine andere Ordnung ist bei der Dar-
stellung, eine andere bei der Anwendung, resp. Abwehr jener logischen
Formen geboten.

Wenn der Verf. die Naturphilosophie als eine Art von angewandter
Metaphysik zu betrachten scheint, so liegt hierin eine nicht berechtigte
Abweichung vom peripatetischen Standpunkt, denn die Naturphilosophie
hat ihr eigentiimliches Objekt in den allgemeinen Bestimmungen des
natiirlichen Seins und ist ebensowenig als die Mathematik angewandte
Metaphysik. Das iiber Philosophie der Geschichte Gesagte vermag uns
nicht ganz zu befriedigen; wir vermissen ein tiefer begriindetes Urteil
iiber jene moderne Doktrin, die aus vorgefalsten ,ldeen“ eine Kon-
struktion der Thatsachen versucht und mit der Freiheit und Zufilligkeit
menschlichen Handelns unvereinbar erscheint. Die Geschichte als solche
ist einer wissenschaftlichen Behandlung nicht fihig, denn etwas anderes
ist kritische Erforschung, etwas anderes wissenschaftliche Ablei-
tung der Thatsachen. Mit dieser Bemerkung soll weder die prag-
matische Geschichtsdarstellung noch die religivse Betrachtung der Ge-
schichte, sei es vom Standpunkte der gottlichen Vorsehung iiberhaupt
oder von dem der Offenbarung getroffen werden; eine solche wiirde jedoch
nur in einem ganz uneigentlichen Sinne Philosophie der Geschichte ge-
nannt werden kénnen, KEin klares und unzweideutiges Urteil iiber Ge-
schichtswissenschaft oder Philosophie der Geschichte im modernen Sinne
des Wortes wiire um so wiinschenswerter, als erst jiingst in einer ange-
sehenen Zeitschrift der Mangel einer scholastischen Geschichtsphilosophie
zu einem Vorwurf gegen die Scholastik ausgebeutet worden ist.

Mit Riicksicht auf die Wichtigkeit logischer Studien gerade in
unsern Tagen der Herrschaft der Hypothese in wissenschaftlichen Dingen
und der durch zerstreuende Lektiire ephemeren Gehaltes geforderten
Phrase in den Fragen des praktischen Lebens mufs das Erscheinen einer
ausfihrlichen und griindlichen Logik, wie es die vorliegende trotz der
obigen Bedenken unzweifelhaft ist, mit I'reuden begriifst und der Wunsch
ausgedriickt werden, dals dieselbe eine weite Verbreitung finden und
(la_.(lurch dem Studium der Logik ein erneuter Aufschwung gegeben werden
moge.

Ingolstadt. Dr. M. Glossner.

In Summam Theologicam Divi Thomae Aquinatis De Gratia
Christi, 1. 2. q. 109—114, Praelectiones habitae in Ponti-
ficio Seminario Romano et Collegio Urbano a IFrancisco
Profess. Satolli. Romae 1886.

. Der Verfasser dieses Werkes ist uns bereits bekannt, Wir haben
Im zweiten Hefte des vierten Bandes dieser Zeitschrift ein Referat iiber
én ersten Band der Praelectiones gebracht. Vorliegende Arbeit ist ein
Kommentar der Gnadenlehre des hl. Thomas. In der Einleitung gibt der
Autor einen allgemeinen Uberblick iber die Prima Secundae des englischen
ehrers und speciell iiber die fiinf letzten Quistionen. Weiter folgt ein ganz
urzer Abrifs iber die verschiedenen Irrlehren hinsichtlich der Gnade



110 Litterarische Besprechungen.

und die Erwihnung der beiden innerhalb der katholischen Kirche und
katholischen Lehre kontroversen Systeme. In Bezug auf diese letztern
spricht der. Autor die Hoffnung aus, dafs vielleicht in ganz kurzer Zeit
alle Uneinigkeit verschwinden werde, wenn die Theologen einerseits zu-
geben, dafs Gott aus und in sich alles weils, auch die einzelnen Willens-
bewegungen, indem er die erste Ursache aller einzelnen Willensakte
bildet und durch seine Mitthiitigkeit bewirkt, dals diese Akte iiberhaupt
zustande kommen und vom Willen frei ausgeiibt werden (ut sint et
liberi exerantur a voluntate humana). Andererseits aber miissen die Theo-
logen die Vorherbewegung, die praemotio physica in dem Sinne als wire
selbe eine vorhergehende Qualitiit unseres Willens, ganz und gar
aufgeben. Die Untersuchung wird des nihern ergeben, dals der Autor
dem Sipne nach ganz das Gleiche lehrt. Ebenso verlangt der Autor,
dafs die praemotio physica sowohl dem Wortlaute, wie dem Wesen nach
begraben werden miisse, damit die Kirche einen neuen Triumph feiere
itber die allseitig wiederhergestellte Lehre des hl. Thomas. Wir haben
also hier ein ganz neues System vor uns, das angeblich ,besser” sein soll
als die frithern. ODb sich nicht dieses ,Bessere“ schliefslich als der Feind
des Guten herausstellen wird? Die Untersuchung wird es zeigen.

Der édufsere Aufbau ist derselbe wie im frithern von uns bespro-
chenen Werke. Die Doktrin Cajetans fehlt gleichfalls nicht, wenn auch
von derselben nicht ausdriicklich gesprochen wird,

Im ersten Artikel der Quaestio 109 stellt der Autor in Uberein-
stimmung mit dem englischen Meister die These auf: der Mensch bediirfe,
um irgend etwas Wahres zu erkennen, der gottlichen Hilfe; der Verstand
miisse von Gott zur Thiitigkeit bewegt werden. Damit sind wir voll-
kommen einverstanden. Die Thitigkeit des Verstandes, meint der Autor
weiter, wie Giberhaupt jedes geschaffenen Dinges, hinge somit in zwei-
facher Beziehung von Gott ab. Zunichst habe jedes Geschdpf von Gott
die Vollkommenheit oder Form, wodurch es thitig ist. Uberdies
werde jedes, sobald es Thitigkeitsprincip geworden und mit allem Not-
wendigen fir eine Thitigkeit ausgeriistet ist, von Gott zur Thitigkeit
bewegt. — Das ist nun leibhaftig die praemotio physica des hl. Thomas
und seiner Schiiler, die aber spiiter wieder vom Autor entschieden be-
kimpft wird. Wir werden daselbst niher darauf eingehen. Vorldufig
moge geniigen, folgende Stelle des Autors aus S. Thomas (in Boéth, de
Trinit. q. 1. a. 1) anzufithren. Praeter operationem enim, qua Deus na-
turas rerum instituit, singulis formas et virtutes proprias tribuens, quibus
possent operationes suas exercere, operatur etiam in rebus opera provi-
dentiae, omnium rerum virtutes ad actus proprios dirigendo et movendo.
Ita enim universa creatura divinae gubernationi subjicitur, sicut instru-
menta subduntur gubernationi artificis, et qualitates naturales virtuti
animae nutritivae. Unde sicut ex calore naturali sequitur opus digestivae
secundum regulam, quam imponit calori ipsa vis digestiva; ita omnes
virtutes activae creatae operantur secundum quod diriguntur et moventur
a Creatore. Sic igitur in omni cognitione veritatis indiget mens humana
divina operatione (S. 13). Dals der Autor wirklich die praemotio physica
lehre, bezeugt der zweite Artikel, indem es daselbst heilst, der Mensch
vermoge nicht zu wollen, aufser er werde vom Endziel und ersten
Beweger, der allseitig in der Wirklichkeit (in actu) ist, bewegt. Der
Wille miisse von diesem ersten Beweger aus der Potenz, aus der
Moglichkeit zn tiberlegen und zu withlen in die Wirklichkeit (in actu)
iibergefithrt werden (S. 15). Der Autor weicht hier von Sr. Eminenz
Kardinal Pecci, seinem frithern Lehrer, wesentlich ab, denn Se. Eminenz



Litterarische Besprechungen. 111

behauptet, Gott bewege den Willen nur zum Guten und zu der Gliick-
seligkeit im allgemeinen und zwar sei diese Bewegung eine natiirliche
und notwendige, d. h. unfreie. N

Die Willensthétigkeiten beziiglich der Uberlegung und Auswahl, von
welchen der Autor hier spricht, sind aufser allem Zweifel freie Thitig-
keiten, nicht natiirliche und notwendige, d. h. unfreie. Der Autor stiitzt
seinen Beweis fiir die von ihm aufgestellte These auf folgende Sentenz
des hl. Thomas: ,quod si nomine gratiae intelligatur ipse Deus gratis
dans, nihil boni potest facere homo sine gratia Dei, eo quod ipse est
principium omnis boni non tantum in hominibus, sed etiam in aliis
creaturis. Kt sic intelligendum est quod dicitur: sine me nihil potestis
facere. It sic etiam potest intelligi quod Apostolus dicit: non sumus
sufficientes cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis (2. d. 28. q. 1. a. 1.).
Die Bemerkung des Autors (S. 15) Gott neige den Willen zum Guten
mehr als zum Bosen, ist etwas milsverstindlich. Zum Bodsen neigt
Gott den Willen tiberhaupt niemals., Man kaun darum nicht sagen, er
neige den Willen zum Guten mehr als zum Bosen. Vollkommen richtig
dagegen ist der Satz des Autors: pkein Ding verhalte sich, seiner Natur
entsprechend, gut, ohne allgemein und in jedem Zustande des thitigen
Einflusses der hohern Natur zu bedirfen, welcher es untersteht, und
auf welche, als auf das allgemeine Princip, es als Partikuldres zurlick-
gefithrt werden mufs.* Die Sentenz des Autors auf S. 17, dals der
Mensch mit der Urgerechtigkeit etwas idbernatiirlich Gutes wollen
und vollbringen konnte, widerspricht der Lehre des hl. Thomas und der
eigenen Ansicht des Autors selber auf der unmittelbar vorhergehenden
Seite. Der Urgerechtigkeit entsprechen das natiirlich Gute und die
erworbenen Tugenden, keineswegs aber das idbernatiirlich Gute.
Der Autor identifiziert die Urgerechtigkeit mit der heiligmachenden Gnade,
was unstatthaft ist. Kr ist aber im Widerspruch mit sich selber, denn
auf der genannten Seite bemerkt er selber, der Urgerechtigkeit seien das
natiirlich Gute und die erworbene Tugend konform. Ebenso ver-
langt er auf S. 20, concl. 5, eine aus Gnade verliechene und zur Natur
hinzugefiigte Kraft, um iibernatiirlich Gutes zu wollen und zu wirken.
Auf S, 22 bemerkt der Autor sehr richtig, der Mensch sei Herr iiber
sein Wollen, vorausgesetzt, dafs er von einem #ufsern und héhern
Principe dazu bewegt werde, er sei aber nicht Herr durch seine Uber-
legung, ohne vorerst von einem Andern dazu bewegt worden zu sein
{quin indigeat primum moveri ab alio), Diesem Ausspruche pflichten
wir um so lieber bei, als er nicht nur in sich sehr richtig ist, die Notwen-
digkeit der praemotio physica, sondern auch deutlich angibt, worin die
Freiheit formell besteht. Der Mensch ist unter der Bewegung
durch Gott formell Herr seines Willens.

In einem geradezu merkwiirdigen Kontraste zu dem soeben Ge-
sagten steht aber folgender Satz des Autors: ,Der Mensch konnte nicht
gute Werke fiir das ewige Leben verrichten, wirkte nicht Gott in unserm
Willen, indem er denselben bewegt und die Kraft desselben zum Guten
vermehrt, so jedoch, dafs die Freiheit sich selber determiniert gemils der
Gattung ihrer Thitigkeiten. Eine und dieselbe Thitigkeit ist darum
unmittelbar von Gott und vom freien Willen. Daher konnen wir es als
gewils erachten, dals diese gottliche Hilfe dem menschlichen Willen zu teil
wird, ohne dafs derselbe sie durch eine Bewegung erhilt, im Gegen-
teil! Der Wille bedient sich dieser gottlichen Hilfe, wie es ihm beliebt,
gleichwie er sich in den natiirlichen Dingen des Verstandes und seiner
selbst bedient. Das Vermogen selbst (facultas), die Gnade zu gebrauchen,



112 Litterarische Besprechungen. -

und der wirkliche Gebrauch (ipse usus) unter Gottes Bewegung sind
folglich nichts anderes als Gottes Gnade“ (S. 41). Dieser Satz enthélt
mehr als ein e Unrichtigkeit. Gott wirkt im Willen der Menschen, indem
er denselben bewegt und die Kraft desselben vermehrt; allein das
geschieht sicher nicht durch eine Bewegung. Wie bewegt danu
Gott den Willen? Und wie geht diese Vermehrung der Kraft im Willen
vor sich? Ist eine Vermehrung der Kraft ohne Aufnahme, d. h. also
obne Bewegung méglich? KEs ist richtig, dafs eine und dieselbe Thitig-
keit unmittelbar von Gott und dem Willen stammt, aber auf eine andere
Weise. Der Wille ist unmittelbar derjenige, der handelt (agens quod).
Die Bewegung durch Gott oder, in unserer Frage, die wirkende Gnade
ist dasjenige, wodurch der Wille handelt (agens quo). Deus non
solum dat rebus virtutem, sed etiam nulla res potest propria virtute agere,
nisi agat in virtute ipsius. Krgo homo non potest virtute voluntatis
sibi data uti, nisi inquantum agit in virtute Dei. 3. c. G. ¢. 79. Cfr.
l. c. ¢. 70. Der Wille handelt somit unmittelbar als Suppositum
(mediatione suppositi), die Vorherbewegung Gottes dagegen als Kraft
(mediatione virtutis). Gott wirkt allerdings auch unmittelbar als Suppo-
situm. Allein dies geschieht aus einem andern Grunde. Gott unter-
scheidet sich ndmlich nicht sachlich von einer Kraft.

Wo immer darum die gottliche Kraft wirkt, da ist auch Gottes
Wesenheit. In diesem Sinne allein ist die Behauptung richtig, dals das
Thitige und Leidende zugleich sein miissen (agens et patiens oportet
esse simul). Gerade dieses Princip hat ein Gelehrter gegeniiber unsern
kritischen Bemerkungen iiber die Broschiire Sr. Eminenz Kardinal Peccis
geltend gemacht, um zu beweisen, dafs wir mit der praemotio physica im
Unrecht wiren. Allein der Gelehrte hat ganz vergessen, dafls dieses
simul hier értlich zu nebmen ist. Die Lehre des hl. Thomas, dafls
agens et patiens oportet esse simul wendet sich gegen die operatio in
distans, hat somit mit der praemotio physica nichts zu thun. Héren
wir den hl. Thomas: ,Deus est causa omnis actionis, prout quodlibet
agens est instrumentum divinae virtutis operantis. Sic ergo, si
consideremus supposita agentia, quodlibet agens particulare est imme-
diatum ad suum effectum. Si autem consideremus virtutem, qua fit
actio, sic virtus superioris causae erit immediatior effectui,
quam virtus inferioris, Nam virtus inferior non conjungitur effectai, nisi
per virtutem superioris. Unde dicitur in libro de causis, quod virtus
causae primae prius agit in causatum et vehementius ingreditur in
ipsum. Sic ergo oportet virtutem divinam adesse cuilibet rei agenti,
sicut virtutem corporis coelestis oportet adesse cuilibet corpori elemen-
tari agenti. Sed in hoc differt: quia ubicunque est virtus divina,
est essentia divina; non autem essentia corporis coelestis est,
ubicunque est sua virtus. Kt iterum Deus est sua virtus non autem
corpus coeleste. Kt ideo potest dici, quod Deus in qualibet re operatur,
inquantum ejus virtute quaelibet res indiget ad agendum ., . Sic
ergo Deus est causa actionis cujuslibet, inquantum dat virtutem agendi,
et inquantum conservat eam, et inquantum applicat actioni et in-
quantum ejus virtute omnis alia virtus agit. Kt cum conjun-
xerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra rem quamlibet,
non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in esse, sequetur, quod ipse
in quolibet operante immediate operetur, non exclusa operatione
voluntatis et naturae (de potentia q. 3. a, 7).

Es unterliegt demnach gar keinem Zweifel, dals sowohl Gott als
auch die Geschopfe thitig sind und zwar unmittelbar. Indessen dndert



Litterarische Besprechungen. 113

dies nichts an dem frither und spiter hinsichtlich der Natur (ib.
ad 4). Daraus ist klar, in welchem Sinne der Satz: agens et patiens
oportet esse simul verstanden werden muls. Die Worte des Autors: eine
und dieselbe Thitigkeit sei unmittelbar von Gott und vom freien Willen,
sind vollkommen richtig. Man vergleiche: de potentia q. 8. a. 7. ad 8.
Damit ist der simultane Konkurs der Gegner widerlegt. Diesem zufolge
sind zwei Thitigkeiten, die eine wird von Gott, die andere vom Willen
ausgeiibt. Der hl. Thomas dagegen kennt blofs eine. Bei der Uber-
fiihrung des Willens aus dem passiven in den aktiven Zustand ist der
Wille unthétig, leidend, indem er blofs bewegt wird. Hier ist also
Gott allein thitig. Das aber ist formell die praemotio physica. Bei
dem Ubergange des Willens aus dem aktiven Zustande in den Akt, d. h.
bei der wirklichen Thiitigkeit des Willens bringt der Wille selbst als
agens quod eine Thitigkeit hervor, wihrend die Thatigkeit Gottes, die
praemotio physica das agens quo oder die Kraft bildet, wodurch
der Wille thitig ist. Die Worte des Autors, der Wille bediene sich
dieser gottlichen Hilfe nach Gutdiinken, gleichwie er sich in den natiir-
lichen Dingen des Verstandes und seiner selbst bedient, miissen niher
erklirt werden. Sie konnen soviel bedeuten als: der Wille fiihre sich
selber aus der Moglichkeit, aus der Potenz in die Wirklichkeit, in den
Akt tber. In diesem Sinne aufgefafst, verstolsen sie nicht blofs gegen
die Lehre des hl. Thomas, sondern sie widersprechen auch einer frither
aufgestellten Behauptung des Autors selber, 8. 15 niimlich sagt der Auntor,
der Wille miisse von Gott aus der Potenz in den Akt des Uber-
legens und Wiihlens iibergefiihrt werden, Die genannten Worte kénnen
aber auch den Sinn haben, der Wille verfiige durch seine Thitigkeit
nach Belieben iiber die gottliche Hilfe. So verstanden, sind sie abermals
ganz und gar unrichtig. Der Wille hat ohne diese gottliche Hilfe iiber-
haupt keine Thitigkeit. Es fehlt ihm die voribergehend mitgeteilte
Kraft, wodurch er Thitigkeitsprincip oder Ursache ist, und wo-
durch er wirkt. Er kann somit nicht durch seine Thiatigkeit iber
diese gottliche Hilfe nach Belieben verfiigen. Man kann unméglich iiber
das beliebig verfiigen, wovon man selber abhingt. Noch aus einem andern
Grunde ist diese Ansicht falsch. Ihr zufolge miifste die gottliche Hilfe
als etwas Indifferentes aufgefalst werden. Nur in dicsem Falle kdnnte
der Wille nach Belieben dariiber verfiigen. Was lehrt aber der hl.
Thomas in dieser Beziehung? Deus movet quidem voluntatem immu-
tabiliter propter efficatiam virtutis suae, quae deficecre non potest
(de malo q. G ad 3).

Was konnen folgerichtig jene Worte bedeuten? Nichts anderes
als: der Wille besitze die Moglichkeit, die Potenz, die gottliche Hilfe
nicht in sich aufzunehmen, wie er sie ja auch thatsichlich sehr hinfig
Wegen seiner schlechten Disposition nicht aufnimmt. Zweitens
bedeuten sie, dafs der Wille diesen Einfluls Gottes nicht mit Not-
wendigkeit aufnimmt wie die Naturdinge, sondern, seiner Natur ent-
Sprechend, mit voller Freiheit. Der Satz des Autors, das Vermogen
(facultas), die Gnade zu gebrauchen, und der wirkliche Gebrauch (ipse
usus) unter Gottes Bewegung seien nichts anderes als Gottes Gnade, ist
abermals zweideutig. Beide sind Gnaden, aber nicht eine und dieselbe
Gnade. — 8. 48 behauptet der Autor, die Dominikaner lehrten, dafs die
aktuelle Gnade eine gewisse Form oder aktive Qualitit wire. Dadurch
Wwirden die Schwierigkeiten vermehrt. Wir vermdgen hierin keine Schwie-
rigkeit zu entdecken. Die habituelle Gnade ist eine bleibende (per
modum permanentis), die aktuelle eine voriibergehende (per modum

Jahrbueh fiir Philosophie ete. V. 8



114 Litterarische Besprechungen.

transeuntis sive passionis) Form, KEs ist geradezn unmoglich, bemerkt der
Autor daselbst, sich eine Thitigkeit des Geschiépfes zu denken, ohne dafls
sie nicht eo ipso auch Gottes Thitigkeit wire, der das Hauptagens
und den Hauptbeweger bildet. Daraus folgt aber nicht, wie manche
fiirchten, dals dann die Prideterminierung der freien Potenz zugegeben
werden miifste, Die Naturordoung kaun nur dadurch wiederhergestellt
werden, dals der Wille des Menschen sich Gott unterwirft, Diese Unter-
werfung kann aber nicht stattfinden, auflser Gott zieht den Willen an
sich und teilt ihm eine aktive Kraft mit, durch deren Thitig-
keit die Vernunft sich Gott unterwirft (S. 52). Und trotzdem wird der
Wille nicht priideterminiert? Auf Seite 55 findet sich abermals eine Un-
richtigkeit. Der Autor meint daselbst, die Bewegung, wodurch Gott den
Willen des Menschen bewegt, sei nichts anderes als die Thitigkeit selber
des freien Willens. Das ist einfach ein Widerspruch. Bewegt werden
und Thétigsein lassen eine Identifizierung niemals zu. Bewegt werden
ist ein Leiden, eine passio, Thitigsein dagegen cine actio. Sie gehéren
somit einer andern Kategorie, einem andern Pridikamente an, wie jeder
Logiker weils. Geben und empfangen bilden Gegensiitze,

Die Lehre des hl. Thomas, dafs der Mensch in der Urgerechtigkeit
ohne heiligmachende Gnade alle Siinden hétte meiden konnen, fordert
eine nihere Auseinandersetzung. Unter diesen Siinden sind némlich jene
zu verstehen, die der geregelten Vernunft widerstreiten, die folglich den
moralischen erworbenen Tugenden entgegengesetzt sind. Die Siinden
gegendie theologischenund eingegossenen Tugenden sind darunter
nicht mit einbegriffen., Dieser Grundsatz muls tiberhaupt festgehalten
werden und seine Anwendung finden, wo immer der hl. Thomas von der
Nator im Zustande der Urgerechtigkeit spricht. Sobald es sich um
tibernatiirliche Tugenden oder Gebote, und die diesen entgegen-
stehenden Siinden handelt, da reicht die Urgerechtigkeit allein nicht aus.
Im 4. Artikel dieser Quistio hat ja S. Thomas bewiesen, dals der Mensch
ohne Gnade, blols in Kraft der Urgerechtigkeit, die Gebote Gottes nicht
alis iibernatiirlicher Liebe, ex charitate, zu erfiillen imstande ist. S. 67
fithrt der Autor den Beweis, dals die Gerechten, um einzelne verdienst-
liche Akte auszuiiben, der speciellen gottlichen Hilfe bediirfen. Seine
Worte sind: ,Keine Kreatur vermag in irgend einen Akt iiberzugehen,
aulser in der Kraft der géttlichen Bewegung, entsprechend der Form,
wodarch sic thitig ist. Obgleich daher der Mensch die habituelle
Gnade besitzt, so muls er doch von Gott bewegt werden, und zwar nicht
im allgemeinen zu jedem Akte, sondern auf specielle und ibernatirliche
Weise, gemils der Form der Gnade. Das bedeutet aber nichts anderes
als: er bedarf zu den einzelnen Akten der aktuellen Gnade. Der
Mensch braucht, damit er eine tbernatiirliche Thitigkeit vollziehe, die
iibernatiirliche Hilfe, die ihn bewegt und seine Potenz zu der Thitigkeit
appliziert. (8. 67.) Nichtsdestoweniger meint der Autor (S, 69), dals
diese gottliche Hilfe, die aktuelle Gnade, im Menschen nichts Formelles
setze. [KEinige Seiten frither (S. 65) aber lesen wir: ,Das Hauptagens
bewegt durch eine Kraftbewegung (motu virtuoso) wie z B. der
Kiinstler das Instrument gebraucht, indem er ihm durch eine voriiber-
gehende Bewegung die Form der Kunst mitteilt.“

Die Ansicht des Autors (S. 85), die Gnade sei etwas Ubernatiir-
liches und ibertreffe, von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet, alle
Kategorieen, wie Gott und alles Gottliche, koénnen wir auf keinen Fall
unterschreiben. Die Gnade ist etwas Geschaffenes und darum so gut in
der Kategorie wie alles andere Geschaffene. Ebenso unrichtig ist, was



Litterarische Besprechungen.

115

der Autor auf der unmittelbar darauf folgenden Seite (S. 86) sagt, nimlich
«die Gnade, wodurch die Seele von Gott bewegt wird, sei eine gewisse
Bewegung derselben oder die Thitigkeit (operatio) selbst. Die
‘Gnade ist niemals Thiitigkeit, sondern dasjenige, wodurch die Seele
Thitigkeitsprincip wird, und sie ist ferner dasjenige, wodurch die Seele
thitig ist, sie bildet das unmittelbare agens quo. Die Thitigkeit
dagegen ist eine Wirkung der Gnade. Die Bewegung der Seele resp.
das Bewegtwerden derselben ist eine actio mobilis, die Thitigkeit
derselben aber eine actio moventis. Die actio mobilis ist keineswegs
sachlich ein und dasselbe mit der actio moventis der Seele. Darum ist
auch der niichste Satz des Autors, die Gnade setze nichts anderes in
der Seele, insofern diese von Gott bewegt wird, als die Thitigkeit der
Seele selbst, ganz und gar unrichtig. Die Gnade bewirkt zuerst, dals
die Seele Thitigkeitsprincip oder Ursache wird. In zweiter Linie
bewirkt sie auch die Thitigkeit der Seele, aber als agens quo, nicht als
agens quod. Der Autor beweist seine Behauptung durch das Princip,
dafs die Thitigkeit des Bewegers im Bewegten die Bewegung des Be-
weglichen sei (actio moventis in moto est motus mobilis). ,Folglich,
schliefst er, ,ist die Bewegung der Seele priicise ihre eigene Thitigkeit
selber.  Allein damit beweist der Autor nur, dafs ihm die philo-
Sophischen Grundbegriffe fehlen. An mehr als hundert Stellen
erklirt 8. Thomas mit Aristoteles, dafs die Bewegung des Beweg-
lichen dem angehore, was in der Potenz sich befindet, und zwar in-
sofern es in der Potenz ist. KEbenso oft lehrt er, dafls die Thiitigkeit
dem zugeschrieben werden miisse, was in der Wirklichkeit in actu ist.
Wenn also die Bewegung des Beweglichen sachlich ein und dasselbe ist
mit der Thiitigkeit, so ist auch das agens in potentia, das der Mog-
lichkeit nach Thitige sachlich ein und dasselbe mit dem in der Wirk-
lichkeit, in actu Thittigen. Die Moglichkeit und die Wirklichkeit fallen
I eins zusammen. Da hort aber jede Philosophie auf. ,Gibt der Be-
weger“, entgegnet der Autor, ,dem Beweglichen aulser der Bewegung
oder Thitigkeit noch irgend eine vorausgehende Formalitdt, so bestimmt
er dessen Potenz, benimmt er dem Subjekte, welches er bewegt, die In-

ifferenz,“ Allerdings thut er das. Allein was soll damit bewiesen sein?
Etwa, dafs das Bewegliche durch die Bewegung Schaden leide, dals darum
das Bewegliche bei der Bewegung unbeweglich bleiben miisse? Durch
diege Bewegung erhillt der Wille eben die Form oder Kraft, sich selber
Zu determinieren und thiitig zu werden. Wenn nun der Autor, gestiitzt
auf dieses sein Argument, weiter behauptet, die praemotio physica wider-
Streite nicht allein dem Geiste des hl. Thomas hier und in unzihligen
andern Stellen seiner Werke, sondern noch ausgesprochener der Wahr-
heit selbst, so haben wir einer solchen Ansicht gegeniiber einfach keine
Worte, Der Autor moge sich trosten. Solche Argumente verwunden
-dz}s System der Thomisten nicht todlich, wie er meint. Mehr wollen
Wir dariiber nicht sagen. , )

»Der hl. Thomas negiert, dals die aktuelle Gnade sich von der Be-
Wegung oder Thitigkeit der Seele unterscheide.“ — Das gerade Gegen-
teil ist wahr. ,In illo ergo effectu, in quo mens nostra est mota, et
hon movens, solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur, Kt
Secundum hoc dicitur gratia operauns.“ Cfr. de potentia q. 3. a. 7. ad 3.
lat der Autor den hl. Thomas nicht gelesen? Das ist unsere Antwort
auf seipe Bemerkung, man diirfe sich nicht einbilden, dals es eine Willens-
he“’egung durch Gott gebe ohne Mitwirkung des Willens selbst, d. h.
ohne dafs es die Willensthitigkeit selbst sei. Der englische Lehrer

8.



116 Litterarische Besprechungen.

unterscheidet ganz klar und mit ausdriicklichen Worten ein Zweifaches.
Unmittelbar an den genannten Text anschliefsend heilst es: ,In illo
autem effectu, in quo mens nostra et movet, et movetur, operatio non
solum attribuitur Deo, sed etiam animae. Kt secundum hoc dicitur gratia
cooperans. Daraus kann jeder Leser ohne Miihe ersehen, wie grund-
falsch die Ansicht des Autors ist: der hl. Thomas bestreite, dafls die
aktuelle Gnade sich von der Bewegung oder Thitigkeit der Seele unter-
scheide, und, dafs die Einbildung, es gebe eine Willensbewegung durch
Gott ohne Mitwirkung des Willens, d. h. ohne Willensthétigkeit, auf
Unrichtigkeit beruhe. Warum zithlt dann S. Thomas zwei Fille auf?
Warum sagt er dann ausdricklich, dals der Wille in dem einen Falle
nicht thitig sei? KEbenso bestimmt sagt er uns dies anderswo: ,in
operatione, qua Deus operatur movendo naturam, non operatur natura®
(erster Fall). Sed ipsa naturae operatio est etiam operatio virtutis
divinae (zweiter Fall). Die Willensbewegung ist somit nicht sachlich
ein und dasselbe mit der Willensthitigkeit, denn der Wille wird be-
wegt, ohne selber thiitig zu sein, ohne selber zu bewegen,

Abgesehen von diesen vielfachen Unrichtigkeiten steht der Autor im
offenen Widerspruch mit sich selber. Auf der niichsten Seite néimlich
schreibt er: ,Ks geziemt sich nicht, dals Gott fiir diejenigen, die er in
seiner Liebe fiir das Ubernatiirliche bestimmt hat, weniger Sorge trage
als fir die Geschopfe, deren Gut das Natiirliche ist. Den Naturdingen
nun lafst er seine Sorgfalt in der Weise angedeihen, dafs er sie nicht
allein zu ihren natiirlichen Thitigkeiten bewegt, sondern ihnen auch
Formen und Kréafte mitteilt, die fir die Thiatigkeiten die Principien
bilden.* (8. 87.)

Sehr wohl! 'Was haben wir aber unter diesen Formen und
Kriften zu verstehen? Ist es die das Wesen kounstituierende Form
allein nebst dem Thitigkeitsvermdgen, die er seinen Geschiopfen mit-
teilt? Sind diese fir sich allein hinreichend Princip der Thitigkeiten?
Keineswegs, er mufs ihnen noch eine andere Form oder Kraft geben,
allerdings nur voriibergehend, per modum" transeuntis et intentionis,
damit das Princip der Thitigkeit in der Wirklichkeit existiere. Diese
Form oder Kraft ist aber nichts anderes als die praemotio physica. Der
Autor stofst sich fortwihrend an dem Worte: ,Form*, Ja, was ist denn
Kraft? Ist es vielleicht Stoff? Wenn es nicht Stoff ist, muls es Form
sein, denn ein drittes gibt es nicht. Behauptet also der Autor einerseits,
Gott teile dem Geschopfe Krifte mit, und leugnet er andererseits, dals
diese Kriifte Formen seien, so widerspricht er sich einfach selber. Dals
der Autor bei dem Worte: ,Form* stets an etwas Bleibendes, Dauerndes
denkt, das beweist eben wiederum, dals er den hl. Thomas nicht studiert
hat. ,Virtus naturalis, quae est rebus naturalibus in sua institu-
tione collata, inest eis ut quaedam forma, habens esse ratum et
firmum in natura. Sed id quod a Deco it in re naturali, quo
actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam in-
completum, per modum, quo colores sunt in aére, et virtus artis in
instrumento artificis® (de potentia q. 3. a. 7. ad 7). Hier sind zwei Dinge
mit aller wiinschenswerten Klarheit ausgesprochen. Erstens wird die
Kraft Form genannt; zweitens der Unterschied angegeben zwischen
Formen, die ein festes, stiindiges, und solchen, die ein unvollkommenes,
voriibergehendes Sein haben. Diese Unterscheidung der verschiedenen
Krifte fithrt uns zur Betrachtung der wirkenden und der mitwirkenden
Gnade im Sinne des hl. Thomas.



Litterarische Besprechungen, 117

Wir miissen dem Autor das Wort lassen, denn er widerlegt sich
selber am allerbesten. Seite 118 schreibt er: ,Die Gnade wird zutreffend
eingeteilt in die thitige und in die mitthitige oder in die wirkende und
mitwirkende. Denn das Hervorbringen einer Wirkung darf nicht dem
Beweglichen, sondern muls dem Beweger zugeschrieben werden.
Nun gibt es aber einen Effekt, beziiglich dessen unser Verstand bewegt
wird, ohne selber zu bewegen, und Gott allein Beweger ist. Dagegen
ist auch ein Effekt nachweishar, hinsichtlich dessen unser Verstand von
Gott derart bewegt wird, dals er sich selbst ebenfalls bewegt.  KEs sind
somit Thitigkeiten in uns, die Gott allein, und andere, die Gott und der
Seele zugleich zugeschrieben werden miissen. Dementsprechend teilen
wir die Gnade ein in eine wirkende und in eine mitwirkende. Wie lilst
sich der Beweis fiithren, dals es eine Thiitigkeit des von Gott bewegten
Verstandes gebe, ohne dafs dieser sich selber bewegt? Auf eine sehr
einfache Weise. Nichts bewegt sich selber, aulser es ist in der Wirk-
lichkeit, in actu beziiglich des einen, und in der Moglichkeit, in der
Potenz hinsichtlich des andern. Das ist nun bei dem Willen thatséichlich
fler Fall, denn er ist manchmal blofs in der Potenz zu allen seinen
Phiitigkeiten,  Er wird somit manchmal von Gott bewegt, ohne sich
selber zu bewegen. Man muls bei der Verstandes- und Willens-
thiitigkeit einen Anfang und eine gewisse Fortsetzung unterscheiden, die
ohne Bewegung im eigentlichen Sinne vor sich geht, aber auf das Princip
der Bewegung, welches intentionaliter dem Verstande und Willen
lnnewohnt, und dem die Thitigkeit angehort, folgt. Der Wille fingt
Somit an in actu secundo zu sein, indem Gott, nicht aber er selbst
thitig ist.« —

Hier haben wir dem Sinne nach genau die praemotio physica des
hl. Thomas, Bei der Uberfihrung des Willens aus der Potenz in den
Akt bewegt derselbe sich nicht selber, ist er nicht thitig. Infolge
dieser Uberfithrung durch Gott wird er Princip, dem die Thitigkeit
angehort, Dieses Princip ist intentionaliter im Menschen. Friiher
hat uns der Autor gesagt, es gebe keine Thiitigkeit Gottes, ohne dals
der Wille selber ebenfalls thitig sei. Hier aber lehrt er, der
W_llle fange an in actu secundo zu sein, indem Gott, nicht aber er selber
thf}tig ist (cum Deus, et non ipsa agit). Wir haben somit den hellen
Viderspruch des Autors mit sich selber. Aber merkwiirdig!

Als hiitten wir der Widerspriiche nicht schon genug, miissen hier
noch einige neue hinzukommen. Weil der Autor in Unkenntnis der Philo-
Sophie die Bewegung resp. das Bewegtwerden des Willens bestindig
Mt der Thatigkeit des Willens konfundiert, kommt er zu der eigen-
tiimlichen Anschauung, dals die beginnende Thitigkeit zwar dem Willen
angehore, dals er aber sich nicht selber zu dieser Thitigkeit bewege.
Ane Willensthiitigkeit, wenn auch nur im Anfange, zu welcher der
ille sich nicht selber bewegt! Das ist offenbar eine Thiitigkeit ohne
{hﬁtigkeit, denn sich selber bewegen heilst thiitig sein. Und eine Théa-
tigkeit anfangen heifst anfangen sich selber zu bewegen. KEbenso bemerkt
Uer Autor hier, der Wille habe zwar das Princip seiner Bewegung, also
Im Sinne des Autors, das Princip seiner Thatigkeit nicht in seiner
ewalt, nichtsdestoweniger kénne er in jedem Momente aufhéren thitig
“U sein, Frither hat uns der Autor gesagt, der Wille bediene sich dieser
80ttlichen Hilfe, wie es ihm beliebt (S. 41). Wie ist aber der Wille frei,
Wemn er das Princip seiner Thitigkeit nicht in seiner Gewalt hat? Und
Wenn er beziiglich des Principes der Thitigkeit nicht frei ist, wie
Soll er os dannm hinsichtlich der Fortsetzung dieser Thitigkeit sein?



118 Litterarische Besprechungen,

Princip der Thitigkeit ist ja dem Autor soviel als Anfang der
Thitigkeit, Unmdéglich kann der Wille nicht frei zu wollen anfangen,
dagegen frei aufhoren. Was fithrt diese Anderung herbei? Wie kann
ein notwendiger Anfang in eine freie Fortsetzung iibergehen?

Es gibt also nach dem Zeugnisse des Autors eine Willensbewe -
gung, ohne dafs der Wille dabei thiitig ist. Diese Bewegung nennt
der Autor wirkende Gnade, oder Bewegung durch Gott, ohne dafls
der Wille sich selber bewegt. So lesen wir auf Seite 118 und 119.
Seite 120 aber ist die aktuelle, die wirkende Gnade nichts anderes als
die Bewegung Gottes und die Thiatigkeit des Willens selber, Am
Schlusse der namlichen Seite wird die Gnade wirkend genannt, weil sie:
allein, also ohne Mitwirkung des freien Willens einen Effekt bervor-
bringt. Auf der folgenden Seite wirkt die Gnade wiederum nicht ohne
den freien Willen. In diesen Widerspriichen setzt der Autor seine Dar-
legung einige Seiten hindurch fort.

Wie sich die Sache der Wahrheit gemils verhilt, wurde frither
nachgewiesen. Die wirkende Gnade fithrt den Willen aus der Potenz in
den Akt iber, macht aus einem agens in potentia ein agens in actu; die
mitwirkende bringt mit dem Willen in actu eine Willensthitigkeit hervor.
Es ist indessen eine und dieselbe Gnade, welche diese beiden Wir-
kungen, um die es sich hier nach dem Ausspruche des hl. Thomas
einzig und allein handelt, erzielt. In ersterem Falle wirkt die Gnade
allein und als agens quod, weil der Wille noch nicht in actu, agens
in actu, und somit noch nicht Thétigkeitsprincip ist, sondern gerade
durch die Thitigkeit Gottes, die praemotio physica, es erst wird; in
letzterem Falle wirkt die Gnade mit dem Willen und als agens quo,
oder als Kraft, wodurch der Wille Thitigkeitsprincip ist und eine
Thitigkeit vollzieht. Die praemotio physica ist folgerichtig nichts anderes
als die voriibergehende Mitteilung der soeben genannten Kraft oder
Form. Man verschiebt darum den Schwerpunkt der Frage, wenn man
immer nur von der Applizierung des Willens zu seiner Thitigkeit spricht.
Und es zeigt sich, dals man die I'rage gar nicht richtig versteht, wenn
man, wie in neuester Zeit, schreibt, alles sei im hl. Thomas klar (de
potentia q. 3. a. 7) bis auf die Applizierung der Potenz zu einem Akte,
Gewils, im hl. Thomas ist alles sehr klar. Aber die Mitteilung der Kraft
mit Stillschweigen iibergehen und dann die praemotio physica bekimpfen,
das heilst soviel als den hl. Thomas nicht verstehen. Nicht in der Appli-
zierung des Willens zu einer Thiitigkeit liegt das Wesen der praematio
physica, weil hierbei der Wille selber ebenfalls thitig ist, sondern in
der Mitteilung der Kraft, wodurch derselbe Thitigkeits princip wird.
In diesem letztern Falle ist der Wille nicht thitig, und darum die
Thitigkeit Gottes der Natur und Kausalitit nach frither. Sie ist es
allerdings auch bei der wirklichen Thitigkeit des Willens, denn das quo
agit, die Kraft, verhilt sich immer formell, daher vollkommener und der
Natur nach friher als der Stoff oder das quod agit.

Auf eine Verstiindigung mit dem Autor miissen wir natiirlich im
vorhinein verzichten. Denn wenn er einerseits behauptet, Gott sei thiitig
ohne den Willen, und gleich darauf wiederum schreibt, diese Thitigkeit
sei identisch mit dem Wirken des Willens selber, so ist uns damit der
Boden unter den Fiilsen weggezogen, Wer Bewegtwerden und Thiitigsein
fiir ein und dasselbe nimmt, mit dem ist einfach nicht weiter zu reden.
Ebenso ist es bei einer Konsequenz, wie sie hier vorliegt, sehr begreiflich,
dals man sachlich die praemotio physica lebrt, und sie mit Worten un-
ausgesetzt bestreitet. Ks wiren noch so manche andere Behauptungen



Litterarische Besprechungen. 119

des Autors richtig zu stellen, die wir indessen iibergehen miissen, um unser
Referat nicht zu umfangreich zu gestalten.

Im dritten Artikel der dritten Quistio handelt der Autor von der
sogenannten anregenden und unterstiitzenden Gnade (de gratia excitant»
et adjuvante). Der Definition dieser Gnade schickt der Autor (S. 131)
folgende Stelle des hl. Thomas voraus: ,Homo non potest bona facere
sine Deo: cum nulla res possit in naturalem operationem exire nisi vir-
tute divina, quia causa secunda non agit, nisi per virtutem causae
primae. Kt hoc verum est tam in naturalibus agentibus quam in volun-
tariis, Tamen hoc alio modo habet necessitatem in utrisque. Operationis
enim naturalis Deus est causa, inquantum dat et conservat id, quod
est principium naturalis operationis in re, ex quo de necessitate
determinata operatio sequitur, sicut dum conservat gravitatem in terra,
quae est principium motus deorsum. Sed voluntas hominis non est deter-
minata ad aliguam unam operationem, sed se habet indifferenter ad
multas, et sic quodam modo est in potentia, nisi mota per aliquid
activum, vel quod ei exterius repraesentatur, sicut est bonum appre-
hensum, vel quod in ea interius operatur, sicut est ipse Deus, Omnes
autem exteriores motus divina providentia moderantur, secundum quod
ipse judicat aliquem esse excitandum ad bonum his vel illis actionibus.
Unde si gratiam Dei velimus dicere non aliquod habituale donum, sed
ipsam misericordiam Dei, per quam interius motum mentis operatur, et
exteriora ordinat ad hominis salutem, sic nec ullum bonum homo potest
facere sine gratia Dei“ (de veritate q. 24. a. 14). Wir miissen uns fiir
einige Augenblicke bei diesen Worten des englischen Meisters aufhalten,
Was versteht S. Thomas unter dieser ,gottlichen Kraft, wodurch die
subalterne Ursache thiitig ist? Meint er damit die Thiatigkeit des
Willens? Nach den Principien unseres Autors miifste dieses angenommen
werden. Denn ihnen zufolge ist die aktuelle Gnade nichts anderes als
der Willensakt des Menschen selbst Der hl. Thomas will uns also
sagen, der Wille sei nicht thitig, aulser durch seine Thitigkeit.
In der That eine famose Argumentation! Dasjenige, wodurch ich thitig
bin, ist meine Thiitigkeit, und diese Thitigkeit ist eine virtus, eine
Kraft! Spricht der Doctor Angelicus hier nicht ausdriicklich vom
Princip der Thatigkeit, welches von Gott den Geschopfen mitgeteilt
und erhalten wird? Wie kann aber das Princip der Thitigkeit mit
dieser selbst real identisch sein? Die Thitigkeit folgt ja aus dem
Princip, wie S. Thomas hier lehrt (ex quo operatio sequitur). —
Ferner sagt uns der englische Meister, der Wille sei nicht zu einer ein-
zigen Thitigkeit bestimmt, wie die Naturdinge, sondern zu vielen. Er
besitze an und fir sich gar keine, befinde sich in der Potenz zu allen.
Werde er aber innerlich durch Gott und #ulserlich durch den Gegenstand
zu einer Thitigkeit angeregt, so treffe hier eine Determinierung zu. Das
ist offenbar der Sinn in den Worten: ,quodam modo est in potentia,
nisi mota per aliquid activum ete.“ "Von der Determinierung des Willens
hatte er unmittelbar vorher gesprochen: ex quo ..determinata operatio
sequitur. Oder folgt vielleicht aus einem nichtdeterminierten Prin-
cipe eine determinierte Thiitigkeit? Wird aber durch diese Deter-
minierung nicht die Freiheit aufgehoben? In keiner Weise. Die be-
stimmte Willensthiitigkeit folgt nicht mit Notwendigkeit aus der
Bewegung durch Gott, wie bei den Naturdingen. Uberdies behilt der
Wille die Potenz bei fiir alle andern Thiitigkeiten, wihrend die Natur-
dinge keine weitere Potenz besitzen,



120 Litterarische Besprechangen.

Es ist uns geradezu unbegreiflich, wie der Autor zwei Seiten spéter
(S. 133) behaupten kann, einige Gelehrten firchteten mit Recht (jure),
dals durch die Vorherbewegung Gottes die Freiheit verletzt wiirde. Hat
er denn die Stelle des hl. Thomas, die er selber niedergeschrieben, nicht
examiniert, in allen Teilen auf ihren Gehalt gepriift? Neben dieser einen
gibt es aber noch deren mehr als hundert andere. Der Autor behauptet
ja von der wirksamen (efficax) Gnade, sie bringe gewils und vollstiindig
(certo et adaequate) einen Effekt hervor, ihr Hauptgewicht liege auf Seite
des Principes, und diese Kraft sei infallibel (S. 185). Diese Kraft aber
nennt der Autor daselbst aus sich (se ipsé efficax), also unabhiingig vom
Willen wirksam. Lehren S. Thomas und seine Schiiller etwas anderes?
Was ist nun diese aus sich wirksame Gnade und inwiefern wirkt sie
auf den Willen ein? Kann der Effekt unfehlbar gewirkt werden, ohne
dals die Gnade den Willen dazu bestimmt, determiniert? Aus einem
unbestimmten Willen geht tberhaupt keine Thitigkeit, kein Effekt
hervor. Wenn aber der Wille sich allein bestimmt, was heilst es dann,
die Gnade sei aus sich wirksam? — Die Erkldrung der hinreichenden
und wirksamen aktuellen Gnade auf Seite 135 ist nicht richtig. — Die
hinreichende gibt blofs das Vermdégen, das Kénnen, die wirksame
hingegen verleiht Wirklichkeit, Sein, Thitigkeit. Der Autor sagt ja
selbst, die wirksam aktuelle Gnade sei im Willen thétig, indem sie eine
Bewe gung desselben hervorbringt bis zur Beistimmung, Auswahl und
Vollziehung des dulsern Aktes, Merkwiirdigerweise nennt der Autor diese
aktuell wirksame Gnade, wodurch die Willenshewegung bis zur Bei-
stimmung etc. hervorgerufen wird, mit wirkende Gnade, wihrend er doch
frither behauptet hatte, die Willenshewegung erfolge ohne den freien
Willen. — Wird aber durch diese aktuell wirksame Gnade nicht die
Freiheit aufgehoben? Darauf lilst der Autor S. Thomas folgendes ant-
worten: ,Deus in voluntate agit non per modum necessitatis, quia
voluntatem non cogit, sed movet eam non auferendo ei modum, qui in
libertate ad utrumlibet existit. Kt ideo, quamvis divinae voluntati nihil
resistit, tamen voluntas, et quaelibet alia res exequitur divinam volun-
tatem secundum modum suum, quia et ipsum modum divina voluntas
rebus dedit, ut sic ejus voluntas impleretur , . . . Causa secunda, quam
oportet supponere ad inducendum praedestinationis effectum, etiam ordini
praedestinationis subjacet. Kt ideo ordo divinae praedestinationis, quam-
vis sit cum suppositione voluntatis humanae, nihilominus tamen abso-
lutam habet certitudinem® (de veritate 6. a, 3. ad 3 et ad 4). Die
namliche Antwort aus S. Thomas wird von den Thomisten denen gegen-
itber erteilt, die behaupten, dals die Vorherbewegung und Vorherbe-
stimmung Gottes der Freiheit des Willens schade. Vorherbewegen oder
vorherbestimmen ist keineswegs gleichbedeutend mit notwendig deter-
minieren, weil es eine zweifache Art von Determinierung gibt. Die eine
ist eine notwendige und kommt den Naturdingen, sowie den Tieren
zu; die andere hingegen eine kontingente oder freie und gehort den
geistigen Wesen an, Da nun Gott jedes Ding entsprechend der Art und
Weise desselben bewegt, diesen ,modus* allen Dingen selber mitteilt, so
kann von einer Schiidigung dieses ,modus“ durch Gott keine Rede sein.
Umsoweniger verstindlich sind darum die Worte des Autors (8. 136),
diese herrliche Stelle des englischen Meisters hiitte von jeher gentigen:
und bewirken sollen, dals die extremen Hypothesen (der Thomisten und
Molinisten) entweder nie aufgestellt, oder alsbald wieder fallen gelassen
wiirden. Der Autor vergifst uns immer zu sagen, inwiefern die pbysische
Vorherbewegung der genannten Stelle des bl. Thomas widerstreite, Er



Litterarische Besprechungen. 121

behauptet es zwar des oftern, allein eine Behauptung ist noch kein Be-
weis, Behaupten lilst sich alles Mogliche. So sagt z. B. der Autor auf
der genannten Seite, der hl. Augustin lehre, dafs Gott den Willen der
Menschen ganz nach Belieben bewege, ohne vorerst auf die Zustimmung
des freien Willens Riicksicht nehmen zu miissen, und ohne den Willen
zu affizieren, fir das zu bestimmen, was er will. Das soll in der
That begreifen, wer kanun. Gott bewegt den Willen des Menschen, ohne
denselben zu affizieren! KEiner solchen Ansicht darf man S. Augustin
denn doch nicht beschuldigen. Mit Recht behauptet der hl. Thomas:
»oportet enim omne agens conjungi ei, in quod immediate agit, et sua
virtute illud contingere® (1. p. q. 8. a. 1). Gott kann unmdoglich
im Willen des Menschen thitig sein, denselben bewegen, ohne ihn zu
affizieren. Ebenso widerstreitet es allen Gesetzen der Logik, dals Gott
den Willen bewege, ohne denselben zu determinieren. Mindestens muls
der Wille doch fiir die Bewegung determiniert werden, seinen passiven
Zustand verlassen und die Richtung zu einem Gegenstande hin einschlagen.
Die weitere Behauptung des Autors, nach S. Augustin bestehe die wirk-
same (efficax) Gnade darin, dals Gott, geméls seiner Barmherzigkeit, den
Willen dndere, ratend und tberredend, inspirierend und anziehend etc.
entbehrt ebenfalls aller Wahrheit. = Diese Art des gottlichen Kinflusses
wirkt blofs objektiv, spezifizierend, keineswegs aber subjektiv und
thatsichlich bewegend auf den Willen ein. Der Autor selbst nennt
sie einige Zeilen spiter moralisch wirkende Gnade. Die wirksame
(inade kann somit nicht in diesem Einflusse liegen. Endlich ist die dritte
Schlufsfolgerung des Autors aus dem Texte des hl. Augustin bergeleitet
falsch, nimlich, dafls die Willensinderung zugleich sei mit dem Frei-
heitsgebrauche. Die Willensinderung, das Heraustreten des Willens
aus dem passiven Zustande, die Uberfithrung desselben in den aktiven
Zustand ist friher als seine eigene Thiitigkeit, Darum lehrt S, Thomas,
wie wir gehdort haben: ,operationis enim naturalis Deus est causa,
Inquantum dat et conservat id, quod est principium naturalis opera-
tionis in re, ex quo determinata operatio consequitur.”

Auf Seite 137 spricht der Autor vom sogenannten ,auxilium sine
quo non“, und dem ,auxilium quo“. Bei dieser Gelegenheit nennt er die
Ansicht absurd, welche behauptet, es gebe eine Gnade, die blofs das Ver-
mogen, die Potenz zur Thitigkeit verleiht, nicht die Thiatigkeit selber.
Frither jedoch hat er uns mehr als einmal gesagt, dafls die habituelle
Gnade nicht eine effektive, sondern eine formelle Wirkung in erster
Linie hervorbringe. Bei dieser formellen Wirkung sei der freie Wille
unthitig. Man vergl. S. 122. :

Auf 8, 143 behauptet der Autor gegen Billuart, jeder echte Thomist
werde bestreiten, sowohl dafs die gottlichen Dekrete indifferent, als auch,
dafs sic determiniert sind., Die Lehre des hl. Thomas gebe uicht zu,
dals diese Dekrete per se und ab intrinseco wirksam seien hinsichtlich
der freien Akte. Die Gewilsheit (infallibilitas) und Notwendigkeit, oder
die Untrennbarkeit und Unverinderlichkeit beziehe sich nicht unmittelbar
auf die freien Akte selbst, sondern das Ganze betreffe blofs die Kenntnis,
den Willen und die Providenz Gottes.

Was der Aator sagt, ist ganz und gar unrichtig. Wir wollen die
Stelle des hl, Thomas, die der Autor friiher selber citiert, somit hoffent-
Ich auch gelesen hat, niimlich: de veritate q. 6. a. 3. genau examinieren.

berschrift des Artikels: ,ob die Vorherbestimmung (praedestinatio) einc
Gewifsheit in sich schliefse“? S. Thomas antwortet: ,es gibt eine doppelte
Gewilsheit: die der Krkenntnis und die der Ordnung. Erstere ist vor-



122 Litterarische Besprechungen.

handen, wenn die Erkenntnis in nichts von alldem abweicht, was in der
Sache, im Gegenstande wirklich ist, d. h. wenn der Verstand iber die
Saclhe so urteilt, wie sie in der Wirklichkeit ist. Dieses sichere Urteil
wird hauptsichlich aus der Ursache geschopft. Der Name: ,Gewilsheit®
wurde darum vom Verhiltnisse der Ursache zur Wirkung hergeleitet. Die
Beziehung der Ursache zur Wirkung ist dann eine gewisse, wenn die
Ursache unfehlbar (infallibiliter) einen Effekt hervorbringt. Das Vorher-
wissen Gottes schlielst im allgemeinen nicht ein Verhiltnis der Ursache
zu den Wirkungen in sich. Ks bezieht sich folglich blofs auf die Ge-
wilsheit der Krkenntnis. Die Vorherbestimmung (praedestinatio)
dagegen umfalst zunichst ein Vorauswissen und fiigt dem noch das Ver-
héltnis der Ursache zur Wirkung bei. Denn die Pridestination ist eine
gewisse Direktion und Vorbereitung oder Zubereitung (praeparatio). Man
mufls daher in ihr neben der Gewilsheit hinsichtlich der Erkenntnis auch
noch die Gewifsheit der Anordnung in Betracht ziehen. Um diese
letztere handelt es sich hier ausschliefslich, denn erstere wurde bei der
Abhandlung iiber das Wissen Gottes klargestellt.

Die Priidestination bildet einen Teil der Providenz. Da sie indessen
mehr ist als die Providenz, fiigt auch ihre Gewilsheit etwas zur Gewils-
heit der Providenz hinzu. Die Anordnung der Providenz ist in zweifacher
Weise eine gewisse: im einzelnen, wenn das Wesen, welches durch die
Providenz zu einem Ziele hingeordnet wird, dieses partikuldre Ziel ohne
zu fehlen erreicht. Dies ist bei allen jenen Dingen der Fall, die mit
Notwendigkeit thitig sind. Ferner ist die Anordnung der Providenz
eine gewisse und sichere im allgemeinen, nicht im partikuliren, indem
die Kriifte der Wesen manchmal hinsichtlich des eigenen Effektes, resp.
Zieles Fehler begehen, die aber von Gott wiederum zu cinem Ziele hin-
geordnet werden.

Die Anordnung der Pridestination ist eine sichere nicht blofs in
Bezug auf das allgemeine, sondern auch riicksichtlich des partikuliren
und bestimmten (determinati) Zieles. Denn wer durch die Pradestination
zum Heile hingeordnet ist, dem wird die Erreichung desselben niemals
fehlen. Die Ordnung der Providenz ist hinsichtlich des partikulireniZieles
nur insofern eine sichere, als die ndchste Ursache ihren Lffekt mit
Notwendigkeit hervorbringt. Bei der Priidestination hingegen ist die
Gewilsheit in betreff des partikuliren Zieles vorhanden, trotzdem die
nichste Ursache, nimlich der freie Wille, seinen Effekt nur mit Freiheit
oder contingenter bewirkt. Die Unfehlbarkeit der Priidestination scheint
aber mit der Freiheit des Willens schwer vereinbar zu sein? Denn man
kann nicht sagen, dafs die Priidestination zu der Gewilsheit der Provi-
denz nichts anderes als die Gewifsheit des Vorherwissens hin-
zufiige, wie z. B, wenn behauptet wiirde, Gott ordne den Pridestinierten
zum Heile wie jeden andern; beziiglich des Pridestinierten jedoch wisse
Gott, dals derselbe sein Heil nicht verfehlen werde. Diese Auffassung
wiire hinfillig, weil der Priidestinierte vom Nichtpriadestinierten sich da-
durch nicht mit Bezug auf die Anordnung (ex parte ordinis) unterschiede,
sondern blols von Seite des Vorauswissens des Erfolges. Ebenso
miifste aus dieser Annahme folgen, dafs die Voraussicht die Ursache
der Priidestination bildete, und die Pridestination nicht Platz griffe durch
die Auserwihlung des Pridestinierten, Das alles widerspricht der hl
Schrift und den hl. Vitern,

Die Anordnung der Pridestination hat folglich neben der Gewils-
heit der Voraussicht noch eine andere unfehlbare Sicherheit. Da-
durch wird indessen die nidchste Ursache, der freie Wille zum Heile



Litterarische Besprechungen. 123

nicht mit Notwendigkeit, sondern frei und kontingenter hingeordnet. ,
Der freie Wille kann zwar vom Heile abfallen, allein fir den von Gott
Priidestinierten hat Gott soviele Hilfsmittel in Bereitschaft, dals derselbe
entweder nicht fillt, oder, wenn er gefallen ist, wieder alsbald aufsteht.
Zu diesem Zwecke dienen Ermahnungen, Gebete, Gnadenerweisungen ete.
Betrachtet man demnach die endgiltige Rettung (salutem) mit Bezug auf
die niéchste Ursache, nimlich in Riicksicht auf den freien Willen, so muls
man gestehen, dafs sie keine Sicherheit besitzt, sondern kontingent ist.
Hinsichtlich der ersten Ursache dagegen, beziiglich der Pradestination
erfreut sie sich der vollsten Sicherheit.“

Es iberschreitet die Grenzen des Referates, aus dieser Stelle des
englischen Meisters die Folgerungen in der ausgedehntesten Weise zu
ziehen. Kines jedoch steht aufser allem Zweifel, ndmlich, dafls diese
Stelle des hl. Thomas der Lehre des Autors, die ebenfalls als Doktrin
des englischen Meisters ausgegeben wird, diametral entgegengesetzt ist.
Der Autor bezieht alles ant die Erkenntnis Gottes; S. Thomas negiert,
dafs es blofs die Erkenntnis sei. Der Autor bestreitet die Determi-
nierung der Dekrete; der englische Lehrer spricht von einer Ursache
und ihrem Verbéltnisse zur Wirkung. Eine nicht determinierte
Ursache aber enthiilt einen Widerspruch, denn eine solche hat keine Be-
ziehung, keinen ordo zur Wirkung. Der Autor erklirt, die Dekrete
bezdgen sich nicht unmittelbar auf die freien Akte; S. Thomas be-
merkt; ,veritas praedestinationis et praescientiae respicit futurum ut
est praesens® (. c. ad 6). Was ist denn jene Gnade, die der Autor
friher seipsa efficax genannt hat? Aus alldem ist klar, wie es sich
mit dem echten Thomisten in der Wirklichkeit verhdlt. Der echte
Thomist glaubt nicht an die sachliche Identitat der infallibilitas oder
determinatio und necessitas wie an ein Dogma, das unbeweisbar ist,
folglich ohne weiters angenommen werden mufs. Ferner bringt der echte
1Thomist die Texte seines Meisters so vor, wir sie in der Wirklichkeit
auten. :

Auf Seite 144 lesen wir, dals S. Thomas jede Determinierung des
Willens durch Gott verwerfe. Gott bewege den Willen auf das aller-
wirksamste, allein er determiniere ihn nicht, Wir wollen aus vielen
Stellen nur eine auswiihlen: ,Nihil agit, nisi secundum quod est in actu.
Kt inde est, quod oportet omne agens esse determinatum adalteram
partem. Quod enim est ad utrumlibet aequaliter se habens, est quodam-
modo potentia utriusque. Kt inde est, ut dicit Commentator, quod ab eo,
quod est ad utrumlibet nihil sequitur, nisi determinetur® (2. d. 25. q. 1.
a. 1.). Wer sieht nicht, ruft der Autor aus (S. 145), wie grofs der Unter-
schied ist zwischen dem Satze: Gott bewegt den Willen innerlich, insti-
giert ihn zum Guten; und dem Satze: Gott determiniert den Willen?
Aber wo ist der Beweis fiir diese ,alta discrepantia®, die der Autor hier
hervorhebt? Wenn Gott, wie der Autor selber erklirt, den Willen aus
der Potenz in den Akt iiberfilhrt, so mufs er denselben doch zu diesem
Akte determinieren? Wie ist sonst ein Herausfithren moglich? So oft
der hl. Thomas von der Selbstbestimmung oder Selbstdeterminierung des
Willens spricht, betont er ausdriicklich, dals Gottes Thitigkeit dabei nicht
ausgeschlossen werden diirfe. Damit ist doch sonnenklar angedeutet,
dafs Gott den Willen ebenfalls determiniert. Wo immer der Autor
sich gegen die Thomisten wendet, geschieht es mit der Behauptung, die
Determinierung des Willens durch Gott sei gleichbedeutend mit Not-
wendigkeit, Die Infallibilitas, Immutabilitas oder Indissolubilitas der
gottlichen Bewegung sind ihm eins und dasselbe mit der Necessitas.



124 Korrespondenz.

Sobald aber der Autor diese Infallibilitas fiir sich braucht, um einen
Beweis zu stiitzen, wie auf S. 187, negiert er wieder, dafs sie mit der
Notwendigkeit identisch sei. (At pluries visum est, quod necessarium
immutabile et liberum non sunt opposita.) Wenn nun der Autor
bestindig die praemotio der Thomisten leugnet, andererseits aber behauptet,
in einem fort lehrt, Gott miisse den Willen bewegen, in den Akt iber-
fithren, so ist das einfach nicht mehr verstindlich. S. 251 z. B. schreibt
er: ,motio moventis praeexigitur ad moveri mobilis, et ineo recepta
consistit.“ Lehren nun die Thomisten, diese Bewegung durch Gott sei
eine Art Form oder Qualitit mit einem unvollkommenen, voriihergehenden
Sein, so erregen sie das Mifsfallen des Autors. Er selbst aber lehrt S.
168 ff. Dbeziiglich der Instrumentalursache wortwortlich ganz dasselbe.
Stereotyp im ganzen Buche ist nur die Verwechslung des Bewegt-
werdens der Geschipfe (moveri) durch Gott mit der Thitigkeit
derselben,

Wo immer der Autor sich genau an Cajetan und Medina hilt, da
ist seine Darlegung bestimmt und klar. Sobald er seine eigene Ansicht
vorbringt, fehlt es derselben an Einheit und konsequenter Durchfithrung.
%8 ist nicht mehr ein Kommentar zur Lehre des hl. Thomas,

Graz. Fr. Gundisalv Feldner, Ord. Praed.

~r

Korrespondenz.

Bemerkung und Frage,

betrefts der in diesem Jahrbuch Bd., IV Seite 231 Zeile 12 und 13 von
unten vorkommenden Behauptung von Dr. Glossner -iiber die Gruudlagen
der Schwingungszahlen der prismatischen Farben.

In dem Artikel von Dr. M. Glossner ,Die Objektivitit der sensiblen
Qualitiiten ete.“ findet sich an der soeben citierten Stelle dieser Satz:
»Ks gehort die ganze vornehme Borniertheit der mathematisch-mechani-
schen Naturbetrachtung dazu, um, wie Du Bois-Reymond, zu leugnen, dafs
in der aristetelisch-gotheschen Farbenlehre eine Krkenntnis enthalten sei
und diese ausschliefslich fir die tiberdies auf unsichern Grundlagen
ruhenden Schwingungszahlen der prismatischen Farben in
Anspruch nehmen zu wollen.”

Der Schlufs dieses Satzes veranlalst den Unterzeichneten zu folgender
Bemerkung und Anfrage. Mehrere Jahre hindurch habe ich mich mit der
Lichtlehre beschiiftigt, und zwar in der Weise, dals ich mit verschiedenen
optischen Apparaten selbst auch Kxperimente ausfithrte, insbesondere
auch solche, die zur Bestimmung der Wellenlingen und Schwingungs-
zahlen der verschiedenen Lichtarten fiihren. Dadurch habe ich die (Jber-
zeugung gewonnen, dafs wenn irgend etwas in der Physik auf einer sichern
Grundlage Dberuht, dies bei der physik. Lehre von den Schwingungs-
zahlen der Lichtstrahlen der Fall ist; denn es folgen diese Zahlen mit
mathematischer Notwendigkeit aus zwei Priimissen, resp. Grofsen, welche
so sicher sind, als man es nur wiinschen kann: die eine Prémisse oder
Grolse ist die Geschwindigkeit des Lichtes, welche durch vier von einander
unabhiingige Methoden bestimmt worden ist, die andere Priimisse, resp.
Grolse sind die Wellenlingen der verschiedenen Lichtarten, resp, Linien des
Spektrums, und diese Bestimmungen sind bis zum millionten Teil eines
Millimeter genau. Auch die neuesten von Professor Herz publizierten
Entdeckungen iiber die Elektrizititswellen und deren wesentliche Iden-
titit mit Lichtwellen bestitigen die Lichtwellentheorie und die darauf



	Litterarische Besprechungen

