
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Deila Memoria Umana Dissertazione letta all' Academia di
San Tommaso in Roma pel Prof. F. Satolli. Opuscolo
estratto del Periodico: L'Academia Romana di San Tommaso

d'Aquiuo. Vol. III. fasc. II. Roma 1883.

Die Abhandlung des Prof. Satolli enthält einen wertvollen Beitrag
zur thomistischen Psychologie, nämlich eine Darstellung des Gedächtnisses

und der Erinnerungskraft, die sich enge an den Kommentar des
englischen Lehrers zur aristotelischen Schrift nsçl /xvruxrjç xal àvafiVTj-
atwç anschliefst. Zunächst wird zwischen sinnlichem und intellektivem
Gedächtnis unterschieden, und gezeigt, dafs das letztere nicht ein vom.
Intellekt verschiedenes Vermögen bilde, dagegen das erstere als ein
besonderes Seelenvermögen von der Phantasie und den übrigen sensitiven
Vermögen unterschieden werden müsse. Die Erinnerungskraft (reminis-
centia) aber sei eine Funktion, die allein dem sinnlichen Gedächtnis im
Menschen zukomme, sofern dieses durch die Verbindung mit dem Intellekt
zu höherer Kraft und Wirksamkeit erhoben werde. Das treffliche Schriftchen

schliefst mit einer kurzen Darstellung der positivistischen
Auffassung des Gedächtnisses, in welcher die psychischen Vorgänge mit
ihren materiellen Bedingungen verwechselt werden, und einigen
Bemerkungen über die Bedeutung jenes Vermögens für das Seelenleben
überhaupt. — Im einzelnen verdienen einige Sätze hervorgehoben zu werden,
die von der tiefen Einsicht des Verf. in das Verhältnis der thomistischen,
Philosophie zu den philosophischen Systemen und Ansichten der neueren
Zeit Zeugnis geben. So wird Descartes anläfslic'n des wesentlichen
Unterschiedes von Verstand und Sinnlichkeit treffend als ein rückwärts
gewendeter (a testa rovescia) Sokrates bezeichnet, dessen Spiritualismus
(Zurückführung der sinnlichen auf die intellektuelle Erkenntnis) zur
Materialisierung selbst desjenigen führte, was zweifellos geistiger Natur
ist (p. 4). Ferner wird der Grundsatz, den die neuere Philosophie zu
ihrem Nachteil unbeachtet läfst, betont, dafs die Seelenvermögen mit den
Formalobjekten sich vervielfältigen. Von grofser Wichtigkeit ist die
thomistische Bestimmung des Verhältnisses von Verstand und Sinnlichkeit,
indem aus der Abhängigkeit jenes von dieser sich erklärt, wie die Zeit
auch in die intellektuellen Thätigkeiten einfliefst, und die Fähigkeit des

Verstandes, die Species festzuhalten, zum eigentlichen Gedächtnisse wird.
Über die Unterscheidung dreier Zustände des Geistes, der reinen Potenz,
des zweiten Aktes und des Habitus bemerkt S. sehr richtig, es sei zu
den wesentlichsten Mängeln der neueren Philosophie zu rechnen, dafs sie
von ihrem Anfang an mit unglaublicher Hartnäckigkeit die einfachen und
primitiven Begriffe von Akt und Potenz leugne; der reale Unterschied
des Habitus vom kompleten Akte sei unerläfslich, um das Warum und.
die eigentliche Funktion des Gedächtnisses richtig zu erkennen. Von
hervorragender Bedeutung ist die Einsicht, dafs die sinnlichen Potenzen
nicht der Seele allein, sondern dem zusammengesetzten Ganzen inhärieren;
infolge der Verkennung dieses Verhältnisses habe die gesamte neuere
Philosophie zwischen intellektivem und sinnlichem Gedächtnisse nicht zu



Litterarische Besprechungen. 103

unterscheiden gewufst. Selbst Kant habe den Unterschied von Verstand
und Sinnlichkeit nicht rein erkannt und festgehalten, sondern durch
Annahme subjektiver, abstrakter, notwendiger und allgemeiner Formen der
Sinnlichkeit wieder aufgehoben. Streng, aber wohl begründet ist das
Urteil über die leichtfertige Art jener Philosophen, welche die bedeutungsvollen

aristotelischen Definitionen von Raum und Zeit ins Lächerliche
ziehen: Definitionen, die auch nach unserer Ansicht ebenso einfach als
tief sind und jedenfalls das Beste enthalten, was bis jetzt zur Bestimmung
von Raum und Zeit vorgebracht worden ist, vor allem geeignet, den in
diesem Gebiete so naheliegenden Ausschreitungen der Phantasie Thür
und Thor zu verschliefsen. — Zur Begründung des realen Unterschiedes
des Gedächtnisses von der Phantasie wird auf die Notwendigkeit einer
verschiedenen Disposition der Organe hingewiesen, indem die Lebhaftigkeit

der letzteren von der Weichheit und Beweglichkeit, die Treue des
ersteren von einer gewissen Härte und Trockenheit der Organe
abzuhängen scheint (p. 15). Das Gedächtnis aber hat die Phantasie zur
Voraussetzung; und zwar sind per se nur jene Dinge des Gedächtnisses
und der Erinnerung fähig, von denen es ein Phantasiebild giebt, per
accidens sind es dann auch intelligible Dinge, die der Mensch nicht ohne
solches aufzufassen vermag. Aus dieser Abhängigkeit des Verstandes
vom Phantasma schöpft derselbe einen gewissen Vorteil, der darin besteht,
dafs er Unterschiede der Zeit und den Abstand der Gegenwart, in der
er wirkt und dieselbe Sache auffafst, von der Vergangenheit erkennt. Die
letztere Funktion kommt dem menschlichen Verstände accidentell, das
Pesthalten der Species aber und die Reflexion auf die eigenen Akte in
eigentümlicher Weise zu. — Der Verf. macht darauf aufmerksam; dafs
mit den inneren Sinnen nicht auch die Species oder Vorstellungsbilder
sich vervielfältigen, daher die Phantasie als thesaurus formarum sensa-
tarum, das Gedächtnis als tbes. intentionum bezeichnet werde. In
Gedächtnis und Erinnerung erfafst die Seele die Intentionen des
Gegenwärtigen und Vergangenen mittels Auffassung einer konkreten Zeitreihe
in der Weise der Proportionalität (p. 22). Die Erinnerung aber hält
nie Mitte zwischen vollständigem Vergessen und vollständigem
Gedenken und vollzieht sich in einem dem Schlufsverfahren ähnlichen
Vorgang, gleichsam durch Mittelbegriffe, an deren Stelle die Association der
Vorstellungen nach den drei Weisen der Identität, der blofsen
Gleichzeitigkeit oder der Partialität und Totalität tritt. In jedem dieser drei
balle nämlich trifft es sich, dafs in einem bereits vorhandenen klaren
Bilde ein Element, Princip oder Residuum sich findet, welches einem
anderen Bilde oder verlorenen Eindruck angehört, der vollkommen
wiedererweckt werden soll. — Wir können die kleine, aber gehaltreiche
Monographie nur aufs angelegentlichste empfehlen.

Institutioiies Logicales secundum prineipia S. Thomae Aquinatis
ad usum scholasticum accomodavit Tilmannus Pesch S. J.
Pars II. Logica Major. Volumen I. Complectens Logicam
criticam et formalem. Friburgi, Brisgoviae. S. Herder 1889.

p
Der zweite Teil des grofsartig angelegten logischen Werkes des

' Til im Pesch behandelt die gröfsere Logik, d. h. die tieferen und
schwierigeren logischen Probleme. Von diesem zweiten Teile liegt uns
9er erste Band vor, dessen Inhalt die kritische und formale Logik bilden.

oran tritt eine in zwei Abschnitte zerfallende Einleitung, in welcher
Propädeutische, die drei Instrumente des Wissens, Definition, Einteilung



104 Litterarische Besprechungen.

und Beweisführung betreffende Fragen, sowie das Wesen und die Natur
der Logik erörtert werden. Das erste (beziehungsweise dritte) Buch ist
der kritischen Logik, d. h. der Darstellung der Gewifsheit im allgemeinen
(disp. I), der Quellen und Kriterien der Gewifsheit (disp. II), sowie des
Princips der Gewifsheit, das nach Zurückweisung der äufseren und
subjektiven Kriterien in die objektive Evidenz gesetzt wird (disp. III),
gewidmet. Hiermit verbindet sich in drei weiteren „Disputationen" die
Theorie der logischen Wahrheit mit ihren Gegensätzen, Falschheit und
Irrtum, dann eine ausführliche und gelungene Darstellung und Widerlegung

des Kriticismus, sowie eine Darstellung der wahren Theorie des
menschlichen Erkennens (Natur des Erkenntnisaktes, der Erkenntnisvermögen,

des verschiedenen Verhaltens des Geistes im Akte des
Erkennens — Gewifsheit, Meinung, Glauben). Das zweite (resp. vierte) Buch
behandelt in vier Disputationen die Fragen der formalen Logik, zunächst
die von den Neueren mit Unrecht vernachlässigte Theorie der Universalien

oder Prädikabilien (disp. I), hierauf die Lehre vom Urteil (disp. II),
der Schlufsfolgerung (disp. III) und der Wissenschaft, objektiv betrachtet
(disp. IV). — Ein Blick auf das dem Bande vorangestellte specielle
Inhaltsverzeichnis überzeugt von dem aufserordeutlicheu Reichtum und
der Fülle der Fragen, die eine eingehende und gründliche Beantwortung
finden. Aufser dem Reichtum des Inhalts zeichnen sich diese logischen
Institutionen durch Gründlichkeit und Schärfe der Beweisführung, durch
treffliche Auswahl des dialektischen Materials (d. i. der die Lösung
vorbereitenden Gründe und Gegengründe, der rationes dubitandi, denen die
respondenda entsprechen) sowie durch klare und durchsichtige Darstellung

aus. Der Verf. hat dem Vorbild der theologischen Summa des hl.
Thomas mit Erfolg nachgestrebt. Durch geschickte Anwendung der
scholastischen Methode ist das Werk, von seinem Umfang abgesehen, für
den Schulunterricht in der Logik im hohen Grade geeignet und kann
selbst mit Recht als Muster bezeichnet werden, wie Logik nicht allein
gelehrt, sondern auch geübt werden soll.

Indem wir die wissenschaftliche Bedeutung des Peschschen Werkes
unumwunden auerkennen und dem Verf. für diese Frucht einer seltenen
wissenschaftlichen Tüchtigkeit und eines eisernen Fleifses unsere
Bewunderung und unsern Dank aussprechen, dürfen wir jedoch auch nicht
über die Punkte schweigen, in welchen wir glauben, anderen als den von
P. Pesch vertretenen Ansichten den Vorzug geben zu müssen. Es handelt
sich hierbei weniger um persönliche Differenzen, als vielmehr um einen
Gegensatz der Richtungen in der Auffassung und Lösung gewisser
Probleme, in denen der englische Lehrer tiefer geschaut zu haben scheint,
als Spätere, die seine Lehre in ihrer Weise zu deuten versuchten. Die
Differenz beginnt bereits mit der Bestimmung des Objekts der Logik und
der Auffassung der entia rationis. Von diesen letzteren bemerkt der
Verf. ganz richtig, dafs sie ihr Sein der Thätigkeit der menschlichen
Vernunft verdanken, die in den erkannten Gegenständen (in rebus cog-
nitis) eine künstliche Ordnung hervorbringt (p. 12). Der hl. Thomas sagt
von diesem ens rationis, die Vernunft finde es bei Betrachtung der Dinge,
und bezeichnet dasselbe als den eigentlichen Gegenstand der Logik:
hujusmodi est proprie subjectum logicae (p. 13 no. 2). Es entspricht
daher keineswegs der Lehre des hl. Thomas, wenn die Thätigkeiten des
Verstandes im Auffassen, Urteilen und Schliefsen als Materialobjekte, die
richtige Leitung dieser Thätigkeiten aber als Formalobjekt der Logik
angegeben werden und vom ens rationis behauptet wird, haec entia
minime sunt objectum logicae (nisi fortasse reductive vel consecutive et



Litterarische Besprechungen. 105

secundario) p. 22. Denn die Logik hat es nicht mit der Anordnung und
Leitung der Thätigkeiten unmittelbar, überhaupt nicht mit einer
psychologischen Ordnung zu thun, sondern mit der in den Gegenständen der
Erkenntnis gesetzten oder gefundenen Ordnung, zwar nicht mit der realen,
unabhängig vom menschlichen Erkennen vorhandenen, sondern mit der
durch die Behandlung des abstrahierenden, apprehendierenden, urteilenden
und schlufsfolgernden Verstandes in den Dingen, sofern sie Gegenstand
der Erkenntnis sind, hervorgebrachten Ordnung. Der Logiker betrachtet
nicht die Thätigkeit, durch die eine Definition u. s. w. zustande kommt,
sondern din Definition selbst oder die Sache, sofern sie sich durch die
Thätigkeit des Verstandes zu einer Synthesis von Merkmalen gestaltet,
oder in ihre Teile auseinanderlegt u. s. w. Hieraus folgt, dafs nicht die
Thätigkeiten des Verstandes das Materialobjekt der Logik bilden, sondern
die Gegenstände; denn an den Dingen, nicht an den Thätigkeiten hängt
die künstliche, vom Logiker behandelte Ordnung. An den Dingen
allerdings nicht, wie sie an sich selbst sind, sondern sofern sie zum
Objekt menschlichen Denkens gemacht werden. — Mit der richtigen
Bestimmung des Formalobjekts der Logik hängt die richtige Auffassung des
ens rationis selbst zusammen. Dieses ist allerdings in keiner Weise ein
reales Sein, besteht aber weder in einer blofsen äufseren Denomination,
noch kommt es durch eine Fiktion der Vorstellung zustande; denn
offenbar müssen die Beziehungen der Gattungen und Arten bereits
vorhanden sein, um wie ein reales Sein, z. B. die Gattung wie ein Gefäfs
oder eine Lade (p. 16) vorgestellt werden zu können. Der vom hl. Thomas
gebrauchte Ausdruck: intentiones, quas ratio adinvenit in rebus conside-
ratis, quae quidem non inveniuntur in rerum natura, sed considerationem
rationis consequuntur deutet darauf hin, dafs die intentiones secundae
weder als äufsere Denominationen noch als Fiktionen zu betrachten seien;
denn vor jeder äufseren Denomination und Fiktion der Vorstellung
verhält sich z. B. animal (selbstverständlich in der abstrakten Auffassung
des Verstandes) als ein der Potenz nach seine Arten in sich enthaltendes
Genus. Das ens rationis logicum ist deshalb mit Recht, wenn auch in
bildlicher Weise, als ein in und zwischen den gedachten oder geistig
betrachteten Dingen schwebendes schattenhaftes Sein bezeichnet worden.
Es ist ein ideales Sein (esse apprehensum, objectivum), dem formell eine
Realität nicht zukommt, das aber in den Dingen eine reale Grundlage besitzt.
Auch ist es ausschliefslich der Verstand, durch dessen Thätigkeit das ens
rationis hervorgebracht wird; nur dadurch z. B. entstehen die entia rationis
des Subjekts und Prädikats, dafs der Verstand eine Wesenheit zum
Subjekt, eine Eigenschaft zum Prädikate macht, nicht qber dadurch, dafs ich
das Prädikat"wie ein Dach mir vorstelle. Zwischen Fiktion und Realität
Regt also die Idealität oder Objektivität (im scholastischen Sinu) in der
Mitte. Diese richtige Auffassung des logischen ens rationis ist für die
«höhere" Logik nicht gleichgiltig, wie die Gegensätze einerseits der Kant-
schen formalen, andererseits der Hegeischen spekulativen Logik beweisen,
von welchen jene die Formen des Denkens vom Gegenstande losreifst, diese
aber sie als unzertrennlich mit dem Gegenstande nimmt und daher den
letzteren mit den Verstandesformen idealisiert oder, was sachlich aufs
Gleiche hinauskommt, die Verstandesformen mit dem Gegenstande hy-
postasiert. (Vgl. Joh. a S. Thoma Log. p. II. qu. I. art. III. Goudin,
Philosoph, p. IV q. 6. Plafsmann, Logik S. 11 und 19. Dr. Commer,
System der Phil. III. Abt. S. 119 ff.)

Dem Gesagten zufolge erscheint es als unzutreffend oder wenigstens
mifsverständlich, wenn behauptet wird, dafs die Werkzeuge des Wissens



106 Litterarische Besprechungen.

(Definition u. s. w.) eigentlich und formell in den Gedanken des Geistes
und den inneren Akten des Verstandes sich finden (p. 44); denn wenn
auch Definieren, Schliefsen u. s. w. Verstandesthätigkeiten sind, so sind
doch Definitionen, Schlufsfolgerungen selbst Formen, die dem Denkobjekt
(nicht dem an sich seienden Objekt) zukommen und diesem anhaften. Die
Logik hört deshalb nicht auf, in gewissem Sinne (nicht dem vom Verf.
mit Recht verworfenen der Kantschen Schule) eine formale Doktrin zu
sein, da die objektiv reale Ordnung und die vom Verstände im
Denkobjekt künstlich (nicht willkürlich) gesetzte — der Gegenstand der Logik
— wesentlich von einander verschieden sind.

Wenden wir uns dem kritischen Teile der Logik zu, so ist nicht
recht klar, wie wir die dritte These des Inhalts, dafs jeder philosophischen
Untersuchung drei Wahrheiten als Fundamente der Gewifsheit vorausgesetzt

werden müssen, die eigene Existenz als erstes Faktum, das
Princip des Widerspruchs als erstes Princip, und die Fähigkeit der
Erkenntniskräfte, das Sein zu erreichen, verstehen und mit der später
entwickelten Theorie von der objektiven Evidenz vereinbaren sollen.
Allerdings leuchtet ein, dafs die philosophische Untersuchung die natürliche,

Gewifsheit zur notwendigen Voraussetzung habe und diese nicht
eigentlich beweisen noch weniger ersetzen könne. Es ist aber nicht
abzusehen, warum gerade die genannten drei Wahrheiten und nur sie als
Fundamente jeder Gewifsheit gelten und aller Beweisführung vorausgesetzt
werden sollen. Wenn wir dies vom Widerspruchsprincip, das selbst eine
objektive Wahrheit, und,die in der Ordnung des intellektuellen Erkennens
erste enthält, zugestehen, so verhält es sich anders mit den beiden
übrigen Wahrheiten. Als Bedingung nicht blofs einer gewissen, sondern
der Erkenntnis überhaupt mufs zwar die eigene Existenz des erkennenden
Subjekts betrachtet werden, aber deshalb nicht als Fundament objektiver

Gewifsheit; denn zur Gewifsheit bestimmt mich ausschliefslich die
Einsicht in das Objekt, obgleich ich existieren mufs, wenn ich gewifs
sein soll. Dagegen ist die angebliche erste Bedingung, die Fähigkeit der
Erkenntnisvermögen, das Sein zu erreichen, eher geeignet, die Objektivität

des Erkennens zu erschüttern, als zu begründen, indem sie an die
Annahme Neuerer erinnert, dafs die Gewifsheit das Vertrauen in die
Fähigkeit der Erkenntnisvermögen, Wahrheit zu erfassen, zur
unumgänglichen Voraussetzung habe. In der That aber beruht die
Uberzeugung von der Fähigkeit (aptitudo), Wahrheit zu erkennen, auf der
wirklichen Erkenntnis derselben; denn gerade daraus, dafs wir
objektive Erkenntnisse haben, schliefsen wir mit Recht, dafs wir die hierzu
erforderlichen Fähigkeiten, d. h. Erkenntnisvermögen besitzen, deren
Zweck kein anderer sein kann, als Wahrheit zu offenbaren oder zur
Erkenntnis der Wahrheit zu dienen.

Da der Verf. sehr viele psychologische, naturphilosophische und
metaphysische Probleme berührt, sofern ihre Behandlung vom Standpunkt
der Logik gefordert erscheint (wobei wir dahingestellt sein lassen, ob
überall das richtige Mafs eingehalten wurde), so kann es nicht an
Andeutungen fehlen, die unsere Bedenken herauszufordern scheinen. Hierzu
rechnen wir die Äufserung, dafs der Raum als geometrisches Schema des
Setzens nach aufsen (extrapositio) ontologisch früher als die Ausdehnung
der Dinge sei (p. 144); ferner die Andeutung, dafs der Intellekt anläfs-
lich der Gegenwart des Phantasma die Species der intelligiblen
Wesenheit bilde. — Die praecisio objectiva wird mit Recht verteidigt,
dagegen ist es fraglich, ob die Abstraktionstheorie des Verf. geeignet ist,
dieselbe auf ihren tieferen Grund zurückzuführen. Die Ähnlichkeit



Litterarische Besprechungen. 107

der individuellen Naturen dürfte kaum als Fundament der Objektivität
des allgemeinen Begriffes genügen. Wird denn diese Ähnlichkeit nicht
auch von den Nominalisten (Konceptualisten) angenommen? Der tiefere
Grund für die Bildung des allgemeinen Begriffs liegt in der Abstraktion
von der individualisierenden Materie. Ebenso ist in der Materie der
Grund der Genusbildung zu suchen. Ohne die richtige Einsicht in die
Entstehungsweise unserer Begriffe ist in der Lehre von den Universalien
volle Klarheit nicht zu gewinnen. — Was das Princip der objektiven
Evidenz betrifft, so glauben wir, dafs der Streit, der in dieser Beziehung
zwischen den Anhängern der Scholastik besteht, sich schlichten läfst,
wenn man zugibt, dafs die objektive Evidenz das allumfassende critérium
quo der menschlichen Gewifsheit bilde, nicht aber ein critérium secundum
quod, wie dies zweifellos das principium contradictionis ist, an welchem
wir alle Sätze auf ihre Wahrheit prüfen können, während dies von der
objektiven Evidenz nicht gesagt werden kann; denn die objektive Evidenz
enthält im Grunde nur die Feststellung, dafs in unserem Denken das
Objekt, nicht das Subjekt das Bestimmende und Mafsgebende ist.

In der Darstellung des intellectus agens hält sich der Verf. an die
Ausdrücke des hl. Thomas,.sein Gedanke scheint jedoch die Auffassung
des Suarez nicht auszuschliefsen, da die Lehre des Letzteren von der
Erkennbarkeit des Einzelnen durch den Verstand gegen den Einwand
verteidigt wird, dafs durch Abstraktion alle individuellen Merkmale
abgeworfen werden (p. 388). Der hl. Thomas soll diese Frage nicht
ausdrücklich behandelt haben. Die vom Verf. selbst angeführte Stelle S.
Th. I qu. 14 art. 11 ad 1 lautet jedoch zu bestimmt, um eine Deutung
im Sinne des Verf. zu gestatten: unde species intelligibilis nostri
intellectus non potest esse similitudo principiorum individualium; et propter
hoc intellectus noster singularia non cognoscit. Wäre die vom
Verf. gegebene Antwort: intellectus antecedenter ad conceptum universalem

cognoscit Phantasma richtig, so würde damit der Theorie vom
intell. ag. der Nerv abgeschnitten, denn sieht der Intellekt das Phantasma
selbst, d. h. stellt derselbe die individuelle Wesenheit in geistiger Weise
(anders aber vermag der Intellekt nicht vorzustellen) vor, so ist nicht
einzusehen, wie es eines besonderen aktiven Abstraktionsvermögens
bedürfen soll, um ein in diesem Falle ganz überflüssiges weiteres Erkennt-
nisbild zu schaffen, nachdem doch das vom Intellekt geschaute Phantasma
sowohl das Individuelle als auch das Allgemeine (die Ähnlichkeit der
individuellen Naturen) repräsentiert. Verstandes- und Sinnenspecies würden
unter jener Annahme in eins zusammenfliefsen und dem äufseren Sinne
uur die Funktion zufallen, durch Aufnahme äufserer Eindrücke die Er-
kenntnisthätigkeit anzuregen. Wir halten es deshalb auch nicht für
unwahrscheinlich, dafs die Suarezsche Theorie der Abstraktion auf die
Lehre von den eingeborenen Ideen nicht ohne Einflufs geblieben ist. —
ho sehr das Bestreben, die Wahrheitsmomente auch in gegnerischen
Ansichten anzuerkennen, unsern Beifall verdient, so dürfte doch die Art,
w.ie es sich im vorliegenden Werke dem Kriticismus gegenüber äufsert,
nicht durchweg zu billigen sein. Wir verstehen nicht, in welchem
irgendwie zulässigen Sinne eine Apriorität von Kaum und Zeit
angenommen werden könne; denn die Räumlichkeit und die Bewegungsvorgänge
'n den Organen können doch wohl nicht als apriorische Formen angesehen

werden (p. 394 f.). Ebenso wenig vermögen wir einzusehen, welch'
em zulässiger Sinn mit der dem Sinne innewohnenden „specifischen
jMiergie" zu verbinden sei. Die menschlichen Erkenntnisvermögen sind
n Potenz zu ihren Objekten und insofern durch diese bestimmt. Die



108 Litterarische Besprechungen.

realen Unterschiede zwischen denselben aber sind aus ihrer Materialität
oder Immaterialität abzuleiten und daher auch die sinnlichen Vermögen
nur durch die Organe, die für bestimmte Eindrücke und specifische
Qualitäten der Objekte eingerichtet sind, real verschieden. Wäre der Mensch
reiner Geist, so gäbe es in ihm nur eine Erkenntniskraft, nämlich die
Fähigkeit, sich allem Seienden zu verähnlichen und es iu einer dem
geschaffenen Geiste angemessenen Weise zu erkennen. Wenn der einzelne
Sinn auch auf inadäquate Eindrücke in seiner specifischen Weise reagiert,
so ist dies nicht auf eine apriorische specifische Energie zurückzuführen,
sondern, wie der Verf. selbst richtig ausführt (p. 397), aus der Habituie-
rung durch frühere Akte und adäquate Einwirkungen des eigentümlichen
Objektes zu erklären.

Als weitere Punkte, in welchen wir vom Verf. abweichen zu müssen
glauben, erwähnen wir die Theorie der Probabilität und die Annahme
der Vereinbarkeit von Glauben und Wissen bezüglich desselben
Gegenstandes. In der ersteren Beziehung erscheint es uns als unnatürlich, dafs
der Verstand das minder Wahrscheinliche für wahr, das Wahrscheinlichere
für falsch halte (p. 418 Cor. 2) und daher auch die praktische Anwendung
einer solchen Theorie im sog. Probabilismus als unzulässig. Was aber
den zweiten Punkt betrifft, so stellt die vom Verf. gebrauchte Wendung,
das Gewufste könne auch geglaubt, d. h. auf Autorität angenommen
werden, weil es, sofern es geglaubt werde, ein non visum sei (p. 426 ad 3)
die Sache auf den Kopf; denn das Geglaubte wird geslaubt, weil es ein
non visum (argumentum non apparentium) ist, nicht aber i^t es ein non
visum, weil es geglaubt wird.

Im zweiten Buche, der formellen Logik, kommt der Verf. noch
einmal auf die Universalien im allgemeinen zurück und erörtert Fragen, die
in der kritischen Untersuchung des Begriffs ihre Erledigung noch nicht
gefunden haben. Wir machten bereits auf den Mangel aufmerksam, an
welchem uns die Universalienlehre des Verf. zu leiden scheint; es ist die
von Suarez übernommene Auffassung der Abstraktion, die es zu einer
völligen bis auf den tiefsten Grund gehenden Uberwindung des Nominalismus

nicht kommen läfst (Vgl. Bd. I dieses Jahrb. S. 315 ff.). So wird
p. 431 als Grund, warum die Peripatetiker das Allgemeine als Formalobjekt

des Verstandes betrachten, angegeben: quod mens humana in
cognitione singularium ut singularia sunt, non quiescit, sed et cognitis
rebus individualibus impellente natura continuo ad omittendam indivi-
dualitatis notam progreditur. Nicht hierin liegt der wahre Grund, sondern
in der Thatsache, dafs der Verstand das Individuelle überhaupt nicht
erkennt, aufser indirekt, sofern er sich der Sinne bedient, aus ihnen die
Erkenntnis des Allgemeinen schöpft und daher dieses auf das Sinnenbild
oder das durch das Sinnenbild vorgestellte Individuum zurückbezieht.
Daher ist auch nicht die Ähnlichkeit der individuellen Wesenheiten
das reale Fundament des allgemeinen Begriffs, sondern die Verschiedenheit
des Grundes der Individuation (Materie) und der specifischen Bestimmtheit

(Form). Die Äufserung p. 449: ex phaenomeno uno fortasse non
satis facile distinctio inter individualitatem et naturam menti illucescit
entspringt aus demselben Mangel und enthält eine Verwechslung des
Verhältnisses von Individuum und Natur mit dem von Wesentlichem und
Accidentellem. — Unverständlich ist, wie man sich specifisch verschiedene
animalia rationalia zu denken habe (p. 463), denn die Analogie der ani-
malia irrationalia scheint nicht zutreffend, da in dem Falle der letzteren
der negativ ausgedrückten Differenz in der Natur der Dinge positive
Differenzen entsprechen. Was p. 481 über Essenz und Existenz gesagt



Litterarische Besprechungen. 109

wird, entspricht wenigstens sicherlich nicht den Principien des hl. Thomas,
wie in dieser Zeitschrift überzeugend nachgewiesen worden ist. — Im
Hechte ist der Verf., wenn er p. 552 trotz der Gegengründe des höchst
schätzenswerten und namentlich auch um die Logik hochverdienten Sanse- •

verino an der hergebrachten Ordnung des Demonstrativen, Dialektischen
und Sophistischen festhält, denn eine andere Ordnung ist bei der
Darstellung, eine andere hei der Anwendung, resp. Abwehr jener logischen
Formen geboten.

Wenn der Verf. die Naturphilosophie als eine Art von angewandter
Metaphysik zu betrachten scheint, so liegt hierin eine nicht berechtigte
Abweichung vom peripatetischen Standpunkt, denn die Naturphilosophie
hat ihr eigentümliches Objekt in den allgemeinen Bestimmungen des
natürlichen Seins und ist ebensowenig als die Mathematik angewandte
Metaphysik. Das über Philosophie der Geschichte Gesagte vermag uns
nicht ganz zu befriedigen; wir vermissen ein tiefer begründetes Urteil
über jene moderne Doktrin, die aus vorgefafsten „Ideen" eine
Konstruktion der Thatsachen versucht und mit der Freiheit und Zufälligkeit
menschlichen Handelns unvereinbar erscheint. Die Geschichte als solche
ist einer wissenschaftlichen Behandlung nicht fähig, denn etwas anderes
ist kritische Erforschung, etwas anderes wissenschaftliche Ableitung

der Thatsachen. Mit dieser Bemerkung soll weder die
pragmatische Geschichtsdarstellung noch die religiöse Betrachtung der
Geschichte, sei es vom Standpunkte der göttlichen Vorsehung überhaupt
oder von dem der Offenbarung getroffen werden; eine solche würde jedoch
nur in einem ganz uneigentlichen Sinne Philosophie der Geschichte
genannt werden können. Ein klares und unzweideutiges Urteil über
Geschichtswissenschaft oder Philosophie der Geschichte im modernen Sinne
des Wortes wäre um so wünschenswerter, als erst jüngst in einer
angesehenen Zeitschrift der Mangel einer scholastischen Geschichtsphilosophie
zu einem Vorwurf gegen die Scholastik ausgebeutet worden ist.

Mit Rücksicht auf die Wichtigkeit logischer Studien gerade in
unsern Tagen der Herrschaft der Hypothese in wissenschaftlichen Dingen
und der durch zerstreuende Lektüre ephemeren Gehaltes geförderten
Phrase in den Fragen des praktischen Lebens mufs das Erscheinen einer
ausführlichen und gründlichen Logik, wie es die vorliegende trotz der
obigen Bedenken unzweifelhaft ist,, mit Freuden begriffst und der Wunsch
ausgedrückt werden, dafs dieselbe eine weite Verbreitung finden und
dadurch dem Studium der Logik ein erneuter Aufschwung gegeben werden
möge.

Ingolstadt. Dr. M. Glossner.

In Summam TheologiCcim Divi Thomae Aquinatis De Gratia
Christi, 1. 2. q. 109-114. Praelectiones habitae in Ponti-
ficio Seminario Romano et Collegio Urbano a Francisco
Profess. Satolli. Romae 1886.

Der Verfasser dieses Werkes ist uns bereits bekannt. Wir haben
im zweiten Hefte des vierten Bandes dieser Zeitschrift ein Referat über
den ersten Band der Praelectiones gebracht. Vorliegende Arbeit ist ein
Kommentar der Gnadenlehre des hl. Thomas. In der Einleitung gibt der
Autor einen allgemeinen Überblick über die Prima Secundae des englischen
Lehrers und speciell über die fünf letzten Quästionen. Weiter folgt ein ganz
kurzer Abrifs über die verschiedenen Irrlehren hinsichtlich der Gnade



110 Literarische Besprechungen.

und die Erwähnung der beiden innerhalb der katholischen Kirche und
katholischen Lehre kontroversen Systeme. In Bezug auf diese letztern
spricht der. Autor die Hoffnung aus, dafs vielleicht in ganz kurzer Zeit
alle Uneinigkeit verschwinden werde, wenn die Theologen einerseits
zugeben, dafs Gott aus und in sich alles weifs, auch die einzelnen
Willensbewegungen, indem er die erste Ursache aller einzelnen Willensakte
bildet und durch seine Mitthätigkeit bewirkt, dafs diese Akte überhaupt
zustande kommen und vom Willen frei ausgeübt werden (ut sint et
liberi exerantur a voluntate humana). Andererseits aber müssen die Theologen

die Vorherbewegung, die praemotio physica in dem Sinne als wäre
selbe eine vorhergehende Qualität unseres Willens, ganz und gar
aufgeben. Die Untersuchung wird des nähern ergeben, dafs der Autor
dem Sinne nach ganz das Gleiche lehrt. Ebenso verlangt der Autor,
dafs die praemotio physica sowohl dem Wortlaute, wie dem Wesen nach
begraben werden müsse, damit die Kirche einen neuen Triumph feiere
über die allseitig wiederhergestellte Lehre des hl. Thomas. Wir haben
also hier ein ganz neues System vor uns, das angeblich „besser" sein soll
als die frühern. Ob sich nicht dieses „Bessere" schliefslich als der Feind
des Guten herausstellen wird? Die Untersuchung wird es zeigen.

Der äufsere Aufbau ist derselbe wie im frühern von uns besprochenen

Werke. Die Doktrin Cajetans fehlt gleichfalls nicht, wenn auch
von derselben nicht ausdrücklich gesprochen wird.

Im ersten Artikel der Quaestio 109 stellt der Autor in
Übereinstimmung mit dem englischen Meister die These auf: der Mensch bedürfe,
um irgend etwas Wahres zu erkennen, der göttlichen Hilfe; der Verstand
müsse von Gott zur Thätigkeit bewegt werden. Damit sind wir
vollkommen einverstanden. Die Thätigkeit des Verstandes, meint der Autor
weiter, wie überhaupt jedes geschaffenen Dinges, hänge somit in
zweifacher Beziehung von Gott ab. Zunächst habe jedes Geschöpf von Gott
die Vollkommenheit oder Form, wodurch es thätig ist. Überdies
werde jedes, sobald es Thätigkeitsprincip geworden und mit allem
Notwendigen für eine Thätigkeit ausgerüstet ist, von Gott zur Thätigkeit
bewegt. — Das ist nun leibhaftig die praemotio physica des hl. Thomas
und seiner Schüler, die aber später wieder vom Autor entschieden
bekämpft wird. Wir werden daselbst näher darauf eingehen. Vorläufig
möge genügen, folgende Stelle des Autors aus S. Thomas (in Boëth. de
Trinit. q. 1. a. 1) anzuführen. Praeter operationem enim, qua Deus na-
turas rerum instituit, singulis formas et virtutes proprias tribuens, quibus
possent operationes suas exercere, operatur etiam in rebus opera provi-
dentiae, omnium rerum virtutes ad actus proprios dirigendo et movendo.
Ita enim universa creatura divinae gubernationi subjicitur, sicut instrumenta

subduntur gubernationi artificis, et qualitates naturales virtuti
animae nutritivae. Unde sicut ex calore naturali sequitur opus digestivae
secundum regulam, quam imponit calori ipsa vis digestiva; ita omnes
virtutes activae creatae operantur secundum quod diriguntur et moventur
a Creatore. Sic igitur in omni cognitione veritatis indiget mens humana
divina operatione (S. 13). Dafs der Autor wirklich die praemotio physica
lehre, bezeugt der zweite Artikel, indem es daselbst heifst, der Mensch
vermöge nicht zu wollen, aufser er werde vom Endziel und ersten
Beweger, der allseitig in der Wirklichkeit (in actu) ist, bewegt. Der
Wille müsse von diesem ersten Beweger aus der Potenz, aus der
Möglichkeit zu überlegen und zu wählen in die Wirklichkeit (in actu)
übergeführt werden (S. 15). Der Autor weicht hier von Sr. Eminenz
Kardinal Pecci, seinem frühern Lehrer, wesentlich ab, denn Se. Eminenz



Literarische Besprechungen. Ill
behauptet, Gott bewege den Willen nur zum Guten und zu der
Glückseligkeit im allgemeinen und zwar sei diese Bewegung eine natürliche
uud notwendige, d. h. unfreie.

Die Willensthätigkeiten bezüglich der Überlegung und Auswahl, von
welchen der Autor hier spricht, sind aufser allem Zweifel freie Thätig-
keiten, nicht natürliche und notwendige, d. h. unfreie. Der Autor stützt
seinen Beweis für die von ihm aufgestellte These auf folgende Sentenz
des hl. Thomas: „quod si nomine gratiae intelligatur ipse Deus gratis
dans, nihil boni potest facere homo sine gratia Dei, eo quod ipse est
principium omnis boni non tantum in homiuibus, sed etiam in aliis
creaturis. Et sic intelligendum est quod dicitur: sine me nihil potestis
facere. Et sic etiam potest intelligi quod Apostolus dicit: non sumus
sufficientes cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis (2. d. 28. q. 1. a. 1,).
Die Bemerkung des Autors (S. 15) Gott neige den Willen zum Guten
mehr als zum Bösen, ist etwas mifsverständlich. Zum Bösen neigt
Gott den Willen überhaupt niemals. Man kann darum nicht sagen, er
neige den Willen zum Guten mehr als zum Bösen. Vollkommen richtig
dagegen ist der Satz des Autors: „kein Ding verhalte sich, seiner Natur
entsprechend, gut, ohne allgemein und in jedem Zustande des thätigen
Einflusses der höhern Natur zu bedürfen, welcher es untersteht, und
auf welche, als auf das allgemeine Princip, es als Partikuläres zurückgeführt

werden mufs." Die Sentenz des Autors auf S. 17, dafs der
Mensch mit der Urgerechtigkeit etwas übernatürlich Gutes wollen
und vollbringen könnte, widerspricht der Lehre des hl. Thomas und der
eigenen Ansicht des Autors selber auf der unmittelbar vorhergehenden
Seite. Der Urgerechtigkeit entsprechen das natürlich Gute und die
erworbenen Tugenden, keineswegs aber das übernatürlich Gute.
Der Autor identifiziert die Urgerechtigkeit mit der heiligmachenden Gnade,
was unstatthaft ist. Er ist aber im Widerspruch mit sich selber, denn
auf der genannten Seite bemerkt er selber, der Urgerechtigkeit seien das
natürlich Gute und die erworbene Tugend konform. Ebenso
verlangt er auf S. 20, concl. 5, eine aus Gnade verliehene und zur Natur
hinzugefügte Kraft, um übernatürlich Gutes zu wollen und zu wirken.
Auf S. 22 bemerkt der Autor sehr richtig, der Mensch sei Herr über
sein Wollen, vorausgesetzt, dafs er von einem äufsern und höhern
Principe dazu bewegt werde, er sei aber nicht Herr durch seine
Überlegung, ohne vorerst von einem Andern dazu bewegt worden zu sein
(quin indigeat primum moveri ab alio). Diesem Ausspruche pflichten
wir um so lieber bei, als er nicht nur in sich sehr richtig ist, die Notwendigkeit

der praemotio physica, sondern auch deutlich angibt, worin die
Freiheit formell besteht. Der Mensch ist unter der Bewegung
durch Gott formell Herr seines Willens.

In einem geradezu merkwürdigen Kontraste zu dem soeben
Gesagten steht aber folgender Satz des Autors: „Der Mensch könnte nicht
gute Werke für das ewige Leben verrichten, wirkte nicht Gott in unserm
Willen, indem er denselben bewegt und die Kraft desselben zum Guten
vermehrt, so jedoch, dafs die Freiheit sich selber determiniert gemäfs der
Gattung ihrer Thätigkeiten. Eine und dieselbe T'hätigkeit ist darum
unmittelbar von Gott und vom freien Willen. Daher können wir es als
gewifs erachten, dafs diese göttliche Hilfe dem menschlichen Willen zu teil
wird, ohne dafs derselbe sie durch eine Bewegung erhält, im Gegenteil!

Der Wille bedient sich dieser göttlichen Hilfe, wie es ihm beliebt,
gleichwie er sich in den natürlichen Dingen des Verstandes und seiner
selbst bedient. Das Vermögen selbst (facultas), die Gnade zu gebrauchen,



112 Litterarische Besprechungen.

und der wirkliche Gebrauch (ipse usus) unter Gottes Bewegung sind
folglich nichts anderes als Gottes Gnade" (S. 41). Dieser Satz enthält
mehr als ein e Unrichtigkeit. Gott wirkt im Willen der Menschen, indem
er denselben bewegt und die Kraft desselben vermehrt; allein das
geschieht sicher nicht durch eine Bewegung. Wie bewegt danu
Gott den Willen? Und wie geht diese Vermehrung der Kraft im Willen
vor sich? Ist eine Vermehrung der Kraft ohne Aufnahme, d. h. also
ohne Bewegung möglich? Es ist richtig, dafs eine und dieselbe Thätig-
keit unmittelbar von Gott und dem Willen stammt, aher auf eine andere
Weise. Der Wille ist unmittelbar derjenige, der handelt (agens quod).
Die Bewegung durch Gott oder, in unserer Frage, die wirkende Gnade
ist dasjenige, wodurch der Wille handelt (agens quo). Deus non
solum dat rebus virtutem, sed etiam nulla res potest propria virtute agere,
nisi agat in virtute ipsius. Ergo homo non potest virtute voluntatis
sibi data uti, nisi inquantum agit in virtute Dei. 3. c. G. c. 79. Cfr.
1. c. c. 70. Der Wille handelt somit unmittelbar als Suppositum
(mediatione suppositi), die Vorherbewegung Gottes dagegen als Kraft
(mediatione virtutis). Gott wirkt allerdings auch unmittelbar als Suppositum.

Allein dies geschieht aus einem andern Grunde. Gott
unterscheidet sich nämlich nicht sachlich von einer Kraft.

Wo immer darum die göttliche Kraft wirkt, da ist auch Gottes
Wesenheit. In diesem Sinne allein ist die Behauptung richtig, dafs das
Thätige und Leidende zugleich sein müssen (agens et patiens oportet
esse simul). Gerade dieses Princip hat ein Gelehrter gegenüber unsern
kritischen Bemerkungen über die Broschüre Sr. Eminenz Kardinal Peccis
geltend gemacht, um zu beweisen, dafs wir mit der praemotio physica im
Unrecht wären. Allein der Gelehrte hat ganz vergessen, dafs dieses
simul hier örtlich zu nehmen ist. Die Lehre des hl. Thomas, dafs
agens et patiens oportet esse simul wendet sich gegen die operatio in
distans, hat somit mit der praemotio physica nichts zu tliun. Hören
wir den hl. Thomas: „Deus est causa omnis actionis, prout quodlibet
agens est instrumentum divinae virtutis operantis. Sic ergo, si
consideremus supposita agentia, quodlibet agens particulare est imme-
diatum ad suum effectum. Si autem consideremus virtutem, qua fit
actio, sic virtus superioris causae erit immediatior effectui,
quam virtus inferioris. Nam virtus inferior non conjungitur effectui, nisi
per virtutem superioris. Unde dicitur in libro de causis, quod virtus
causae primae prius agit in causatum et vehementius ingreditur in
ipsum. Sic ergo oportet virtutem divinam adesse cuilibet rei agenti,
sicut virtutem corporis coelestis oportet adesse cuilibet corpori elemen-
tari agenti. Sed in hoc differt: quia ubicunque est virtus divina,
est essentia divina; non autem essentia corporis coelestis est,
ubicunque est sua virtus. Et iterum Deus est sua virtus non autem
corpus coeleste. Et ideo potest dici, quod Deus in qualibet re operatur,
inquantum ejus virtute quaelibet res indiget ad agendum Sic
ergo Deus est causa actionis cujuslibet, inquantum dat virtutem agendi,
et inquantum conservât earn, et inquantum applicat actioni et
inquantum ejus virtute omnis alia virtus agit. Et cum conjun-
xerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra rem quamlibet,
non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in esse, sequetur, quod ipse
in quolibet opérante immediate operetur, non exclusa operation e
voluntatis et naturae (de potentia q. 3. a. 7).

Es unterliegt demnach gar keinem Zweifel, dafs sowohl Gott als
auch die Geschöpfe thätig sind und zwar unmittelbar. Indessen ändert



Litterarische Besprechungen. 113

(lies nichts an dem früher und später hinsichtlich der Natur (ib.
ad 4). Daraus ist klar, iu welchem Sinne der Satz: agens et patiens
oportet esse simul verstanden werden mufs. Die Worte des Autors: eine
und dieselbe Thätigkeit sei unmittelbar von Gott und vom freien Willen,
sind vollkommen richtig. Man vergleiche: de potentia q. 3. a. 7. ad 3.
Damit ist der simultane Konkurs der Gegner widerlegt. Diesem zufolge
sind zwei Thätigkeiten, die eine wird von Gott, die andere vom Willen
ausgeübt. Der hl. Thomas dagegen kennt blofs eine. Bei der
Überführung des Willens aus dem passiven in den aktiven Zustand ist der
Wille unthätig, leidend, indem er blofs bewegt wird. Hier ist also
Gott „allein thätig. Das aber ist formell die praemotio physica. Bei
dem Übergange des Willens aus dem aktiven Zustande in den Akt, d. h.
bei der wirklichen Thätigkeit des Willens bringt der Wille selbst als
agens quod eine Thätigkeit hervor, während die Thätigkeit Gottes, die
praemotio physica das agens quo oder die Kraft bildet, wodurch
der Wille thätig ist. Die Worte des Autors, der Wille bediene sich
dieser göttlichen Hilfe nach Gutdünken, gleichwie er sich in den natürlichen

Dingen des Verstandes und seiner selbst bedient, müssen näher
erklärt werden. Sie können soviel bedeuten als : der Wille führe sich
selber aus der Möglichkeit, aus der Potenz in die Wirklichkeit, in den
Akt über. In diesem Sinne aufgefafst, verstofsen sie nicht blofs gegen
die Lehre des hl. Thomas, sondern sie widersprechen auch einer früher
aufgestellten Behauptung des Autors selber. S. 15 nämlich sagt der Autor,
der Wille müsse von Gott aus der Potenz in den Akt des
Überlegens und Wählens übergeführt werden. Die genannten Worte können
aber auch den Sinn haben, der Wille verfüge durch seine Thätigkeit
nach Belieben über die göttliche Hilfe. So verstanden, sind sie abermals
ganz und gar unrichtig. Der Wille hat ohne diese göttliche Hilfe
überhaupt keine Thätigkeit. Es fehlt ihm die vorübergehend mitgeteilte
Kraft, wodurch er Thätigkeitsprincip oder Ursache ist, und
wodurch erwirkt. Er kann somit nicht durch s ein e Thätigkeit über
diese göttliche Hilfe nach Belieben verfügen. Man kann unmöglich über
das beliebig verfügen, wovon man selber abhängt. Noch aus einem andern
Grunde ist diese Ansicht falsch. Ihr zufolge müfste die göttliche Hilfe
als etwas Indifferentes aufgefafst werden. Nur in diesem Falle könnte
der Wille nach Belieben darüber verfügen. Was lehrt aber der hl.
Thomas in dieser Beziehung? Deus movet quidem voluutatem immu-
tabiliter propter efficatiam virtutis suae, quae deficere non potest
(de malo q. G ad 3).

Was können folgerichtig jene Worte bedeuten? Nichts anderes
als: der Wille besitze die Möglichkeit, die Potenz, die göttliche Hilfe
nicht in sich aufzunehmen, wie er sie ja auch thatsächlich sehr häutig
wegen seiner schlechten Disposition nicht aufnimmt. Zweitens
bedeuten sie, dafs der Wille diesen Einflufs Gottes nicht mit
Notwendigkeit aufnimmt wie die Naturdinge, sondern, seiner Natur
entsprechend, mit voller Freiheit. Der Satz des Autors, das Vermögen
(facultas), die Gnade zu gebrauchen, und der wirkliche Gebrauch (ipse
usus) unter Gottes Bewegung seien nichts anderes als Gottes Gnade, ist
abermals zweideutig. Beide sind Gnaden, aber nicht eine und dieselbe
Gnade. — S. 48 behauptet der Autor, die Dominikaner lehrten, dafs die
aktuelle Gnade eine gewisse Form oder aktive Qualität wäre. Dadurch
würden die Schwierigkeiten vermehrt. Wir vermögen hierin keine Schwierigkeit

zu entdecken. Die habituelle Gnade ist eine bleibende (per
fliodum permanentis), die aktuelle eine vorübergehende (per modum

Jahrbuch fiir Philosophie etc. V. 8



114 Litterarische Besprechungen.

transeuntis sive passionis) Form. Es ist geradezu unmöglich, bemerkt der
Autor daselbst, sich eine Thätigkeit des Geschöpfes zu denken, ohne dafs
sie nicht eo ipso auch Gottes Thätigkeit wäre, der das Hauptageus
und den Hauptbeweger bildet. Daraus folgt aber nicht, wie manche
fürchten, dafs dann die Prädetermiriierung der freien Potenz zugegeben
werden mtifste. Die Naturordnung kann nur dadurch wiederhergestellt
werden, dafs der Wille des Menschen sich Gott unterwirft. Diese
Unterwerfung kann aber nicht stattfinden, aufser Gott zieht den Willen an
sich und teilt ihm eine aktive Kraft mit, durch deren Thätigkeit

die Vernunft sich Gott unterwirft (S. 52). Und trotzdem wird der
Wille nicht prädeterminiert? Auf Seite 55 findet sich abermals eine
Unrichtigkeit. Der Autor meint daselbst, die Bewegung, wodurch Gott den
Willen des Menschen bewegt, sei nichts anderes als die Thätigkeit selber
des freien Willens. Das ist einfach ein Widerspruch. Bewegt werden
und Thätigsein lassen eine Identifizierung niemals zu. Bewegt werden
ist ein Leiden, eine passio, Thätigsein dagegen eine actio. Sie gehören
somit einer andern Kategorie, einem andern Prädikamente au, wie jeder
Logiker weifs. Geben und empfangen bilden Gegensätze.

Die Lehre des hl. Thomas, dafs der Mensch in der Urgerechtigkeit
ohne heiligmachende Gnade alle Sünden hätte meiden können, fordert
eine nähere Auseinandersetzung. Unter diesen Sünden sind nämlich jene
zu verstehen, die der geregelten Vernunft widerstreiten, die folglich den
moralischen erworbenen Tugenden entgegengesetzt sind. Die Sünden
gegen die theologischen und eingegossenen Tugenden sind darunter
nicht mit einbegriffen. Dieser Grundsatz mufs überhaupt festgehalten
werden und seine Anwendung finden, wo immer der hl. Thomas von der
Natur im Zustande der Urgerechtigkeit spricht. Sobald es sich um
übernatürliche Tugenden oder Gebote, und die diesen
entgegenstehenden Sünden bandelt, da reicht die Urgerechtigkeit allein nicht aus.
Im 4. Artikel dieser Quästio hat ja S. Thomas bewiesen, dafs der Mensch
ohne Gnade, blofs in Kraft der Urgerechtigkeit, die Gebote Gottes nicht
a\is übernatürlicher Liebe, ex charitate, zu erfüllen imstande ist. S. 67
führt der Autor den Beweis, dafs die Gerechten, um einzelne verdienstliche

Akte auszuüben, der speciellen göttlichen Hilfe bedürfen. Seine
Worte sind: „Keine Kreatur vermag in irgend einen Akt überzugehen,
aufser in der Kraft der göttlichen Bewegung, entsprechend der Form,
wodurch sie thätig ist. Obgleich daher der Mensch die habituelle
Gnade besitzt, so mufs er doch von Gott bewegt werden, und zwar nicht
im allgemeinen zu jedem Akte, sondern auf specielle und übernatürliche
Weise, gemäfs der Form der Gnade. Das bedeutet aber nichts anderes
als: er bedarf zu den einzelnen Akten der aktuellen Gnade. Der
Mensch braucht, damit er eine übernatürliche Thätigkeit vollziehe, die
übernatürliche Hilfe, die ihn bewegt und seine Potenz zu der Thätigkeit
appliziert." (S. 67.) Nichtsdestoweniger meint der Autor (S. 69), dafs
diese göttliche Hilfe, die aktuelle Gnade, im Menschen nichts Formelles
setze. Einige Seiten früher (S. 65) aber lesen wir: „Das Hauptagens
bewegt durch eine Kraftbewegung (motu virtuoso) wie z. B. der
Künstler das Instrument gebraucht, indem er ihm durch eine vorübergehende

Bewegung die Form der Kunst mitteilt."
Die Ansicht des Autors (S. 85), die Gnade sei etwas Übernatürliches

und übertreffe, von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet, alle
Kategorieen, wie Gott und alles Göttliche, können wir auf keinen Fall
unterschreiben. Die Gnade ist etwas Geschaffenes und darum so gut in
der Kategorie wie alles andere Geschaffene. Ebenso unrichtig ist, was



Litterarische Besprechungen. 115

«1er Autor auf der unmittelbar darauf folgenden Seite (S. 86) sagt, nämlich
•die Gnade, wodurch die Seele von Gott bewegt wird, sei eine gewisse
Bewegung derselben oder die Tbätigkeit (operatio) selbst. Die
Gnade ist niemals Thätigkeit, sondern dasjenige, wodurch die Seele
Thätigkeitsprinci p wird, und sie ist ferner dasjenige, wodurch die Seele
thätig ist, sie bildet das unmittelbare agens quo. Die Thätigkeit
dagegen ist eine Wirkung der Gnade. Die Bewegung der Seele resp.
das Bewegtwerden derselben ist eine actio m ob il is, die Thätigkeit
derselben aber eine actio moventis. Die actio mobilis ist keineswegs
sachlich ein und dasselbe mit der actio moventis der Seele. Darum ist
auch der nächste Satz des Autors, die Gnade setze nichts anderes in
der Seele, insofern diese von Gott bewegt wird, als die Thätigkeit der
Seele selbst, ganz und gar unrichtig. Die Gnade bewirkt zuerst, dafs
die Seele Thätigkeitsprincip oder Ursache wird. In zweiter Linie
bewirkt sie auch die Thätigkeit der Seele, aber als agens quo, nicht als
agens quod. Der Autor beweist seine Behauptung durch das Princip,
dafs die Thätigkeit des Bewegers im Bewegten die Bewegung des
Beweglichen sei (actio moventis in moto est motus mobilis). „Folglich",
schliefst er, „ist die Bewegung der Seele präcise ihre eigene Thätigkeit
selber." Allein damit beweist der Autor nur, dafs ihm die
philosophischen Grundbegriffe fehlen. An mehr als hundert Stellen
erklärt S. Thomas mit Aristoteles, dafs die Bewegung des Beweglichen

dem angehöre, was in der Potenz sich befindet, und zwar
insofern es in der Potenz ist. Ebenso oft lehrt er, dafs die Thätigkeit
dem zugeschrieben werden müsse, was in der Wirklichkeit in actu ist.
Wenn also die Bewegung des Beweglichen sachlich ein und dasselbe ist
wit der Thätigkeit, so ist auch das agens in potentia, das der
Möglichkeit nach Thätige sachlich ein und dasselbe mit dem in der
Wirklichkeit, in actu Thätigen. Die Möglichkeit und die Wirklichkeit fallen
in eins zusammen. Da hört aber jede Philosophie auf. „Gibt der
Beweger", entgegnet der Autor, „dem Beweglichen aufser der Bewegung
'Oiler Thätigkeit noch irgend eine vorausgehende Formalität, so bestimmt
er dessen Potenz, benimmt er dem Subjekte, welches er bewegt, die
Indifferenz." Allerdings tliut er das. Allein was soll damit bewiesen sein?
Etwa, dafs das Bewegliche durch die Bewegung Schaden leide, dafs darum
das Bewegliche bei der Bewegung unbeweglich bleiben müsse? Durch
diese Bewegung erhält der Wille eben die Form oder Kraft, sich selber
zu determinieren und thätig zu werden. Wenn nun der Autor, gestützt
auf dieses sein Argument, weiter behauptet, die praemotio physica widerstreite

nicht allein dem Geiste des hl. Thomas hier und in unzähligen
andern Stellen seiner Werke, sondern noch ausgesprochener der Wahrheit

selbst, so haben wir einer solchen Ansicht gegenüber einfach keine
Worte. Der Autor möge sich trösten. Solche Argumente verwunden
das System der Thomisten nicht tödlich, wie er meint. Mehr wollen
wir darüber nicht sagen.

„Der hl. Thomas negiert, dafs die aktuelle Gnade sich von der
Bewegung oder Thätigkeit der Seele unterscheide." — Das gerade Gegenteil

ist wahr. „In illo ergo effeetu, in quo mens nostra est mota, et
"on movens, solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur. Et
secundum hoc dicitur gratia operans." Cfr. de potentia q. 3. a. 7. ad 3.
Hat der Autor den hl. Thomas nicht gelesen? Das ist unsere Antwort
auf seine Bemerkung, man dürfe sich nicht einbilden, dafs es eine Willens-
hewegung durch Gott gebe ohne Mitwirkung des Willens selbst, d. h,
°hne dafs es die Willensthätigkeit selbst sei. Der englische Lehrer

8*



116 Litterarische Besprechungen.

unterscheidet ganz klar und mit ausdrücklichen Worten ein Zweifaches.
Unmittelbar an den genannten Text anschliefsend heifst es: „In illo
autem effectu, in quo mens nostra et movet, et movetur, operatio non
solum attribuitur Deo, sed etiam animae. Et secundum hoc dicitur gratia
cooperans." Daraus kann jeder Leser ohne Mühe ersehen, wie grundfalsch

die Ansicht des Autors ist: der hl. Thomas bestreite, dafs die
aktuelle Gnade sich von der Bewegung oder Thätigkeit der Seele
unterscheide, und, dafs die Einbildung, es gehe eine Willensbewegung durch
Gott ohne Mitwirkung des Willens, d. h. ohne Willensthätigkeit, auf
Unrichtigkeit beruhe. Warum zählt dann S. Thomas zwei Fälle auf?
Warum sagt er dann ausdrücklich, dafs der Wille indem einen Falle
nicht thätig sei? Ebenso bestimmt sagt er uns dies anderswo: „in
operatione, qua Deus operatur movendo naturam, non operatur natura"
(erster Fall). Sed ipsa naturae operatio est etiam operatio virtutis
divinae (zweiter Fall). Die Willensbewegung ist somit nicht sachlich
ein und dasselbe mit der Willensthätigkeit, denn der Wille wird
bewegt, ohne selber thätig zu sein, ohne selber zu bewegen.

Abgesehen von diesen vielfachen Unrichtigkeiten steht der Autor im
offenen Widerspruch mit sich selber. Auf der nächsten Seite nämlich
schreibt er: „Es geziemt sich nicht, dafs Gott für diejenigen, die er in
seiner Liebe für das Übernatürliche bestimmt hat, weniger Sorge trage
als für die Geschöpfe, deren Gut das Natürliche ist. Den Naturdingen
nun läfst er seine Sorgfalt in der Weise angedeihen, dafs er sie nicht
allein zu ihren natürlichen Thätigkeiten bewegt, sondern ihnen auch
Formen und Kräfte mitteilt, die für die Thätigkeiten diePrincipieu
bilden." (S. 87.)

Sehr wohl! Was haben wir aber unter diesen Formen und
Kräften zu verstehen? Ist e3 die das Wesen konstituierende Form
allein nebst dem Thätigkeits ver m ögen die er seinen Geschöpfen
mitteilt? Sind diese für sich allein hinreichend Princip der Thätigkeiten?
Keineswegs, er mufs ihnen noch eine andere Form oder Kraft geben,
allerdings nur vorübergehend, per tnodum transeuntis et intentionis,
damit das Princip der Thätigkeit in der Wirklichkeit existiere. Diese
Form oder Kraft ist aber nichts anderes als die praemotio pbysica. Der
Autor stöfst sich fortwährend an dem Worte: „Form". Ja, was ist denn
Kraft? Ist es vielleicht Stoff? Wenn es nicht Stoff ist, mufs es F'orm
sein, denn ein drittes gibt es nicht. Behauptet also der Autor einerseits,
Gott teile dem Geschöpfe Kräfte mit, und leugnet er andererseits, dafs
diese Kräfte Formen seien, so widerspricht er sich einfach selber. Dafs
der Autor bei dem Worte: „Form" stets an etwas Bleibendes, Dauerndes
denkt, das beweist eben wiederum, dafs er den hl. Thomas nicht studiert
hat. „Virtus naturalis, quae est rebus naturalibus in sua ins tit u-
tione collata, inest eis ut quaedam forma, habens esse ratum et
firmum in natura. Sed id quod a Deo fit in re naturali, quo
actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam in-
completum, per modum, quo colores sunt in aëre, et virtus artis in
instrumente artificis" (de potentia q. 3. a. 7. ad 7). Hier sind zwei Dinge
mit aller wünschenswerten Klarheit ausgesprochen. Erstens wird die
Kraft Form genannt; zweitens der Unterschied angegeben zwischen
Formen, die ein festes, ständiges, und solchen, die ein unvollkommenes,
vorübergehendes Sein haben. Diese Unterscheidung der verschiedenen
Kräfte führt uns zur Betrachtung der wirkenden und der mitwirkenden
Gnade im Sinne des hl. Thomas.



Litterarische Besprechungen. 117

Wir müssen dem Autor das Wort lassen, denn er widerlegt sich
selber am allerbesten. Seite 118 schreibt er: „Die Gnade wird zutreffend
eingeteilt in die thätige und in die mitthätige oder in die wirkende und
mitwirkende. Denn das Hervorbringen einer Wirkung darf nicht dem
Beweglichen, sondern mufs dem Beweger zugeschrieben werden.
Nun gibt es aber einen Effekt, bezüglich dessen unser Verstand bewegt
wird, ohne selber zu bewegen, und Gott allein Beweger ist. Dagegen
ist auch ein Effekt nachweisbar, hinsichtlich dessen unser Verstand von
Gott derart bewegt wird, dafs er sich selbst ebenfalls bewegt. Es sind
somit Thätigkeiten in uns, die Gott allein, und andere, die Gott und der
Seele zugleich zugeschrieben werden müssen. Dementsprechend teilen
wir die Gnade ein in eine wirkende und in eine mitwirkende. Wie läfst
sich der Beweis führen, dafs es eine Thätigkeit des von Gott bewegten
Verstandes gebe, ohne dafs dieser sich selber bewegt? Auf eine sehr
einfache Weise. Nichts bewegt sich selber, aufser es ist in der
Wirklichkeit, in actu bezüglich des einen, und in der Möglichkeit, in der
Potenz hinsichtlich des andern. Das ist nun bei dem Willen tkatsächlich
der Fall, denn er ist manchmal blofs in der Potenz zu allen seinen
Thätigkeiten. Er wird somit manchmal von Gott bewegt, ohne sich
selber zu bewegen. Mau mufs bei der Verstandes- und Willens-
thätigkeit einen Anfang und eine gewisse Fortsetzung unterscheiden, die
ohne Bewegung im eigentlichen Sinne vor sich geht, aber auf das Princip
der Bewegung, welches inteutionaliter dem Verstände und Willen
innewohnt, und dem die Thätigkeit angehört, folgt. Der Wille fängt
somit an in actu secundo zu sein, indem Gott, nicht aber er selbst
thätig ist." —

Hier haben wir dem Sinne nach genau die praemotio physica des
'd. Thomas. Bei der Überführung des Willens aus der Potenz in den
Akt bewegt derselbe sich nicht selber, ist er nicht t hat ig. Infolge
dieser Überführung durch Gott wird er Princip, dem die Thätigkeit
angehört. Dieses Princip ist intentionaliter im Menschen. Früher
hat uns der Autor gesagt, es gebe keine Thätigkeit Gottes, ohne dafs
der Wille selber ebenfalls thätig sei. Hier aber lehrt er, der
Wille fange an in actu secundo zu sein, indem Gott, nicht aber er selber
thätig ist (cum Deus, et non ipsa agit). Wir haben somit den hellen
Widerspruch des Autors mit sich selber. Aber merkwürdig 1

Als hätten wir der Widersprüche nicht schon genug, müssen hier
foch einige neue hinzukommen. Weil der Autor in Unkenntnis der
Philosophie die Bewegung resp. das Bewegtwerden des Willens beständig
mit der Thätigkeit des Willens konfundiert, kommt er zu der
eigentümlichen Anschauung, dafs die beginnende Thätigkeit zwar dem Willen
angehöre, dafs er aber sich nicht selber zu dieser Thätigkeit bewege.
Eine Willens thätigkeit, wenn auch nur im Anfange, zu welcher der
Wüle sich nicht selber bewegt! Das ist offenbar eine Thätigkeit ohne
thätigkeit, denn sich selber bewegen heifst thätig sein. Und eine Thä-
Dgkeit anfangen heifst anfangen sich selber zu bewegen. Ebenso bemerkt
.er Autor hier, der Wille habe zwar das Princip seiner Bewegung, also
jm Sinne des Autors, das Princip seiner Thätigkeit nicht in seiner
^ewalt, nichtsdestoweniger könne er in jedem Momente aufhören thätig

Kü sein. Früher hat uns der Autor gesagt, der Wille bediene sich dieser
gottlichen Hilfe, wie es ihm beliebt (S. 41). Wie ist aber der Wille frei,
wenn er das Princip seiner Thätigkeit nicht in seiner Gewalt hat? Und
wenn er bezüglich des Principes der Thätigkeit nicht frei ist, wie

°11 er es dann hinsichtlich der Fortsetzung dieser Thätigkeit sein?



118 Litterarische Besprechungen.

Princip der Thätigkeit ist ja dem Autor soviel als Anfang der
Thätigkeit. Unmöglich kann der Wille nicht frei zu wollen anfangen,
dagegen frei aufhören. Was führt diese Änderung herbei? Wie kann
ein notwendiger Anfang in eine freie Fortsetzung übergehen?

Es gibt also nach dem Zeugnisse des Autors eine Willensbewegung,
ohne dafs der Wille dabei thätig ist. Diese Bewegung nennt

der Autor wirkende Gnade, oder Bewegung durch Gott, ohne dafs
der Wille sich selber bewegt. So lesen wir auf Seite 118 und 119.
Seite 120 aber ist die aktuelle, die wirkende Gnade nichts anderes als
die Bewegung Gottes und die Thätigkeit des Willens selber. Am
Schlüsse der nämlichen Seite wird die Gnade wirkend genannt, weil sie

allein, also ohne Mitwirkung des freien Willens einen Eifekt hervorbringt.

Auf der folgenden Seite wirkt die Gnade wiederum nicht ohne
den freien Willen. In diesen Widersprüchen setzt der Autor seine
Darlegung einige Seiten hindurch fort.

Wie sich die Sache der Wahrheit gemäfs verhält, wurde früher
nachgewiesen. Die wirkende Gnade führt den Willen aus der Potenz in
den Akt über, macht aus einem agens in potentia ein agens in actu; die
mitwirkende bringt mit dem Willen in actu eine Willensthätigkeit hervor..
Es ist indessen eine und dieselbe Gnade, welche diese beiden
Wirkungen, um die es sich hier nach dem Ausspruche des hl. Thomas
einzig und allein handelt, erzielt. In ersterem Falle wirkt die Gnade
allein und als agens quod, weil der Wille noch nicht in actu, agens
in actu, und somit noch nicht Thätigkeitsprincip ist, sondern gerade
durch die Thätigkeit Gottes, die praemotio physica, es erst wird; in
letzterem Falle wirkt die Gnade mit dem Willen und als agens quo,
oder als Kraft, wodurch der Wille Thätigkeitsprincip ist und eine-
Thätigkeit vollzieht. Die praemotio physica ist folgerichtig nichts anderes
als die vorübergehende Mitteilung der soeben genannten Kraft oder
Form. Man verschiebt darum den Schwerpunkt der Frage, wenn mau
immer nur von der Applizierung des Willens zu seiner Thätigkeit spricht.
Und es zeigt sich, dafs man die Frage gar nicht richtig versteht, wenn
man, wie in neuester Zeit, schreibt, alles sei im hl. Thomas klar (de
potentia q. 8. a. 7) bis auf die Applizierung der Poteuz zu einem Akte.
Gewifs, im hl. Thomas ist alles sehr klar. Aber die Mitteilung der Kraft
mit Stillschweigen übergehen und dann die praemotio physica bekämpfen,,
das heifst soviel als den hl. Thomas nicht verstehen. Nicht in der
Applizierung des Willens zu einer Thätigkeit liegt das Wesen der praematio
physica, weil hierbei der Wille selber ebenfalls thätig ist, sondern in
der Mitteilung der Kraft, wodurch derselbe Thätigkeitsprincip wird.
In diesem letztern Falle ist der Wille nicht thätig, und darum die
Thätigkeit Gottes der Natur und Kausalität nach früher. Sie ist es
allerdings auch bei der wirklichen Thätigkeit des Willens, denn das quo
agit, die Kraft, verhält sich immer formell, daher vollkommener und der
Natur nach früher als der Stoff oder das quod agit.

Auf eine Verständigung mit dem Autor müssen wir natürlich im
vorhinein verzichten. Denn wenn er einerseits behauptet, Gott sei thätig
ohne den Willen, und gleich darauf wiederum schreibt, diese Thätigkeit
sei identisch mit dem Wirken des Willens selber, so ist uns damit der
Boden unter den Füfsen weggezogen. Wer Bewegtwerden und Thätigsein
für ein und dasselbe nimmt, mit dem ist einfach nicht weiter zu reden..
Ebenso ist es bei einer Konsequenz, wie sie hier vorliegt, sehr begreiflich,
dafs man sachlich die praemotio physica lehrt, und sie mit Worten
unausgesetzt bestreitet. Es wären noch so manche andere Behauptungen



Litterarische Besprechungen. IIS)

des Autors richtig zu stellen, die wir indessen übergehen müssen, um unser
Referat nicht zu umfangreich zu gestalten.

Im dritten Artikel der dritten Quästio handelt der Autor von der
sogenannten anregenden und unterstützenden Gnade (de gratia excitant«
et adjuvante). Der Definition dieser Gnade schickt der Autor (S. 131)
folgende Stelle des hl. Thomas voraus: „Homo non potest bona facere
sine Deo: cum nulla res possit in naturalem operationem exire nisi vir-
tute divina, quia causa secunda non agit, nisi per virtutem causae
primae. Et hoc verum est tarn in naturalibus agentibus quam in volun-
tariis. Tarnen hoc alio modo habet necessitatem in utrisque. Operationis
enim naturalis Deus est causa, inquantum dat et conservât id, quod
est principium naturalis operationis in re, ex quo de necessitate
determinata operatio sequitur, sicut dum conservât gravitatera in terra,
quae est principium motus deorsum. Sed voluntas hominis non est
determinata ad aliquam u n a m operationem, sed se habet indifferenter a d

multas, et sie quodam modo est in potentia, nisi mota per aliquid
activum, vel quod ei exterius repraesentatur, sicut est bonum appre-
hensum, vel quod in ea interius operator, sicut est ipse Deus. Omnes
autem exteriores motus divina Providentia moderantur, secundum quod
ipse judicat aliquem esse excitandum ad bonum his vel illis actionibus.
Unde si gratiam Dei velimus dicere non aliquod habituale donum, sed
ipsam misericordiam Dei, per quam interius mo turn mentis operatur, et
exteriora ordinat ad hominis salutem, sic nec ullum bonum homo potest
facere sine gratia Dei" (de veritate q. 24. a. 14). Wir müssen uns für
einige Augenblicke bei diesen Worten des englischen Meisters aufhalten.
Was versteht S. Thomas unter dieser „göttlichen Kraft", wodurch die
subalterne Ursache thätig ist? Meint er damit die Thätigkeit des
Willens? Nach den Principien unseres Autors müfste dieses angenommen
werden. Denn ihnen zufolge ist die aktuelle Gnade nichts anderes als
der Willensakt des Menschen selbst Der hl. Thomas will uns also
sagen, der Wille sei nicht thätig, aufser durch seine Thätigkeit.
In der That eine famose Argumentation! Dasjenige, wodurch ich thätig
bin, ist meine Thätigkeit, und diese Thätigkeit ist eine virtus, eine
Kraft! Spricht der Doctor Angelicus hier nicht ausdrücklich vom
Princip der Thätigkeit, welches von Gott den Geschöpfen mitgeteilt
und erhalten wird? Wie kann aber das Princip der Thätigkeit mit
dieser selbst real identisch sein? Die Thätigkeit folgt ja aus dem
Princip, wie S. Thomas hier lehrt (ex quo operatio sequitur). —
Ferner sagt uns der englische Meister, der Wille sei nicht zu einer
einzigen Thätigkeit bestimmt, wie die Naturdinge, sondern zu vielen. Er
besitze an und für sich gar keine, befinde sich in der Potenz zu allen.
Werde er aber innerlich durch Gott und äufserlich durch den Gegenstand
zu einer Thätigkeit angeregt, so treffe hier eine Determinierung zu. Das
ist offenbar der Sinn in den Worten: „quodam modo est in potentia,
nisi mota per aliquid activum etc." Von der Determinierung des Willens
hatte er unmittelbar vorher gesprochen: ex quo determinata operatio
sequitur. Oder folgt vielleicht aus einem nichtdeterminierten Principe

eine determinierte Thätigkeit? Wird aber durch diese
Determinierung nicht die Freiheit aufgehoben? In keiner Weise. Die
bestimmte Willeusthätigkeit folgt nicht mit Notwendigkeit aus der
Bewegung durch Gott, wie bei den Naturdingen. Überdies behält der
Wille die Potenz bei für alle andern Thätigkeiten, während die Naturdinge

keine weitere Potenz besitzen.



120 Litterarische Besprechungen.

Es ist uns geradezu unbegreiflich, wie der Autor zwei Seiten später
(S. 133) behaupten kann, einige Gelehrten fürchteten mit Recht (jure),
dafs durch die Vorherbewegung Gottes die Freiheit verletzt würde. Hat
er denn die Stelle des hl. Thomas, die er selber niedergeschrieben, nicht
examiniert, in allen Teilen auf ihren Gehalt geprüft? Neben dieser einen
gibt es aber noch deren mehr als hundert andere. Der Autor behauptet
ja von der wirksamen (efficax) Gnade, sie bringe gewifs und vollständig
(certo et adaequate) einen Effekt hervor, ihr Hauptgewicht liege auf Seite
des Principes, und diese Kraft sei infallibel (S. 135). Diese Kraft aber
nennt der Autor daselbst aus sich (se ipsa efficax), also unabhängig vom
Willen wirksam. Lehren S. Thomas und seine Schüler etwas anderes
Was ist nun diese aus sich wirksame Gnade und inwiefern wirkt sie
auf den Willen ein? Kann der Effekt unfehlbar gewirkt werden, ohne
dafs die Gnade den Willen dazu bestimmt, determiniert? Aus einem
unbestimmten Willen geht überhaupt keine Thätigkeit, kein Effekt
hervor. Wenn aber der Wille sich allein bestimmt, was heifst es dann,
die Gnade sei aus sich wirksam? — Die Erklärung der hinreichenden
und wirksamen aktuellen Gnade auf Seite 135 ist nicht richtig. — Die
hinreichende gibt blofs das Vermögen, das Können, die wirksame
hingegen verleiht Wirklichkeit, Sein, Thätigkeit. Der Autor sagt ja
selbst, die wirksam aktuelle Gnade sei im Willen thätig, indem sie eine
Bewegung desselben hervorbringt bis zur Beistimmung, Auswahl und
Vollziehung des äufsern Aktes. Merkwürdigerweise nennt der Autor diese
aktuell wirksame Gnade, wodurch die Willensbewegung bis zur
Beistimmung etc. hervorgerufen wird, mitwirkende Gnade, während er doch
früher behauptet hatte, die Willensbewegung erfolge ohne den freien
Willen. — Wird aber durch diese aktuell wirksame Gnade nicht die
Freiheit aufgehoben? Darauf läfst der Autor S. Thomas folgendes
antworten: „Deus in voluntate agit non per modum necessitatis, quia
voluntatem non cogit, sed movet eam non auferendo ei modum, qui in
libertate ad utrumlibet existit. Et ideo, quamvis divinao voluntati nihil
résistif, tarnen voluntas, et quaelibet alia res exequitur divinam voluntatem

secundum modum suum, quia et ipsttm modum divina voluntas
rebus dedit, ut sic ejus voluntas impleretur Causa seeuuda, quam
oportet supponere ad inducendum praedestinationis effectuai, etiam ordini
praedestinationis subjacet. Et ideo ordo divinae praedestinationis, quamvis

sit cum suppositione voluntatis humanae, nihilominus tarnen abso-
lutam habet certitudinem" (de veritate 6. a. 3. ad 3 et ad 4). Die
nämliche Antwort aus S. Thomas wird von den Thomisten denen gegenüber

erteilt, die behaupten, dafs die Vorherbowegung und Vorherbestimmung

Gottes der Freiheit des Willens schade. Vorherbewegen oder
vorherbestimmen ist keineswegs gleichbedeutend mit notwendig
determinieren, weil es eine zweifache Art von Determinierung gibt. Die eine
ist eine notwendige und kommt den Naturdingen, sowie den Tieren
zu; die andere hingegen eine kontingente oder freie und gehört den
geistigen Wesen an. Da nun Gott jedes Ding entsprechend der Art und
Weise desselben bewegt, diesen „modus" allen Dingen selber mitteilt, so
kann von einer Schädigung dieses „modus" durch Gott keine Rede sein.
Umsoweniger verständlich sind darum die Worte des Autors (S. 136),
diese herrliche Stelle des englischen Meisters hätte von jeher genügen •

und bewirken sollen, dafs die extremen Hypothesen (der Thomisten und
Molinisten) entweder nie aufgestellt, oder alsbald wieder fällen gelassen
würden. Der Autor vergifst uns immer zu sagen, inwiefern die physische
Vorherbewegung der genannten Stelle des hl. Thomas widerstreite. Er



Litterarische Besprechungen. 121

behauptet es zwar des öftern, allein eine Behauptung ist noch kein
Beweis. Behaupten iäfst sich alles Mögliche. So sagt z. B. der Autor auf
der genannten Seite, der hl. Augustin lehre, dafs Gott den Willen der
Menschen ganz nach Belieben bewege, ohne vorerst auf die Zustimmung
des freien Willens Rücksicht nehmen zu müssen, und ohne den Willen
zu affizieren, für das zu bestimmen, was er will. Das soll in der
That begreifen, wer kann. Gott bewegt den Willen des Menschen, ohne
denselben zu affizieren! Einer solchen Ansicht darf man S.Augustin
denn doch nicht beschuldigen. Mit Recht behauptet der hl. Thomas:
„oportet enjm omne agens conjungi ei, in quod immediate agit, et sua
virtute illud contingere" (1. p. q. 8. a. 1). Gott kann unmöglich
im Willen des Menschen thätig sein, denselben bewegen, ohne ihn zu
affizieren. Ebenso widerstreitet es allen Gesetzen der Logik, dafs Gott
den Willen bewege, ohne denselben zu determinieren. Mindestens mufs
der Wille doch für die Bewegung determiniert werden, seinen passiven
Zustand verlassen und die Richtung zu einem Gegenstande hin einschlagen.
Die weitere Behauptung des Autors, nach S. Augustin bestehe die wirksame

(efficax) Gnade darin, dafs Gott, gemäfs seiner Barmherzigkeit, den
Willen ändere, ratend und überredend, inspirierend und anziehend etc.
entbehrt ebenfalls aller Wahrheit. Diese Art des göttlichen Einflusses
wirkt blofs objektiv, spezifizierend, keineswegs aber subjektiv und
thatsächlich bewegend auf den Willen ein. Der Autor selbst nennt
sie einige Zeilen später moralisch wirkende Gnade, Die wirksame
Gnade kann somit nicht in diesem Einflüsse liegen. Endlich ist die dritte
Schlufsfolgerung des Autors aus dem Texte des hl. Augustin hergeleitet
falsch, nämlich, dafs die Willensänderung zugleich sei mit dem
Freiheitsgebrauche. Die Willensänderung, das Heraustreten des Willens
aus dem passiven Zustande, die Überführung desselben in den aktiven
Zustand ist früher als seine eigene Thätigkeit. Darum lehrt S. Thomas,
wie wir gehört haben: „operationis enim naturalis Deus est causa,
inquantum dat et conservât id, quod est priucipium naturalis operationis

in re, ex quo determinata operatio consequitur."
Auf Seite 137 spricht der Autor vom sogenannten „auxilium sine

quo non", und dem „auxilium quo". Bei dieser Gelegenheit nennt er die
Ansicht absurd, welche behauptet, es gebe eine Gnade, die blofs das
Vermögen, die Potenz zur Thätigkeit verleiht, nicht die Thätigkeit selber.
Früher jedoch hat er uns mehr als einmal gesagt, dafs die habituelle
Gnade nichteine effektive, sondern eine formelle Wirkung in erster
Linie hervorbringe. Bei dieser formellen Wirkung sei der freie Wille
ünthätig. Man vergl. S. 122.

Auf S. 143 behauptet der Autor gegen ßilluart, jeder echte Thomist
werde bestreiten, sowohl dafs die göttlichen Dekrete indifferent, als auch,
dafs sie determiniert sind. Die Lehre des hl. Thomas gebe nicht zu,
dafs diese Dekrete per se und ab intrinseco wirksam seien hinsichtlich
der freien Akte. Die Gewifsheit (infallihilitas) und Notwendigkeit, oder
die Untrennbarkeit, und Unveränderlichkeit beziehe sich nicht unmittelbar
auf die freien Akte selbst, sondern das Ganze betreffe blofs die Kenntnis,
den Willen und die Providenz Gottes.

Was der Autor sagt, ist ganz und gar unrichtig. Wir wollen die
Stelle des hl. Thomas, die der Autor früher selber citiert, somit hoffentlich

auch gelesen hat, nämlich: de veritate q. 6. a. 3. genau examinieren.
Oberschrift des Artikels: „ob die Vorherbestimmung (praedestinatio) eine
Gewifsheit in sich schliefse"? S. Thomas antwortet: „es gibt eine doppelte
Gewifsheit: die der Erkenntnis und die der Ordnung. Erstere ist vor-



122 Litterarische Besprechungen.

handen, wenn die Erkenntnis in nichts von alldem abweicht, was in der
Sache, im Gegenstande wirklich ist, d. h. wenn der Verstand über die
Sache so urteilt, wie sie in der Wirklichkeit ist. Dieses sichere Urteil
wird hauptsächlich aus der Ursache geschöpft. Der Name: „Gewifsheit"
wurde darum vom Verhältnisse der Ursache zur Wirkung hergeleitet. Die
Beziehung der Ursache zur Wirkung ist dann eine gewisse, wenn die
Ursache unfehlbar (infallibiliter) einen Effekt hervorbringt. Das
Vorherwissen Gottes schliefst im allgemeinen nicht ein Verhältnis der Ursache
zu den Wirkungen in sich. Es bezieht sich folglich blofs auf die
Gewifsheit der Erkenntnis. Die Vorher be Stimmung (praedestinatio)
dagegen umfafst zunächst ein Vorauswissen und fügt dem noch das
Verhältnis der Ursache zur Wirkung bei. Denn die Prädestination ist eine
gewisse Direktion und Vorbereitung oder Zubereitung (praeparatio). Man
mufs daher in ihr neben der Gewifsheit hinsichtlich der Erkenntnis auch
noch die Gewifsheit der Anordnung in Betracht ziehen. Um diese
letztere handelt es sich hier ausschliefslich, denn erstere wurde bei der
Abhandlung über das Wissen Gottes klargestellt.

Die Prädestination bildet einen Teil der Providenz. Da sie indessen
mehr ist als die Providenz, fügt auch ihre Gewifsheit etwas zur Gewifsheit

der Providenz hinzu. Die Anordnung der Providenz ist in zweifacher
Weise eine gewisse: im einzelnen, wenn das Wesen, welches durch die
Providenz zu einem Ziele hingeordnet wird, dieses partikuläre Ziel ohne
zu fehlen erreicht. Dies ist bei allen jenen Dingen der Fall, die mit
Notwendigkeit thätig sind. Ferner ist die Anordnung der Providenz
eine gewisse und sichere im allgemeinen, nicht im partikulären, indem
die Kräfte der Wesen manchmal hinsichtlich des eigenen Effektes, resp.
Zieles Fehler begehen, die aber von Gott wiederum zu einem Ziele
hingeordnet werden.

Die Anordnung der Prädestination ist eine sichere nicht blofs in
Bezug auf das allgemeine, sondern auch rücksichtlich des partikulären
und bestimmten (determinati) Zieles. Denn wer durch die Prädestination
zum Heile hingeordnet ist, dem wird die Erreichung desselben niemals
fehlen. Die Ordnung der Providenz ist hinsichtlich des partikulären|Zieles
nur insofern eine sichere, als die nächste Ursache ihren Effekt mit
Notwendigkeit hervorbringt. Bei der Prädestination hingegen ist die
Gewifsheit in betreff des partikulären Zieles vorbanden, trotzdem die
nächste Ursache, nämlich der freie Wille, seinen Effekt nur mit Freiheit
oder contingenter bewirkt. Die Unfehlbarkeit der Prädestination scheint
aber mit der Freiheit des Willens schwer vereinbar zu sein? Denn man
kann nicht sagen, dafs die Prädestination zu der Gewifsheit der Providenz

nichts anderes als die Gewifsheit des Vorherwissens
hinzufüge, wie z. B. wenn behauptet würde, Gott ordne den Prädestinierten
zum Heile wie jeden andern; bezüglich des Prädestinierten jedoch wisse
Gott, dafs derselbe sein Heil nicht verfehlen werde. Diese Auffassung
wäre hinfällig, weil der Prädestinierte vom Nichtprädestinierten sich
dadurch nicht mit Bezug auf die Anordnung (ex parte ordinis) unterschiede,
sondern blofs von Seite des Voraus Wissens des Erfolges. Ebenso
müfste aus dieser Annahme folgen, dafs die Voraussicht die Ursache
der Prädestination bildete, und die Prädestination nicht Platz griffe durch
die Auserwählung des Prädestinierten. Das alles widerspricht der hl.
Schrift und den hl. Vätern.

Die Anordnung der Prädestination hat folglich neben der Gewifsheit

der Voraussicht noch eine andere unfehlbare Sicherheit.
Dadurch wird indessen die nächste Ursache, der freie Wille zum Heile



Litterarische Besprechungen. 123

nicht mit Notwendigkeit, sondern frei und kontingenter hingeordnet..
Der freie Wille kann zwar vom Heile abfallen, allein für den von Gott
Prädestinierten hat Gott soviele Hilfsmittel in Bereitschaft, dafs derselbe
entweder nicht fällt, oder, wenn er gefallen ist, wieder alsbald aufsteht.
Zu diesem Zwecke dienen Ermahnungen, Gebete, Gnadenerweisungen etc.
Betrachtet man demnach die endgiltige Rettung (salutem) mit Bezug auf
die nächste Ursache, nämlich in Rücksicht auf den freien Willen, so mufs
man gestehen, dafs sie keine Sicherheit besitzt, sondern kontingent ist.
Hinsichtlich der ersten Ursache dagegen, bezüglich der Prädestination
erfreut sie sich der vollsten Sicherheit."

Es überschreitet die Grenzen des Referates, aus dieser Stelle des

englischen Meisters die Folgerungen in der ausgedehntesten Weise zu
ziehen. Eines jedoch steht aufser allem Zweifel, nämlich, dafs diese
Stelle des hl. Thomas der Lehre des Autors, die ebenfalls als Doktrin
des englischen Meisters ausgegeben wird, diametral entgegengesetzt ist.
Der Autor bezieht alles auf die Erkenntnis Gottes; S. Thomas negiert,
dafs es blofs die Erkenntnis sei. Der Autor bestreitet die Determinierung

der Dekrete; der englische Lehrer spricht von einer Ursache
und ihrem Verhältnisse zur Wirkung. Eine nicht determinierte
Ursache aber enthält einen Widerspruch, denn eine solche hat keine
Beziehung, keinen ordo zur Wirkung. Der Autor erklärt, die Dekrete
bezögen sich nicht unmittelbar auf die freien Akte; S. Thomas
bemerkt; „Veritas praedestinationis et praescientiae respicit futurum ut
est praesens" (1. c. ad 6). Was ist denn jene Gnade, die der Autor
früher seipsa efficax genannt hat? Aus alldem ist klar, wie es sich
mit dem echten Thomisten in der Wirklichkeit verhält. Der echte
Thomist glaubt nicht an die sachliche Identität der infallibilitas oder
determinatio und nécessitas wie au ein Dogma, das unbeweisbar ist,
folglich ohne weiters angenommen werden mufs. Ferner bringt der echte
Thomist die Texte seines Meisters so vor, wir sie in der Wirklichkeit
lauten.

Auf Seite 144 lesen wir, dafs S. Thomas jede Determiuierung des
Willens durch Gott verwerfe. Gott bewege den Willen auf das aller-
wirksamste, allein er determiniere ihn nicht. Wir wollen aus vielen
Stellen nur eine auswählen; „Nihil agit, nisi secundum quod est in actu.
Et inde est, quod oportet omne agens esse determinatum ad alteram
partem. Quod enim est ad utrumlibet aequaliter se habens, est quodam-
modo potentia utriusque. Et inde est, ut dicit Commentator, quod ab eo,
quod est ad utrumlibet nihil sequitur, nisi determinetur" (2. d. 25. q. 1.

a. 1.). Wer sieht nicht, ruft der Autor aus (S. 145), wie grofs der Unterschied

ist zwischen dem Satze: Gott bewegt den Willen innerlich, insti-
giert ihn zum Guten; und dem Satze: Gott determiniert den Willen?
Aber wo ist der Beweis für diese „alta discrepantia", die der Autor hier
hervorhebt? Wenn Gott, wie der Autor selber erklärt, den Willen aus
der Potenz in den Akt überführt, so mufs er denselben doch zu diesem
Akte determinieren? Wie ist sonst ein Herausführen möglich? So oft
der hl. Thomas von der Selbstbestimmung oder Selbstdeterminierung des
Willens spricht, betont er ausdrücklich, dafs Gottes Thätigkeit dabei nicht
ausgeschlossen werden dürfe. Damit ist doch sonnenklar angedeutet,
dafs Gott den Willen ebenfalls determiniert. Wo immer der Autor
sich gegen die Thomisten wendet, geschieht es mit der Behauptung, die
Determinierung des Willens durch Gott sei gleichbedeutend mit
Notwendigkeit. Die Infallibilitas, Immutabilitas oder Indissolubilitas der
göttlichen Bewegung sind ihm eins und dasselbe mit der Nécessitas.



124 Korrespondenz.

Sobald aber der Autor diese Infallibilitas für sich braucht, um einen
Beweis zu stützen, wie auf S. 187, negiert er wieder, dafs sie mit der
Notwendigkeit identisch sei. (At pluries visum est, quod necessarium
immutabile et liberum non sunt opposita.) Wenn nun der Autor
beständig die praemotio der Thomisten leugnet, andererseits aber behauptet,
in einem fort lehrt, Gott müsse den Willen bewegen, in den Akt
überführen, so ist das einfach nicht mehr verständlich. S. 251 z. B. schreibt
er: „motio moventis praeexigitur ad moveri mobilis, et in eo recepta
consistit." Lehren nun die Thomisten, diese Bewegung durch Gott sei
eine Art Form oder Qualität mit einem unvollkommenen, vorübergehenden
Sein, so erregen sie das Mifsfalleu des Autors. Er selbst aber lehrt S.
168 ff. bezüglich der Instrumentalursache wortwörtlich ganz dasselbe.
Stereotyp im ganzen Buche ist nur die Verwechslung des
Bewegtwerdens der Geschöpfe (moveri) durch Gott mit der Thätigkeit
derselben.

Wo immer der Autor sich genau an Cajetan und Medina hält, da
ist seine Darlegung bestimmt und klar. Sobald er seine eigene Ansicht
vorbringt, fehlt es derselben au Einheit und konsequenter Durchführung.
Es ist nicht mehr ein Kommentar zur Lehre des hl. Thomas.

Graz. Fr. Gundisalv Feldner, Ord. Praed.

Korrespondenz.
Bemerkung und Frage,

betreffs der in diesem Jahrbuch Bd. IV Seite 231 Zeile 12 und 13 von
unten vorkommenden Behauptung von Dr. Glossner über die Grundlagen
der Schwingungszahlen der prismatischen Farben.

In dem Artikel von Dr. M. Glossner „Die Objektivität der sensiblen
Qualitäten etc." findet sich an der soeben citierten Stelle dieser Satz:
„Es gehört die ganze vornehme Borniertheit der mathematisch-mechanischen

Naturbetrachtung dazu, uro, wie Du Bois-Reymond, zu leugnen, dafs
in der aristetelisch-götheschen Farbenlehre eine Erkenntnis enthalten sei
und diese ausschliefslich für die überdies auf unsichern Grundlagen
ruhenden Schwingungszahlen der prismatischen Farben in
Anspruch nehmen zu wollen."

Der Schlufs dieses Satzes veranlafst den Unterzeichneten zu folgender
Bemerkung und Anfrage. Mehrere Jahre hindurch habe ich mich mit der
Lichtlehre beschäftigt, und zwar in der Weise, dafs ich mit verschiedenen
optischen Apparaten selbst auch Experimente ausführte, insbesondere
auch solche, die zur Bestimmung der Wellenlängen und Schwingungszahlen

der verschiedenen Lichtarten führen. Dadurch habe ich die
Überzeugung gewonnen, dafs wenn irgend etwas in der Physik auf einer sichern
Grundlage beruht, dies bei der physik. Lehre von den Schwingungszahlen

der Lichtstrahlen der Fall ist; denn es folgen diese Zahlen mit
mathematischer Notwendigkeit aus zwei Prämissen, resp. Gröfsen, welche
so sicher sind, als man es nur wünschen kann: die eine Prämisse oder
Gröfse ist die Geschwindigkeit des Lichtes, welche durch vier von einander
unabhängige Methoden bestimmt worden ist, die andere Prämisse, resp.
Gröfse sind die Wellenlängen der verschiedenen Lichtarten, resp. Linien des
Spektrums, und diese Bestimmungen sind bis zum millionten Teil eines
Millimeter genau. Auch die neuesten von Professor Herz publizierten
Entdeckungen über die Elektrizitätswellen und deren wesentliche Identität

mit Lichtwellen bestätigen die Lichtwellentheorie und die darauf


	Litterarische Besprechungen

